
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 10 (1896)

Artikel: Die Neu-Thomisten [Fortsetzung]

Autor: Feldner, Gundisalv

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761858

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761858
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


64 Die Neu-Thomisten.

DIE NEU-THOMISTEN.

VON FR. GUNDISALV FELDNER,
Mag. S. Theol. Ord. Praed.

(Fortsetzung von Bd. IX.)

Aus dem bisher Dargelegten folgt zur Evidenz, dafs der Simultan-
Konkurs der Molinisten in keiner Weise für die Unterordnung der
Kreatur unter Oott ausreicht. Wie bekannt, verwerfen die Molinisten
die Lehre, nach welcher Gott die Potenzen der Kreaturen bewegt, also
ihnen eine Kraft oder Form mitteilt, durchweiche sie dann selber die
Thätigkeit hervorbringen. Nach dem hl. Thomas aber gibt es gar kein
anderes Verhältnis der Unter- und Überordnung in der Verursachung,
als dasjenige, wodurch die untergeordnete Ursache von der höhern
bewegt wird, und in der Kraft der höhern ihre Thätigkeit ausübt.
Cum enim sunt multae causae ordinatae, necesse est quod effectus
dependeat primo et principaliter a causa prima, secundario
vero ab omnibus causis mediis. Summ, theol. 1. p. q. 104. a. 2. — In
omnibus causis ordinatis effectus plus dependet a causa prima, quam a
causa secunda, quia causa secunda non agit, nisi in virtute causae
primae. Summ, theol. 1. 2. q. 19. a. 4. — Operatio Creatoris magis
pertingit ad intima rei quam operatio causarum • secundarum. Et ideo
hoc quod creatum est causa alii creaturae non excludit quin Deus
immediatae in rebus omnibus operetur, inquantum virtus sua
est sicut medium conjungens virtutem cujuslibet causae se-
cundae cum suo effectu. Non enim virtus alicujus creaturae posset
in suum effectum, nisi per virtutem Creatoris, a quo est omnis
virtus, et virtutis conservatio et ordo ad effectum. II. Sent. d. 1. q. 1.

a. 4. — Sed quia natura inferior agens non agit nisi mota, eo
quod hujusmodi corpora inferiora sunt alterantia alterata; coelum autem
est alterans non alteratum, et tarnen non est movens nisi moturn;
et hoc non cessât nisi perveniatur ad De um: sequitur de necessitate,
quod Deus sit causa actionis cujuslibet rei naturalis ut movens et
applicans virtutem ad agendum. Quaest. disp. de potentia. q. 3. a. 7.

Die Sache kann sich aber auch gar nicht anders verhalten. Denn
wie kann Gott simultan zu einem Effekte mitwirken? Es kann nur
auf zweifache Weise geschehen: entweder durch eine von der Thätigkeit
der Kreaturen verschiedene; oder durch die nämliche Thätigkeit
mit jener der Kreatur. Durch eine verschiedene Thätigkeit kann es
nicht sein, denn in diesem Falle wäre die Thätigkeit Gottes, und jene
der Kreatur unvollkommen. Nur auf diese Weise können beide
simultan zusammen wirken. Wäre die Thätigkeit des einen Teiles eine
vollkommene, so brächte sie den ganzen Effekt hervor, und für den
andern Teil bliebe nichts übrig, was er wirken sollte. Numerisch
denselben Effekt könnte er unmöglich hervorbringen. Impossibile est idem
secundum idem pati et moveri a diversis agentibus vel moventibus, si
utrumque sit perfectae virtutis ad inducendum effectum illum. Sed hoc
contingit quando plures movent in virtute unius moventis, quorum qui-
libet est imperfectum movens, sicut patet in trahentibus navim. Et hoc



Die Neu-Thomisten. 65

ideo, quia ab agente perfecto patiens ducitur in actum perfectum, quo
habito non remanet in potentia ad suscipieudum aliquid plus. S. Thom.
I. Sent. d. 37. q. 3. a. 3. Nun wird es aber doch keinem einfallen zu
behaupten, die Thätigkeit Gottes sei eine unvollkommene? Folglich
ist der Simultan-Konkurs der Molinisten schon mit Bezug auf den
Effekt ganz und gar unmöglich.

Die Molinisten lehren ferner, wie wir bereits erwähnt haben, die
sekundären Ursachen bildeten mit Bezug auf ihre eigene Form und die
Wirbungen Hauptursachen. Diejenige Ursache aber heifst
Hauptursache eines Effektes, die unabhängig von einer andern, nämlich
durch die eigene Kraft oder Form eine Wirkung hervorbringt.
Agens principale est, quod per suam formam agit. Et hoc interdum
agit per aliquod instrumentum, quod non agit ex virtute suae
formae, sed ex virtute principalis agentis. S. Thom. Summ, theol. 1.

p. q. 18. a. 3. — Agens per se, et agens instrumentale in hoc différant,
quod agens instrumentale non inducit in effectu similitudinem suam, sed
similitudinem principalis agentis. Principale autem agens inducit
similitudinem suam. Et ideo ex hoc aliquid constituitur principale agens, quod
habet aliquam formam, quam ad alteram transfundere potest. Non autem
ex hoc constituitur agens instrumentale, sed ex hoc quod est appli-
catum a principali agente ad effectum aliquem inducendum.
IV. Sent. d. 19. q. 1. a. 2. qu. 1. Werden nun die Kreaturen von Gott
nicht bewegt, erhalten sie von ihm keine Form, durch welche sie thätig
sind, sondern wirken sie durch die eigene Form; so haben wir in
Wahrheit zwei Hauptursachen eines und desselben Effektes.
Gott kann man doch hoffentlich die Bedeutung einer Hauptursache
nicht absprechen. Die Instrumentalursache der Kreatur kann
Gott offenbar nicht sein. Da stehen wir aber dann vor dem
Widerspruche, dafs ein Effekt zwei Hauptursachen aufwiese. Damit hinge
ferner der Effekt dann von beiden gleichmäfsig und in erster Linie
ab. Keine der beiden Ursachen ; hätte dann die Bedeutung eines Princips
für die andere. Endlich wirkten dann beide diesen Effekt unmittelbar
sowohl mit Bezug auf das Suppositum, als auch hinsichtlich der
Kraft. Allein das sind lauter Unmöglichkeiten. Quanto enim aliqua
causa est altior, tanto est communior et efficacior. Et quanto est effi-
-cacior, tanto profundius ingreditur in effectum, et de remotiori potentia
ipsum reducit in actum. In qualibet autem re naturali invenimus quod
est ens, et quod est res naturalis, et quod est talis, vel talis naturae.
Quorum primum commune est omnibus entibus; secundum omnibus rebus
naturalibus, tertium in una specie; et quartum, si addamus accidentia,
est proprium huic individuo. Hoc ergo individuum agendo non potest
constituere aliud in simili specie, nisi pro ut est instrumentum illius
causae, quae respicit totam speciem, et ulterius totum esse naturae
inferioris. Et propter hoc nihil agit ad speciem in istis inferioribus, nisi
per virtutem corporis coelestis, nec aliquid agit ad esse, nisi pervirtutem Dei. Ipsum enim esse est communissimus effectus, primus
et intimior omnibus aliis effectibus. Et ideo soli Deo competit secundum
virtutem propriam talis effectus. Unde etiam, sicut dicitur in
übro de Causis, intelligentia non dat esse, nisi prout est in ea virtus
divina. Sic ergo Deus est causa omnis actionis, prout quod-
libet agens est instrumentum divinae virtutis operantis.
S. Thom. Quaest. disp. de potentia. q. 3. a. 7 — Die Kraft der sekundären

Ursache wird mit ihrem Effekte erst durch die Kraft der höhern
verbunden. Si consideremus virtutem, qua fit actio, sic virtus superioris

Jahrbuch für Philosophie etc. X. 5



66 Die Neu-Thomisten.

causae erit immediatior effectui, quam virtus inferioris. Nam virtus
inferior non conjungitur effectui, nisi pervirtutem superioris. Unde
dicitur in libro de Causis, quod virtus causae primae prius agit in
causatum, et vehementius ingreditur in ipsum. 1. c.

Es kann folglich gar keine Rede davon sein, dafs die Kreatur mit
Bezug auf ihre eigene Thätigkeit als Hauptursache angesehen werden
könne. Somit ist auch der Simultan - Konkurs der Molinisten absolut
unmöglich. Denn zwei Hauptursachen können nicht numerisch einen
und denselben Effekt hervorbringen.

Es handelt sich indessen bei unserer Frage zunächst gar nicht um
den Effekt, welchen die Thätigkeit der Kreatur hervorbringt,
sondern um diese Thätigkeit selber. Wir wollen vor allem andern
die Antwort auf unsere Frage hören, wie eine und dieselbe Thätigkeit

von Gott und zugleich von der Kreatur gesetzt werde. Virtus
Dei est in qualibet re naturali, quia Deus in omnibus rebus esse dicitur
per essentiam et potentiam et praesentiam. Sed non est dicendum quod
virtus divina secundum quod est in rebus sit otiosa. Ergo secundum
quod est in natura operatur. Nec potest dici quod aliud quam ipsa
natura operetur, cum non appäreat ibi nisi una operatio. S. Thorn.
Quaest. disp. de potentia. q. 3. a. 7. arg. pro. Allein eine und dieselbe
Thätigkeit kann von zwei Thätigen gar nicht anders ausgeführt werden
als dadurch, dafs das eine dem andern eine Kraft oder Form mitteilt,
durch welche es dann die Thätigkeit setzt, oder mit andern Worten:
dafs das eine das andere bewegt. Die Einheit der Thätigkeit stützt
sich auf die Einheit des formellen Princips dieser Thätigkeit. Darum
bemerkt der hl. Thomas, dafs das niederste oder unmittelbare Agens,
immediatum supposito, in der Kraft aller höhern Ursachen thätig
sei, und nur Eine Form dem Effekte aufgeprägt werde. Die Sache ist
von selber klar. Die beiden Agens, Gott und die Kreatur, haben nur
Eine Form oder Kraft, indem die Kreatur durch die Kraft Gottes
thätig ist. Dafs aber die Thätigkeit Gottes, weil ein ens per essentiam,
früher sein müsse, natura et causalitate, als die Thätigkeit der
Kreatur, die ein ens per participationem bildet, wurde vorhin ausdrücklich
gesagt. In diesem Sinne gibt es darum überhaupt keinen Simultan-
Konkurs, sondern nur eine praemotio. Allein der Simultan-Konkurs der
Molinisten behauptet noch mehr, nämlich, dafs Gott und die Kreatur
Hauptursachen des Effektes bildeten, somit unabhängig von
einander den Effekt hervorbrächten. Es ist der höchsteWiderspruch,
wenn die Molinisten einerseits die Thätigkeit der Kreatur von Gott
abhängig sein lassen und anderseits an der Behauptung festhalten, die
Kreatur sei Hauptursache. Das Wesen der Hauptursache besteht
gerade darin, durch die eigene Form, somit unabhängig von einem
andern, thätig zu sein. Wer durch die Kraft oder Form eines andern
wirkt, der hängt eben von diesem andern ab, ist folglich nicht Haupt-
ursache.

Dazu kommt ein weiterer Umstand. Die Geschöpfe hängen nicht
blofs von Gott ab und sind ihm durchaus untergeordnet, insofern sie
existieren, sondern auch, insofern sie Ursachen für anderes sind,
also „in ratione causandi et operandi". Diese Unterordnung der Kreaturen
unter Gott ist aber im Sinne des Simultan - Konkurses der Molinisten
einfach unmöglich. Nach der Lehre des hl. Thomas ist eine
Unterordnung und Abhängigkeit nur da möglich, wo es ein früher und
später gibt. Ordo includit in se aliquem modum prioris et posterions.
Summ, theol. 2. 2. q. 26. a. 1. — Ordo in ratione sua includit tria :



Die Neu-Thomisten. 67

scilicet rationem prioris et posterions. Unde secundum omnes illos
modos potest dici esse ordo aliquorum, secundum quos aliquis altero
prius dicitur et secundum locum, et secundum tempus, et secundum
omnia hujusmodi. Includit etiam distinctionem, quia non est ordo
aliquorum nisi distinctorum. Sed hoc magis praesupponit nomen ordinis
quam significet. Includit etiam tertio rationem ordinis, ex qua etiam
ordo in speciem contrahitur. I. Sent. d. 20. q. 1. a. 3. qu. 1. — Ebenso
ist eine Ordnung nur möglich, wo wir Ein Princip haben. Ordo semper
dicitur per eomparationem ad aliquod principium. Unde sicut dicitur
principium multipliciter : scilicet secundum situm, ut punctus; secundum
intellectum, ut principium demonstrationis ; et secundum causas singulas,
ita etiam dicitur ordo. Summ, theol. 1. p. q. 42. a. 3. — Sicut Philo-
sophus dicit prius et posterius dicitur secundum relationem ad aliquod
principium. 2. 2. q. 26. a. 1. — Vergl. Quodl. 5. a. 19.

Im Systeme der Molinisten nun haben wir weder Ein formelles
Princip, noch ein früher und später in der Verursachung oder in
der Ursache formell als solcher. Es ist da nicht Ein Princip,
denn Gott führt die Potenz nicht in den Akt über, bewegt diese Potenz
nicht, teilt ihr keine Form oder Kraft mit, wodurch die Potenz ein agens
in actu, also formell eine Ursache würde. Gott wirkt überhaupt gar
nicht auf die Potenz. Darum kann die Kreatur als Ursaehe oder
ihre Thätigkeit verursachend, auch nicht Gott untergeordnet sein.
Gott bildet ja nicht das Princip dieser Verursachung. Ebenso
fehlt dem Simultan-Konkurs der Molinisten das „früher" der Thätigkeit
Gottes, und das „später" der Thätigkeit des Geschöpfes, worin die
Ordnung ihrem innersten Wesen nach besteht. Wo aber keine Ordnung
ist, da kann auch keine Unterordnung sein. Der Simultan-Konkurs
der Molinisten weist nur ein „neben einander" auf, aber keinerlei Über-
und Unterordnung der Ursachen formell als Ursachen. Die Über-
ordnung Gottes der Würde, Allgemeinheit, Unabhängigkeit nach, von
welcher die Molinisten fortwährend reden, beweist absolut gar nichts.
Es handelt sich hier gar nicht um die Überordnung Gottes in der Ordnung
des Seins, sondern in der Ordnung des Verursachens, in ordine
causae efficientis. Wie Gott den Kreaturen das Sein gibt, so mufs
er ihnen auch das Verursachen, das Ursache-sein geben. Die
Kreaturen müssen in dieser letztern Beziehung so gut von Gott
abhängen, Gott untergeordnet sein, wie in der erstem. Wann sind
nun die Kreaturen formell Ursachen? Dann und in dem Momente
sind sie es, in welchem die Thätigkeit das Sein erhält, aus ihnen
heraustritt. Causa est id, ad quod sequitur esse alterius, seu causati;
vel causa est principium influens in esse alterius quod est ex ipso.
S. Thorn. Physic. II. X. Folglich mufs Gott jedesmal die Ursache
bilden, dafs die Kreatur formell Ursache ist oder actu causat.
Dies aber ist im System der Molinisten durchaus nicht der Fall. Denn
der Vater ist nicht die Ursache, dafs das Kind seine Hände an den
Schrank legt, also des Kindes, insofern es die Ursache seiner eigenen
Thätigkeit abgibt. Der Vater „erlaubt" dem Kinde, dafs es seine
Hände an den Schrank lege. Allein dies ist keine Ursächlichkeit
von Seiten Gottes, wie wir sie brauchen. Wir müssen auf der
Unterordnung der Kreatur unter Gott in ordine causae efficientis
bestehen. Diese aber ist nur dann vorhanden, wenn Gott die Kreatur zur
Thätigkeit bestimmt oder die Form zu dem Thätigsein appliziert.
Das Thätigsein, so haben wir früher gehört, besteht darin, dafs das
Agens dasjenige, wodurch es selber in actu ist, einem andern mitteilt.

5*



68 Die Neu-Thomisten.

In actu aber ist ein jedes Ding durch eine Form. Somit besteht das
Thätigsein darin, dafs das Agens in actu, die Ursache formell als solche,
die Form der Thätigkeit als dem unmittelbaren Effekte mitteilt. Folglich
mufs Gott die Ursache sein, dafs die sekundären Ursachen diese ihre
Form der Thätigkeit mitteilen. Nur in diesem Falle haben wir eine
Unterordnung der sekundären Ursachen als Ursachen unter die
erste: Gott. Allein dieser Fall ist nur möglich durch die praemotio
physica, durch welche Gott die Potenz der Kreaturen zu der Thätigkeit
appliziert, die Kreaturen bewegt, ihnen eine Kraft oder Form mitteilt.

Die Molinisten behaupten nun ihrerseits, der Einflufs, den Gott auf
die Kreaturen in dieser Beziehung ausübt, unterscheide sich nicht von
der Erhaltung der Kreaturen und ihrer Kräfte. Dann ist aber die
Kreatur nur insofern Gott untergeordnet, als sie von Gott das Sein
und die Vermögen oder Potenzen erhalten hat. Allein die Potenz
als solche ist nicht aktuelles Princip oder Princip in actu mit Bezug
auf ihre Thätigkeit, sondern blofs habituelles, richtiger potentielles
Princip. Wäre sie von Natur aus und durch sich aktuelles Princip,
so könnte sie von der Thätigkeit nie ablassen, müfste sie ohne
Unterbrechung thätig sein, was durchaus nicht zutrifft. Die Kreaturen
unterscheiden sich darum ohne alle Frage, wenn sie im Zustande der
möglichen, und im Zustande der wirklichen Thätigkeit sich befinden,
wenn sie „actu causantes" sind. Actu causans ist die Kreatur eben nur
dann, wenn sie ein aktuelles Princip der Thätigkeit bildet. Wodurch
wird sie das? Sehen wir von der praemotio physica ab, so haben wir
nur drei Möglichkeiten. Die Potenz wird entweder aktuelles Princip
durch ihre Thätigkeit, oder sie ist es von Natur aus, also von Gott
durch die Schöpfung; oder endlich wird sie es durch den Simultan-
Konkurs. Allein alle diese drei Wege führen nicht zum Ziele. Denn,
durch die Thätigkeit kann die Potenz offenbar nicht aktuelles Princip
oder Potenz in actu werden. Das, wodurch die Potenz ein agens in
actu wird, mufs eine Form, also in diesem Sinne ein actus sein.
Infantum aliquid operatur, inquantum est in actu. Unumquodque autem
est in actu per formam. Die Thätigkeit aber bildet keine Form, sondern,
wie alles Geschaffene, wie jedes Accidens, etwas aus Potenz und Form
Zusammengesetztes. Ferner kann die Thätigkeit schon deshalb nicht die
Potenz als aktives Princip konstituieren, also in ordine causae effi-
cientis Princip sein, weil sie sich andernfalls selber hervorbrächte.
Denn das aktive Princip ist es, durch welches die Thätigkeit
hervorgebracht wird. Endlich bildet die Thätigkeit der Kreaturen eine

Wirkung, einen Effekt. Somit kann die Potenz unmöglich durch ihre
Thätigkeit in actu versetzt, ein agens in actu werden.

Ebensowenig ist es statthaft, anzunehmen, die natürlichen
Kräfte reichten für sich genommen aus, um von selber in Thätigkeit
überzugehen. Infolgedessen genügt auch nicht die Thätigkeit Gottes,
wodurch diese natürlichen Kräfte erhalten werden. Die Behauptung
des P. Frins, die Thätigkeit Gottes, wodurch derselbe die Kreaturen zu
der Thätigkeit bewegt, unterscheide sich nicht von dem Einflüsse
Gottes, wodurch er das Sein und die Kräfte der Geschöpfe erhält, ist
durchaus falsch. Ad motum non solum requiritur ipsa forma, quae est
principium motus vel actionis, sed etiam requiritur motio primi
movent is. Et ideo quantumcunque natura aliqua corporalis, vel
spiritualis ponatur perfecta, non potest in suum actum procedere,
nisi moveatur a Deo. S. Thorn. Summ, theol. 1. 2. q. 109. a. 1. Die
Sache ist aber auch klar. Denn, wie vollkommen auch die Kraft des



Die Neu-Thomisten. 69

Geschöpfes sein möge, so bildet sie doch nicht einen actus purus, die
reine Wirklichkeit, noch auch ist sie wesentlich mit dem Akte
und der Thätigkeit verbunden, andernfalls könnte sie nie ohne Thätig-
keit sein, und letztere wäre nicht ein accidens per accidens. Die Kräfte
der Kreaturen sind somit von Natur aus und durch sich selber weiter
nichts als reine Vermögen oder Potenzen, also „mobilia", nicht
aber „moventia". Sobald sie „moventia" sind, sind sie es eben schon
als „mota" per praemotionem.

Aber auch der Simultan-Konkurs im Sinne der Violinisten erweist
sich als durchaus unzureichend, denn die Kreatur kann nicht in ihren
Akt übergehen, aufser auf Grund einer Bewegung durch Gott.
Der Einflufs Gottes bildet somit die Ursache, dafs die Kreaturen
formell Ursachen sind. Denn Ursachen sind sie dann, wenn sie
ihre eigene Thätigkeit hervorbringen, „quando procedunt in'actum".
Gott verursacht diesen „processus in actum" der sekundären
Ursachen. Folglich ist die Thätigkeit Gottes früher als die der Kreatur.
„Actio moventis praecedit actionem mobilis natura et ratione." Durch
die praemotio „procedunt creaturae in actum", werden sie ein agens in
actu, und aus diesem agens in actu „procedit actio vel operatio".

Die Molinisten behaupten, Gott bewege die Kreaturen nicht, teile
ihnen keine Form oder Kraft mit, wodurch sie agens in actu würden.
Dies geschehe vielmehr durch die Kreaturen selber. Verhält sich die
Sache tbatsächlich also, dann brauchen wir überhaupt keinen Si-
multan-Konkurs. Dieser ist dann vollkommen überflüssig. Denn
vermag die Kreatur allein sich selber, also ohne Gott, in actu zu
versetzen, agens in actu zu werden, so bringt sie ihre eigene Thätigkeit
ebenso leicht, ja noch viel leichter ganz allein durch sich selber
zu stände. Quaelibet enim potentia, quantumcunque imperfecta, potest
in aliquam operationem modicam et debilem. S. Thom. Summ, theol. 2. 2.
q. 129. a. 2. — Natura cujuslibet actus est, quod seipsum communicet
quantum possibile est. Unde unumquodque agens agit secundum quod
in actu est. Quaest. disp. de potentia. q. 2. a. 1. — Es liegt somit i n
der Natur der aktiven Potenz oder des agens in actu, dafs eine
Thätigkeit heraustrete. Bringt demnach die Kreatur für sich allein es
fertig, aktive Potenz oder agens in actu zu werden, so gelingt es ihr
ganz gewifs auch für sich allein, ihre eigene Thätigkeit auszuüben. Kann
die Kreatur sich selber eine Vollkommenheit geben, die sie manchmal
nicht hat, warum sollte sie dann nicht auch eben diese Vollkommenheit
einem andern, nämlich ihrer eigenen Thätigkeit, mitteilen können? Darin
aber besteht ihrem innersten Wesen nach die Notwendigkeit des Simultan-
Konkurses. Agere vero nihil aliud est quam communicare illud, per
quod agens est actu. S. Thom. 1. c. Es ist darum wahrhaftig nicht
einzusehen, was dann der Simultan - Konkurs Gottes dabei noch zu thun
haben könnte. Nach dem hl. Thomas ist der Simultan-Konkurs Gottes
notwendig, weil die Kreatur blofs Instrumentalursache ist, was aber
die Molinisten bestreiten. Nach ihrer Ansicht bilden die Kreaturen
hinsichtlich ihrer eigenen Thätigkeit Hauptursachen, nicht
instrumentale. Darum ist der Simultan-Konkurs Gottes mit Bezug auf die
Thätigkeit der Geschöpfe rein zwecklos. Er pafst aber auch gar
nicht in das System hinein. Wenn die Molinisten trotzdem behaupten,
die Thätigkeit Gottes sei notwendig für jede Bewegung der Kreaturen,
so

_

ist das eben weiter nichts als ein leeres Gerede. Denn diese Thätigkeit
ist nicht notwendig zu dem Zwecke, dafs die Kreatur, die früher

in der „Ruhe" war, sich also in der Möglichkeit befand, jetzt zur



70 Die Neu-Thomtsten.

Wirklichkeit, ad esse in actu gelange. Dazu genügt vollkommen
das „Bewegungsquantum", welches Gott am Anfange derWVelt in
die Welt hineingelegt hat. Und mit Bezug auf die vernünftige Kreatur
reicht das „Ubermafs der Selbstbestimmungsfähigkeit" ganz und gar
aus. Alles, was Gott jetzt noch thut, ist, dafs er dieses Bewegungsquantum

und dieses Ubermafs der Selbstbestimmungsfähigkeit erhält.
Die Kausalität oder praemotio physica war allerdings einmal
notwendig, nämlich am Anfange der Welt. „Die ,physische' Prämotion
liegt also im Anbeginn der Zeiten, im Uranfange der Welt." Jetzt bedarf
die Kreatur derselben nicht mehr. Wir haben jetzt zahllose Mittelglieder
durch Jahrhunderte und Jahrtausende bis hinauf zu Gott. Gott ist
darum der erste Beweger und der Prämotor „der Zeit und der Zahl"
nach, nicht aber dem „innern Kausalnexus" nach. „Die Philosophie der
Vergangenheit" allerdings „betrachtete nicht sowohl das oberflächliche

Nacheinander in derZeit, sondern den innern Kausalnexus,

und zwar diesen in doppelter Hinsicht: zuerst als Bewegung,
d. h. als passive Veränderung, und dann als bewirkende
Ursächlichkeit, d. h. als aktive Veränderung. Auf diesem doppelten Wege
zeigte die Philosophie der Vergangenheit, dafs man im Sinne
der mechanischen Naturerklärung notwendig zu einer aufsernatür-
lichen Ursache geführt werde". Allein es war eben die Philosophie
„der Vergangenheit", die sich mit dem „innern Kausalnexus" beschäftigte,
und zeigte, dafs die aufs e r we 11 lie h e Ursache in der genannten
zweifachen Richtung notwendig sei. Die Philosophie „der Gegenwart"
beschäftigt sich dann offenbar mit dem oberflächlichen Nacheinander

der Zeit und Zahl, wie sie die aufserweltliche Ursache
„durch zahllose Mittelglieder hindurch auf den Anfang der Welt" verlegt.
Es fragt sicL demnach vor allem, welche dieser beiden Philosophieen sich
im Besitze der Wahrheit befinde. Und zweitens fragt es sich, zu
welcher von diesen beiden Philosophieen die „Thomisten" sich bekennen?
Die eine, wie die andere Frage haben wir bereits klar und bestimmt
beantwortet.

Daraus geht nun zur Evidenz hervor, dafs Gott nicht die Ursache
jeder Bewegung ist, wie die Molinisten uns wollen glauben machen. Er
war am Beginne der Welt und Zeiten die Ursache, jetzt ist er es nicht.
Gott bildet nicht jetzt die Ursache, durch welche das Vermögen, die
Potenz der Kreaturen aus dem Zustande der „Ruhe", der „Möglichkeit"
in den der Wirklichkeit übergeführt wird. Nein, das thun bei den
unvernünftigen Geschöpfen die zahllosen Mittelglieder, und bei der vernünftigen

Kreatur geschieht dies durch das „Ubermafs" der Selbstbestimmungsfähigkeit

selber." Somit stammt das Seiende, die Vollkommenheit, wodurch
die Potenz in der „Ruhe", das agens in potentia, ein agens in der
Wirklichkeit, in actu wird, jedenfalls nicht von Gott. Denn das am Anfange
der Welt in dieselbe hineingelegte „Bewegungsquantum", und die dem
Menschen von Gott mitgeteilte „Selbstbestimmungsfähigkeit" bewirken,
wie die Erfahrung lehrt, nicht, dafs die Kreaturen nun immerfort, ohne
Unterbrechung thätig sind. Sie befinden sich vielmehr trotzdem
manchmal in der „Ruhe", sind blofs ein agens in potentia. Etwas
anderes aber als diese zwei Dinge wirkt Gott nicht.

Wie verhält sich nun die Sache mit Bezug auf die Thätigkeit
der Kreatur, diese zweite Vollkommenheit der Kreaturen? Wird im
System der Molinisten die Thätigkeit der Geschöpfe von Gott gewirkt?
Nein, denn die Thätigkeit „überlädst" Gott der Kreatur. „Der Vater
überlädst dem Kinde jene Mitwirkung, deren es fähig ist. Er



Die Neu-Thomisten. 71

erlaubt dem Kinde, seine Hände an den Schrank zu legen." Die
Kreatur, zumal der Wille in den vernünftigen Geschöpfen, hat, wie
P. Frins sagt, eine angeborene aktive Indifferenz, ebenso eine natürliche

Bestimmung oder Determinierung zum Gut im allgemeinen. Der
Wille kann somit in Kraft der natürlichen Bestimmung zu dem Gut im
allgemeinen, die der Wille ohne Frage von Natur aus besitzt,
unmittelbar und durch sich, ohne eine neue Bestimmung durch
„einen andern" diesen oder jenen Akt des Wollens oder Nichtwollens
setzen. Allerdings wirkt auch Gott zugleich mit. Was wirkt denn
eigentlich Gott dabei? den Akt des Wollens, oder Nichtwollens? Keineswegs,

sondern der Vater sieht dem Kinde den Wunsch, also den
Willensakt an den Augen ab; er accomodiert sich diesem
Willensakte des Kindes, er hebt den Schrank. Und obgleich er
selber allein den schweren Schrank bewegen könnte, gestattet er dem
Kinde, seine Hände an den Schrank zu legen, überläfst dem Kinde jene
Mitwirkung, deren es fähig ist. Und so geht's vorwärts nach dem
Begehren des Kindes. So Gott der Herr. Was wirkt also Gott?
den Wunsch, das Begehren des Kindes? mit einem Worte: wirkt
Gott die Thätigkeit der Kreatur? Nein, sondern nur den durch die
Thätigkeit hervorgebrachten Effekt.

Es steht somit auch in dieser Beziehung herzlich schlecht um die
Beweise des P. Frins und der Molinisten überhaupt, denn:

a) es ist unwahr, dafs die Kreaturen nach der Lehre der „Tho-
misten" unter der praemotio physica Gottes die Möglichkeit, Fähigkeit,

das Vermögen oder die Potenz für das Gegenteil, für die

Unthätigkeit verlieren. Gott hat die Natur und das innerste Wesen
der Kreaturen in der Weise eingerichtet, dafs die Geschöpfe thätig,
oder auch unthätig sein können, also die Fähigkeit oder Potenz für
das eine wie für das andere besitzen. Darum sind sie manchmal in
Thätigkeit, manchmal dagegen „ruhen" sie. Befinden sie sich in
Thätigkeit, so behalten sie dabei das „bleibende Vermögen" bei, in den
Zustand der „Ruhe" überzutreten. „Ruhen" sie, so haben sie dabei das
„bleibende Vermögen", diesen Zustand zu verlassen und in Thätigkeit
überzugehen. Diese innerste Natur und Beschaffenheit der Kreatur
wird durch die praemotio physica Gottes nicht geändert,
sondern vielmehr gewahrt, weil Gott das, was er geschaffen und
so wie er es geschaffen, keineswegs später wieder verändert oder gar
zerstört, sondern erhält und schützt.

b) Es ist unwahr, dafs die vernünftigen Kreaturen gemäfs der
Doktrin der Thomisten unter der praemotio physica Gottes ihre Freiheit
einbüfsen. Gott bewegt, wie soeben gesagt wurde, eine jede Kreatur,
also auch die freie, der Natur und Beschaffenheit derselben vollkommen
entsprechend. Das innerste Wesen der freien Kreatur aber verlangt,
dafs es die Thätigkeit, oder auch die Unthätigkeit als ein Gut wählen,
und dieser freien Wahl entsprechend entweder eine Thätigkeit setzen
oder in der „Ruhe" müsse bleiben können. Das Entscheidende für die
Freiheit ist das Vermögen, die Fähigkeit zu wählen, einen Akt der
Wahl auszuüben und das Vermögen, die Fähigkeit durch eben
diesen Akt der Wahl sich für die Thätigkeit oder aber für die Unthätigkeit,

als erwähltes Gut, zu entscheiden. Nun werden die freien
Kreaturen durch die praemotio physica Gottes geradeso bewegt, wie es
ihre Natur und Beschaffenheit vorschreibt. Diese Natur und Beschaffenheit

fordert aber, dafs die Kreatur mit Bezug auf jedes Einzelgut
frei, nicht aber notwendig bewegt werde. Die Unthätigkeit, sowie



Die Neu-Thomisten.

die Thätigkeit, bilden nun in Wahrheit ein Einzelgut, ein bonum
particular. Folglich wird durch die praemotio physica Gottes das
Vermögen, die Fähigkeit der freien Kreatur nicht erschöpft, nicht
vollkommen ausgefüllt. Daher bleibt die Kreatur ganz und gar frei.
Es bleibt die Fähigkeit oder Potenz für das Gegenteil in jeder Weise
intakt. Nur das allseitig und in jeder Beziehung vollkommene Gut, das
bonum universale, füllt die Potenzen der freien Kreatur vollständig
aus. Allein der Gegenstand der Auswahl, die Thätigkeit oder die Un-
thätigkeit, machen in keiner Weise ein bonum universale aus. Die
praemotio physica Gottes nun bewegt die freien Kreaturen gerade zu diesem
bonum particulare. Denn sie wird von Gott der Kreatur zu dem Zwecke
gegeben, damit dieselbe durch sie die Thätigkeit oder die Unthätigkeit
thatsächlich auswähle.

c) Es ist unwahr, dafs die praemotio physica Gottes, die, nach
der Lehre der Thomisten, aus sich selber unveränderlich, unfehlbar,,
unbesiegbar ist, die Freiheit der vernünftigen Kreaturen aufhebt. Denn
zum ersten mufs die Wirkung, der Effekt der praemotia physica nach
der Natur und Beschaffenheit der sekundären, darf er nicht nach der
Natur und Beschaffenheit der ersten Ursache bemessen werden. Die
Natur und Beschaffenheit der freien Geschöpfe ist aber eine kontingente
oder freie, nicht aber eine notwendige. Wer die Notwendigkeit oder
die Kontingenz des Effektes immer nur von der ersten Ursache ableitet,
der hat von den Grundsätzen der Philosophie nicht die leiseste Ahnung.
Zum zweiten bleibt die Freiheit noch aus dem Grunde gewahrt, weil
Gott, die erste Ursache, die freie Kreatur überhaupt nicht mit
Notwendigkeit bewegt, sondern der Natur und Beschaffenheit der freien
Kreatur vollkommen entsprechend. Diese aber ist bekanntlich eine
durchaus freie, nicht eine notwendige.

d) Es ist unwahr, dafs die praemotio physica Gottes die Sünde
formell als solche verursache. Denn die Sünde formell als solche besteht
in dem Mangel an Ordnung, also in der Unordnung, welche die
Disposition der freien Kreatur aufweist. Diese Disposition ist somit
schon etwas Mangelhaftes oder Sündhaftes. Und dies um so mehr, als 3ie
bei dem Eintritte der praemotio physica bereits einen bestimmten Grad
erreicht hat, eine „dispositio determinata" geworden ist. Die Thomisten
aber haben niemals gelehrt, dafs dieser Mangel an Ordnung diese
ordnungswidrige Disposition von der praemotio physica Gottes gewirkt
oder hervorgebracht werde. Obgleich nun die sündhafte Thätigkeit, als
Thätigkeit einen „vitalen Akt" bildet, so ist sie dies doch nicht als
sündhafte Thätigkeit. Das Sündhafte an dieser Thätigkeit ist
vielmehr etwas Freiwilliges, nicht etwas Vitales. Läfst die freie Kreatur
die ungeordnete Disposition in sich aufkommen und bis zu jenem Grade
wachsen, dafs die Kreatur in eine Thätigkeit überzugehen bereit ist, so
haben wir schon den formellen Grund der Sünde vor uns. Allerdings
folgt dann naturgemäfs die fehlerhafte oder sündhafte Thätigkeit. Wer
nun daraus, dafs die praemotio physica Gottes den „vitalen Akt" hervorbringt,

ohne weiteres schliefst, dafs dann auch alles andere, namentlich
das Fehlerhafte, was in irgend einer Weise mit diesem vitalen Akte
im Zusammenhange steht, von ihr gewirkt werde, der kennt einfach die
Gesetze der Logik nicht, hat darum um so weniger Grund und Recht,
gegen die praemotio physica Gottes aufzutreten. Einige Minuten Zeit,
die er dem Studium des hl. Thomas widmet, reichen hin, um ihm in
dieser Beziehung vollständige Klarheit zu verschaffen. Vergl. Summ,
theol. 1. p. q. 49. a. 2. ad 2. — II. Sent. d. 34. q. 1. a. 3. ad 3. —



Die Neu-Thomisten. 73

ib. d. 37. q. 2. a. 1 u. 2. — Summ. ctr. Gent. lib. 3. c. 71. — Quaest.
disp. de malo. q. 1. a. 3. ad 4. — ib. a. 2. — ib. q. 16. a. 4. ad 6. —
Alle diese Stellen des englischen Lehrers lassen einen Zweifel darüber
nicht aufkommen, wo wir eigentlich den wahren Grund der Sünde, formell
als solcher zu suchen haben. Effectus causae mediae procedens ab ea
secundum quod subditur ordini causae primae, reducitur etiam in causam
primam. Sed si procedat a causa media secundum quod exit ordinem
causae primae, non reducitur in causam primam. Summ, theol.
1. 2. q. 79. a. 1. ad 3. — Peccatum nominat ens et actionem cum
quodam defectu. Defectus autem ille est ex causa creata, scilicet
libero arbitrio, inquantum deficit ab ordine primi agentis,
scilicet Dei; ib. a. 2.

e) Es ist unwahr, dafs nach der Lehre der Thomisten die Kreaturen

ohne die praemotio physica Gottes nicht in eine Thätigkeit
übergehen können, dafs die Kreaturen dazu gar keine Möglichkeit, „possi-
bilitas", haben. Gott hat die Kreaturen für die Thätigkeit geschaffen;
diese letztere bildet das Ziel im formellen Sinne, die beatitudo formalis
der Kreaturen. Da aber keine Kreatur unmittelbar durch ihre Wesenheit,
durch die substantielle Form, thätig sein kann, indem dies Gott allein
zukommt, so hat Gott den Kreaturen Vermögen, Fähigkeiten oder Potenzen
gegeben, die als nächste Principe für die Thätigkeit bestimmt sind. Diese
Fähigkeiten oder Potenzen bilden accidentia propria der Kreaturen, können
somit, solange die Kreatur selber Bestand hat, gar nicht verloren gehen.
Somit steht es aufser allem Zweifel, dafs die Kreaturen auch ohne
praemotio pbysica Gottes die Fähigkeit oder „possibilitas" besitzen, thätig
zu sein. Keinem Thomisten ist es je in den. Sinn gekommen, die
Behauptung aufzustellen, die praemotio physica Gottes teile den Kreaturen
das Vermögen, die Fähigkeit oder Potenz, nach P. Frins die „possibilitas"
mit, thätig zu sein. Vielmehr lehren alle Thomisten einstimmig mit
ihrem Meister, die praemotio physica Gottes führe die Fähigkeiten der
Kreaturen aus der Potenz in den Akt über, sie appliziere die Fähigkeiten
zu der wirklichen Thätigkeit. Da also gesagt wird, die Fähigkeit
der Kreatur werde durch die praemotio physica Gottes aus der Potenz
in den Akt versetzt, so kann diese Fähigkeit offenbar nicht das
Nichts sein. Es ist ja hier nicht von der Schöpfung die Rede,
sondern davon, wie Gott in den Kreaturen wirke und thätig sei. Und
ebensowenig kann Gott das Nichts zu einer Thätigkeit applizieren.
Besitzen demnach die Kreaturen ohne praemotio physica Gottes,
nach den Thomisten, gar keine „possibilitas", also kein Vermögen, keine
Fähigkeit oder Potenz, so werden sie in ordine operativo thatsächlich
erst von Gott mittelst der praemotio physica erschaffen. Ohne die
praemotio physica sind die Kreaturen in ordine operativo nicht mehr
und nicht weniger als das Nichts. Sie haben ja in dieser Ordnung
ohne die praemotio nicht einmal die „possibilitas", wie P. Frins die
Thomisten behaupten läfst. Da haben wir dann die merkwürdige
Erscheinung, dafs die Kreaturen manchmal, und zwar so oft sie sich in
der „Ruhe" befinden oder unthätig sind, blofs ihrer Wesenheit nach,
nämlich mit Bezug auf ihre konstitutiven Principe, aber ohne accidens
proprium existieren. Es ist nur die reine Wesenheit vorhanden. Der
arme^Mensch z. B. hat zur Zeit, wo er nicht prämoviert, folglich aktuell
thätig ist, nicht einmal einen Verstand. Es fehlt ihm die „possibilitas"
zu denken, zu wollen und dergleichen. Welche Unsumme von Blödsinn
mufs man doch den Thomisten andichten, um sie dann widerlegen zu können

Gott hat die Kreaturen schon bei ihrem Entstehen mit allen not-



74 Die Neu-Thomisten.

wendigen Vermögen, Fähigkeiten oder Potenzen ausgestattet. Sie
erhalten darum durch die praemotio physica weder erst die Fähigkeit
selber, noch empfangen sie damit mehr Fähigkeit, als sie vom Anfange
an hatten. Mit andern Worten: die praemotio physica Gottes bezieht
sich weder auf die Potenz selber, noch auf die Vermehrung dieser
Potenz. Wie der Stoff in ordine entitativo durch die Form und das
Dasein nicht erst Stoff, oder auch mehr Stoff wird, ebenso wird das
Vermögen, die Fähigkeit in ordine operativo durch die praemotio physica
nicht erst Potenz, oder mehr Potenz. Nein, die Fähigkeit als solche
ist von Natur aus vollkommen. Da sie aber nicht actus purus,
reine Wirklichkeit, wie in Gott ist, sondern von Natur aus vielmehr
eine reine Potenz bildet, so mufs sie von der praemotio physica in
den Akt übergeführt werden, in ordine operativo eine Form und das
Dasein erhalten. Durch diese Form und Existenz wird sie Ursache
im formellen Sinne oder actu causans. Denn formelle Ursache ist sie
nur dann, wenn sie thatsächlich etwas verursacht, ähnlich wie eine
Wesenheit dann formell eine Wesenheit ist und existiert, wenn sie
thatsächlich eine Form und das Dasein besitzt. Da nun immer und überall
die existente Form das unmittelbare den Effekt hervorbringende
Princip ausmacht, so ist klar, dafs die praemotio physica Gottes, durch
welche der Potenz vorübergehend die genannte Form mitgeteilt wird,
der Kreatur nicht erst die Potenz, nach P. Frins die „possibilitas"
verleiht, sondern die bereits vorhandene Potenz in jenen Zustand
versetzt, in welchem sie thatsächlich im formellen Sinne verursacht,
actu causat. Somit wird bei diesem Vorgange die bereits vorhandene
Potenz zu der wirklichen, thatsächlichen Thätigkeit appliziert,
zu der formellen Ursache gemacht, während sie im stofflichen Sinne
oder materiell schon von Natur aus Ursache ist. Nun sagt man aber
bekanntlich von demjenigen, er könne etwas, der dazu eine Fähigkeit,
eine Potenz besitzt. Die Kreaturen können folglich thätig sein, denn
sie haben von Natur aus die für die Thätigkeit entsprechenden Fähigkeiten

oder Potenzen.
f) Es ist unwahr, dafs die praemotio physica Gottes dem freien

Willen der Kreaturen nichts mehr zu bestimmen oder zu entscheiden
übrig lasse, indem sie denselben zu Einem einschränke. Thatsächlich
oder in der Wirklichkeit, actu bestimmen kann sich der Wille für
den einen der beiden Gegensätze doch nur durch die Auswahl, also
durch einen Akt, eine Thätigkeit. Durch den Akt der Auswahl
bestimmt der Wille sich selber für die Thätigkeit, oder für die Unthätigkeit
als sein Objekt. Wie soll nun der Wille „in der Ruhe" oder in der
Unthätigkeit, in welcher er sich von Natur aus und manchmal
befindet, durch einen Akt der Auswahl sich für die Thätigkeit oder für die
Unthätigkeit als sein Objekt bestimmen? Er müfste doch vor allem
sich für diesen Akt der Auswahl bestimmen. Wodurch bestimmt
er sich selber zu diesem Akte der Auswahl? Es kann offenbar nur
durch einen Akt der Auswahl geschehen. Und zu diesem andern Akte
der Auswahl bestimmt er sich abermals durch einen andern Akt. Auf
diesem Wege kommen wir richtig in das Unendliche, folglich zu
keinem Anfange. Darum bleibt nichts anderes übrig als zu sagen,
die praemotio physica Gottes bewege den Willen, so oft er „in der Ruhe"
sich befindet, zu dem Akte, wodurch er die Thätigkeit oder die Unthätigkeit

auswählt. Sed eo modo quo movetur quantum ad exercitium actus,
adhuc necesse est ponere voluntatem ab aliquo principio exteriori moveri.
Cum enim, quod quandoque est agens in actu, et quandoque in potentia,



Die Neu-Thomisten. 75

indiget moveri ab aliquo movente. Manifestum est autem quod voluntas
incipit velle aliquid, cum hoc prius non vellet. Necesse est ergo quod
ab aliquo moveatur ad volendum. Et quidem ipsa movet seipsam, in-
quantum per hoc quod vult iinem, reducit seipsam ad volendum ea quae
sunt ad finem. Hoc autem non potest facere nisi consilio mediante.
Cum enim aliquis vult sanari, incipit cogitare quomodo hoc consequi
possit. Et per talem cogitationem pervenit ad hoc quod potest sanari
per medicum. Et hoc vult. Sed quia non semper sanitatem actu voluit,
necesse est quod incoeperit velle sanari ab aliquo movente. Et si quidem
ipsa moveret seipsam ad volendum, oportuisset quod mediante consilio
hoc ageret ex aliqua voluntate praesupposita. Non autem est procedere
in infinitum. Unde necesse est ponere, quod in primum motum voluntatis

voluntas prodeat ex instinctu alicujus exterioris moventis, ut
Aristoteles concludit. S. Thom. Summ, theol. 1. 2. q. 9. a. 4.

Weit entfernt also, dafs die praemotio physica Gottes für den
freien Willen ein Hindernis böte, ist gerade sie der Grund, dafs der
Wille thatsächlich auswählt, indem sie den Willen aus der „Ruhe"
in jenen Zustand versetzt, in welchem er selber die Auswahl trifft.
Sie gibt demnach dem freien Willen dasjenige, wodurch er sich selber
zu dem Einen, entweder zu der Thätigkeit oder zu der Untliätigkeit
bestimmt. Wie sollte denn die blofse Fähigkeit, die „ruhende Potenz"
sich selber bestimmen? Wodurch könnte sie dies zu stände bringen?
Sich selber zu der wirklichen oder aktuellen Auswahl bestimmen
kann nur dasjenige, was selber Wirklichkeit hat, also in actu ist. Die
blofse Fähigkeit aber befindet sich in ordine operativo nicht in der
Wirklichkeit, in actu, sondern in der Möglichkeit, in potentia. Aber
durch die praemotio physica Gottes wird sie in actu versetzt. Die
Molinisten behaupten, die freie Fähigkeit sei ein aktives Vermögen,
eine potentia in actu, und sie bilde trotzdem eine indifferente Potenz
in dem Sinne, dafs sie weder für die Thätigkeit, noch für die Unthätigkeit
actu, der Wirklichkeit nach bestimmt sei. Allein darin liegt ein arger
Widerspruch. Denn in actu befindet sich ein jedes Ding durch eine
Form. Jede Form aber bestimmt ihr Substrat, in welchem sie sich
befindet. Nun ist nach den Molinisten die freie Potenz eine aktive
Potenz oder potentia in actu. Sie besitzt folglich eine Form. Allein
diese bestimmt nicht ihr Substrat, ihre Potenz. Somit ist der Aktus
oder die Form das Princip der Bestimmung, welches indessen gar nichts
bestimmt, mit andern Worten: die Form ist Form und Nicht-Form
zugleich. Jeder Anfänger in der Logik weifs, dafs die differentia specifica
sich wie die Form verhält und dafs durch eben diese differentia specifica
das Substrat bestimmt wird. Das Specifikativum ist zugleich das
Distinktivum. Distinkt aber kann ein Ding nur durch eine Bestimmung
sein, denn das Nicbtbestimmte ist allgemeiner Natur. Die blofsen
Vermögen, Fähigkeiten oder Potenzen der Kreatur sind nun thatsächlich
unbestimmt oder indifferent. Darum nennt St. Thomas sie agens in
potentia. Sind die aktiven Potenzen oder die Potenzen in actu
ebenfalls unbestimmt oder indifferent, ein agens in potentia, so
unterscheiden sie sich nicht von den blofsen Fähigkeiten oder dem agens in
potentia. Warum heifsen sie dann aktive Potenzen, potentiae in actu.
Das ist ja der helle Widerspruch. Daraus leuchtet von selber ein, dafs
die aktiven Potenzen, die potentia in actu bestimmt sein müssen, somit
das Princip der Bestimmung, eine Form, in sich haben. Dafs aber
dieses Princip der Bestimmung nicht die Thätigkeit selber sein könne,
haben wir früher nachgewiesen. Die Thätigkeit selber ist nicht etwas



76 Die Neu-Thomisteu.

in der Potenz selber, was doch das bestimmende Princip unter allen
Umständen sein mufs, sondern etwas aus der Potenz Heraustretendes:
aliquid fluens ab agente et cum motu. Ferner geht die Thätigkeit aus
dem bereits bestimmten Agens hervor. Folglich ist das Princip,
welches die Potenzen bestimmt, die von Gott vorübergehend mitgeteilte
Kraft oder Form, die praemotio physica. Dadurch ist die Potenz
bestimmt oder in actu, potentia activa, was eins und dasselbe bedeutet.
Aber eine aktive Potenz oder potentia in actu, die doch noch unbestimmt,
indifferent sein soll, das ist einfach ein philosophischer Widersinn. Und
diesen Unsinn fordern die Molinisten für ihre Freiheit. Nach ihnen ist
der Wille eine aktive Potenz, also eine potentia in actu, und diese
potentia in actu mufs die „potestas" haben „ad se vertendum in partem
quamlibet", mufs somit unbestimmt oder indifferent sein. Das
heifst mit andern Worten: der Wille mufs aktive und passive, potentia
in actu et in potentia zugleich sein können.

g) Bs ist unwahr, dafs der kreatürliche Wille, um frei zu
sein, müsse den Einflufs Gottes besiegen, demselben ausweichen, ihn
selber verhindern, demselben zuvorkommen können. Eine Freiheit, wie
die soeben beschriebene, besitzt Gott allein, kann jnur Gott allein haben.
Die Molinisten fordern für ihre Freiheit aus mehreren Gründen etwas
rein Unmögliches. Zum ersten wird verlangt, dafs der kreatürliche Wille
müsse den Einflufs Gottes besiegen können. Da nun die Molinisten
fortwährend von der aktiven Modifizierung des göttlichen Einflusses reden,
also den Einflufs Gottes durch die Thätigkeit der Kreaturen modifiziert
werden lassen, so kann man dieses „besiegen können" nur. dahin
verstehen, die Kreatur müsse, um frei zu sein, durch ihre Thätigkeit
den Einflufs Gottes unmöglich machen können. Allein diese Behauptung
setzt in Gott eine Potentialität voraus, zerstört somit den Begriff
und das Wesen Gottes. In aliqua actione potest esse resistentia dupli-
citer. Uno modo ex parte agentis, quando scilicet ex contrario
agente virtus ipsius debilitatur. Alio modo ex parte ipsius
effectus, quando ex contraria dispositione impeditur effectus. In
omni actione ubi agens non patitur, prima resistentia non habet locum,
sed secunda solum. Und in operationibus divinis non attenditur
difficultas secundum resistentiam ad agentem, sed secundum im-
pedimentum effectus. S. Thom. IV. Sent. d. 11. q. 1. a. 3. q. 3. ad 2. —
Contrarium inventum in subjecto resistit actione dupliciter. Uno modo
inquantum agit in ipsum agentem, quod patet in mutuo agentibus et
patientibus. Alio modo impedimentum praestando in ipso susceptibili ad
receptionem formae. Primo modo non potest esse aliqua resistentia ad
divinam actionem, quia ipse est agens nullo modo patiens. Et ideo
resistentia in actione ejus non est nisi ex parte effectus recipientis.
Contrarium autem impedit, ne suum contrarium in subjectum recipiatur,
formaliter, non active, inquantum scilicet facit potentiam non esse
propriam illi formae. 1. c. d. 17. q. 1. a. 5. qu. 1. ad 2.

Wenn nun die freie Kreatur, um frei zu sein, die Thätigkeit Gottes,
oder, was dasselbe ist, den Einflufs Gottes mufs besiegen u. s. w. können,
so kann dies nur dadurch geschehen, dafs die Kreatur auf die Thätigkeit

Gottes einwirkt durch ihre eigene Thätigkeit. Allein die Thätigkeit
Gottes ist real eins und dasselbe mit Gott selber. Folglich wirkt die
Thätigkeit der Kreatur auf Gott, auf das agens ein. Dies ist aber
nur dann möglich, wenn die Macht Gottes geschwächt werden kann,
Gott ebenfalls leidend oder patiens ist. Damit hört Gott jedoch sofort
auf, Gott zu sein.



Die Neu-Thomisten. 77

Zum zweiten wird aber dafür die Kreatur Gott. Denn nicht allein
das aktiv, nämlich durch eine Thätigkeit Modifizierende, sondern auch
das formell Modifizierende ist schlechthin früher und schlechthin
vollkommener als das, was dadurch „modifiziert" wird. Illud quod
est formale in unoquoque est excellentius in eo, quia per formam materia
completur. In qualibet autem quod est ex parte patientis vel recipientis
est quasi materiale. S. Thorn. IV. Sent. d. 46. q. 2. a. 2. qu. 3. —
Quandocunque autem duo concurrunt ad aliquid unum constituendum,
unum eorum est ut formale respectu alterius. Summ, theol. 1. 2. q. 13.
a. 1. — Quandocunque enim duo suut principia moventia vel agentia ad
invicem ordinata id quod in effectu est ab agente superiori est sicut
formale; quod vero est ab inferiori agente est sicut materiale. Quaest.
disp. de veritate. q. 14. a. 5. Nun haben wir im Sinne der Molinisten
thatsächlich zwei Thätigkeiten, nämlich die Thätigkeit oder den Einflufs
Gottes und die Thätigkeit der Kreatur. Die Thätigkeit Gottes wird
aktiv, d. h. durch eine Thätigkeit der Kreatur „modifiziert". "Was
heifst aber „modifizieren"? Offenbar, wollen wir nicht alle Principien der
Philosophie auf den Kopf stellen, nichts anderes als bestimmen. Somit
heifst aktiv modifizieren soviel als formell bestimmen. Folglich
verhält sich das, was aktiv oder formell bestimmt wird, wie der Stoff.
Nun wird nach den Molinisten die Thätigkeit Gottes durch die Thätigkeit

der Kreatur „modifiziert" oder formell bestimmt. Darum verhält
sich die Thätigkeit Gottes wie der Stoff. Allein die Form ist
schlechthin vollkommener als der Stoff, als das, was sich wie der
Stoff verhält. Wer die Grundsätze der Philosophie überhaupt noch gelten
läfst, der kann in gar keiner Weise in Abrede stellen, dafs das formell
oder auch wirksam Bestimmende früher und vollkommener sein
müsse als das zu Bestimmende. Nun ist aber die Thätigkeit Gottes
mit Gott selber identisch, so dafs es nichts Vollkommeneres geben kann
als diese Thätigkeit. Darum kann unmöglich die Kreatur durch ihre
Thätigkeit oder aktiv den Einflufs Gottes „modifizieren", dem Wirken
Gottes zuvorkommen, ohne Gott selbst zu sein. Die Kreatur kann
nur mit Bezug auf das Sein und auf die Thätigkeit Gott
unterworfen, niemals aber Gott übergeordnet sein, wie S.Thomas in der
Summa contra gentes ausdrücklich erklärt, (lib. 3. c. 149.) Am Schlüsse
der Beweisführung heifst es nämlich daselbst: hinc est quod dicitur: non
ex operibus justitiae quae fecimus nos, sed secundum misericordiam suam
salvos nos fecit. Tit. 3, 5. Et; non volentis, scilicet velle, neque
currents, scilicet currere, sed miserentis est Dei. Rom. 9, 16. Quia scilicet
oportet ad bene volendum et operandum homo divino praeveniatur
auxilio, sicut consuetum est quod effectus aliquis non attribuitur proximo
agenti, sed primo moventi. Attribuitur enim victoria duci, quae labore
militum perpetratur. Non ergo per hujusmodi verba excluditur
liberum voluntatis arbitrium, sicut quidam male intellexe-
runt, quasi homo non sit dominus suorum actuum interiorum et ex-
teriorum, sed ostenditur Deo e s se subj ec tum. Et dicitur: converte
nos Domine ad te, et convertemur, Thren. 5, 21, per quod patet quod
conversio nostra ad Deum praevenitur auxilio Dei nos convertentis.
Legitur tarnen ex persona Dei dictum: convertimini ad me, et convertar
ad vos: Zachar. 1, 3, non quin Dei operatio nostram conver-
sionem praeveniat, ut dictum est, sed quia conversionem nostram,
qua ad ipsum convertimur, adjuvat subsequenter, earn roborando ut ad
effectum perveniat, et stabiliendo ut finem debitum consequatur.

Stellt nun P. Frins die Frage, wie man noch von der Freiheit reden



78 Die Neu-Thomisten.

könne, wenn der Mensch den Einflufs Gottes weder zu besiegen, noch zu
hindern, noch zu vermeiden, oder demselben zuvorzukommen vermöge,
so antworten wir, dafs man gerade in diesem Falle von der kreatür-
lichen Freiheit sprechen könne. Werden für die Freiheit alle die
soeben aufgezählten Eigenschaften gefordert, so haben wir nicht mehr die
Freiheit der Geschöpfe, sondern die Freiheit Gottes vor uns. Gott
allein kann durch gar nichts gehindert werden, weil er von allen andern
unabhängig ist: Gottes Wille ist keinem untergeordnet.

h) Es ist unwahr, dafs zu der Freiheit des kreatürlichen
Willens der aktuell freie Gebrauch der Potenz notwendig sei, in
dem Sinne nämlich, dafs die Entscheidung, ob er handeln oder nicht
handeln, dieses oder jenes thun wolle, ausschliefslich bei der thätigen
Potenz, also nicht ebenfalls bei „einem andern" stehe. Die Behauptung
des P. Frins : „Sed ad libertatem insuper requiri actualem liberum usum
potentiae, ita ut apud ipsam potentiam agentem, non vero apud alium,
decisio sit, velitne agere nec ne, hoccine an illud velit agere" reklamiert
nicht mehr und nicht weniger als die Unabhängigkeit des Menschen
„von diesem andern", von Gott. Des langen Satzes kurzer Sinn ist: der
Mensch mufs, um frei zu sein, die causa prima bilden; was der heil.
Thomas bekanntlich beständig in Abrede stellt. Liegt die Entscheidung
für die Thätigkeit oder für die Unthätigkeit bei dem Willen, nicht bei
„dem andern", so ist diese Entscheidung offenbar unabhängig von
„diesem andern". Und diesen Begriff der Freiheit des Menschen, meint
der Autor, haben alle andern Autoren, überhaupt alle Menschen mit
Ausnahme eini'ger Neu-Thomisten. Nein, den Begriff der
Unabhängigkeit von Gott, des dominiums über Gott, haben
glücklicherweise nicht gar viele Menschen. Die meisten lassen zwischen der
Freiheit Gottes und jener der Menschen noch einen wesentlichen
Unterschied gelten. Der bei weitem gröfsere Teil der Menschen
anerkennt, dafs die Kreaturen notwendig sowohl mit Bezug auf das Sein,
als auch hinsichtlich der Thätigkeit von ihrem Schöpfer abhängen
und dafs somit die freien Kreaturen über ihre Thätigkeit nicht die
oberste oder erste, sondern blofs die sekundäre, von Gott durchaus
abhängige Herrschaft besitzen. Folglich erstreckt sich, nach seiner
Ansicht, das „dominium" des freien Geschöpfes nicht auf alles, was zu
der Thätigkeit notwendig ist, also nicht auch auf die praemotio
physica Gottes. Wie kommen nun die meisten Menschen zu dieser
Anschauung? Es geschieht auf folgende Weise. Sie sagen sich nämlich:
im Begriffe der sekundären Ursache, des untergeordneten freien
Wesens liegt allerdings die Macht, einen der beiden Gegensätze zu
verwirklichen. Allein dieser Begriff schliefst ebenso in sich, dafs diese
Verwirklichung durch Gott gehindert werden könne. Die Kreatur
besitzt somit zwar ein „dominium" im wahren Sinne, aber es ist eben
jenes dominium, welches allein der Kreatur, der zweiten Ursache
eigen sein kann. Diese Herrschaft des freien Geschöpfes darf sich
unmöglich so weit ausdehnen, wie das dominium Gottes. Die Herrschaft
Gottes nun schliefst ihrem Begriffe und Wesen nach die Macht oder
Potenz in sich, eine Thätigkeit zu setzen, bei welcher zugleich alle
Hindernisse aus dem Wege geräumt werden. Da aber die Freiheit Gottes
sich wesentlich, nicht blofs graduell, von der Freiheit der Kreaturen
unterscheidet, so kann die Macht oder Potenz, alle Hindernisse, also auch
den Einflufs Gottes zu entfernen, der Kreatur unmöglich zukommen.
Damit würde der Wesensunterschied dieser Freiheit offenbar
aufgehoben. Folglich kann weder die Setzung, noch die Entfernung des



Die Neu-Thomisten. 79

göttlichen Einflusses in der Macht oder Potenz des freien Geschöpfes,
der causa secunda liegen, andernfalls hörte die Kreatur auf sekundäre

Ursache zu sein und würde causa prima. Die freie Kreatur hat
somit die Macht oder Potenz thätig oder unthätig zu sein, diesen oder
jenen Akt zu setzen. Aber die wirkliche, thatsächliche Ausführung
hängt durchaus von Gott ab. Der kreatürliche Wille kann keine
Herrschaft haben über den Einflufs Gottes, über die praemotio physica,
sondern umgekehrt, mufs die Herrschaft Gottes über den geschaffenen
Willen in allweg anerkannt werden.

i) Es ist unwahr, dafs der kreatürliche Wille, um für die
That, oder für die Unterlassung derselben verantwortlich zu sein,
den Einflufs Gottes, die praemotio physica müsse überwinden, beseitigen,
hindern, demselben zuvorkommen können. Denn verantwortlich ist
nicht allein derjenige, der eine Gabe, ein Geschenk Gottes einfach zurückweist,

sondern auch derjenige, der sich selber in eine Verfassung versetzt,
dafs er unwürdig ist, dieses Geschenk zu empfangen. Die praemotio
physica Gottes wird dem Menschen gegeben, damit er in der Wirklichkeit,

also thatsächlich handle, nicht aber zu dem Zwecke, dafs er
handeln könne. Dem Vermögen oder der Potenz des freien Geschöpfes
entspricht die mögliche Thätigkeit, folglich auch die mögliche prae-
Äotio physica Gottes. Sowie die Kreatur eine Thätigkeit zu setzen oder
zu unterlassen fähig ist, ebenso hat sie die Fähigkeit, den Einflufs
Gottes zu empfangen oder nicht zu empfangen. Das Vermögen, die
Potenz der Kreaturen bildet etwas Wirkliches, Reales. Allein als Potenz
mufs ihr ebenfalls etwas Wirkliches, Reales, nämlich eine Thätigkeit
entsprechen. Potentia dicitur ad actum. Dem Vermögen in der Potenz
entspricht die Thätigkeit in der Potenz, dem Vermögen in actu die
Thätigkeit in actu. Aber auch der Einflufs Gottes, die praemotio physica

hat diese Beziehung zu dem Vermögen und zu der Thätigkeit. Darum
entspricht dem Vermögen in der Potenz die praemotio physica in der
Potenz und dem Vermögen in actu die praemotio physica in actu.
Wie darum die freie Kreatur thätig sein, eine Thätigkeit haben kann,
ebenso kann sie die praemotio physica, den Einflufs Gottes haben. Besitzt
die freie Kreatur die wirkliche oder aktuelle praemotio physica zu
der Zeit, wo sie dieselbe haben sollte und könnte, in Wahrheit nicht, so
wird ihr allerdings auch die wirkliche oder aktuelle Thätigkeit fehlen.
Allein sie trägt dann bereits die Schuld, dafs ihr die wirkliche praemotio
physica von Gott nicht mitgeteilt wurde. Sie hat nämlich derselben ein
Hindernis in den Weg gestellt und dadurch die Mitteilung der
praemotio physica unmöglich gemacht. Gott gibt seinen Einflufs nur der
dafür richtig disponierten Kreatur. Um frei von Schuld zu sein,
müfste Gott ihr die praemotio physica verweigern, obgleich sie dafür
sich in der richtigen Disposition befände, oder Gott müfste auch die
Ursache ihrer schlechten, oder des völligen Mangels einer Disposition bilden.
Das eine wie das andere ist indessen durchaus unrichtig. Erreicht somit
die praemotio physica Gottes das von ihr angestrebte Ziel, die
wirkliche, vollkommene Thätigkeit nicht, oder wird sie von Gott überhaupt
gar nicht gegeben, so ist die Schuld auf Seite der Disposition des freien
Geschöpfes zu suchen. Die freie Kreatur kann beides haben: die aktuelle
praemotio physica und die Thätigkeit. Vermag die Kreatur auch nicht
frei über die praemotio physica zu verfügen in dem Sinne, dafs sie
dieselbe annimmt, abweist, derselben zuvorkommt u. s. w., so ist sie doch
im Stande materiell oder stofflich, nämlich durch ihre verschiedene Disposition

bei der Aufnahme, oder dafs dieselbe überhaupt ihr gegeben, oder



80 Die Neu-Thomisten.

aber nicht gegeben werde, bestimmend einzuwirken. An der schlechten
That ist folglich die freie Kreatur schuld, weil ihre schlechte Neigung
der praemotio physica Gottes vorausgeht, an der Unterlassung der
That trägt sie die Schuld, weil diese schlechte Neigung den Grund
abgibt, dafs die praemotio physica für die That von Gott nicht mitgeteilt
wird. In diesem Sinne kann man allerdings von einem Widerstande, von
einem Hindernisse oder Ausweichen, ja selbst von einem Zuvorkommen
der freien Kreatur gegenüber der praemotio physica Gottes sprechen.
Allein dies ist etwas ganz anderes, himmelweit Verschiedenes von dem
Widerstande, dem Zuvorkommen der freien Kreatur, wie dieselben in
einer Entscheidung des freien Willens sich offenbaren. In diesem
letzteren Falle haben wir es mit einer Thätigkeit, mit der Auswahl
des freien Willens zu thun.

Wer wird nun im Ernste bestreiten, dafs die freie Kreatur
verantwortlich sei für jene Thätigkeit, die unter der praemotio physica
vor sich geht, aber schlecht genannt werden mufs, weil sie auf eine
schlechte Neigung folgte, aus einer schlechten Neigung hervorging?
Diese schlechte Neigung wurde ja nicht von der praemotio physica Gottes
verursacht, sondern war bereits vorhanden, als die praemotio eintrat.
Wer wird leugnen können, dafs die freie Kreatur die Verantwortung für
die Unterlassung der Thätigkeit trage, die deshalb statthat, weil die
verkehrte oder schlechte Disposition der Kreatur den Eintritt der praemotio
physica verhindert? Die Neigung der freien Kreatur geht nicht nach
der Richtung hin, in welcher die praemotio physica und infolgedessen die
Thätigkeit der Kreatur erfolgen sollte, sondern die Kreatur neigt sich
nach der gerade entgegengesetzten Richtung, nämlich zur Unterlassung
der vorgeschriebenen Thätigkeit.

k) Es ist unwahr, dafs die freie iKreatur nicht verantwortlich
gemacht werden könne, wenn sie blofs die Potenz und zwar, wie P. Frins
sagt, eine „nudam et inefficacem potentiam" hat. Das Gesetz oder Gebot
nimmt bei der Auferlegung der Verpflichtung keine Rücksicht darauf, ob
der Wille bestimmt oder unbestimmt ist. Im Gegenteil mufs es

von der Bestimmung zu dem einen oder zu dem andern Teile vollständig
absehen oder abstrahieren. Folglich achtet das Gesetz auch nicht
auf die wirklich vorhandene praemotio physica und auf den
wirklichen Akt des Willens, sondern nur auf die mögliche praemotio
physica und auf die mögliche Thätigkeit des Willens. Sobald der
Kreatur etwas möglich ist, d. h. sobald sie dafür ein Vermögen, eine
Fähigkeit oder Potenz besitzt, wird sie von der Verpflichtung
getroffen. Die freie Kreatur nun hat die Fähigkeit, das Vermögen
oder die Potenz, eine Thätigkeit zu setzen oder auch zu unterlassen.
Die praemotio physica Gottes verleiht dem Geschöpfe keine Fähigkeit
oder Potenz, kein Vermögen. Folglich ist die freie Kreatur auch
ohne die praemotio physica zu der Thätigkeit verpflichtet. Die
„nuda et inefficax potentia" reicht vollkommen hin, um den Menschen
zu verpflichten. Dafs diese „nuda potentia" vollständig genüge und
keinerlei Bestimmung des Willens erforderlich sei, läfst sich ohne viele
Mühe beweisen. Nehmen wir den Fall an: jemand übertritt thatsächlich
das Gebot Gottes. In diesem Momente selbst ist er sicher nicht bestimmt
für die thatsächliche Erfüllung des Gesetzes. Denn wenn er es in
der Wirklichkeit verletzt, so kann er es nicht zugleich in der
Wirklichkeit erfüllen. Zwei aktuelle Gegensätze vertragen sich schlechterdings

nicht. Somit besitzt der Mensch im Momente der wirklichen
Übertretung des Gebotes für die thatsächliche Erfüllung desselben



Die Neu-Thomisten. 81

nur die Potenz oder Fähigkeit, die „nudam et inefficaeem potentiam"
im Sinne des P. Frins. Genügt nun die Potenz nicht, um den Menschen
verantwortlich zu machen, so ist er im Momente der Übertretung
des Gesetzes offenbar nicht verantwortlich oder schuldig. Wie man
aber dann von einer Verletzung des Gebotes reden könne, ist freilich
nicht mehr zu begreifen. Wir werden folglich anerkennen müssen,,, dafs
die Verpflichtung des Gebotes auch während der that sächlich en
Übertretung noch vorhanden ist und den Übertreter schuldig spricht oder
verantwortlich macht. Damit ist bewiesen, dafs die Gebote weiter
nichts voraussetzen, um zu verpflichten und verantwortlich zu machen,
als die Möglichkeit, d. h. das Vermögen, die Fähigkeit oder
Potenz für die beiden Gegensätze. Wäre dem anders, so könnte der
Wille in dem Augenblicke, wo er ein Gesetz aktuell übertritt, dieser
Verletzung nicht schuldig sein, indem er ja in diesem Augenblicke nur
das Vermögen, die PoteDz für die thatsächliehe Erfüllung des Gebotes
besitzt. Dieses Vermögen ist in dem Momente der Übertretung eine
„pura et inefficax potentia", denn der Wille kann unmöglich ein Gebot
„efficaciter" erfüllen und zugleich übertreten. Eine Potenz für zwei
kontradiktorische Gegensätze in actu besitzt überhaupt kein Wesen,
nicht einmal Gott.

Vermag demnach die freie Kreatur auch nicht den Einflufs Gottes
zu besiegen u. s. w., so ist sie doch im stände, diesen Einflufs durch
ihre schlechte Disposition zu verhindern, die Ursache abzugeben, dafs
Gott wegen dieser schlechten Disposition sie nicht zu der Thätig-
keit bewegt. Darum trägt sie dafür die volle Verantwortung. Ebenso
ist sie schuldig, dafs eine schlechte Thätigkeit erfolgt, weil sie die
schlechte Disposition in dem Grade anwachsen liefs, in dispositionem
determinatam, dafs die praemotio physica und damit die Thätigkeit selber
erfolgte.

Die Behauptung des P. Frins, dafs die „nuda et inefficax potentia"
für die Freiheit nicht hinreiche, folglich den Menschen nicht
verantwortlich und schuldig mache, führt zu sehr gefährlichen Schlüssen.
Damit wäre der Mensch ohne die Gnade gar nicht verantwortlich für
die Nichterfüllung der Gebote. Oder hat der Mensch vielleicht für die
Güter der Übernatur mehr als eine nudam et inefficaeem potentiam?
Doch davon später.

Schliefsen wir diesen Teil unserer Bemerkungen zu der Kritik des
P. Frins ab. Die Schwierigkeiten, welche der Autor deu „Thomisten"
gegenüber geltend macht, bestehen nicht, weil die Thomisten das, was
P. Frins sie sagen läfst, gar nicht lehren. Ihre Doktrin lautet vielmehr
in der Wirklichkeit und Wahrheit also:

a) Es mufs durchaus eine doppelte Ordnung unterschieden werden,
nämlich die Ordnung des Seins, ordo essendi, und die Ordnung des
Wirkens, der Thätigkeit, ordo operandi. Die eine Ordnung unterscheidet
sich von der andern nicht allein unserer Auffassung, sondern der Sache
nach, also real.

b) Die Ordnung des Wirkens hat zwar notwendig die des Seins zu
ihrer Voraussetzung, allein sie folgt nicht ebenso notwendig aus der
Ordnnng des Seins. Dies will mit andern Worten besagen: die Kreaturen
sind deshalb, weil sie existieren, nicht schon eo ipso thätig oder wirkend.
Die Existenz allein bildet somit durchaus nicht den Grund des Wirkens,
die causa sufficiens und efficiens ihrer Thätigkeit.

c) Die Kreaturen haben in sich betrachtet und aus sich selber weder
ein Sein, noch ein Wirken. Vielmehr bilden sie mit Bezug anf diese

Jahrbuch für Philosophie etc. X. 6



82 Die Neu-Thomisten.

doppelte Ordnung in sich und aus sich weiter nichts als etwas Mögliches,
keineswegs aber etwas Wirkliches.

d) Darum mufs Gott die Ursache des Seins und Wirkens der Kreaturen

bilden. Gott verleiht in der That seinen Geschöpfen das Sein, aber
auch das Wirken. Allein dies geschieht nicht auf dieselbe Weise. Das
Sein erhalten die Geschöpfe von Gott, um es beständig, ohne
Unterbrechung, solange er will, zu behalten, Überdies gibt Gott den Kreaturen

gleich am Anfange das wirkliche Sein. Hinsichtlich des Wirkens
dagegen haben die Kreaturen von Gott zunächst blofs die
Fähigkeiten, Vermögen oder Potenzen, die für das Wirken bestimmt sind,
das Wirken zu ihrem Zwecke und Ziele haben. Wenngleich die Kreaturen
demnach das wirkliche Sein besitzen, so haben sie damit noch nicht
das wirkliche Handeln oder Tbätigsein. Das Sein gehört, wenn wir
von der Kreatur, also von der Wesenheit, sprechen, reduktiv zu dieser
Substanz oder Wesenheit; das Wirken dagegen bildet ein accidens per
accidens, kann somit bald vorhanden, bald nicht vorhanden sein. Das
Sein dagegen weist diese Unterbrechung nicht auf, kann dieselbe füglich
auch nicht in sich haben, weil es zu der Wesenheit gehört.

e) Die Thätigkeit unterscheidet sich in den Kreaturen real von
der Wesenheit und von den Vermögen, Fähigkeiten oder Potenzen
derselben. Von der Wesenheit, weil sie ein Accidens, von den Fähigkeiten,
weil sie ein Accidens per accidens ist, während die Potenzen ein Accidens
proprium ausmachen.

f) Wo immer sich das Wirken, die Thätigkeit der Sache nach
vom Wesen und dem Vermögen, von der Potenz unterscheidet, da ist
diese Thätigkeit „vornehmer", vollkommener als das Vermögen oder die
Potenz dieses Wesens. Dieser reale Unterschied findet sich nun in allen
Kreaturen ohne Ausnahme. In Gott allein sind Wesenheit, Potenz und
Thätigkeit sachlich eins und dasselbe. Anderseits aber bilden die
Kreaturen und deren Vermögen oder Potenzen die Ursache eben dieses
Wirkens, dieser Thätigkeit. Die Thätigkeit ist folglich ein Effekt der
Kreaturen und ihrer Vermögen. Es gibt keine Ursache ohne eine
entsprechende Wirkung und umgekehrt.

g) Die Fähigkeiten oder Potenzen der Kreaturen bringen als solche
keine wirkliche Thätigkeit hervor, sind somit als solche nicht die
Ursache des thatsächlichen Wirkens, denn die Fähigkeit oder Potenz
als solche besagt ihrem innersten Wesen nach nichts als Möglichkeit,
als Fähigkeit, eine wirkliche Thätigkeit zu setzen. Allein die wirkliche

Thätigkeit geht nicht aus einer möglichen, sondern nur aus
einer wirklichen Ursache hervor. Darum müssen die Vermögen oder
Fähigkeiten vorerst Wirklichkeit werden, dürfen sie nicht b 1 o fs e

Möglichkeiten bleiben. Denn die Ursache mufs ihren Effekt der
Kraft nach in sich enthalten, weil er aus ihr heraustritt. Allein die
blofse Möglichkeit enthält der Kraft oder Form nach durchaus keinen
wirklichen, sondern ebenfalls nur einen möglichen Effekt. Die Form
oder Kraft ist also dasjenige, was einen wirklichen Effekt zu stände
bringt. Sie bildet das Princip einer wirklich en Thätigkeit. Und gerade
diese Form der Kraft mangelt den Vermögen oder Potenzen der Geschöpfe
von Natur aus und manchmal auch dann, wenn sie vorher noch im
Besitze dieser Kraft waren. Sie fallen dann wieder zurück in den Zustand
der Möglichkeit, der blofsen Fähigkeit oder Potenz, der ihnen von Natur
aus eigen ist.

h) Aus diesem soeben genannten Zustande, in welchem die Kreaturen
von Natur aus undmanchmal auch sonst sich befinden, kommen dieselben



Die Neu-Thomisten. 83

nur heraus durch denjenigen, der weder von Natur aus, noch sonst je
in diesem Zustande ist, durch Gott. Gott ist von Natur aus und immerfort

in actu, denn Wesenheit, Potenz und Thätigkeit machen in ihm
eins und dasselbe aus. Er allein hat darum die Macht oder Form, die
der Kreatur nach alle Effekte der Kreaturen enthält. Darum mufs
Gott diese Kraft oder Form den Kreaturen, die derselben von Natur aus
und manchmal auch sonst entbehren, vorübergehend mitteilen, er mufs
die Kreaturen bewegen, zu ihrer Thätigkeit bestimmen. Ohne diese
von Gott mitgeteilte Form, Kraft, Bewegung, bleiben die Fähigkeiten der
Kreaturen das, was sie von Natur aus und manchmal sind, passive
Potenzen oder blofse Vermögen, Fähigkeiten. Darum sind die Potenzen
der Kreaturen von Natur aus nicht aktive, sondern passive
Fähigkeiten. Aktive werden sie durch die Bewegung von Gott, die „per
modum intentionis" in der Potenz aufgenommen wird.

i) Die Kreaturen brauchen die Bewegung durch Gott aus einem
doppelten Grunde. Einmal, damit sie aktive Potenzen oder potentia in
actu werden, was sie, wie gesagt, von Natur aus und manchmal nicht
sind. Dann aber auch, damit sie die Thätigkeit hervorbringen, die
„vornehmer" ist als sie selber. Bei dem ersten Vorgange, nämlich wenn sie
aktive Potenzen werden, aus der Möglichkeit in die Wirklichkeit
übergeführt werden, sind .die Kreaturen selber nicht thätig. Denn sie
erhalten durch diese Überführung erst das formelle Princip für ihre
Thätigkeit, eine Kraft. Ohne dieses Princip und bevor sie sich im
Besitze dieses Princips befinden, können sie nicht eine wirkliche
Thätigkeit setzen. Bei dem zweiten Vorgange sind sie selber thätig, aber
auf Grund jener mitgeteilten Kraft, also als Instrumente in der Hand
Gottes. Als Instrumente Gottes vermögen sie die Thätigkeit hervorzubringen,

obgleich diese letztere „vornehmer" ist als sie selber ihrer Natur
und Fähigkeit nach. Denn die Kraft Gottes ist stets „vornehmer" als
irgend eine kreatürliche Thätigkeit. Dies ist die wirkliche Lehre der
„Thomisten" von der praemotio physica im allgemeinen, jede Kreatur
betreffend.

Die Schwierigkeiten, welche P. Frins den „Thomisten" gegenüber
mit Bezug auf die Freiheit vorbringt, bestehen nicht und zwar aus einem
doppelten Grunde. Zum ersten, weil die Thomisten das gar nicht sagen,
was der Autor behauptet. Zum zweiten, weil der Autor von der kreatür-
lichen Freiheit nicht den geringsten Begriff hat.

a) Gott bewegt jede Kreatur so, wie es ihrem Wesen, ihrer Natur
und den Fähigkeiten oder Potenzen durchaus angemessen ist. Nun
hat Gott die Natur der Dinge so eingerichtet, dafs dieselbe Potenzen
oder Vermögen besitzt, die accidentia propria bilden. Diese
accidentia propria sind unverlierbar, d. h. sie bleiben solange bestehen, als
das Wesen der Kreatur dauert oder das Sein hat. Bewegt also Gott
die Kreatur zu einer Thätigkeit, so verliert dieselbe nicht das
Vermögen, die Potenz für die Unthätigkeit. Und umgekehrt, bewegt Gott
die Kreatur nicht, so büfst dieselbe keineswegs das Vermögen oder die
Potenz für die Thätigkeit ein. Die Bewegung durch Gott ändert
gar nichts an der Natur und Beschaffenheit der Potenzen. Dieselben
bleiben in dieser Beziehung so, wie sie Gott bei der Schöpfung
eingerichtet hat. Davon, dafs eine Kreatur unter der Bewegung, oder ohne
die Bewegung Gottes jedesmal die entgegenstehende Fähigkeit, d. h.
die Potenz für das Gegenteil einbüfsen, kann in gar keiner Weise die
Rede sein. Dadurch würde ja die ursprüngliche Natur und Beschaffenheit

der Kreaturen durch Gott selber zerstört. — Noch eine andere
6*



84 Die Neu-Thomisten.

Eigenschaft der Kreaturen, die sich in der Naturanlage derselben
vorfindet, mufs hier besprochen werden. Manche Kreaturen, nämlich die
vernünftigen, bestimmen sich selber zu der Thätigkeit oder zu der
Unthätigkeit, indem sie sowohl die Thätigkeit wie die Unthätigkeit
auswählen. Andere dagegen bestimmen sich nicht selber, sondern werden
bestimmt. Auch in dieser Beziehung ändert die Bewegung Gottes durchaus
nichts an der Natur und Beschaffenheit der Kreaturen. Gott, der Urheber
der Natur, bewegt die Kreaturen so, dafs die einen sich selber bestimmen,
die andern aber nicht, gerade wie es der Natur entspricht. Gott zerstört
weder die Natur und Beschaffenheit der einen, noch die der andern, denn
in seinem innersten Wesen liegt es, das, was er geschaffen hat, so wie
es ist, zu erhalten, nicht aber es zu verderben.

b) Die kreatürliche Freiheit besteht darin, dafs jenes Wesen,
welches frei ist, sich selber für die Thätigkeit oder für die Unthätigkeit
bestimme, also die eine oder die andere auswähle. Allein es gehört
durchaus nicht zu der kreatürlichen Freiheit, dafs das Wesen, welches
frei ist, sich selber ganz allein bestimme und jede höhere Ursache
ausschliefse. Eine Freiheit dieser Art besitzt aussehliefslich Gott.-
Ein Zweifel darüber kann nicht aufkommen. Man möge uns entschuldigen,

wenn wir noch einmal die Lehre des hl. Thomas hier wiedergeben,
denn sie ist entscheidend für die ganze Streitfrage. Liberum arbitrium
est causa sui motus; quia homo per liberum arbitrium seipsum movet
ad agendum. Non tarnen hoc est de necessitate libertatis, quod
sit prima causa sui id quod liberum est. Sicut nec ad hoc quod
aliquid sit causa alterius requiritur quod sit prima causa ejus. Deus
igitur est prima causa movens et naturales causas, et volun-
tarias. Et sicut naturalibus causis, movendo eas, non aufert quin
actus earum sint naturales, ita movendo causas voluntarias
non aufert, quin actiones earum sint voluntariae; sed potius hoc
in eis facit. Operator enim in unoquoque secundum ejus proprietatem.
Summ, theol. 1. p. q. 83. a. 1. ad 3. — Deus operatur in unoquoque
agente etiam secundum modum illius agentis. Sicut causa prima
operatur in operatione causae secundae, cum causa secunda non possit
in actum procedere nisi per virtutem causae primae. Unde per hoc quod
Deus est causa operans in cordibus hominum non excluditur, quin ipsae
humanae mentes sint causae suorum motuum. Unde non tollitur ratio
libertatis. Quaest. disp. de veritate. q. 24. a. 1. ad 3. — Cum dicitur
aliquid movere seipsum, ponitur idem esse movens et motum. Cum autem
dicitur quod aliquid movetur ab altero, ponitur aliud esse movens et
motum. Manifestum est autem quod, cum aliquid movet alterum, non
ex ipso quod est movens ponitur quod est primum movens. Unde
non excluditur quin ab alio moveatur, et ab altero habeat- similiter hoc
ipsum quod movet. Similiter cum aliquid movet seipsum, non excluditur

quin ab alio moveatur, a quo habet hoc ipsum, quod
seipsum moveat. Et sic non répugnât libertati, quod Deus est
causa actus liberi arbitrii. Quaest. disp. de malo. q. 3. a. 2. ad 4.
— Vergl. Summ, theol. 1. p. q. 105. a. 4. ad 2.

Die Thomisten stellen nun in keiner Weise in Abrede, dafs die
Natur und Vermögen der vernünftigen Geschöpfe für die Freiheit,
d. h. für die Selbstbestimmung angelegt sind, darum sich auch wirklich
selber bestimmen. Was sie entschieden negieren ist hlofs, dafs sie sich
allein, d. h. mit Ausschlufs Gottes, selber bestimmen. Sie leugnen somit,
dafs die freien Kreaturen die erste Ursache, causa prima ihrer eigenen
Selbstbestimmung bilden können. Eine Freiheit dieser Art schreiben



Die Neu-Thomisten. 85

sie einzig und allein Gott zu. Die kreatürliche Freiheit aber kann nicht
der Freiheit Gottes gleich sein.

c) Obgleich nicht die Kreatur, sondern Gott die erste Ursache
der Selbstbestimmung des Geschöpfes ausmacht, so bleibt die Kreatur
doch im wahrsten Sinne frei. Denn das, was die Kreatur zu stände
bringt, vermag Gott, so oft es eine Vollkommenheit ist, ebenfalls.
Nun bestimmt die Kreatur sich selber, und dariu besteht für sie eine
grofse Vollkommenheit. Diese Vollkommenheit kann somit auch
Gott bewirken, andernfalls wäre es um seine Allmacht geschehen.
Potest autem Deus voluntatem immutare ex hoc quod ipse in
voluntate operatur sicut in natura. Unde sicut omnis actio naturalis est
a Deo, ita omnis actio voluntatis inquantum est actio, non solum est a
voluntate, ut immediate agente, sed a Deo ut a primo agente, qui
vehementius imprimit. Unde sicut voluntas potest immutare actum suum
in aliud, ita multo amp Ii us Deus. S. Thom. Quaest. disp. de veritate.
q. 22. a. 8. — Die grofse Macht Gottes, nämlich die „efficacia", „infalli-
biütas", „insuperabilitas" des göttlichen Wirkens beweist nicht allein
durchaus nichts gegen die Freiheit des Willens der Geschöpfe, sondern
legt vielmehr das stärkste Argument für die Freiheit des Willens in die
Wagschale. Denn je mächtiger, stärker das Bewegende ist, desto mehr
verähnlicht es sich das von ihm Bewegte sowohl mit Bezug auf das
Sein selber als auch in Hinsicht auf die Art und Weise, auf den
„modus" des Seins. Cum enim aliqua causa efficax fuerit ad agendum,
effectus consequitur causam non tantum secundum id quod fit, sed
etiam secundum modum fiendi et essendi. Cum igitur voluntas
divina sit efficacissima, non solum sequitur, quod fiant ea quae Deus
vult fieri, sed quod eo modo fiant, quo Deus vult fieri. S. Thom. Summ,
theol. 1. p. q. 19. a. 8. — Gott vermag also, wie gesagt, hoffentlich doch
wenigstens soviel wie die Kreatur, die sich selber frei bestimmt.

d) Aber die freie Kreatur verliert doch durch die Bewegung Gottes
ihre „Indifferenz"? — Allerdings verliert sie dadurch eine „Indifferenz",
nämlich die der Trägheit, Unthätigkeit, des „Nichtsthuns". Aber diese
verliert die freie Kreatur ja auch dann, wenn sie sich selber allein
bewegt. Zudem ist diese Indifferenz durchaus keine Vollkommenheit,
gehört somit auch nicht zu dem Wesen der Freiheit. Keine einzige
Kreatur ist für die Unthätigkeit geschaffen und bestimmt. Die andere
„Indifferenz", die wesentlich zu der Freiheit gehört, wird dem Willen
durch die Bewegung Gottes in keiner Weise genommen. Denn gerade
diese Bewegung bewirkt, dafs der Wille so will, wie er wollen würde,
falls er sich ganz allein bewegte. Sie bewirkt mit einem Worte auch
den Modus. Darin besteht gerade ihre „efficacia". — Allein, bemerken
die Molinisten, der von Gott bewegte Wille wird so zu Einem bestimmt,
dafs er nicht das Gegenteil thun kann. Es ist gerade so ein Widerspruch,
dafs der von Gott bewegte Wille nicht handle, als dafs er das Gegenteil
ausführe. — Der nämliche Widerspruch ist auch vorhanden, falls der
Wille sich ganz allein bewegt. Denn er kann dann ebensowenig zwei
kontradiktorisch entgegengesetzte Akte verbinden. Man kann nur den
Akt mit der entgegengesetzten Potenz verbinden. Gott aber ändert
durchaus nichts an der Natur der Dinge, so oft er dieselben bewegt.
Was und wie die freie Kreatur wirkt, das wird auch von Gott und zwar
in derselben Weise gewirkt. Blofs das Fehlerhafte macht davon
eine Ausnahme, indem Gott niemals fehlerhaft wirken kann. Darum
behält der freie Wille unter der Bewegung Gottes das Vermögen, die
Potenz für die Unthätigkeit bei und wenn er auch nicht bewegt wird,



86 Die Neu-Thomisten.

so hat er nichtsdestoweniger die Fähigkeit oder Potenz für die
Thätigkeit. Aliquid potest dici posse dupliciter. Uno modo considerando
potentiam quae in ipso est: sicut dicimus quod lapis potest moveri de-
orsum. Alio modo considerando id quod ex parte alterius est: sicut si
dicerem quod lapis potest moveri sursum; non per potentiam quae in
ipso sit, sed per potentiam projicientis. Cum ergo dicitur: praedestinatus
iste potest in peccato mori, si consideretur potentia ipsius, verum est.
Si autem loquamur de praedestinato secundum ordinem quem habet ad
aliud, scilicet ad Deum praedestinantem, sic ordo ille non compatitur
seeum istum eventum, quamvis compatiatur secUm istam potentiam.
Et ideo potest distingui secundum distinetionem primo induetam: scilicet
consideratio subjecti cum forma, et sine forma. S. Thom. Quaest.
disp. de veritate. q. 6. a. 3. ad 7.

Aus alledem geht hervor, dafs die freie Kreatur sich bei der
Bewegung Gottes oder mit Bezug auf die praemotio physica gerade so und
nicht anders verhält, als wenn sie sich ganz allein bestimmte und bewegte.
Alle jene Möglichkeiten und Unmöglichkeiten, Potenzen und Impotenzen,
die der freie Wille in diesem letztern Falle aufweisen müfste, hat er
auch hinsichtlich der praemotio physica. Aber er besitzt unter der
praemotio deren nicht eine mehr oder eine weniger.

e) Die Molinisten werfen den Thomisten vor, sie hätten einen ganz
falschen Begriff vom Willen und von der Freiheit. P. Frins a. a. 0. S. 36.
Allein die Wahrheit ist vielmehr die, dafs die Molinisten von diesen
beiden einen durchaus falschen Begriff haben. Die Molinisten beanspruchen
nämlich für sich den Willen und die Freiheit Gottes. Nach den
Molinisten ist der Wille von Natur aus eine aktive Potenz, also eine
potentia in actu. Allein eine potentia in actu ist von Natur aus
Gott allein. Ygl. S. Thom. Summ, theol. 1. p. q. 25. a. 1. — Gemäfs
der Theorie der Molinisten darf Gott den Willen nicht bestimmen.
Der Wille mufs ausschliefslich sich selber bestimmen, andernfalls
wäre er nicht frei. Aber der Wille, welcher ausschliefslich sich selber
bestimmt, ist der Wille Gottes. Die causa prima bestimmt
ausschliefslich sich selber. Folglich ist der ausschliefslich sich selber
bestimmende Wille causa prima. Allein die causa prima nennen wir Gott.
Nach den Molinisten mufs der freie Wille die Macht oder Potenz haben,
den Einfiufs Gottes anzunehmen oder auch abzuweisen. Allein der
Wille, welcher die Macht hat, den Einfiufs einer jeden Ursache
anzunehmen oder abzuweisen, ist der Wille Gottes. Gott allein hängt von
gar keiner Ursache ab. Gott allein steht über allen andern Ursachen.
Der kreatürliche Wille dagegen steht unter Gott, mufs unter Gott
stehen. Darum kann dieser Wille nicht die Macht über die mit Gott
selber real identische praemotio physica haben. Damit hinge Gott von
der freien Kreatur ab, nicht umgekehrt, die freie Kreatur von Gott. Es
kann folglich nicht in der Macht des freien Willens liegen, die
praemotio physica anzunehmen oder abzuweisen: reeipere, vel non re-
eipere; wohl aber steht es in der Macht des Willens, diese praemotio
durch eine entgegengesetzte Neigung, nicht durch einen Akt der
Auswahl, sondern durch eine Neigung oder Disposition, also
materiell zu bestimmen. Vgl. S. Thom. Quaest. disp. de malo. q. 6.
a. unie, ad 3. Darum bemerkt das Concilium von Trient sess. 6. can. 4
liberum arbitrium motum et excitatum a Deo posse dissentire, si
velit. Es heifst nicht: liberum arbitrium posse dissentire, ne moveatur
et excitetur a Deo, sondern liberum arbitrium motum et excitatum
posse dissentire. Folglich hat der Wille keine Macht über, die praemotio



Die Neu-Thomisten. 87

physica Gottes, insofern dieselbe von Seiten Gottes in Betracht kommt,
sondern nur von Seiten der durch dieselbe in uns hervorgebrachten
Wirkung. Von Seiten Gottes ist und bleibt es immer wahr: impossibile
est, ut Deus moveat voluntatem, et voluntas non moveatur. S. Thom.
Summ, theol. 1. 2. q. 10. a. 4. ad 3. Dasselbe müfste übrigens auch von
dem Willen gesagt werden, der sich ganz allein bewegte. Bestimmt
dieser Wille sich einmal wirksam, dann ist es unmöglich, dafs er
nicht bestimmt, nicht bewegt werde. Ist dann diese Bestimmung oder
Bewegung eine notwendige? Niemand wird dies behaupten. Warum
will man denn immer aus der praemotio physica sofort eine Notwendigkeit

herleiten? Es ist in der That kein anderer vernünftiger Grund
dafür vorhanden, als der, dafs man für die kreatürliche Freiheit, die
Unabhängigkeit von Gott, und damit die Freiheit Gottes, der
causa prima, fordert.

Der freie Wille der Geschöpfe bildet demnach von Natur aus
weder eine aktive Potenz, eine potentia in actu, noch verlangt er zur
Wahrung seiner Freiheit, dafs er sich ausschliefslichallein
bestimme, dafs Gott ihn nicht bestimmen dürfe. Wohl aber besteht er
durchaus auf der Forderung, dafs Gott ihn nicht mit Notwendigkeit
bestimme, d. h., dafs er sich selber ebenfalls bestimme und nicht von
Gott allein bestimmt werde. Dominium autem quod habet voluntas supra
suos actus, per quod in ejus est potestate velle, vel non velle, excludit
determinationem virtutis ad unum, et violentiam causae exterius agentis.
Non autem excludit influentiam superioris causae, a qua est
ei esse et operari. Et sie remanet causalitas in causa prima, quae
Deus est, respecta motuum voluntatis, ut sie Deus, seipsum cognoscendo,
hujusmodi cognoscere possit. 8. Thom. Summ. ctr. Gent. lib. 1. c. 68.
Gott hat nun thatsächlich die Natur des Willens in dieser Art
eingerichtet, dafs derselbe sich ebenfalls selber bestimme, allerdings unter
der Bewegung Gottes. Darum ist der Wille zwar frei, aber nicht
frei wie Gott, frei von Gott.

f) Die Philosophie der „Vergangenheit" war somit in unserer Frage
vollkommen orientiert, wie die Molinisten, gegen ihren Willen, selber
bezeugen. Nach der „alten Philosophie" genügt es nicht, dafs eine der
Naturursachen der Zeit und der Zahl nach die erste sei. Es mufs
eine Ursache geben, die selbst nicht verursacht ist, die also nicht der
Zeit und der Zahl, sondern der Natur und dem Vorrange nach
die erste ist, weil sie der Grund aller verursachten Ursachen ist. Es
ist also der „innere Kausalnexus", nicht das „oberflächliche Nacheinander
in der Zeit und Zahl", was die Philosophie der „Vergangenheit" zunächst
und am allermeisten ins Auge fafste. Dieser „innere Kausalnexus" ergibt
sich vor allem aus der „passiven" Bewegung oder Veränderung in
sämtlichen Kreaturen. Die freien Geschöpfe machen davon keinerlei
Ausnahme. Der Verstand und Wille der freien Kreaturen ist so gut von
Natur aus und manchmal auch sonst, eine „passive" Potenz, wie die Kräfte
oder Vermögen der Naturdinge. Die aristotelische Lehre, sagt
der Molinist P. Pesch, fafste die Kräfte weder als für sich bestehende
Dinge, noch als blofse Bewegungszustände oder leere
Kaumbeziehungen, sondern als Beschaffenheiten, Qualitäten, als wirklich positive
Eigenschaften oder Vermögen der Naturkörper, insofern dieselben, von
irgendwoher in Thätigkeit versetzt, wirklich im stände seien,
irgend einen Effekt hervorzubringen. Zu dièser Auffassung wurde man
durch die Beobachtung hingeleitet, dafs die Dinge oftmals in aktueller

Thätigkeit begriffen sind, von der sie auch ablassen, und zwar



88 Die Neu-Thomisten.

mit der bleibenden Befähigung, je nach Umständen wieder in den
aktuell produzierenden Thätigkeitszustand überzutreten. Dann ist also
unbedingt in dem Dinge eine Fähigkeit vorauszusetzen, welche bald
ruht, bald in irgend einem Grade je nach ihrem Charakter in eine
bestimmte Wirksamkeit tritt. Das Vermögen ist nicht eine
wirkliche Thätigkeit, denn dieses geht erst aus ihm hervor.
(A. a. 0. I. B. S. 608.)

Also das Vermögen, welches bald „ruht", mufs von irgendwoher
in Thätigkeit versetzt werden. Von woher etwa? Die Philosophie

„der Vergangenheit" zeigte, auf Grund des „innera Kausalnexus", dafs
es eine aufserweltliche Ursache sein müsse, die das „ruhende
Vermögen" in Thätigkeit versetzt. Dieser „innere Kausalnexus" war für
diese Philosophie das Entscheidende, nicht das „oberflächliche
Nacheinander der Zeit und der Zahl". Da nun der Wille der freien Kreaturen

ebenfalls ein Vermögen ist, welches bald „ruht", so fordert der
„innere Kausalnexus" auch für dieses „ruhende Vermögen" eine
„aufserweltliche Ursache", wodurch es in Thätigkeit versetzt werde. Das
Vermögen selbst mag, sei es in den Naturdingen, sei es in den freien
Geschöpfen, noch so vollkommen sein, es mag das denkbar höchste
„Übermaf3 der Selbstbestimmungsfähigkeit" besitzen, dennoch wird es
nicht von sich selbst in Thätigkeit übergehen, sondern mufs erst
der Natur und Kausalität nach früher von Gott dazu bewegt werden.
So verlangt es der „innere Kausalnexus". Ad motum non solum requi-
ritur ipsa forma, quae est principium motus vel actionis, sed etiam
requiritur motio primi moventis. Manifestum est autem quod,
sicut motus omnes corporales reducuntur in motum coelestis corporis
sicut in primum movens corporale, ita omnes motus tarn corporales
quam spirituales reducuntur in primum movens simpliciter,
quod est Deus. Et ideo quantumeunque natura aliqua corpo-
ralis, vel spiritualis ponatur perfecta, non potest in suum
actum procedere, nisi moveatur a Deo. Quae quidem motio
est secundum suae providentiae rationem, non secundum
necessit.atem naturae. S. Thom. Summ, theol. 1. 2. q. 109. a. 1.

Diese Vorsehung Gottes nun hat die Natur und Beschaffenheit einer
jeden Kreatur in ganz bestimmter Weise eingerichtet. Und da jedes
Geschöpf für seine eigene Thätigkeit bestimmt ist, in dieser Thätigkeit
formell sein letztes Ziel hat, so ist es die nämliche Vorsehung Gottes,
die eine jede Kreatur zu der eigenen Thätigkeit so bewegt, wie es der
Natur und Beschaffenheit derselben entspricht. Dies gilt ebenso von den
freien Geschöpfen wie von den Naturdingen. Deus operatur in volun-
tate et in libero arbitrio secundum ejus exigentiam. Unde etiamsi
voluntatem hominis in aliud mutat, nihilominus tarnen hoc sua omni-
potentia facit, ut illud in quod mutatur, voluntarie velit. S. Thom.
II. Sent. d. 25. q. 1. a. 2. ad 1. — Ad divinam providentiam non pertinet
naturam rerum corrumpere, sed servare. Unde omnia movet secundum
conditionem eorum: ita quod ex causis necessariis per motionem
divinam sequuntur effectus ex necessitate; ex causis autem contingen-
tibus sequuntur effectus contingentes. Quia igitur voluntas est activum
principium non determinatum ad unum, sed indifferenter se habens ad
multa: sic Deus ipsam movet, quod non ex necessitate ad unum
déterminât, sed remanet motus ejus contingens, et non necessarius. Summ,
theol. 1. 2. q. 10. a. 4. Si voluntas ita moveretur ab alio, quod ex se
nullatenus moveretur, opera voluntatis non imputarentur ad meritum,
vel demeritum. Sed quia per hoc quod movetur ab alio non



Die Neu-Thomisten. 89

exluditur quin moveatur ex se, ideo per eonsequens non tollitur
ratio meriti vel demeriti. Summ, theol. 1. p. q. 105. a. 4. ad 3.

Die vier oder fünf Hauptgrundsätze der Philosophie der „Vergangenheit",
die wir im Vorausgehenden kennen gelernt haben, machen jedes

Buch der Molinisten gegen die praemotio physica überflüssig. Sie lauten
in Kürze:

Erster Grundsatz: Die Kreaturen haben nicht blofs eine Wesenheit

bei ihrer Schöpfung von Gott erhalten, sondern auch Vermögen,
Fähigkeiten oder Potenzen, die das Princip der Thätigkeit bilden,
somit für die Thätigkeit bestimmt sind, in der Thätigkeit ihren Zweck
und ihr Ziel haben.

Zweiter Grundsatz: Diese Fähigkeiten oder Potenzen sind so
enge mit dem Wesen der Kreaturen verbunden, dafs kein Geschöpf je
ohne sie existiert oder ein Sein besitzt. Darum heifsen diese Potenzen
accidentia propria.

Dritter Grundsatz: Diese Potenzen sind bald in Thätigkeit, bald
„ruhen" sie, ohne jedoch in diesem letztern Falle die Fähigkeit,
wiederum in Thätigkeit überzugehen, zu verlieren. Die Potenzen der
Kreaturen sind mit andern Worten „bleibende Befähigungen", wie P. Pesch
mit Recht sagt.

Vierter Grundsatz: Gott bewegt eine jede Kreatur ihrer Natur
und Beschaffenheit entsprechend. Auf die Art und Weise, wie Gott die
Natur und Potenzen der Dinge bei der Schöpfung eingerichtet hat,
werden sie auch von Gott bewegt, nehmen sie den Einflufs Gottes auf.
Die Bewegung Gottes ändert nichts.

Fünfter Grundsatz: Die Notwendigkeit oder die Kontingenz
beziehungsweise Freiheit der Kreaturen darf nicht nach der Notwendigkeit

oder nach der Kontingenz der höhern, ersten, sondern mufs
nach der Notwendigkeit oder nach der Ivontingenz der sekundären,
unmittelbaren Ursache betrachtet werden. Ist die sekundäre
Ursache ihrer Natur und Beschaffenheit nach eine kontingente, freie,
so mufs es auch die Thätigkeit sein, welche aus ihr hervorgeht, selbst
wenn die höhere, erste Ursache eine notwendige sein sollte. Es
hat auch diesbezüglich das Princip seine volle Geltung: „Conclusio semper
debiliorem sequitur partem".

Wollen demnach die Molinisten die praemotio physica bekämpfen,
so ist es vor allem andern ihre Pflicht, den Nachweis zu liefern, dafs
diese Grundsätze falsch seien. Wollen sie den hl. Thomas als Gegner
der praemotio physica hinstellen, so müssen sie darthun, dafs der englische
Lehrer diese Grundsätze nicht verteidigt habe. Behaupten sie endlich,
die „Neu-Thomisten" seien vom hl. Thomas abgewichen, so fordern wir
von ihnen den Beweis, dafs die „Neu-Thomisten" diese Grundsätze nicht
lehren. Bis diese Beweise alle vorliegen, sagen die „Neu-Thomisten"
nach wie vor mit ihrem Meister: quantumcunque natura aliqua corpo-
ralis ve! spiritualis ponatur perfecta, non potest in suum actum procedere,
nisi moveatur a Deo; und: motio moventis praecedit motum mobilis
ratione et causa. Summ, theol. 1. 2. q. 109. a. 1; und: Summ. ctr.
Gent. lib. 3. c. 149.


	Die Neu-Thomisten [Fortsetzung]

