Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 10 (1896)

Artikel: Die Neu-Thomisten [Fortsetzung]
Autor: Feldner, Gundisalv
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761858

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761858
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

64 Die Neu-Thomisten.

DIE NEU-THOMISTEN.

VON FR. GUNDISALV FELDNER,
Mag. S. Theol. Ord. Praed.

(Fortsetzung von Bd. IX.)

—_—e——

Aus dem bisher Dargelegten folgt zur Evidenz, dafs der Simultan-
Konkurs der Molinisten in keiner Weise fiir die Unterordnung der
Kreatur unter Gott ausreicht. Wie bekannt, verwerfen die Molinisten
die Lehre, nach welcher Gott die Potenzen der Kreaturen bewegt, also
ihnen eine Kraft oder Form mitteilt, durch welche sie dann selber die
Thétigkeit hervorbringen. Nach dem hl. Thomas aber gibt es gar kein
anderes Verbéltnis der Unter- und Uberordnung in der Verursachung,
als dasjenige, wodurch die untergeordnete Ursache von der héhern be-
wegt wird, und in der Kraft der hohern ihre Théatigkeit ausibt.
Cum enim sunt multae causae ordinatae, necesse est quod effectus
dependeat primo et principaliter a causa prima, secundario
vero ab omnibus causis mediis. Summ. theol. 1. p. q. 104. a. 2. — In
omnibus causis ordinatis effectus plus dependet a causa prima, quam a
causa secunda, quia causa secunda non agit, nisi in virtute causae
primae. Summ, theol. 1. 2. q. 19. a. 4. — Operatio Creatoris magis
pertingit ad intima rei quam operatio causarum-secundarum. Kt ideo
hoc quod creatum est causa alii creaturae non excludit quin Deus
immediatae in rebus omnibus operetur, inquantum virtus sua
est sicat medium conjungens virtutem cujuslibet causae se-
cundae cum suo effectu. Non enim virtus alicujus creaturae posset
in soum effectum, nisi per virtutem Creatoris, a quo est omnis
virtus, et virtutis conservatio et ordo ad effectum. II Sent. d. 1. q. 1.
a. 4. — Sed quia natura inferior agens non agit nisi mota, eo
quod hujusmodi corpora inferiora sunt alterantia alterata; coelum autem
est alterans non alteratum, et tamen non est movens nisi motum;
et hoc non cessat nisi perveniatur ad Deum: sequitur de necessitate,
quod Deus sit causa actionis cujuslibet rei naturalis ut movens et
applicans virtutem ad agendum. Quaest. disp. de potentia. q. 3. a. 7.

Die Sache kann sich aber auch gar nicht anders verhalten. Denn
wie kann Gott simultan zuo einem Effekte mitwirken? KEs kann nur
auf zweifache Weise geschehen: entweder durch eine von der Thitigkeit
der Kreaturen verschiedene; oder durch die ndmliche Thétigkeit
mit jener der Kreatur. Durch eine verschiedene Thitigkeit kann es
nicht sein, denn in diesem Falle wire die Thitigkeit Gottes, und jene
der Kreatnr unvollkommen. Nur auf diese Weise konnen beide
simultan zusammen wirken. Wire die Thitigkeit des einen Teiles eine
vollkommene, so brichte sie den ganzen Effekt hervor, und fir den
andern Teil bliebe nichts iibrig, was er wirken sollte. Numerisch den-
selben Effekt konnte er unmdglich hervorbringen. Impossibile est idem
secundum idem pati et moveri a diversis agentibus vel moventibus, si
utrumque sit perfectae virtutis ad inducendum effectum illum. Sed hoc
contingit quando plures movent in virtute unius moventis, quorum qui-
libet est imperfectum movens, sicut patet in trahentibus navim. Et hoc



Die Neu-Thomisten. 65

ideo, quia ab agente perfecto patiens ducitur in actum perfectum, quo
habito non remanet in potentia ad suscipiendum aliquid plus. S. Thom.
I. Sent. d. 87. q. 3. a. 3. Nun wird es aber doch keinem einfallen zu
behaupten, die Thétigkeit Gottes sei eine unvollkommene? Folglich
ist der Simultan-Konkurs der Molinisten schon mit Bezug auf den
Effekt ganz und gar unmoglich.

Die Molinisten lehren ferner, wie wir bereits erwédhnt haben, die
sekundaren Ursachen bildeten mit Bezug auf ihre eigene Form und die
Wirkungen Hauptursachen. Diejenige Ursache aber heilst Haupt-
ursache eines Effektes, die unabhingig von einer andern, némlich
duarch die eigene Kraft oder Form eine Wirkung hervorbringt.
Agens principale est, quod per suam formam agit. Kt hoc interdum
agit per aliquod instrumentum, quod non agit ex virtute suae
formae, sed ex virtute principalis agentis. 8, Thom. Summ. theol. 1.
p. q. 18. a. 3. — Agens per se, et agens instrumentale in hoc differunt,
quod agens instrumentale non inducit in effectu similitudinem suam, sed
similitudinem principalis agentis. Principale autem agens indueit simili-
tudinem suam. Kt ideo ex hoc aliquid constituitur principale agens, quod
habet aliquam formam, quam ad alterum transfundere potest. Non autem
ex hoc constituitur agens instrumentale, sed ex hoc quod est appli-
catum a principali agente ad effectum aliquem inducendum.
IV. Sent. d. 19. q. 1. a. 2. qu. 1. Werden nun die Kreaturen von Gott
nicht bewegt, erhalten sie von ihm keine Form, durch welche sie thitig
sind, sondern wirken sie durch die eigene Form; so haben wir in
Wahrheit zwei Hauptursachen eines und desselben Effektes.
Gott kann man doch hoffentlich die Bedeutung einer Hauptursache
nicht absprechen. Die Instrumentalursache der Kreatur kann
Gott offenbar nicht sein. Da stehen wir aber dann vor dem Wider-
spruche, dafs ein Effekt zwei Hauptursachen aufwiese. Damit hinge
ferner der Effekt dann von beiden gleichméfsig und in erster Linie
ab. Keine der beiden Ursachen jhitte dann die Bedeutung eines Princips
fir dieandere. Endlich wirkten dann beide diesen Effekt unmittelbar
sowohl mit Bezug auf das Suppositum, als auch hinsichtlich der
Kraft, Allein das sind lauter Unmoglichkeiten. Quanto enim aliqua
causa est altior, tanto est communior et efficacior. Kt quanto est effi-
cacior, tanto profundius ingreditur in effectum, et de remotiori potentia
ipsum reducit in actum. In qualibet autem re naturali invenimus quod
est ens, et quod est res naturalis, et quod est talis, vel talis naturae.
Quorum primum commune est omnibus entibus; secundum omnibus rebus
naturalibus, tertium in una specie; et quartum, si addamus accidentia,
est proprium huic individuo., Hoc ergo individuum agendo non potest
constituere aliud in simili specie, nisi prout est instrumentum illius
causae, quae respicit totam speciem, et ulterius totum esse naturae
inferioris. Et propter hoc nihil agit ad speciem in istis inferioribus, nisi
per virtutem corporis coelestis, nec aliquid agit ad esse, nisi per
virtutem Dei. Ipsum enim esse est communissimus effectus, primus
et Intimior omnibus aliis effectibus. Et ideo soli Deo competit secundum
virtutem propriam talis effectus. Unde etiam, sicut dicitur in
libro de Causis, intelligentia non dat esse, nisi prout est in ea virtus
d.1V1na. Sic ergo Deus est causa omnis actionis, prout quod-
libet agens est instrumentum divinae virtutis operantis.
S. Thom, Quaest. disp. de potentia. q. 3. a. 7 — Die Kraft der sekun-
ddren Ursache wird mit ihrem Effekte erst durch die Kraft der hohern
verbunden. Si consideremus virtutem, qua fit actio, sic virtus superioris

Jahrbuch fiir Philosophie ete. X. 5



66 Die Neu-Thomisten.

causae erit immediatior effectui, quam virtus inferioris. Nam virtus
inferior non conjungitur effectui, nisi per virtutem superioris. Unde
dicitur in libro de Causis, quod virtus causae primae prius agit in
causatum, et vehementius ingreditur in ipsum. 1. c.

Es kann folglich gar keine Rede davon sein, dafs die Kreatur mit
Bezug auf ihre eigene Thitigkeit als Hauptursache angesehen werden
konne. Somit ist auch der Simultan-Konkurs der Molinisten absolut
unméglich. Denn zwei Hauptursachen kénnen nicht numerisch einen
und denselben Effekt hervorbringen.

Es handelt sich indessen bei unserer Frage zunichst gar nicht um
den Effekt, welchen die Thatigkeit der Kreatur hervorbringt,
sondern um diese Théitigkeit selber. Wir wollen vor allem andern
die Antwort auf unsere Frage horen, wie eine und dieselbe Thatig-
keit von Gott und zugleich von der Kreatur gesetzt werde. Virtus
Dei est in qualibet re naturali, quia Deus in omnibus rebus esse dicitur
per essentiam et potentiam et praesentiam. Sed non est dicendum quod
virtus divina secundum quod est in rebus sit otiosa. Ergo secundum
quod est in natura operatur. Nec potest dici quod aliud quam ipsa
natura operetur, cum non appareat ibi nisi una operatio. S, Thom.
Quaest. disp. de potentia. q. 3. a. 7. arg. pro. Allein eine und dieselbe
Thétigkeit kann von zwei Thitigen gar nicht anders ausgefiithrt werden
als dadurch, dals das eine dem andern eine Kraft oder Form mitteilt,
durch welche es dann die Thatigkeit setzt, oder mit andern Worten:
dafs das eine das andere bewegt. Die Einheit der Thatigkeit stiitzt
sich auf die Einheit des formellen Princips dieser Thatigkeit, Darum
bemerkt der hl. Thomas, dals das niederste oder unmittelbare Agens,
immediatum supposito, in der Kraft aller hohern Ursachen thitig
sei, und nur Eine Form dem Effekte aufgeprigt werde. Die Sache ist
von selber klar. Die beiden Agens, Gott und die Kreatur, haben nur
Eine Form oder Kraft, indem die Kreatur durch die Kraft Gottes
thiatig ist. Dals aber die Théatigkeit Gottes, weil ein ens per essentiam,
frither sein miisse, natura et causalitate, als die Thatigkeit der
Kreatur, die ein ens per participationem bildet, wurde vorhin ausdriicklich
gesagt. In diesem Sinne gibt es darum iiberhaupt keinen Simultan-
Konkurs, sondern nur eine praemotio. Allein der Simultan-Konkurs der
Molinisten behauptet noch mehr, namlich, dafs Gott und die Kreatur
Hauptursachen des Effektes bildeten, somit unabhéingig von ein-
ander den Effekt hervorbrichten. Es ist der hochste Widerspruch,
wenn die Molinisten einerseits die Thitigkeit der Kreatur von Gott ab-
hangig sein lassen und anderseits an der Behauptung festhalten, die
Kreatur sei Hauptursache. Das Wesen der Hauptursache besteht
gerade darin, durch die eigene Form, somit unabhéngig von einem
andern, thitig zu sein. Wer durch die Kraft oder Form eines andern
wirkt, der hiingt eben von diesem andern ab, ist folglich nicht Haupt-
ursache.

Dazu kommt ein weiterer Umstand. Die Geschopfe hingen nicht
blofs von Gott ab und sind ihm durchaus untergeordnet, insofern sie
existieren, sondern auch, insofern sie Ursachen fiir anderes sind,
also ,in ratione causandi et operandi“. Diese Unterordnung der Kreaturen
unter Gott ist aber im Sinne des Simultan-Konkurses der Molinisten
einfach unmoglich. Nach der Lehre des hl. Thomas ist eine Unter-
ordnung und Abh#ingigkeit nur da moglich, wo es ein friither und
spater gibt. Ordo includit in se aliquem modum prioris et posterioris.
Summ, theol. 2. 2. q. 26. a. 1. — Ordo in ratione sua includit tria:



Die Neu-Thomisten. 07

scilicet rationem prioris et posterioris, Unde secundum omnes illos
modos potest dici esse ordo aliquorum, secundum quos aliquis altero
prius dicitur et secundum locum, et secundum tempus, et secundum
omnia hujusmodi. Includit etiam distinctionem, quia non est ordo ali-
quorum nisi distinctorum. Sed hoc magis praesupponit nomen ordinis
quam significet. Includit etiam tertio rationem ordinis, ex qua etiam
ordo in speciem contrahitur. I. Sent. d. 20. q. 1. a. 3. qu. 1. — Kbenso
ist eine Ordnung nur moglich, wo wir Ein Princip haben. Ordo semper
dicitur per comparationem ad aliquod principium. Unde sicut dicitur
principium multipliciter: scilicet secundum situm, ut punctus; secundum
intellectum, ut principium demonstrationis; et secundum caunsas singulas,
ita etiam dicitur ordo. Summ. theol. 1. p. q. 42. a. 8. — Sicut Philo-
sophus dicit prius et posterius dicitur secundum relationem ad aliquod
principium. 2. 2. q. 26. a. 1. — Vergl. Quodl. 5. a. 19.

Im Systeme der Molinisten nun haben wir weder Ein formelles
Princip, noch ein frither und spéater in der Verursachung oder in
der Ursache formell als solcher. Es ist da nicht Ein Princip,
denn Gott fithrt die Potenz nicht in den Akt iiber, bewegt diese Potenz
nicht, teilt ihr keine Form oder Kraft mit, wodurch die Potenz ein agens
in actu, also formell eine Ursache wiirde. Gott wirkt iberhaupt gar
nicht auf die Potenz. Darum kann die Kreatur als Ursache oder
ihre Thitigkeit verursachend, auch nicht Gott untergeordnet sein.
Gott bildet ja nicht das Princip dieser Verursachung. Ebenso
fehlt dem Simultan-Konkurs der Molinisten das ,frither® der Thétigkeit
Gottes, und das ,spiter® der Thatigkeit des Geschopfes, worin die
Ordnung ihrem innersten Wesen nach besteht. Wo aber keine Ordnung
ist, da kann auch keine Unterordnung sein. Der Simultan-Konkurs
der Molinisten weist nur ein ,neben einander auf, aber keinerlei Uber-
und Unterordnung der Ursachen formell als Ursachen. Die Uber-
ordnung Gottes der Wiirde, Allgemeinheit, Unabhéngigkeit nach, von
welcher die Molinisten fortwéhrend reden, beweist absolut gar nichts.
Es handelt sich hier gar nicht um die Uberordnung Gottes in der Ordnung
des Seins, sondern in der Ordnung des Verursachens, in ordine
causae efficientis. Wie Gott den Kreaturen das Sein gibt, so muls
er ihnen auch das Verursachen, das Ursache-sein geben. Die
Kreaturen miissen in dieser letztern Beziehung so gut von Gott ab-
héingen, Gott untergeordnet sein, wie in der erstern. Wann sind
nun die Kreaturen formell Ursachen? Dann und in dem Momente
sind sie es, in welchem die Thatigkeit das Sein erhalt, aus ihnen
heraustritt. Causa est id, ad quod sequitur esse alterius, seu causati;
vel causa est principium influens in esse alterius quod est ex ipso.
S. Thom. Physic. 1I. X. Folglich mufs Gott jedesmal die Ursache
bilden, dals die Kreatur formell Ursache ist oder actu causat.
Dies aber ist im System der Molinisten durchaus nicht der Fall. Denn
der Vater ist nicht die Ursache, dals das Kind seine Hinde an den
Schrank legt, also des Kindes, insofern es die Ursache seiner eigenen
Thitigkeit abgibt. Der Vater yerlaubt dem Kinde, dafs es seine
Hinde an den Schrank lege. Allein dies ist keine Urs#achlichkeit
von seiten Gottes, wie wir sie brauchen. Wir miissen auf der Unter-
ordnung der Kreatur unter Gott in ordine causae efficientis be-
stehen, Diese aber ist nur dann vorhanden, wenn Gott die Kreatur zur
Thétigkeit bestimmt oder die Form zu dem Thitigsein appliziert.
Das Thitigsein, so haben wir friher gehort, besteht darin, dafs das
Agens dasjenige, wodurch es selber in actu ist, einem andern mitteilt.

5*



68 Die Neu-Thomisten.

In actu aber ist ein jedes Ding durch eine Form, Somit besteht das
Thitigsein darin, dals das Agens in actu, die Ursache formell als solche,
die Form der Thitigkeit als dem unmittelbaren Effekte mitteilt. Folglich
mufs Gott die Ursache sein, dals die sekundiren Ursachen diese ihre
Form der Thatigkeit mitteilen. Nur in diesem Falle haben wir eine
Unterordnung der sekundiren Ursachen als Ursachen unter die
erste: Gott. Allein dieser Fall ist nur moglich durch die praemotio
physica, durch welche Gott die Potenz der Kreaturen zu der Théitigkeit
appliziert, die Kreaturen bewegt, ihnen eine Kraft oder Form mitteilt.

Die Molinisten behaupten nun ihrerseits, der Kinfluls, den Gott auf
die Kreaturen in dieser Beziehung ausilibt, unterscheide sich nicht von
der Erhaltung der Kreaturen und ihrer Krifte. Dann ist aber die
Kreatur nur insofern Gott untergeordnet, als sie von Gott das Sein
und die Vermdégen oder Potenzen erhalten hat. Allein die Potenz
als solche ist nicht aktuelles Princip oder Princip in actu mit Bezug
auf ihre Thitigkeit, sondern blofs habituelles, richtiger potentielles
Princip. Wiére sie von Natur aus und durch sich aktuelles Princip,
so konnte sie von der Thatigkeit nie ablassen, miflste sie ohne Unter-
brechung thitig sein, was durchaus nicht zutrifft. Die Kreaturen
unterscheiden sich darum ohne alle Frage, wenn sie im Zustande der
-moéglichen, und im Zustande der wirklichen Thétigkeit sich befinden,
wenn sie ,actu causantes® sind. Actu causans ist die Kreatur eben nur
dann, wenn sie ein aktuelles Princip der Thétigkeit bildet. Wodurch
wird sie das? Sehen wir von der praemotio physica ab, so haben wir
nur drei Maoglichkeiten. Die Potenz wird entweder aktuelles Princip
durch ihre Thitigkeit, oder sie ist es von Natur aus, also von Gott
durch die Schopfung; oder endlich wird sie es durch den Simultan-
Konkurs. Allein alle diese drei Wege fithren nicht zum Ziele. Denn,
durch die Thitigkeit kann die Potenz offenbar nicht aktuelles Princip
oder Potenz in actu werden. Das, wodurch die Potenz ein agens in
actu wird, muls eine Form, also in diesem Sinne ein actus sein. In-
tantum aliquid operatur, inquantum est in actu. Unumquodque autem
est in actu per formam. Die Thétigkeit aber bildet keine Form, sondern,
wie alles Geschaffene, wie jedes Accidens, etwas aus Potenz und Form
Zusammengesetztes. Ferner kann die Thitigkeit schon deshalb nicht die
Potenz als aktives Princip konstituieren, also in ordine causae effi-
cientis Princip sein, weil sie sich andernfalls selber hervorbrichte.
Denn das aktive Princip ist es, durch welches die Thétigkeit hervor-
gebracht wird. Endlich bildet die Thitigkeit der Kreaturen eine
Wirkung, einen Effekt. Somit kann die Potenz unmdéglich durch ihre
Thitigkeit in actu versetzt, ein agens in actu werden.

Ebensowenig ist es statthaft, anzunehmen, die nattirlichen
Krifte reichten fiir sich genommen aus, um von selber in Thatigkeit
iiberzugehen, Infolgedessen geniigt auch nicht die Thatigkeit Gottes,
wodurch diese natiirlichen Krifte erhalten werden. Die Behauptung
des P. Frins, die Thitigkeit Gottes, wodurch derselbe die Kreaturen zu
der Thitigkeit bewegt, unterscheide sich nicht von dem KEinflusse
Gottes, wodurch er das Sein und die Kréfte der Geschopfe erhilt, ist
durchaus falsch. Ad motum non solum requiritur ipsa forma, quae est
principium motus vel actionis, sed etiam requiritur motio primi
moventis. ... Kt ideo quantumcunque natura aliqua corporalis, vel
spiritualis ponatur perfecta, non potest in suum actum procedere,
nisi moveatur a Deo. S. Thom. Summ. theol. 1. 2. q. 109. a. 1. Die
Sache ist aber auch klar. Denn, wie vollkommen auch die Kraft des



Die Neu-Thomisten. 69

Geschopfes sein mége, so bildet sie doch nicht einen actus purus, die
reine Wirklichkeit, noch auch ist sie wesentlich mit dem Akte
und der Thétigkeit verbunden, andernfalls kénnte sie nie ohne Thiatig-
keit sein, und letztere wire nicht ein accidens per accidens. Die Krafte
der Kreaturen sind somit von Natur aus und durch sich selber weiter
nichts als reine Vermdgen oder Potenzen, also ,mobilia% nicht
aber ,moventia“. Sobald sie ,moventia® sind, sind sie es eben schon
als ,mota“ per praemotionem.

Aber auch der Simultan-Konkurs im Sinne der Molinisten erweist
sich als durchaus unzureichend, denn die Kreatur kann nicht in ihren
Akt iibergehen, aufser auf Grund einer Bewegung durch Gott.
Der Einfluls Gottes bildet somit die Ursache, dals die Kreaturen
formell Ursachen sind. Denn Ursachen sind sie dann, wenn sie
ihre eigene Thatigkeit hervorbringen, ,quando procedunt in actum¥,
Gott verursacht diesen ,processus in actum® der sekundiren Ur-
sachen. Folglich ist die Thitigkeit Gottes frither als die der Kreatur.
»Actio moventis praecedit actionem mobilis natura et ratione.“ Durch
die praemotio ,procedunt creaturae in actum“, werden sie ein agens in
actu, und aus diesem agens in actu ,procedit actio vel operatio®,

Die Molinisten behaupten, Gott bewege die Kreaturen nicht, teile
ihnen keine Form oder Kraft mit, wodurch sie agens in actu wirden.
Dies geschehe vielmehr durch die Kreaturen selber. Verhilt sich die
Sache thatsiichlich also, dann brauchen wir iberhaupt keinen Si-
multan-Konkurs. Dieser ist dann vollkommen iiberflissig. Denn
vermag die Kreatur allein sich selber, also ohne Gott, in actu zu
versetzen, agens in actu zu werden, so bringt sie ihre eigene Thétigkeit
ebenso leicht, ja noch viel leichter ganz allein durch sich selber
zu stande, Quaelibet enim potentia, quantumcunque imperfecta, potest
in aliquam operationem modicam et debilem. S. Thom. Summ. theol. 2. 2.
q. 129, a. 2. — Natura cujuslibet actus est, quod seipsum communicet
quantum possibile est. Unde unumquodque agens agit secundum quod
in actu est. Quaest. disp. de potentia. q. 2. a. 1. — Es liegt somit in
der Natur der aktiven Potenz oder des agens in actu, dals eine
Thitigkeit heraustrete. Bringt demnach die Kreatur fiir sich allein es
fertig, aktive Potenz oder agens in actu zu werden, so gelingt es ihr
ganz gewils auch fir sich allein, ihre eigene Thitigkeit auszuiiben. Kann
die Kreatur sich selber eine Vollkommenheit geben, die sie manchmal
nicht hat, warum sollte sie dann nicht auch eben diese Vollkommenheit
einem andern, nidmlich ihrer eigenen Thitigkeit, mitteilen konnen? Darin
aber besteht ithrem innersten Wesen nach die Notwendigkeit des Simultan-
Konkurses. Agere vero nihil aliud est quam communicare illud, per
quod agens est actu. S. Thom. 1. ¢. Es ist darum wahrhaftig nicht ein-
zusehen, was dann der Simultan-Konkurs Gottes dabei noch zu thun
haben konnte. Nach dem hl. Thomas ist der Simultan-Konkurs Gottes
notwendig, weil die Kreatur blofs Instrumentalursache ist, was aber
die Molinisten bestreiten. Nach ihrer Ansicht bilden die Kreaturen hin-
sichtlich ihrer eigenen Thitigkeit Hauptursachen, nicht instru-
mentale. Darum ist der Simultan-Konkurs Gottes mit Bezug auf die
Théatigkeit der Geschopfe rein zwecklos. Er pafst aber auch gar
nicht in das System hinein. Wenn die Molinisten trotzdem behaupten,
die Thitigkeit Gottes sei notwendig fir jede Bewegung der Kreaturen,
80 ist das eben weiter nichts als ein leeres Gerede. Denn diese Thitig-
keit ist nicht notwendig zu dem Zwecke, dafs die Kreatur, die frither
In der ,Ruhe“ war, sich also in der Moglichkeit befand, jetzt zur



70 Die Neu-Thomisten.

Wirklichkeit, ad esse in actu gelange. Dazu geniigt vollkommen
das ,Bewegungsquantum®, welches Gott am Anfange der*Welt in
die Welt hineingelegt hat., Und mit Bezug auf die verniinftige Kreatur
reicht das ,Ubermals der Selbstbestimmungsféhigkeit® ganz und gar
aus. Alles, was Gott jetzt noch thut, ist, dafs er dieses Bewegungs-
quantum und dieses Ubermals der Selbstbestlmmungsfa,hlgkelt erhélt,
Die Kausalitdt oder praemotio physica war allerdings einmal
notwendig, n&mlich am Anfange der Welt. ,Die ,physische‘ Primotion
liegt also im Anbeginn der Zeiten, im Uranfange der Welt.“ Jetzt bedarf
die Kreatur derselben nicht mehr, Wir haben jetzt zahllose Mittelglieder
durch Jahrhunderte und Jahrtausende bis hinauf zu Gott. Gott ist
darum der erste Beweger und der Primotor ,der Zeit und der Zahl®
nach, nicht aber dem ,innern Kausalnexus® nach. ,Die Philosophie der
Vergangenheit® allerdings ,betrachtete nicht sowohl das oberflich-
liche Nacheinander in der Zeit, sondern den innern Kausal-
nexus, und zwar diesen in doppelter Hinsicht: zuerst als Bewegung,
d. h. als passive Verinderung, und dann als bewirkende Ursédch-
lichkeit, d. h. als aktive Verdnderung. Auf diesem doppelten Wege
zeigte die Philosophie der Vergangenheit, dals man im Sinne
der mechanischen Naturerkldrung notwendig zu einer aulsernatiir-
lichen Ursache gefiihrt werde®. Allein es war eben die Philosophie
yder Vergangenheit“, die sich mit dem ,innern Kausalnexus“ beschiftigte,
und zeigte, dafs die aufserweltliche Ursache in der genannten
zweifachen Richtung notwendig sei. Die Philosophie ,der Gegenwart®
beschiftigt sich dann offenbar mit dem oberflidchlichen Nachein-
ander der Zeit und Zahl, wie sie die aufserweltliche Ursache
wdurch zahllose Mittelglieder hindurch auf den Anfang der Welt“ verlegt.
Es fragt sich demnach vor allem, welche dieser beiden Philosophieen sich
im Besitze der Wahrheit befinde. Und zweitens fragt es sich, zu
welcher von diesen beiden Philosophieen die ,Thomisten“ sich bekennen?
Die eine, wie die andere Frage haben wir bereits klar und bestimmt
beantwortet.

Daraus geht nun zur Evidenz hervor, dals Gott nicht die Ursache
jeder Bewegung ist, wie die Molinisten uns wollen glauben machen. Er
war am Beginne der Welt und Zeiten die Ursache, jetzt ist er es nicht.
Gott bildet nicht jetzt die Ursache, durch welche das Vermogen, die
Potenz der Kreaturen aus dem Zustande der ,Ruhe¥, der ,Moglichkeit*
in den der Wirklichkeit tbergefiithrt wird. Nein, das thun bei den un-
verniinftigen Geschopfen die zahllosen Mittelglieder, und bei der verniinf-
tigen Kreatur geschieht dies durch das ,,Ubermafs“ der Selbstbestimmungs-
fahigkeit selber. Somit stammt das Seiende, die Vollkommenheit, wodurch
die Potenz in der ,Ruhe®, das agens in potentia, ein agens in der Wirk-
lichkeit, in actu wird, jedenfalls nicht von Gott. Denn das am Anfange
der Welt in dieselbe hineingelegte ,Bewegungsquantum®, und die dem
Menschen von Gott mitgeteilte ,Selbstbestimmungsfahigkeit® bewirken,
wie die Erfahrung lehrt, nicht, dals die Kreaturen nun immerfort, ohne
Unterbrechung thatig sind. Sie befinden sich vielmehr trotzdem
manchmal in der ,Ruhe® sind blofs ein agens in potentia. KEtwas
anderes aber als diese zwei Dinge wirkt Gott nicht,

Wie verhilt sich nun die Sache mit Bezug auf die Thatigkeit
der Kreatur, diese zweite Vollkommenheit der Kreaturen? Wird im
System der Molinisten die Thatigkeit der Geschopfe von Gott gewirkt?
Nein, denn die Thatigkeit ,idberlafst* Gott der Kreatur. ,Der Vater
iiberldfst dem Kinde jene Mitwirkung, deren es fihig ist. Er



Die Neu-Thomisten. 71

erlaubt dem Kinde, seine Hinde an den Schrank zn legen.“ Die
Kreatur, zumal der Wille in den verniinftigen Geschopfen, hat, wie
P. Frins sagt, eine angeborene aktive Indifferenz, ebenso eine natiir-
liche Bestimmung oder Determinierung zum Gut im allgemeinen. Der
Wille kann somit in Kraft der natiirlichen Bestimmung zu dem Gut im
allgemeinen, die der Wille ohne Frage von Natur aus besitzt, un-
mittelbar und durch sich, ohne eine neue Bestimmung durch
seinen andern® diesen oder jenen Akt des Wollens oder Nichtwollens
setzen. Allerdings wirkt auch -Gott zugleich mit. Was wirkt denn
eigentlich Gott dabei? den Akt des Wollens, oder Nichtwollens? Keines-
wegs, sondern der Vater sieht dem Kinde den Wunsch, also den
Willensakt an den Augen ab; er accomodiert sich diesem
Willensakte des Kindes, er hebt den Schrank. Und obgleich er
selber allein den schweren Schrank bewegen konnte, gestattet er dem
Kinde, seine Héinde an den Schrank zu legen, tiberlafst dem Kinde jene
Mitwirkung, deren es fihig ist. Und so geht’s vorwérts nach dem Be-
gehren des Kindes. So Gott der Herr. Was wirkt also Gott?
den Wunsch, das Begehren des Kindes? mit einem Worte: wirkt
Gott die Thatigkeit der Kreatur? Nein, sondern nur den durch die
Thatigkeit hervorgebrachten Effekt.

Es steht somit auch in dieser Beziehung herzlich schlecht um die
Beweise des P. Frins und der Molinisten iiberhaupt, denn:

a) es ist unwahr, dals die Kreaturen nach der Lehre der , Tho-
misten® unter der praemotio physica Gottes die Moglichkeit, Fahig-
keit, das Vermogen oder die Potenz fir das Gegenteil, fir die
Unthétigkeit verlieren. Gott hat die Natur und das innerste Wesen
der Kreaturen in der Weise eingerichtet, dafs die Geschopfe thitig,
oder auch unthiitig sein konnen, also die Fahigkeit oder Potenz fir
das eine wie fiir das andere besitzen. Darum sind sie manchmal in
Thatigkeit, manchmal dagegen ,ruben“ sie. Befinden sie sich in
Thatigkeit, so behalten sie dabei das ,bleibende Vermégen® bei, in den
Zustand der ,Rube® iiberzutreten. ,Ruhen® sie, so haben sie dabei das
ybleibende Vermogen“, diesen Zustand zu verlassen und in Théatigkeit
tiberzugehen, Diese innerste Natur und Beschaffenheit der Kreatur
wird durch die praemotio physica Gottes nicht geédndert,
sondern vielmehr gewahrt, weil Gott das, was er geschaffen und
8o wie er es geschaffen, keineswegs spiter wieder verandert oder gar
zerstdrt, sondern erhélt und schiitzt.

b) Es ist unwahr, dafs die verninftigen Kreaturen geméifs der
Doktrin der Thomisten unter der praemotio physica Gottes ihre Freiheit
einbifsen. Gott bewegt, wie soeben gesagt wurde, eine jede Kreatur,
also auch die freie, der Natur und Beschaffenheit derselben vollkommen
entsprechend. Das innerste Wesen der freien Kreatur aber verlangt,
dals es die Thatigkeit, oder auch die Unthitigkeit als ein Gut wihlen,
und dieser freien Wahl entsprechend entweder eine Thitigkeit setzen
oder in der ,Ruhe® miisse bleiben kdnnen. Das Entscheidende fir die
Freiheit ist das Vermogen, die Fahigkeit zu wihlen, einen Akt der
Wahl auszuiiben und das Vermogen, die Fahigkeit durch eben
diesen Akt der Wahl sich fiir die Thatigkeit oder aber fiir die Unthatig-
keit, als erwédhltes Gut, zu entscheiden. Nun werden die freien
Kreaturen durch die praemotio physica Gottes geradeso bewegt, wie es
ihre Natur und Beschaffenheit vorschreibt. Diese Natur und Beschaffen-
heit fordert aber, dals die Kreatur mit Bezug auf jedes Einzelgut
frei, nicht aber notwendig bewegt werde. Die Unthitigkeit, sowie



i3 Die Neu-Thomisten.

die Thatigkeit, bilden nun in Wahrheit ein Einzelgut, ein bonum parti-
culare, Folglich wird durch die praemotio physica Gottes das Ver-
mogen, die Fahigkeit der freien Kreatur nicht erschopft, nicht
vollkommen ausgefiillt, Daher bleibt die Kreatur ganz und gar frei,
Es bleibt die Fahigkeit oder Potenz fiir das Gegenteil in jeder Weise
intakt. Nur das allseitig und in jeder Beziehung vollkommene Gut, das
bonum universale, fillt die Potenzen der freien Kreatur vollstindig
aus. Allein der Gegenstand der Auswahl, die Théitigkeit oder die Un-
thatigkeit, machen in keiner Weise ein bonum universale aus. Die prae-
motio physica Gottes nun bewegt die freien Kreaturen gerade zu diesem
bonum particulare. Denn sie wird von Gott der Kreatur zu dem Zwecke
gegeben, damit dieselbe durch sie die Thatigkeit oder die Unthétigkeit
thatsidchlich auswihle.

¢) Es ist unwahr, dals die praemotio physica Gottes, die, nach
der Lehre der Thomisten, aus sich selber unverénderlich, unfehlbar,
unbesiegbar ist, die Freiheit der verniinftigen Kreaturen aufhebt, Denn
zum ersten muls die Wirkung, der Effekt der praemotia physica nach
der Natur und Beschaffenheit der sekundéiren, darf er nicht nach der
Natur und Beschaffenheit der ersten Ursache bemessen werden. Die
Natur und Beschaffenheit der freien Geschopfe ist aber eine kontingente
oder freie, nicht aber eine notwendige. Wer die Notwendigkeit oder
die Kontingenz des Effektes immer nur von der ersten Ursache ableitet,
der hat von den Grundsiitzen der Philosophie nicht die leiseste Ahnung.
Zum zweiten bleibt die Freiheit noch aus dem Grunde gewahrt, weil
Gott, die erste Ursache, die freie Kreatur tiberhaupt nicht mit Not-
wendigkeit bewegt, sondern der Natur und Beschaffenheit der freien
Kreatur vollkommen entsprechend. Diese aber ist bekanntlich eine
durchaus freie, nicht eine notwendige.

d) Es ist unwahr, dafs die praemotio physica Gottes die Siinde
formell als solche verursache. Denn die Siinde formell als solche besteht
in dem Mangel an Ordnung, also in der Unordnung, welche die
Disposition der freien Kreatur aufweist. Diese Disposition ist somit
schon etwas Mangelhaftes oder Siindhaftes. Und dies um so mehr, als sie
bei dem Eintritte der praemotio physica bereits einen bestimmten Grad
erreicht hat, eine ,dispositio determinata® geworden ist. Die Thomisten
aber haben niemals gelehrt, dafs dieser Mangel an Ordnung diese
ordnungswidrige Disposition von der praemotio physica Gottes gewirkt
oder hervorgebracht werde. Obgleich nun die sindhafte Thitigkeit, als
Thitigkeit einen ,vitalen Akt“ bildet, so ist sie dies doch nicht als
sindhafte Thitigkeit. Das Stindhafte an dieser Thitigkeit ist viel-
mehr etwas Freiwilliges, nicht etwas Vitales. Léafst die freie Kreatur
die ungeordnete Disposition in sich aufkommen und bis zu jenem Grade
wachsen, dals die Kreatur in eine Thétigkeit tiberzugehen bereit ist, so
haben wir schon den formellen Grund der Siinde vor uns. Allerdings
folgt dann naturgemils die fehlerhafte oder stindhafte Thatigkeit. Wer
nun daraus, dals die praemotio physica Gottes den ,vitalen Akt® hervor-
bringt, ohne weiteres schliefst, dals dann auch alles andere, namentlich
das Fehlerhafte, was in irgend einer Weise mit diesem vitalen Akte
im Zusammenhange steht, von ihr gewirkt werde, der kennt einfach die
Gesetze der Logik nicht, hat darum um so weniger Grund und Recht,
gegen die praemotio physica Gottes aufzutreten. KEinige Minuten Zeit,
die er dem Studium des hl. Thomas widmet, reichen hin, um ihm in
dieser Beziehung vollstindige Klarheit zu verschaffen. Vergl. Summ.
theol. 1. p. q. 49. a. 2. ad 2. — 1L Sent. d. 84. ¢q. 1. a. 3. ad 3. —



Die Neu-Thomisten. 73

ib. d. 87. q. 2. a. 1 u. 2. — Summ. ctr. Gent. lib. 3. c. 71. — Quaest.
disp. de malo. q. 1. a. 3. ad 4. — ib. a. 2. — ib. q. 16. a. 4. ad 6. —
Alle diese Stellen des englischen Lehrers lassen einen Zweifel dariiber
nicht aufkommen, wo wir eigentlich den wahren Grund der Siinde, formell
als solcher zu suchen haben. Effectus causae mediae procedens ab ea
secundum quod subditur ordini causae primae, reducitur etiam in causam
primam. Sed si procedat a causa media secundum quod exit ordinem
causae primae, non reducitur in causam primam. Summ. theol.
1. 2. q. 79. a. 1, ad 3. — DPeccatum nominat ens et actionem cum
quodam defectu. Defectus autem ille est ex causa creata, scilicet
libero arbitrio, inquantum deficit ab ordine primi agentis,
scilicet Dei; ib. a. 2.

e) Es ist unwahr, dafls nach der Lehre der Thomisten die Krea-
turen ohne die praemotio physica Gottes nicht in eine Théatigkeit iiber-
gehen konnen, dals die Kreaturen dazu gar keine Moglichkeit, ,possi-
bilitas“, haben. Gott hat die Kreaturen fiir die Thatigkeit geschaffen;
diese letztere bildet das Ziel im formellen Sinne, die beatitudo formalis
der Kreaturen. Da aber keine Kreatur unmittelbar durch ihre Wesenheit,
durch die substantielle Form, thitig sein kann, indem dies Gott allein
zukommt, so hat Gott den Kreaturen Vermogen, Féhigkeiten oder Potenzen
gegeben, die als nichste Principe fur die Théitigkeit bestimmt sind. Diese
Fahigkeiten oder Potenzen bilden accidentia propria der Kreaturen, konnen
somit, solange die Kreatur selber Bestand hat, gar nicht verloren gehen.
Somit steht es aulser allem Zweifel, dafs die Kreaturen auch ohne prae-
motio physica Gottes die Fahigkeit oder ,possibilitas® besitzen, théatig
zu sein. Keinem Thomisten ist es je in den Sinn gekommen, die Be-
hauptung aufzustellen, die praemotio physica Gottes teile den Kreaturen
das Vermégen, die Fihigkeit oder Potenz, nach P. Frins die ,possibilitas®
mit, thatig zu sein. Vielmehr lehren alle Thomisten einstimmig mit
ihrem Meister, die praemotio physica Gottes fithre die Fihigkeiten der
Kreaturen aus der Potenz in den Akt iiber, sie appliziere die Fihigkeiten
zu der wirklichen Thitigkeit. Da also gesagt wird, die Fahigkeit
der Kreatur werde durch die praemotio physica Gottes aus der Potenz
in den Akt versetzt, so kann diese Fiahigkeit offenbar nicht das
Nichts sein. Es ist ja hier nicht von der Schopfung die Rede,
sondern davon, wie Gott in den Kreaturen wirke und thatig sei. Und
ebensowenig kann Gott das Nichts zu einer Théatigkeit applizieren,
Besitzen demnach die Kreaturen ohne praemotio physica Gottes,
nach den Thomisten, gar keine ,possibilitas“, also kein Vermdgen, keine
Fahigkeit oder Potenz, so werden sie in ordine operativo thatsichlich
erst von Gott mittelst der praemotio physica erschaffen. Ohne die
praemotio physica sind die Kreaturen in ordine operativo nicht mehr
und nicht weniger als das Nichts. Sie haben ja in dieser Ordnung
ohne die praemotio nicht einmal die ,possibilitas¢, wie P. Frins die
Thomisten behaupten lafst. Da haben wir dann die merkwirdige Er-
Scneinung, dafs die Kreaturen manchmal, und zwar so oft sie sich in
der ,Ruhe“ befinden oder unthitig sind, blofs ihrer Wesenheit nach,
némlich mit Bezug auf ihre konstitutiven Principe, aber ohne accidens
proprium existieren. KEs ist nur die reine Wesenheit vorhanden. Der
arme Mensch z. B. hat zur Zeit, wo er nicht pramoviert, folglich aktuell
thétig ist, nicht einmal einen Verstand. Es fehlt ihm die ,possibilitas*
zu denken, zu wollen und dergleichen. Welche Unsumme von Blodsinn
muls man doch den Thomisten andichten, um sie dann widerlegen zu konnen!

Gott hat die Kreaturen schon bei ihrem Entstehen mit allen not-



74 Die Neu-Thomisten,

wendigen Vermodgen, Fiahigkeiten oder Potenzen ausgestattet. Sie er-
halten darum durch die praemotio physica weder erst die Fahigkeit
selber, noch empfangen sie damit mehr Fahigkeit, als sie vom Anfange
an hatten. Mit andern Worten: die praemotio physica Gottes bezieht
sich weder auf die Potenz selber, noch auf die Vermehrung dieser
Potenz. Wie der Stoff in ordine entitativo durch die Form und das
Dasein nicht erst Stoff, oder auch mehr Stoff wird, ebenso wird das
Vermogen, die Fahigkeit in ordine operativo durch die praemotio physica
nicht erst Potenz, oder mehr Potenz. Nein, die Fahigkeit als solche
ist von Natur aus vollkommen. Da sie aber nicht actus purus,
reine Wirklichkeit, wie in Gott ist, sondern von Natur aus vielmehr
eine reine Potenz bildet, so muls sie von der praemotio physica in
den Akt ibergefiihrt werden, in ordine operativo eine Form und das
Dasein erhalten. Durch diese Form und Existenz wird sie Ursache
im formellen Sinne oder actu causans. Denn formelle Ursache ist sie
nur dann, wenn sie thatsdchlich etwas verursacht, dhnlich wie eine
Wesenheit dann formell eine Wesenheit ist und existiert, wenn sie that-
sdchlich eine Form und das Dasein besitzt. Da nun immer und iiberall
die existente Form das unmittelbare den Effekt hervorbringende
Princip ausmacht, so ist klar, dafs die praemotio physica Gottes, durch
welche der Potenz voriibergehend die genannte Form mitgeteilt wird,
der Kreatur nicht erst die Potenz, nach P. Frins die ,possibilitas“ ver-
leiht, sondern die bereits vorhandene Potenz in jenen Zustand ver-
setzt, in welchem sie thatséchlich im formellen Sinne verursacht,
actu causat. Somit wird bei diesem Vorgange die bereits vorhandene
Potenz zu der wirklichen, thatsdchlichen Thitigkeit appliziert,
zu der formellen Ursache gemacht, wihrend sie im stofflichen Sinne
oder materiell schon von Natur aus Ursache ist. Nun sagt man aber
bekanntlich von demjenigen, er konne etwas, der dazu eine Fahigkeit,
eine Potenz besitzt. Die Kreaturen konnen folglich thatig sein, denn
sie haben von Natur aus die far die Thétigkeit entsprechenden Fihig-
keiten oder Potenzen.

f) Es ist unwahr, dafs die praemotio physica Gottes dem freien
Willen der Kreaturen nichts mehr zu bestimmen oder zu entscheiden
ibrig lasse, indem sie denselben zu Einem einschrinke. Thats#échlich
oder in der Wirklichkeit, actu bestimmen kann sich der Wille fiir
den einen der beiden Gegensitze doch nur durch die Auswahl, also
durch einen Akt, eine Thatigkeit. Durch den Akt der Auswahl be-
stimmt der Wille sich selber fiir die Thatigkeit, oder fir die Unthitigkeit
als sein Objekt. Wie soll nun der Wille ,in der Rube® oder in der
Unthéatigkeit, in welcher er sich von Natur aus und manchmal be-
findet, durch einen Akt der Auswahl sich fir die Thatigkeit oder fiir die
Unthitigkeit als sein Objekt bestimmen? Er miilste doch vor allem
sich ftir diesen Akt der Auswahl bestimmen. Wodurch bestimmt
er sich selber zu diesem Akte der Auswahl? Es kann offenbar nur
durch einen Akt der Auswahl geschehen. Und zu diesem andern Akte
der Auswahl bestimmt er sich abermals durch einen andern Akt. Auf
diesem Wege kommen wir richtig in das Unendliche, folglich zu
keinem Anfange. Darum bleibt nichts anderes ibrig als zu sagen,
die praemotio physica Gottes bewege den Willen, so oft er ,in der Ruhe®
sich befindet, zu dem Akte, wodurch er die Thitigkeit oder die Unthitig-
keit auswahlt. Sed eo modo quo movetur quantum ad exercitium actus,
adhuc necesse est ponere voluntatem ab aliquo principio exteriori moveri.
Cum enim, quod quandoque est agens in actu, et quandoque in potentia,



Die Neu-Thomisten. 75

indiget moveri ab aliquo movente. Manifestum est autem quod voluntas
incipit velle aliquid, cum hoc prius non vellet. Necesse est ergo quod
ab aliquo moveatur ad volendum. - Et quidem ipsa movet seipsam, in-
quantum per hoc quod vult finem, reducit seipsam ad volendum ea quae
sunt ad finem. Hoc autem non potest facere nisi consilio mediante,
Cum enim aliquis vult sanari, incipit cogitare quomodo hoc consequi
possit. Kt per talem cogitationem pervenit ad hoc quod potest sanari
per medicum. Et hoc vult. Sed quia non semper sanitatem actu voluit,
necesse est quod incoeperit velle sanari ab aliquo movente. Kt si quidem
ipsa moveret seipsam ad volendum, oportuisset quod mediante consilio
hoc ageret ex aliqua voluntate praesupposita. Non autem est procedere
in infinitum. Unde necesse est ponere, quod in primum motum volun-
tatis voluntas prodeat ex instinctu alicujus exterioris moventis, ut Ari-
stoteles concludit. S. Thom. Summ, theol. 1. 2. q. 9. a. 4.

Weit entfernt also, dals die praemotio physica Gottes fiir den
freien Willen ein Hindernis bote, ist gerade sie der Grund, dals der
Wille thatsidchlich auswiahlt, indem sie den Willen aus der ,Ruhe
in jenen Zustand versetzt, in welchem er selber die Auswahl trifft.
Sie gibt demnach dem freien Willen dasjenige, wodurch er sich selber
zu dem Einen, entweder zu der Thitigkeit oder zu der Unthitigkeit
bestimmt. Wie sollte denn die blofse Fahigkeit, die ,rubende Potenz“
sich selber bestimmen? Wodurch konnte sie dies zu stande bringen?
Bich selber zu der wirklichen oder aktuellen Auswahl bestimmen
kann nur dasjenige, was selber Wirklichkeit hat, also in actu ist. Die
blofse Fahigkeit aber befindet sich in ordine operativo nicht in der
Wirklichkeit, in actu, sondern in der Moglichkeit, in potentia. Aber
durch die praemotio physica Gottes wird sie in actu versetzt. Die
Molinisten behaupten, die freie Fahigkeit sei ein aktives Vermogen,
eine potentia in actu, und sie bilde trotzdem eine indifferente Potenz
in dem Sinne, dafls sie weder fiir die Thitigkeit, noch fiir die Unthitigkeit
actu, der Wirklichkeit nach bestimmt sei. Allein darin liegt ein arger
Widerspruch. Denn in actu befindet sich ein jedes Ding durch eine
Form, Jede Form aber bestimmt ihr Substrat, in welchem sie sich
befindet. Nun ist nach den Molinisten die freie Potenz eine aktive
Potenz oder potentia in actu. Sie besitzt folglich eine Form. Allein
diese bestimmt nicht ihr Substrat, ihre Potenz. Somit ist der Aktus
oder die Form das Princip der Bestimmung, welches indessen gar nichts
bestimmt, mit andern Worten: die Form ist Form und Nicht-Form zu-
gleich. Jeder Anfanger in der Logik weils, dafs die differentia specifica
sich wie die Form verh#it und dals durch eben diese differentia specifica
das Substrat bestimmt wird. Das Specifikativum ist zugleich das
Dl-stinktivum. Distinkt aber kann ein Ding nur durch eine Bestimmung
sein, denn das Nichtbestimmte ist allgemeiner Natur. Die blofsen
Vermogen, Fahigkeiten oder Potenzen der Kreatur sind nun thatséchlich
unbestimmt oder indifferent. Darum nennt St. Thomas sie agens in
potentia. Sind die aktiven Potenzen oder die Potenzen in actu
ebenfalls unbestimmt oder indifferent, ein agens in potentia, so unter-
scheiden sie sich nicht von den blofsen Fihigkeiten oder dem agens in
potentia. Warum heilsen sie dann aktive Potenzen, potentiae in actu.
Das ist ja der helle Widerspruch. Daraus leuchtet von selber ein, dafs
die aktiven Potenzen, die potentia in actu bestimmt sein miissen, somit
das Princip der Bestimmung, eine Form, in sich haben. Dafs aber
dieses Princip der Bestimmung nicht die Thatigkeit selber sein konne,
haben wir frither nachgewiesen. Die Thitigkeit selber ist nicht etwas



76 Die Neu-Thomisten.

in der Potenz selber, was doch das bestimmende Princip unter allen
Umstinden sein mufs, sondern etwas aus der Potenz Heraustretendes:
aliquid fluens ab agente et cum motu. Ferner geht die Thétigkeit aus
dem bereits bestimmten Agens hervor. Folglich ist das Princip,
welches die Potenzen bestimmt, die von Gott voriibergehend mitgeteilte
Kraft oder Form, die praemotio physica. Dadurch ist die Potenz be-
stimmt oder in actu, potentia activa, was eins und dasselbe bedeutet.
Aber eine aktive Potenz oder potentia in actu, die doch noch unbestimmt,
indifferent sein soll, das ist einfach ein philosophischer Widersinn, Und
diesen Unsinn fordern die Molinisten fiir ihre Freiheit. Nach ihnen ist
der Wille eine aktive Potenz, also eine potentia in actu, und diese
potentia in actu muls die ,potestas® haben ,ad se vertendum in partem
quamlibet®, muls somit unbestimmt oder indifferent sein. Das
heifst mit andern Worten: der Wille mufs aktive und passive, potentia
in actu et in potentia zugleich sein kdnnen.

g) Es ist unwahr, dals der kreatirliche Wille, um frei zu
sein, miisse den Einfluls Gottes besiegen, demselben ausweichen, ihn
selber verhindern, demselben zuvorkommen kénnen. KEine Freiheit, wie
die soeben beschriebene, besitzt Gott allein, kannjinur Gott allein haben.
Die Molinisten fordern fiir ihre Freiheit aus mehreren Griinden etwas
rein Unmogliches. Zum ersten wird verlangt, dals der kreatiirliche Wille
miisse den Einflufs Gottes besiegen konnen. Da nun die Molinisten fort-
wahrend von der aktiven Modifizierung des gottlichen Einflusses reden,
also den Einfluls Gottes durch die Thatigkeit der Kreaturen modifiziert
werden lassen, so kann man dieses ,besiegen konnen“ nur dahin ver-
stehen, die Kreatur miisse, um frei zu sein, durch ihre Thatigkeit
den Einfluls Gottes unmdoglich machen koénnen. Allein diese Behauptung
setzt in Gott eine Potentialitdt voraus, zerstért somit den Begriff
und das Wesen Gottes. In aliqua actione potest esse resistentia dupli-
citer. Uno modo ex parte agentis, quando scilicet ex contrario
agente virtus ipsius debilitatur. Alio modo ex parte ipsius
effectus, quando ex contraria dispositione impeditur effectus. In
omni actione ubi agens non patitur, prima resistentia non habet locum,
sed secunda solum. Und in operationibus divinis non attenditur
difficultas secundum resistentiam ad agentem, sed secundum im-
pedimentum effectus. S. Thom. IV. Sent. d. 11. q. 1. a. 3. q. 8, ad 2. —
Contrarium inventum in subjecto resistit actione dupliciter. Uno modo
inquantum agit in ipsum agentem, quod patet in mutuo agentibus et
patientibus. Alio modo impedimentum praestando in ipso susceptibili ad
receptionem formae. Primo modo non potest esse aliqua resistentia ad
divinam actionem, quia ipse est agens nullo modo patiens. Kt ideo re-
sistentia in actione ejus non est nisi ex parte effectus recipientis. Con-
trarium autem impedit, ne suum contrarium in subjectum recipiatur,
formaliter, non active, inquantum scilicet facit potentiam non esse
propriam illi formae. l. ¢. d. 17. q. 1. a. 5. qu. 1. ad 2.

Wenn nun die freie Kreatur, um frei zu sein, die Thitigkeit Gottes,
oder, was dasselbe ist, den Einfluls Gottes mufs besiegen u. s. w. konnen,
80 kann dies nur dadurch geschehen, dafs die Kreatur auf die Thatig-
keit Gottes einwirkt durch ihre eigene Thitigkeit. Allein die Thatigkeit
Gottes ist real eins und dasselbe mit Gott selber. Folglich wirkt die
Thitigkeit der Kreatur auf Gott, auf das agens ein. Dies ist aber
nur dann mdoglich, wenn die Macht Gottes geschwicht werden kann,
Gott ebenfalls leidend oder patiens ist. Damit hort Gott jedoch sofort
auf, Gott zu sein.



Die Neu-Thomisten, 77

Zum zweiten wird aber dafiir die Kreatur Gott. Denn nicht allein
das aktiv, nimlich durch eine Thitigkeit Modifizierende, sondern auch
das formell Modifizierende ist schlechthin friher und schlechthin
vollkommener als das, was dadurch ,modifiziert® wird. Illud quod
est formale in unoquoque est excellentius in eo, quia per formam materia
completur., In qualibet autem quod est ex parte patientis vel recipientis
est quasi materiale. S. Thom. IV. Sent. d. 46. q. 2. a. 2. qu. 8. —
Quandocunque autem duo concurrunt ad aliquid unum constituendum,
unum eorum est ut formale respectu alterius. Summ. theol. 1, 2. q. 13.
a. 1. — Quandocunque enim duo suut principia moventia vel agentia ad
invicem ordinata id quod in effectu est ab agente superiori est sicut
formale; quod vero est ab inferiori agente est sicut materiale. Quaest.
disp. de veritate. g. 14. a. 5. Nun haben wir im Sinne der Molinisten
thatsichlich zwei Thitigkeiten, ndmlich die Thitigkeit oder den Einflufs
Gottes und die Thitigkeit der Kreatur. Die Thitigkeit Gottes wird
aktiv, d. h, durch eine Thatigkeit der Kreatur ,modifiziert“. Was
heifst aber ,modifizieren“? Offenbar, wollen wir nicht alle Principien der
Philosophie auf den Kopf stellen, nichts anderes als bestimmen. Somit
heifst aktiv modifizieren soviel als formell bestimmen. Folglich
verhiilt sich das, was aktiv oder formell bestimmt wird, wie der Stoff.
Nun wird nach den Molinisten die Thatigkeit Gottes durch die Thétig-
keit der Kreatur ,modifiziert® oder formell bestimmt. Darum verhalt
sich die Thatigkeit Gottes wie der Stoff. Allein die Form ist
schlechthin vollkommener als der Stoff, als das, was sich wie der
Stoff verhélt. Wer die Grundsétze der Philosophie iiberhaupt noch gelten
lafst, der kann in gar keiner Weise in Abrede stellen, dafs das formell
oder auch wirksam Bestimmende friher und vollkommener sein
miisse als das zu Bestimmende. Nun ist aber die Théatigkeit Gottes
mit Gott selber identisch, so dafls es nichts Vollkommeneres geben kann
als diese Thatigkeit. Darum kann unméglich die Kreatur durch ihre
Thitigkeit oder aktiv den Einfluls Gottes ,modifizieren“, dem Wirken
Gottes zuvorkommen, ohne Gott selbst zu sein. Die Kreatur kann
nur mit Bezug auf das Sein und auf die Théatigkeit Gott unter-
worfen, niemals aber Gott iibergeordnet sein, wie S. Thomas in der
Summa contra gentes ausdriicklich erklart. (lib. 8. c. 149.) Am Schlusse
der Beweisftihrung heilst es némlich daselbst: hinc est quod dicitur: non
ex operibus justitiae quae fecimus nos, sed secundum misericordiam suam
salvos nos fecit. Tit. 8, 5. Et: non volentis, scilicet velle, neque cur-
rentis, scilicet currere, sed miserentis est Dei. Rom. 9, 16. Quia scilicet
oportet ad bene volendum et operandum homo divino praeveniatur
auxilio, sicut consuetum est quod effectus aliquis non attribuitur proximo
agenti, sed primo moventi. Attribuitur enim victoria duci, quae labore
militum perpetratur, Non ergo per hujusmodi verba excluditur
liberum voluntatis arbitrium, sicut quidam male intellexe-
runt, quasi homo non sit dominus suorum actuum interiorum et ex-
teriorum, sed ostenditur Deo esse subjectum. Et dicitur: converte
nos Domine ad te, et convertemur, Thren. 5, 21, per quod patet quod
conversio nostra ad Deum praevenitur auxilio Dei nos convertentis.
Legitur tamen ex persona Dei dictum: convertimini ad me, et convertar
ad vos: Zachar. 1, 3, non quin Dei operatio nostram conver-
Slonem praeveniat, ut dictum est, sed quia conversionem nostram,
qua ad ipsum convertimur, adjuvat subsequenter, eam roborando ut ad
effectum perveniat, et stabiliendo ut finem debitum consequatur.

Stellt nun P. Frins die Frage, wie man noch von der Freiheit reden



78 Die Neu-Thomisten.

konne, wenn der Mensch den Einfluls Gottes weder zu besiegen, noch zu
hindern, noch zu vermeiden, oder demselben zuvorzukommen vermoge,
so antworten wir, dals man gerade in diesem Falle von der kreatiir-
lichen Freiheit sprechen konne. Werden fiir die Freiheit alle die so-
eben aufgezidhlten Eigenschaften gefordert, so haben wir nicht mehr die
Freiheit der Geschopfe, sondern die Freiheit Gottes vor uns. Gott
allein kann durch gar nichts gehindert werden, weil er von allen andern
unabhéngig ist: Gottes Wille ist keinem untergeordnet.

h) Es ist unwahr, dafs zu der Freiheit des kreatiirlichen
Willens der aktuell freie Gebrauch der Potenz notwendig sei, in
dem Sinne ndmlich, dals die Entscheidung, ob er handeln oder nicht
handeln, dieses oder jenes thun wolle, ausschlielslich bei der thitigen
Potenz, also nicht ebenfalls bei ,einem andern“ stehe. Die Behauptung
des P. Frins: ,Sed ad libertatem insuper requiri actualem liberum usum
potentiae, ita ut apud ipsam potentiam agentem, non vero apud alium,
decisio sit, velitne agere nec ne, hoccine an illud velit agere“ reklamiert
nicht mehr und nicht weniger als die Unabhéangigkeit des Menschen
,von diesem andern“, von Gott. Des langen Satzes kurzer Sinn ist: der
Mensch mufs, um frei zu sein, die causa prima bilden; was der heil
Thomas bekanntlich bestindig in Abrede stellt. Liegt die Entscheidung
fiar die Thatigkeit oder fiir ‘die Unthétigkeit bei dem Willen, nicht bei
,dem andern“, so ist diese Entscheidung offenbar unabh#ngig von
ndiesem andern“. Und diesen Begriff der Freiheit des Menschen, meint
der Autor, haben alle andern Autoren, tberhaupt alle Menschen mit
Ausnahme einiger Neu-Thomisten. Nein, den Begriff der Un-
abhéngigkeit von Gott, des dominiums iber Gott, baben glick-
licherweise nicht gar viele Menschen. Die meisten lassen zwischen der
Freiheit Gottes und jener der Menschen noch einen wesentlichen
Unterschied gelten. Der bei weitem grofsere Teil der Menschen an-
erkennt, dals die Kreaturen notwendig sowohl mit Bezug auf das Sein,
als auch hinsichtlich der Théatigkeit von ihrem Schdpfer abhingen
und dafs somit die freien Kreaturen tiber ihre Thétigkeit nicht die
oberste oder erste, sondern blofs die sekundére, von Gott durchaus
abhangige Herrschaft besitzen. Folglich erstreckt sich, nach seiner
Ansicht, das ,dominium“ des freien Geschopfes nicht auf alles, was zu
der Thatigkeit notwendig ist, also nicht auch auf die praemotio
physica Gottes. Wie kommen nun die meisten Menschen zu dieser
Anschauung? Es geschieht auf folgende Weise. Sie sagen sich némlich:
im Begriffe der sekundédren Ursache, des untergeordneten freien
Wesens liegt allerdings die Macht, einen der beiden Gegensitze zu ver-
wirklichen. Allein dieser Begriff schliefst ebenso in sich, dafs diese
Verwirklichung durch Gott gehindert werden koénne. Die Kreatur
besitzt somit zwar ein ,dominium® im wahren Sinne, aber es ist eben
jenes dominium, welches allein der Kreatur, der zweiten Ursache
eigen sein kann, Diese Herrschaft des freien Geschopfes darf sich un-
moglich so weit ausdehnen, wie das dominium Gottes. Die Herrschaft
Gottes nun schliefst ihrem Begriffe und Wesen nach die Macht oder
Potenz in sich, eine Thatigkeit zu setzen, bei welcher zugleich alle
Hindernisse aus dem Wege geriumt werden. Da aber die Freiheit Gottes
sich wesentlich, nicht blofs graduell, von der Freiheit der Kreaturen
unterscheidet, so kann die Macht oder Potenz, alle Hindernisse, also auch
den Einfluls Gottes zu entfernen, der Kreatur unméglich zukommen.
Damit wiirde der Wesensunterschied dieser Freiheit offenbar auf-
gehoben. Folglich kann weder die Setzung, noch die Entfernung des



Die Neu-Thomisten. 79

gottlichen Einflusses in der Macht oder Potenz des freien Geschépfes,
der causa secunda liegen, andernfalls horte die Kreatur auf sekun-
dare Ursache zu sein und wiirde causa prima. Die freie Kreatur hat
somit die Macht oder Potenz thitig oder unthatig zu sein, diesen oder
jenen Akt zu setzen. Aber die wirkliche, thatsichliche Ausfiihrung
hingt durchaus von Gott ab. Der kreatiirliche Wille kann keine
Herrschaft haben iiber den Einfluls Gottes, iiber die praemotio physica,
sondern umgekehrt, mufs die Herrschaft Gottes iiber den geschaffenen
Willen in allweg anerkannt werden.

i) Es ist unwahr, dals der kreatiirliche Wille, um fir die
That, oder fiir die Unterlassung derselben verantwortlich zu sein,
den Einfluls Gottes, die praemotio physica miisse iberwinden, beseitigen,
hindern, demselben zuvorkommen kénnen. Denn verantwortlich ist
nicht allein derjenige, der eine Gabe, ein Geschenk Gottes einfach zuriick-
weist, sondern auch derjenige, der sich selber in eine Verfassung versetzt,
dals er unwiirdig ist, dieses Geschenk zu empfangen. Die praemotio
physica Gottes wird dem Menschen gegeben, damit er in der Wirklich-
keit, also thatsdchlich handle, nicht aber zu dem Zwecke, dals er
handeln kénne. Dem Vermogen oder der Potenz des freien Geschépfes
entspricht die mégliche Thitigkeit, folglich auch die md6gliche prae-
thotio physica Gottes. Sowie die Kreatur eine Thatigkeit zu setzen oder
zu unterlassen fiahig ist, ebenso hat sie die Fahigkeit, den Einfluls
Gottes zu empfangen oder nicht zu empfangen. Das Vermogen, die
Potenz der Kreaturen bildet etwas Wirkliches, Reales. Allein als Potenz
mufs ihr ebenfalls etwas Wirkliches, Reales, namlich eine Théatigkeit
entsprechen. Potentia dicitur ad actum. Dem Vermdgen in der Potenz
entspricht die Théatigkeit in der Potenz, dem Vermégen in actu die
Théatigkeit in actu. Aber auch der Einfluls Gottes, die praemotio phy-
sica hat diese Beziehung zu dem Vermogen und zu der Thitigkeit. Darum
entspricht dem Vermogen in der Potenz die praemotio physica in der
Potenz und dem Vermégen in actu die praemotio physica in actu.
Wie darum die freie Kreatur thitig sein, eine Thitigkeit haben kann,
ebenso kann sie die praemotio physica, den Einfluls Gottes haben. Besitzt
die freie Kreatur die wirkliche oder aktuelle praemotic physica zu
der Zeit, wo sie dieselbe haben sollte und konnte, in Wahrheit nicht, so
wird ibr allerdings auch die wirkliche oder aktuelle Thatigkeit fehlen.
Allein sie tragt dann bereits die Schuld, dafls ihr die wirkliche praemotio
physica von Gott nicht mitgeteilt wurde, Sie hat ndmlich derselben ein
Hindernis in den Weg gestellt und dadurch die Mitteilung der prae-
motio physica unmoglich gemacht. Gott gibt seinen Einfluls nur der
dafiir richtig disponierten Kreatur. Um frei von Schuld zu sein,
miifste Gott ihr die praemotio physica verweigern, obgleich sie dafiir
sich in der richtigen Disposition befinde, oder Gott miifste auch die Ur-
sache ihrer schlechten, oder des volligen Mangels einer Disposition bilden.
Das eine wie das andere ist indessen durchaus unrichtig. Erreicht somit
die praemotio physica Gottes das von ihr angestrebte Ziel, die wirk-
liche, vollkommene Thitigkeit nicht, oder wird sie von Gott iiberhaupt
gar nicht gegeben, so ist die Schuld auf Seite der Disposition des freien
Geschopfes zu suchen. Die freie Kreatur kann beides haben: die aktuelle
Praemotio physica und die Thitigkeit. Vermag die Kreatur auch nicht
frei tiber die praemotio physica zu verfiigen in dem Sinne, dals sie die-
selbe annimmt, abweist, derselben zuvorkommt u. s. w., so ist sie doch
Im stande materiell oder stofflich, nimlich durch ihre verschiedene Dispo-
Sition bei der Aufnahme, oder dafls dieselbe fiberhaupt ihr gegeben, oder



80 Die Neu-Thomisten.

aber nicht gegeben werde, bestimmend einzuwirken. An der schlechten
That ist folglich die freie Kreatur schuld, weil ibre schlechte Neigung
der praemotio physica Gottes vorausgeht, an der Unterlassung der
That tragt sie die Schuld, weil diese schlechte Neigung den Grund ab-
gibt, dals die praemotio physica fir die That von Gott nicht mitgeteilt
wird. In diesem Sinne kann man allerdings von einem Widerstande, von
einem Hindernisse oder Ausweichen, ja selbst von einem Zuvorkommen
der freien Kreatur gegeniiber der praemotio physica Gottes sprechen.
Allein dies ist etwas ganz anderes, himmelweit Verschiedenes von dem
Widerstande, dem Zuvorkommen der freien Kreatur, wie dieselben in
einer Entscheidung des freien Willens sich offenbaren. In diesem
letzteren Falle haben wir es mit einer Thatigkeit, mit der Auswahl
des freien Willens zu thun.

Wer wird nun im Ernste bestreiten, dals die freie Kreatur ver-
antwortlich sei fiir jene Thatigkeit, die unter der praemotio physica
vor sich geht, aber schlecht genannt werden muls, weil sie auf eine
schlechte Neigung folgte, aus einer schlechten Neigung hervorging?
Diese schlechte Neigung wurde ja nicht von der praemotio physica Gottes
verursacht, sondern war bereits vorhanden, als die praemotio eintrat.
Wer wird leugnen konnen, dals die freie Kreatur die Verantwortung fiir
die Unterlassung der Thatigkeit trage, die deshalb statthat, weil die ver-
kehrte oder schlechte Disposition der Kreatur den Eintritt der praemotio
physica verhindert? Die Neigung der freien Kreatur geht aicht nach
der Richtung hin, in welcher die praemotio physica und infolgedessen die
Thitigkeit der Kreatur erfolgen sollte, sondern die Kreatur neigt sich
nach der gerade entgegengesetzten Richtung, namlich zur Unterlassung
der vorgeschriebenen Thatigkeit.

k) Es ist unwahr, dafs die freie {Kreatur nicht verantwortlich
gemacht werden konne, wenn sie blofs die Potenz und zwar, wie P. Frins
sagt, eine ynudam et inefficacem potentiam® hat. Das Gesetz oder Gebot
nimmt bei der Auferlegung der Verpflichtung keine Riicksicht darauf, ob
der Wille bestimmt oder unbestimmt ist. Im Gegenteil mufls es
von der Bestimmung zu dem einen oder zu dem andern Teile vollstindig
absehen oder abstrahieren. Folglich achtet das Gesetz auch nicht
auf die wirklich vorhandene praemotio physica und auf den wirk-
lichen Akt des Willens, sondern nur auf die mégliche praemotio
physica und auf die mogliche Thitigkeit des Willens. Sobald der
Kreatur etwas moglich ist, d. h. sobald sie dafir ein Vermogen, eine
Fahigkeit oder Potenz besitzt, wird sie von der Verpflichtung
getroffen. Die freie Kreatur nun hat die Fahigkeit, das Vermdogen
oder die Potenz, eine Thitigkeit zu setzen oder auch zu unterlassen.
Die praemotio physica Gottes verleiht dem Geschdpfe keine Fahigkeit
oder Potenz, kein Vermogen. KFolglich ist die freie Kreatur auch
ohne die praemotio physica zu der Théatigkeit verpflichtet. Die
yhuda et inefficax potentia® reicht vollkommen hin, um den Menschen
zu verpflichten. Dals diese ,nuda potentia® vollstindig gentige und
keinerlei Bestimmung des Willens erforderlich sei, lifst sich ohne viele
Mihe beweisen. Nehmen wir den Fall an: jemand iibertritt thatsdchlich
das Gebot Gottes. In diesem Momente selbst ist er sicher nicht bestimm¢t
fir die thatséichliche Erfiillung des Gesetzes. Denn wenn er es in
der Wirklichkeit verletzt, so kann er es nicht zugleich in der Wirk-
lichkeit erfilllen. Zwei aktuelle Gegensitze vertragen sich schlechter-
dings nicht. Somit besitzt der Mensch im Momente der wirklichen
Ubertretung des Gebotes fir die thatsichliche Erfillung desselben



Die Neu-Thomisten. 81

nur die Potenz oder Fahigkeit, die ,nudam et inefficacem potentiam¢
im Sinne des P. Frins. Gentligt nun die Potenz nicht, um den Menschen
verantwortlich zu machen, so ist er im Momente der Ubertretung
des Gesetzes offenbar nicht verantwortlich oder schuldig. Wie man
aber dann von einer Verletzung des Gebotes reden konne, ist freilich
nicht mehr zu begreifen. Wir werden folglich anerkennen miissen, dals
die Verpflichtung des Gebotes auch wihrend der thatsdchlichen Uber-
tretung noch vorhanden ist und den Ubertreter schuldig spricht oder
verantwortlich macht. Damit ist bewiesen, dals die Gebote weiter
nichts voraussetzen, um zu verpflichten und verantwortlich zu machen,
als die Moglichkeit, d. h. das Vermdgen, die Fahigkeit oder
Potenz fir die beiden Gegensitze. Wéare dem anders, so konnte der
Wille in dem Augenblicke, wo er ein Gesetz aktuell iibertritt, dieser
Verletzung nicht schuldig sein, indem er ja in diesem Augenblicke nur
das Vermogen, die Potenz fiir die thatséchliche Erfillung des Gebotes
besitzt. Dieses Vermogen ist in dem Momente der Ubertretung eine
»pura et inefficax potentia“, denn der Wille kann unmdéglich ein Gebot
sefficaciter® erfallen und zugleich tbertreten. Kine Potenz fiir zwei
kontradiktorische Gegensitze in actu besitzt iiberhaupt kein Wesen,
nicht einmal Gott.

Vermag demnach die freie Kreatur auch nicht den Einflufs Gottes
zu besiegen u. s. w., so ist sie doch im stande, diesen Einfluls durch
ihre schlechte Disposition zu verhindern, die Ursache abzugeben, dafs
Gott wegen dieser schlechten Disposition sie nicht zu der Théitig-
keit bewegt. Darum trigt sie dafir die volle Verantwortung. Ebenso
ist sie schuldig, dals eine schlechte Théatigkeit erfolgt, weil sie die
schlechte Disposition in dem Grade anwachsen liefs, in dispositionem
defterminatam, dals die praemotio physica und damit die Thatigkeit selber
erfolgte.

Die Behauptung des P. Frins, dafs die ,nuda et inefficax potentia“
fir die Freiheit nicht hinreiche, folglich den Menschen nicht verant-
wortlich und schuldig mache,- fihrt zu sehr gefahrlichen Schliissen.
Damit wire der Mensch ohne die Gnade gar nicht verantwortlich fir
die Nichterfiilllung der Gebote. Oder hat der Mensch vielleicht fiir die
Giiter der Ubernatur mehr als eine nudam et inefficacem potentiam?
Doch davon spiter.

Schliefsen wir diesen Teil unserer Bemerkungen zu der Kritik des
P. Frins ab. Die Schwierigkeiten, welche der Autor den ,Thomisten*
gegeniiber geltend macht, bestehen nicht, weil die Thomisten das, was
P. Frins sie sagen lifst, gar nicht lehren. Ihre Doktrin lautet vielmehr
in der Wirklichkeit und Wahrheit also:

a) Es muls durchaus eine doppelte Ordnung unterschieden werden,
nimlich die Ordnung des Seins, ordo essendi, und ‘die Ordpung des
Wirkens, der Thitigkeit, ordo operandi. Die eine Ordnung unterscheidet
sich von der andern nicht allein unserer Auffassung, sondern der Sache
nach, also real.

b) Die Ordnung des Wirkens hat zwar notwendig die des Seins zu
ihrer Voraussetzung, allein sie folgt nicht ebenso notwendig aus der
Ordonng des Seins. Dies will mit andern Worten besagen: die Kreaturen
sind deshalb, weil sie existieren, nicht schon eo ipso thitig oder wirkend.
Die Existenz allein bildet somit durchaus nicht den Grund des Wirkens,
die causa sufficiens und efficiens ihrer Thatigkeit.

. _c¢) Die Kreaturen haben in sich betrachtet und aus sich selber weder
ein Sein, noch ein Wirken. Vielmehr bilden sie mit Bezug anf diese

Jahrbuch fiir Philosophie ete. X, 6



82 Die Neu-Thomisten.

doppelte Ordnung in sich und aus sich weiter nichts als etwas Mogliches,
keineswegs aber etwas Wirkliches.

d) Darum mufs Gott die Ursache des Seins und Wirkens der Krea-
turen bilden. Gott verleiht in der That seinen Geschopfen das Sein, aber
auch das Wirken. Allein dies geschieht nicht auf dieselbe Weise. Das
Sein erhalten die Geschopfe von Gott, um es bestindig, ohne Unter-
brechung, solange er will, zu behalten, Uberdies gibt Gott den Krea-
turen gleich am Anfange das wirkliche Sein. Hinsichtlich des Wirkens
dagegen haben die Kreaturen von Gott zun#chst blofs die Fahig-
keiten, Vermodgen oder Potenzen, die fiir das Wirken bestimmt sind,
das Wirken zu ihrem Zwecke und Ziele haben. Wenngleich die Kreaturen
demnach das wirkliche Sein besitzen, so haben sie damit noch nicht
das wirkliche Handeln oder Thitigsein. Das Sein gehért, wenn wir
von der Kreatur, also von der Wesenheit, sprechen, reduktiv zu dieser
Substanz oder Wesenheit; das Wirken dagegen bildet ein accidens per
accidens, kann somit bald vorhanden, bald nicht vorhanden sein. Das
Sein dagegen weist diese Unterbrechung nicht auf, kann dieselbe fiiglich
auch nicht in sich haben, weil es zu der Wesenheit gehort.

e) Die Thatigkeit unterscheidet sich in den Kreaturen real von
der Wesenheit und von den Vermogen, Féhigkeiten oder Potenzen der-
selben. Von der Wesenheit, weil sie ein Accidens, von den Fahigkeiten,
weil sie ein Accidens per accidens ist, wihrend die Potenzen ein Accidens
proprium ausmachen.

f) Wo immer sich das Wirken, die Thétigkeit der Sache nach
vom Wesen und dem Vermdégen, von der Potenz unterscheidet, da ist
diese Théatigkeit ,vornehmer®, vollkommener als das Vermdgen oder die
Potenz dieses Wesens. Dieser reale Unterschied findet sich nun in allen
Kreaturen ohne Ausnahme. In Gott allein sind Wesenheit, Potenz und
Thitigkeit sachlich eins und dasselbe. Anderseits aber bilden die
Kreaturen und deren Vermogen oder Potenzen die Ursache eben dieses
Wirkens, dieser Thitigkeit. Die Thatigkeit ist folglich ein Effekt der
Kreaturen und ihrer Vermogen. Es gibt keine Ursache ohne eine ent-
sprechende Wirkung und umgekehrt.

g) Die Fahigkeiten oder Potenzen der Kreaturen bringen als solche
keine wirkliche Thitigkeit hervor, sind somit als solche nicht die
Ursache des thatséchlichen Wirkens, denn die Féahigkeit oder Potenz
als solche besagt ihrem innersten Wesen nach nichts als Moglichkeit,
als Fahigkeit, eine wirkliche Théatigkeit zu setzen. Allein die wirk-
liche Thatigkeit geht nicht aus einer mdglichen, sondern nur aus
einer wirklichen Ursache hervor. Darum miissen die Vermogen oder
Fahigkeiten vorerst Wirklichkeit werden, diirfen sie nicht blo[se
Mo6glichkeiten bleiben. Denn die Ursache muls ihren Effekt der
Kraft nach in sich enthalten, weil er aus ihr heraustritt. Allein die
‘blofse Moglichkeit enthdlt der Kraft oder Form nach durchaus keinen
wirklichen, sondern ebenfalls nur einen méglichen Effekt. Die Form
oder Kraft ist also dasjenige, was einen wirklichen Effekt zu stande
bringt. Sie hildet das Princip einer wirklichen Théatigkeit. Und gerade
diese Form der Kraft mangelt den Vermdgen oder Potenzen der Geschopfe
von Natur aus und manchmal auch dann, wenn sie vorher noch im
Besitze dieser Kraft waren. Sie fallen dann wieder zuriick in den Zustand
der Moglichkeit, der blofsen Fahigkeit oder Potenz, der ihnen von Natur
aus eigen ist.

h) Aus diesem soeben genannten Zustande, in welchem die Kreaturen
von Natur aus und manchmal auch sonst sich befinden, kommen dieselben



Die Neu-Thomisten. 83

nur heraus durch denjenigen, der weder von Natur aus, noch sonst je
in diesem Zustande ist, durch Gott. Gott ist von Natur aus und immer-
fort in actu, denn Wesenheit, Potenz und Thitigkeit machen in ihm
eins und dasselbe aus. KEr allein hat darum dle Macht oder Form, die
der Kreatur nach alle Effekte der Kreaturen enthilt. Darum mufls
Gott diese Kraft oder Form den Kreaturen, die derselben von Natur aus
und manchmal auch sonst entbehren, voriibergehend mitteilen, er mufls
die Kreaturen bewegen, zu ihrer Théatigkeit bestimmen. Ohne diese
von Gott mitgeteilte Form, Kraft, Bewegung, bleiben die Fahigkeiten der
Kreaturen das, was sie von Natur aus und manchmal sind, passive
Potenzen oder blofse Vermégen, Fahigkeiten. Darum sind die Potenzen
der Kreaturen von Natur aus nicht aktive, sondern passive Fahig-
keiten. Aktive werden sie durch die Bewegung von Gott, die ,per
modum intentionis® in der Potenz aufgenommen wird.

i) Die Kreaturen brauchen die Bewegung durch Gott aus einem
doppelten Grunde. Einmal, damit sie aktive Potenzen oder potentia in
actu werden, was sie, wie gesagt, von Natur aus und manchmal nicht
sind. Dann aber auch, damit sie die Thatigkeit hervorbringen, die ,vor-
nehmer® ist als sie selber. Bei dem ersten Vorgange, nimlich wenn sie
aktive Potenzen werden, aus der Moglichkeit in die Wirklichkeit iiber-
gefithrt werden, sind die Kreaturen selber nicht thétig. Denn sie er-
halten durch diese Uberfihrung erst das formelle Princip fiir ihre
Thitigkeit, eine Kraft. Ohne dieses Princip und bevor sie sich im
Besitze dieses Princips befinden, konnen sie nicht eine wirkliche
Thitigkeit setzen. Bei dem zweiten Vorgange sind sie selber thatig, aber
auf Grund jener mitgeteilten Kraft, also als Instrumente in der Hand
Gottes. Als Instrumente Gottes vermogen sie die Thitigkeit hervorzu-
bringen, obgleich diese letztere ,vornehmer“ ist als sie selber ihrer Natur
und Fiahigkeit nach. Denn die Kraft Gottes ist stets ,vornehmer“ als
irgend eine kreatiirliche Thitigkeit. Dies ist die wirkliche Lehre der
» Lhomisten® von der praemotio physica im allgemeinen, jede Kreatur
betreffend.

Die Schwierigkeiten, welche P. Frins den ,Thomisten“ gegeniiber
mit Bezug auf die Freiheit vorbringt, bestehen nicht und zwar aus einem
doppelten Grunde. Zum ersten, weil die Thomisten das gar nicht sagen,
was der Autor behauptet. Zum zweiten, weil der Autor von der kreatiir-
lichen Freiheit nicht den geringsten Begriff hat.

a) Gott bewegt jede Kreatur so, wie es ihrem Wesen, ihrer Natur
und den Fahigkeiten oder Potenzen durchaus angemessen ist. Nun
hat Gott die Natur der Dinge so eingerichtet, dafs dieselbe Potenzen
oder Vermégen besitzt, die accidentia propria bilden. Diese acci-
dentia propria sind unverlierbar, d. h. sie bleiben solange bestehen, als
das Wesen der Kreatur dauert oder das Sein hat. Bewegt also Gott
die Kreatur zu einer Thatigkeit, so verliert dieselbe nicht das Ver-
mbgen, die Potenz fiir die Unthédtigkeit. Und umgekehrt, bewegt Gott
die Kreatur nicht, so biifst dieselbe keineswegs das Vermogen oder die
Potenz fiir die Théatigkeit ein. Die Bewegung durch Gott &ndert
gar nichts an der Natur und Beschaffenheit der Potenzen. Dieselben
bleiben in dieser Beziehung so, wie sie Gott bei der Schépfung ein-
gerichtet hat. Davon, dals eine Kreatur unter der Bewegung, oder ohne
die Bewegung Gottes jedesmal die entgegenstehende Fahigkeit, d. h.
die Potenz fir das Gegenteil einbiifsen, kann in gar keiner Weise die
Re'de sein. Dadurch wiirde ja die urspriingliche Natur und Beschaffen-
heit der Kreaturen durch Gott selber zerstért. — Noch eine andere

6*



84 Die Neu-Thomisten.

Eigenschaft der Kreaturen, die sich in der Naturanlage derselben
vorfindet, mufls hier besprochen werden. Manche Kreaturen, nimlich die
verniinftigen, bestimmen sich selber zu der Thitigkeit oder zu der
Unthéatigkeit, indem sie sowohl die Thatigkeit wie die Unthitigkeit aus-
wihlen. Andere dagegen bestimmen sich nicht selber, sondern werden
bestimmt. Auch in dieser Beziehung dndert die Bewegung Gottes durchaus
nichts an der Natur und Beschaffenheit der Kreaturen. Gott, der Urheber
der Natur, bewegt die Kreaturen so, dafs die einen sich selber bestimmen,
die andern aber nicht, gerade wie es der Natur entspricht. Gott zerstort
weder die Natur und Beschaffenheit der einen, noch die der andern, denn
in seinem innersten Wesen liegt es, das, was er geschaffen hat, so wie
es ist, zu erhalten, nicht aber es zu verderben.

b) Die kreatiirliche Freiheit besteht darin, dals jenes Wesen,
welches frei ist, sich selber fir die Thatigkeit oder fir die Unthatigkeit
bestimme, also die eine oder die andere auswéahle. Allein es gehort
durchaus nicht zu der kreatiirlichen Freiheit, dals das Wesen, welches
frei ist, sich selber ganz allein bestimme und jede hohere Ursache
ausschliefse. Eine Freiheit dieser Art besitzt ausschlielslich Gott.-
Kin Zweifel dariiber kann nicht aufkommen. Man mdge uns entschul-
digen, wenn wir noch einmal die Lehre des hl. Thomas hier wiedergeben,
denn sie ist entscheidend fir die ganze Streitfrage. Liberum arbitrium
est causa sui motus; quia homo per liberum arbitrium seipsum movet
ad agendum. Non tamen hoc est de necessitate libertatis, quod
sit prima causa sui id quod liberum est. Sicut nec ad hoc quod
aliquid sit causa alterius requiritur quod sit prima causa ejus. Deus
igitur est prima causa movens et naturales causas, et volun-
tarias. Kt sicut naturalibus causis, movendo eas, non aufert quin
actus earum sint naturales, ita movendo causas voluntarias
non aufert, quin actiones earum sint voluntariae; sed potius hoec
in eis facit. Operatur enim in unoquoque secundum ejus proprietatem.
Summ. theol. 1. p. q. 83. a. 1. ad 3. — Deus operatur in unoquoque
agente etiam secundum modum illius agentis. Sicut causa prima
operatur in operatione causae secundae, cum causa secunda non possit
in actum procedere nisi per virtutem causae primae. Unde per hoc quod
Deus est causa operans in cordibus hominum non excluditur, quin ipsae
humanae mentes sint causae suorum motuum. Unde non tollitur ratio
libertatis. Quaest. disp. de veritate. q. 24. a. 1. ad 3. — Cum dicitur
aliquid movere seipsum, ponitur idem esse movens et motum. Cum autem
dicitur quod aliquid movetur ab altero, ponitur aliud esse movens et
motum., Manifestum est autem quod, cum aliquid movet alterum, non
ex ipso quod est movens ponitur quod est primum movens. Unde
non excluditur quin ab alio moveatur, et ab altero habeat similiter hoc
ipsum quod movet. Similiter cum aliquid movet seipsum, non exclu-
ditur quin ab alio moveatur, a quo habet hoc ipsum, quod
seipsum moveat. Et sic non repugnat libertati, quod D eus est
causa actus liberi arbitrii. Quaest. disp. de malo. q. 3. a. 2. ad 4.
— Vergl. Summ. theol. 1. p. q. 105. a. 4. ad 2.

Die Thomisten stellen nun in keiner Weise in Abrede, dafs die
Natur und Vermogen der verniinftigen Geschopfe fir die Freiheit,
d. h. fir die Selbstbestimmung angelegt sind, darum sich auch wirklich
selber bestimmen. Was sie entschieden negieren ist blofs, dafls sie sich
allein, d. h. mit Ausschlufs Gottes, selber bestimmen. Sie leugnen somit,
dafs die freien Kreaturen die erste Ursache, causa prima ihrer eigenen
Selbstbestimmung bilden konnen. Eine Freiheit dieser Art schreiben



Die Neu-Thomisten. 85

sie einzig und allein Gott zn. Die kreatiirliche Freiheit aber kann nicht
der Freiheit Gottes gleich sein.

¢) Obgleich nicht die Kreatur, sondern Gott die erste Ursache
der Selbstbestimmung des Geschopfes ausmacht, so bleibt die Kreatur
doch im wahrsten Sinne frei. Denn das, was die Kreatur zu stande
bringt, vermag Gott, so oft es eine Vollkommenheit ist, ebenfalls.
Nun bestimmt die Kreatur sich selber, und darin besteht fiir sie eine
grofse Vollkommenheit. Diese Vollkommenheit kann somit auch
Gott bewirken, andernfalls wire es um seine Allmacht geschehen.
Potest autem Deus voluntatem immutare ex hoc quod ipse in
voluntate operatur sicut in natura, Unde sicut omnis actio naturalis est
a Deo, ita omnis actio voluntatis inquantum est actio, non solum est a
voluntate, ut immediate agente, sed a Deo ut a primo agente, qui
vehementius imprimit. Unde sicut voluntas potest immutare actum suum
in aliud, ita molto amplius Deus. 8. Thom. Quaest, disp. de veritate.
q. 22. a. 8. — Die grofse Macht Gottes, namlich die ,efficacia®, ,infalli-
bilitag®, ,insuperabilitas® des gottlichen Wirkens beweist nicht allein
durchaus nichts gegen die Freiheit des Willens der Geschopfe, sondern
legt vielmehr das stirkste Argument fir die Freiheit des Willens in die
Wagschale. Denn je méachtiger, stirker das Bewegende ist, desto mehr
verdhnlicht es sich das von ihm Bewegte sowohl mit Bezug auf das
Sein selber als auch in Hinsicht auf die Art und Weise, auf den
ymodus® des Seins. Cum enim aliqua causa efficax fuerit ad agendum,
effectus consequitur causam non tantum secundum id quod fit, sed
etiam secundum modum fiendi et essendi. ... Cum igitur voluntas
divina sit efficacissima, non solum sequitur, quod fiant ea quae Deus
vult fieri, sed quod eo modo fiant, quo Deus vult fieri, S. Thom. Summn.
theol. 1. p. q. 19. a. 8. — Gott vermag also, wie gesagt, hoffentlich doch
wenigstens soviel wie die Kreatur, die sich selber frei bestimmt.

d) Aber die freie Kreatur verliert doch durch die Bewegung Gottes
ihre ,Indifferenz“? — Allerdings verliert sie dadurch eine , Indifferenz®,
ndmlich die der Trégheit, Unthatigkeit, des ,Nichtsthuns®. Aber diese
verliert die freie Kreatur ja auch dann, wenn sie sich selber allein
bewegt. Zudem ist diese Indifferenz durchaus keine Vollkommenheit,
gehort somit auch nicht zu dem Wesen der Freiheit. Keine einzige
Kreatur ist filr die Unth#tigkeit geschaffen und bestimmt. Die andere
windifferenz®, die wesentlich zu der Freiheit gehort, wird dem Willen
durch die Bewegung Gottes in keiner Weise genommen. Denn gerade
diese Bewegung bewirkt, dals der Wille so will, wie er wollen wiirde,
falls er sich ganz allein bewegte. Sie bewirkt mit einem Worte auch
den Modus. Darin besteht gerade ihre ,efficacia“, — Allein, bemerken
die Molinisten, der von Gott bewegte Wille wird so zu Einem bestimmt,
dafls er nicht das Gegenteil thun kann, Es ist gerade so ein Widerspruch,
dals der von Gott bewegte Wille nicht handle, als dafs er das Gegenteil
ausfithre. — Der nimliche Widerspruch ist auch vorhanden, falls der
Wille sich ganz allein bewegt. Denn er kann dann ebensowenig zwei
kontradiktorisch entgegengesetzte Akte verbinden. Man kann nur den
Akt mit der entgegengesetzten Potenz verbinden. Gott aber #ndert
durchaus nichts an der Natur der Dinge, so oft er dieselben bewegt.
Was und wie die freie Kreatur wirkt, das wird auch von Gott und zwar
in derselben Weise gewirkt. Blols das Fehlerhafte macht davon
eme Ausnahme, indem Gott niemals fehlerhaft wirken kann. Darum
behalt der freie Wille unter der Bewegung Gottes das Vermdgen, die
Potenz fiir die Unthatigkeit bei und wenn er auch nicht bewegt wird,



86 Die Neu-Thomisten.

so hat er nichtsdestoweniger die Fidhigkeit oder Potenz fir die
Thitigkeit, Aliquid potest dici posse dupliciter. Uno modo considerando
potentiam quae in ipso est: sicut dicimus quod lapis potest moveri de-
orsum, Alio modo considerando id quod ex parte alterius est: sicut si
dicerem quod lapis potest moveri sursum; non per potentiam gquae in
ipso sit, sed per potentiam projicientis. Cum ergo dicitur: praedestinatus
iste potest in peccato mori, si consideretur potentia ipsius, verum est.
Si autem loquamur de praedestinato secundum ordinem quem habet ad
aliud, scilicet ad Deum praedestinantem, sic orde ille non compatitur
secum istum eventum, quamvis compatiatur secum istam potentiam,.
Et ideo potest distingui secundum distinctionem primo inductam: scilicet
consideratio subjecti cum forma, et sine forma. S. Thom. Quaest.
disp. de veritate. q. 6. a. 5. ad 7.

Aus alledem geht hervor, dafs die freie Kreatur sich bei der Be-
wegung Gottes oder mit Bezug auf die praemotio physica gerade so und
nicht anders verhilt, als wenn sie sich ganz allein bestimmte und bewegte,
Alle jene Moglichkeiten und Unmdoglichkeiten, Potenzen und Impotenzen,
die der freie Wille in diesem letztern Falle aufweisen miilste, hat er
auch hinsichtlich der praemotio physica. Aber er besitzt unter der prae-
motio deren nicht eine mehr oder eine weniger.

e) Die Molinisten werfen den Thomisten vor, sie hidtten einen ganz
falschen Begriff vom Willen und von der Freiheit. P. Frins a. a. O. S. 86.
Allein die Wahrheit ist vielmehr die, dafs die Molinisten von diesen
beiden einen durchaus falschen Begriff haben, Die Molinisten beanspruchen
ndmlich fir sich den Willen und die Freiheit Gottes. Nach den Moli-
nisten ist der Wille von Natur aus eine aktive Potenz, also eine
potentia in actu. Allein eine potentia in actu ist von Natur aus
Gott allein. Vgl. S. Thom. Summ. theol. 1. p. q. 25. a. 1. — Geméls
der Theorie der Molinisten darf Gott den Willen nicht bestimmen.
Der Wille muls ausschlielslich sich selber bestimmen, andernfalls
wire er nicht frei. Aber der Wille, welcher ausschlielslich sich selber
bestimmt, ist der Wille Gottes. Die causa prima bestimmt aus-
schliefslich sich selber. Folglich ist der ausschliefslich sich selber be-
stimmende Wille causa prima. Allein die causa prima nennen wir Gott.
Nach den Molinisten muls der freie Wille die Macht oder Potenz haben,
den Einfluls Gottes anzunehmen oder auch abzuweisen. Allein der
Wille, welcher die Macht hat, den Einfluls einer jeden Ursache an-
zunehmen oder abzuweisen, ist der Wille Gottes. Gott allein hingt von
gar keiner Ursache ab. Gott allein steht @iber allen andern Ursachen.
Der kreatiirliche Wille dagegen steht unter Gott, muls unter Gott
stehen. Darum kann dieser Wille nicht die Macht iiber die mit Gott
selber real identische praemotio physica haben. Damit hinge Gott von
der freien Kreatur ab, nicht umgekehrt, die freie Kreatur von Gott. Es
kann folglich nicht in der Macht des freien Willens liegen, die prae-
motio physica anzunehmen oder abzuweisen: recipere, vel non re-
cipere; wohl aber steht es in der Macht des Willens, diese praemotio
durch eine entgegengesetzte Neigung, nicht durch einen Akt der
Auswahl, sondern durch eine Neigung oder Disposition, also
materiell zu bestimmen. Vgl. S. Thom. Quaest. disp. de malo. q. 6.
a, unic, ad 3. Darum bemerkt das Concilium von A'rient sess. 6. can. 4
liberum arbitrium motum et excitatum a Deo posse dissentire, si
velit. Es heilst nicht: liberum arbitrium posse dissentire, ne moveatur
et excitetur a Deo, sondern liberum arbitrium motum et excitatum
posse dissentire. Folglich hat der Wille keine Macht {iber die praemotio



Die Neu-Thomisten, 87

physica Gottes, insofern dieselbe von seiten Gottes in Betracht kommt,
sondern nur von seiten der durch dieselbe in uns hervorgebrachten
Wirkung. Von seiten Gottes ist und bleibt es immer wahr: impossibile
est, ut Deus moveat voluntatem, et voluntas non moveatur. S. Thom.
Summ. theol. 1. 2. q. 10. a, 4, ad 3. Dasselbe mifste iibrigens auch von
dem Willen gesagt werden, der sich ganz allein bewegte. Bestimmt
dieser Wille sich einmal wirksam, dann ist es unmdglich, dals er
nicht bestimmt, nicht bewegt werde. Ist dann diese Bestimmung oder
Bewegung eine notwendige? Niemand wird dies behaupten. Warum
will man denn immer aus der praemotio physica sofort eine Notwendig-
keit herleiten? KEs ist in der That kein anderer verninftiger Grund
dafiir vorhanden, als der, dafs man fiir die kreatiirliche Freiheit, die
Unabhéngigkeit von Gott, und damit die Freibeit Gottes, der
causa prima, fordert.

Der freie Wille der Geschopfe bildet demnach von Natur aus
weder eine aktive Potenz, eine potentia in actu, noch verlangt er zur
Wahrung seiner Freiheit, dafls er sich ausschlielslich allein be-
stimme, dafs Gott ihn nicht bestimmen dirfe. Wohl aber besteht er
durchaus auf der Forderung, dafs Gott ihn nicht mit Notwendigkeit
bestimme, d. h., dafs er sich selber ebenfalls bestimme und nicht von
Gott allein bestimmt werde. Dominium autem quod habet voluntas supra
suos actus, per quod in ejus est potestate velle, vel non velle, excludit
determinationem virtutis ad unum, et violentiam causae exterius agentis.
Non autem excludit influentiam superioris causae, a qua est
ei esse et operari. Et sic remanet causalitas in causa prima, quae
Deus est, respectu motuum voluntatis, ut sic Deus, seipsum cognoscendo,
hujusmodi cognoscere possit. S. Thom. Summ. ctr. Gent. lib. 1. ¢. 68.
Gott hat nun thatsichlich die Natur des Willens in dieser Art ein-
gerichtet, dals derselbe sich ebenfalls selber bestimme, allerdings unter
der Bewegung Gottes. Darum ist der Wille zwar frei, aber nicht
frei wie Gott, frei von Gott.

f) Die Philosophie der , Vergangenheit® war somit in unserer Frage
vollkommen orientiert, wie die Molinisten, gegen ihren Willen, selber
bezeugen. Nach der ,alten Philosophie“ geniigt es nicht, dafls eine der
Naturursachen der Zeit und der Zahl nach die erste sei. Es muls
eine Ursache geben, die selbst nicht verursacht ist, die also nicht der
Zeit und der Zahl, sondern der Natur und dem Vorrange nach
die erste ist, weil sie der Grund aller verursachten Ursachen ist. Ks
ist also der ,innere Kausalnexus®, nicht das ,oberflichliche Nacheinander
in der Zeit und Zahl%, was die Philosophie der , Vergangenheit® zunéchst
und am allermeisten ins Auge falste. Dieser ,innere Kausalnexus“ ergibt
sich vor allem aus der ,passiven® Bewegung oder Veranderung in séamt-
lichen Kreaturen. Die freien Geschopfe machen davon keinerlei Aus-
nahme, Der Verstand und Wille der freien Kreaturen ist so gut von
Natur aus und manchmal auch sonst, eine ,passive® Potenz, wie die Krifte
oder Vermégen der Naturdinge. Die aristotelische Lehre, sagt
der Molinist P, Pesch, fafste die Krifte weder als fiir sich bestehende
Dinge, noch als blofse Bewegungszustinde oder leere Raum-
beziehungen, sondern als Beschaffenheiten, Qualititen, als wirklich positive
Kigenschaften oder Verm égen der Naturkorper, insofern dieselben, von
irgendwoher in Thiatigkeit versetzt, wirklich im stande seien,
Irgend einen Kffekt hervorzubringen. Zu dieser Auffassung wurde man
durch die Beobachtung hingeleitet, dals die Dinge oftmals in aktu-
eller Thitigkeit begriffen sind, von der sie auch ablassen, und zwar



88 Die Neu-Thomisten.

mit der bleibenden Befdhigung, je nach Umstinden wieder in den
aktuell produzierenden Thatigkeitszustand iiberzutreten. Dann ist also
unbedingt in dem Dinge eine Fédhigkeit vorauszusetzen, welche bald
ruht, bald in irgend einem Grade je nach ihrem Charakter in eine be-
stimmte Wirksamkeit tritt. . . . Das Vermogen ist nicht eine
wirkliche Théatigkeit, denan dieses geht erst aus ihm hervor.
(A. a. 0. 1. B, 8. 608.) ‘

Also das Vermogen, welches bald ,rubt, mufs von irgend-
woher in Thatigkeit versetzt werden. Von woher etwa? Die Philosophie
»der Vergangenheit“ zeigte, auf Grund des ,innern Kausalnexus®, dals
es eine aulserweltliche Ursache sein miisse, die das ,rubende Ver-
mogen® in Thatigkeit versetzt. Dieser ,innere Kausalnexus“ war fiir
diese Philosophie das Entscheidende, nicht das ,oberflichliche Nach-
einander der Zeit und der Zahl“. Da nun der Wille der freien Krea-
turen ebenfalls ein Vermogen ist, welches bald ,ruht® so fordert der
pinnere Kausalnexus“ auch fir dieses ,ruhende Vermogen“ eine ,aufser-
weltliche Ursache®, wodurch es in Thatigkeit versetzt werde. Das
Vermogen selbst mag, sei es in den Naturdingen, sei es in den freien
Geschopfen, noch so vollkommen sein, es mag das denkbar héchste
,Ubermals der Selbstbestimmungsfihigkeit® besitzen, dennoch wird es
nicht von sich selbst in Thatigkeit tbergehen, sondern muls erst
der Natur und Kausalitit nach friher von Gott dazu bewegt werden.
So verlangt es der ,innere Kausalnexus“. Ad motum non solum requi-
ritur ipsa forma, quae est principium motus vel actionis, sed etiam
requiritur motio primi moventis. .. . Manifestum est autem quod,
sicut motus omnes corporales reducuntur in motum coelestis corporis
sicut in primum movens corporale, ita omnes motus tam corporales
quam spirituales reducuntur in primum movens simpliciter,
quod est Deus. Et ideo quantumcunque natura aliqua corpo-
ralis, vel spiritualis ponatur perfecta, non potest in suum
actum procedere, nisi moveatur a Deo. Quae quidem motio
est secundum suae providentiae rationem, non secundum
necessitatem naturae, S, Thom. Summ, theol. 1. 2. q. 109. a. 1.

Diese Vorsehung Gottes nun hat die Natur und Beschaffenheit einer
jeden Kreatur in ganz bestimmter Weise eingerichtet. Und da jedes
Geschopf fiir seine eigene Thatigkeit bestimmt ist, in dieser Thitigkeit
formell sein letztes Ziel hat, so ist es die namliche Vorsehung Gottes,
die eine jede Kreatur zu der eigenen Thitigkeit so bewegt, wie es der
Natur und Beschaffenheit derselben entspricht. Dies gilt ebenso von den
freien Geschopfen wie von den Naturdingen. Deus operatur in volun-
tate et in libero arbitrio secundum ejus exigentiam. Unde etiamsi
voluntatem hominis in aliud mutat, nihilominus tamen hoc sua omni-
potentia facit, ut illud in quod mutatur, voluntarie velit. S. Thom.
II. Sent. d. 25. q. 1. a. 2. ad 1. — Ad divinam providentiam non pertinet
naturam rerum corrumpere, sed servare. Unde omnia movet secundum
conditionem eorum: ita quod ex causis necessariis per motionem
divinam sequuntur effectus ex necessitate; ex causis autem contingen-
tibus sequuntur effectus contingentes. Quia igitur voluntas est activum
principium non determinatum ad unum, sed indifferenter se habens ad
multa: sic Deus ipsam movet, quod non ex necessitate ad unum deter-
minat, sed remanet motus ejus contingens, et non necessarius. Summ.
theol. 1. 2. q. 10. a. 4. Si voluntas ita moveretur ab alio, quod ex se
nullatenus moveretur, opera voluntatis non imputarentur ad meritum,
vel demeritum. Sed quia per hoc quod movetur ab alio non



Die Neu-Thomisten. 89

exluditur quin moveatur ex se, ideo per consequens non tollitur
ratio meriti vel demeriti. Summ. theol. 1. p. q. 105. a. 4. ad 3.

Die vier oder finf Hauptgrundsitze der Philosophie der ,Vergangen-
heit“, die wir im Vorausgehenden kennen gelernt haben, machen jedes
Buch der Molinisten gegen die praemotio physica iiberflissig. Sie lauten
in Kiirze:

Erster Grundsatz: Die Kreaturen haben nicht blofs eine Wesen-
heit bei ihrer Schopfung von Gott erhalten, sondern auch Vermdgen,
Fahigkeiten oder Potenzen, die das Princip der Théatigkeit bilden,
somit fir die Thatigkeit bestimmt sind, in der Théatigkeit ihren Zweck
und ihr Ziel haben.

Zweiter Grundsatz: Diese Féihigkeiten oder Potenzen sind so
enge mit dem Wesen der Kreaturen verbunden, dafs kein Geschopf je
ohne gie existiert oder ein Sein besitzt. Darum heilsen diese Potenzen
accidentia propria.

Dritter Grundsatz: Diese Potenzen sind bald in Thitigkeit, bald
yrubhen® sie, ohne jedoch in diesem letztern Falle die KFahigkeit,
wiederum in Thitigkeit iberzugehen, zu verlieren. Die Potenzen der
Kreaturen sind mit andern Worten ,bleibende Befahigungen®, wie P. Pesch
mit Recht sagt.

Vierter Grundsatz: Gott bewegt eine jede Kreatur ihrer Natur
und Beschaffenheit entsprechend. Auf die Art und Weise, wie Gott die
Natur und Potenzen der Dinge bei der Schopfung eingerichtet hat,
werden sie auch von Gott bewegt, nehmen sie den Einfluls Gottes auf.
Die Bewegung Gottes d&ndert nichts.

Finfter Grundsatz: Die Notwendigkeit oder die Kontingenz
beziehungsweise Freiheit der Kreaturen darf nicht nach der Notwendig-
keit oder nach der Kontingenz der hohern, ersten, sondern muls
nach der Notwendigkeit oder nach der Kontingenz der sekundiren,
unmittelbaren Ursache betrachtet werden. Ist die sekundire Ur-
sache ihrer Natur und Beschafferheit nach eine kontingente, freie,
so mufs es auch die Thétigkeit sein, welche aus ihr hervorgeht, selbst
wenn die hohere, erste Ursache eine notwendige sein sollte. Ks
hat auch diesbeziiglich das Princip seine volle Geltung: , Conclusio semper
debiliorem sequitur partem®.

Wollen demnach die Molinisten die praemotio physica bekémpfen,
so ist es vor allem andern ihre Pflicht, den Nachweis zu liefern, dafls
diese Grundsitze falsch seien. Wollen sie den hl. Thomas als Gegner
der praemotio physica hinstellen, so miissen sie darthun, dals der englische
Lehrer diese Grundsitze nicht verteidigt habe. Behaupten sie endlich,
die ,Neu-Thomisten“ seien vom hl. Thomas abgewichen, so fordern wir
von ihnen den Beweis, dafs die ,Neu-Thomisten® diese Grundsitze nicht
lehren. Bis diese Beweise alle vorliegen, sagen die ,Neu-Thomisten
nach wie vor mit ihrem Meister: quantumcungue natura aliqua corpo-
ralis vel spiritualis ponatur perfecta, non potest in suum actum procedere,
nisi moveatur a Deo; und: motio moventis praecedit motum mobilis
ratione et causa. Summ. theol. 1. 2. q. 109. a. 1; und: Summ. ctr.
Gent. lib. 3. c. 149.



	Die Neu-Thomisten [Fortsetzung]

