
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 10 (1896)

Artikel: Die unbefleckte Empfängnis der Gottesmutter und der Hl. Thomas

Autor: Leonissa, P. Josephus a

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761857

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761857
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die unbefleckte Empfängnis der Gottesmutter u. d. hl. Thomas. 45

Nur aus Willkür also kann der Mensch von einer sententia
certo aut notabiliter probabilior den Verstand abwenden, um die
entgegengesetzte, wegen der Probabilität, die sie an und für sieh
hat, als persönliche Handlungsnorm zu wählen. In der Frage
über die Norm der Sittlichkeit sich auf ein Interesse des Willens
zu berufen, ist der Natur des Menschen zuwider. (De Oaigny,
S. 146 ff., 169 ff.)i

Diese Punkte, die wir kurz zu beleuchten versucht haben,
bringt der hochw. Verfasser durch klassische Ausführung in noch
volleres Licht. Er hat also nicht nur der geschichtlichen Seite
der Frage, sondern auch der philosophischen mit seiner Arbeit
einen wichtigen Dienst geleistet.

^33^

DIE UNBEFLECKTE EMPFÄNGNIS DER
GOTTESMUTTER UND DER HL. THOMAS.

Von P. JOSEPHUS a LEONISSA O. M. Cap.

Seit Erseheinen des berühmten päpstlichen Rundschreibens
„Aeterni Patris" vom 4. August 1879 werden die Werke des

Aquinaten mit regerem Eifer durchforscht. Kein Wunder, dafs
auch desto lebhafter manche Kontroverspunkte besprochen werden.
Freunde und Gegner suchen den hl. Thomas für ihre Meinung
geltend zu machen. Im Interesse der Wahrheit ist dieser Wettstreit

offenbar von Nutzen. Die Tiefe und Gründlichkeit kann
ja so nur gewinnen. — Unter anderm trat man auch wieder
der Frage näher, welche Stellung St. Thomas einnehme zur
U. E. Maria. Die einen suchten den Aquinaten geradezu als
Gegner dieses Dogmas hinzustellen; andere traten mehr oder
weniger entschieden dieser Meinung entgegen. Mit voller
Begeisterung für den englischen Lehrer behandelte der deutsche
Übersetzer der Summa theologica St. Thomae Aq. diese Frage im
8. Bande (2. Zusatz - Band) der Übersetzung in tiefsinnigster
und gründlichster Weise; und seine Lösung verdient eine glückliche

genannt zu werden. So urteilt P. Feldner, welcher als
urteilsfähig in dieser Beziehung doch bei allen gelten mufs, im

1 Vergl. „Der Einflufs des Willens in der Frage des Probabilismus";
Jm „Kathol. Seelsorger". Februarheft. 1895. S. 72.



46 Die unbefleckte Empfängnis d. Gottesmutter u. d. hl. Thomas.

4. Bande dieses Jahrbuches (S. 497'—503). Seine Kritik legt
deutlich Zeugnis davon ab, dafs er den ganzen Band genau
durchgelesen hat. Wie ganz anders aber urteilt Többe, Priester
der Diöcese Osnabrück, in seiner dogmengesehichtliehen Abhandlung:

„Die Stellung des hl. Thomas von Aquin zu der U. E.
der Gottesmutter" (Münster, 1892, Theissing)! Er schmeichelt
sich, gezeigt zu haben, Schneiders Apologie des hl. Thomas sei
durchaus mifslungen, St. Thomas sei vielmehr geradezu Gegner
des Dogmas der U. E. Allerdings ist Többe wegen seiner Arbeit
(von 104 Seiten, Titel, Vorrede, Anhang mitgerechnet —
letzterer bringt päpstliche Erlasse bezüglich der U. E. und umfafst
allein 10 Seiten, nützt aber durchaus nichts in der von Többe
zu lösenden Frage) von mehreren Seiten belobigt worden. Wie
uns scheint, ist Többe noch jung an Jahren und vorliegende
Schrift seine Erstlingsschrift. Dies ist gewifs bei Beurteilung
derselben wohl zu berücksichtigen. Aber die Herren Kritiker,
welche Többe ermutigen, so fortzumachen, meinen es doch offenbar
mit ihm nicht gut; denn sie bestärken ihn im Selbstdünkel und
in der Unbescheidenheit. — Többe macht sich die Sache sehr
leicht und operiert nur mit abgerissenen Stellen herum. Seine
Quellen sind überaus dürftig — Hauptquelle für den von der
Kritik als interessantesten bezeichneten Teil ist Denzingers Lehre
von der TJ. E. (Würzburg, Stahel 1855). Kur hätten wir
gewünscht, dafs er letzteres Schriftchen ganz gelesen; er würde
dann vollste Ubereinstimmung zwischen DenziDger und Schneider
gefunden haben, wie wir unten näher sehen werden. Schneider
dagegen hält die Frage mit Hecht für einen Gegenstand der
tiefsten und schwierigsten Spekulation, welcher keineswegs so-
oberflächlich sich abthun läfst. Schon mehr als 20 Jahre
beschäftigt er sich mit besonderer Yorliebe mit demselben, und
seine langjährigen, gewifs gereiften Studien sind niedergelegt
im genannten 8. Bande. Zudem zählt nach dem Urteile Dr.
Schneids sein vierbändiges Werk „Wissen Gottes" zu dem Besten,
was die neuere Zeit in philosophischer und theologischer
Beziehung aufzuweisen, hat (vgl. Jahrbuch, I. Bd. S. 302 f.).
Allgemein, auch bei seinen Gegnern, gilt er als sehr tüchtiger
Thomaskenner, xmd auch Többe (S. 87) ist sich völlig bewufst,
sich in dieser Beziehung nicht mit ihm messen zu können.
Darnach hätte Többe klug und weise gethan, erst gründliche
selbständige Studien zu machen, besonders in den Werken des
hl. Thomas und des hl. Augustinus, bevor er sich anmafst, über
deren Orthodoxie zu Gerichte zu sitzen. — „Allerdings ist es

Thatsache", sagt Többe (S. 62. II), „dafs Thomas im Einklänge



Die unbefleckte Empfängnis d. Gottesmutter u. d. bl. Thomas. 47

sieh befindet mit Augustinus, Bernard, Anseimus, Bonaventura
und Albertus Magnus, ja sogar mit der Mehrzahl der
abendländischen grofsen Theologen, die gegen Pelagius die
Allgemeinheit der Erbsünde in einer Weise betont haben, dafs es
mit dem Traditionsbeweise für das Dogma der U. E. schlimm
aussähe, wenn wir auf die abendländischen Theologen
allein (bis auf Scotus Zeiten) angewiesen wären." Mit Recht
wenden sich sowohl der Katholik (Mainz, 1892, I. S. 565 f.)
wie die Stimmen von Maria Laach (1892, 43. Bd. S. 309 f.)
gegen Többes Unterfangen, St. Augustinus zum Gegner des

Dogmas zu stempeln, aber für St. Thomas haben sie kein Wort
der Verteidigung; ohne allen weiteren Beweis stimmen sie a

priori schon in Bezug auf diesen Többe bei. Der einzige,
welcher es wagte, in letzterer Beziehung Többe einen Einwurf
zu machen, ist, unseres Wissens wenigstens (das Osterreichische
Litteraturblatt stand uns nicht zu Gebote), P. Hurter S. J.
in der Innsbrucker Zeitschrift für kathol. Theologie (1893, 1. Heft,
S. 180). Im übrigen spricht er sich Többe gegenüber nicht
geradezu widersprechend und ablehnend aus, obwohl er in seinem
Compendium, Tom. 2. S. 477 edit.' 6a, s üb 9 klar sagt: „ut
omnia paucis complectamur, docetquidem d. Thomas, b. Vir-
ginem conceptam fuisse cum debito contrahendi peccatum ori-
ginis; demonstrari vero nequit, eum affirmasse, ejus animam
actu contraxisse peccatum originale proprie dictum, cum corpori
conjungeretur." Deppe in der Passauer Theo 1.-praktischen
Monatsschrift (1892, S. 556 f.) hat gar keinen Begriff von
der Lösung, welche Schneider unserer Frage gibt. Schneider
verwirft geradezu die Unterscheidung der conceptio activa und
passiva zur Erklärung des hl. Thomas; auch weicht er von der
Auffassung des Bischofs Laurent (Mariolog. Predigten, I.
S. 1 — 81, kurz S. 8 f.) durchaus ab; sucht endlich den hl. Thomas
keineswegs als denjenigen hinzustellen, welcher allein das
Dogma ganz verstanden habe. „Geschichte, sagt Deppe, bleibt
nun einmal Geschichte, und beim Studium derselben haben wir
auch die unerfreulichsten Resultate mit Demut und Ergebenheit
hinzunehmen, wie sie sind." Da müssen wir uns doch erlauben,
zu fragen, wer mehr die Geschichte für sich hat, Többe, welcher
St. Thomas unseren jetzigen Begriff von Erbsünde unterschiebt,
oder Schneider, welcher genau nachweist, dafs der Begriff
peccatum originale beim hl. Thomas eine ganz andere Bedeutung
hat, als heutzutage? Darin aber liegt der Grundfehler Többes.
Ganz und voll müssen wir unterschreiben, wenn Schneider in
seiner „Erwiderung auf Többe" (S. 67 — vgl. Jahrbuch, VII. Bd.



48 Die unbefleckte Empfängnis d. Gottesmutter u. d. hl. Thomas.

S. 461 ff.) sagt: „Ein Dogmenhistoriker mufs sich nicht begnügen,
blofs die Bücher aus früheren Zeiten aufzumachen, und wenn er
da Worte liest, die noch heute gebräuchlich sind, jedoch nicht
mehr gemäfs dem damals geltenden Sinne verstanden werden,
diesen Worten sogleich den heutigen Sinn unterzuschieben. Ein
Dogmenhistoriker mufs zuerst studieren, welchen Sinn das Wort
,Erbsünde', ,läfsliche Sünde', ,Urgerechtigkeit' u. s. w. früher
gehabt hat. Dann erst kann er sagen, was früher gelehrt
wurde." — Hätte Többe den ganzen 8. Bd. gründlich studiert,
und sich nicht blofs mit dem Lesen der ersten 60—70 Seiten
begnügt (nur gelegentlich bringt er — S. 85 — ein Oitat von
S. 738), es wäre ihm gewifs die Lust vergangen, eine solche
dogmengeschichtliche Abhandlung zu schreiben. — Többes Schrift
ist hauptsächlich ein Angriff auf Schneider. Többes Kritiker
dürfen sich also nicht blofs begnügen mit dem Lesen von Többe,
sondern müssen auch Schneider nach eigener Ausführung kennen
zu lernen suchen. Aus einzelnen, aus dem Zusammenhange
gerissenen Stellen ist aber das unmöglich. Kur zu leicht wird
dann die Schneidersche Ansieht entstellt, wie es thatsächlich
geschehen ist in der Kritik der Passauer Monatsschrift und
anderswo (siehe Schneiders „Erwiderung auf Többe" S. 72). —
Dies so nebenbei, um dem Leser einen rechten Begriff von den
Belobigungen der Többeschen Schrift zu machen.

I.
Bevor wir jedoch näher auf die Lösung unserer Frage, wie

sie Schneider gibt, eingehen, wollen wir zunächst feststellen,
dafs überhaupt von St. Thomas als Gegner des Dogmas der
U. E. keine Rede sein kann.

a) Többe stellt St. Thomas geradezu auf dieselbe Stufe mit
dem Irrlehrer Bajus (S. 23) bezüglich der Empfängnis Marias.
Des Bajus 73. propositio soll inhaltlich der Summa des hl. Thomas
entnommen sein. Der hl. Papst Pius V. verurteilte die 79 Sätze
des Bajus in der Bulle „Ex omnibus afflictionibus" vom 1. Okt.
1567; also damit auch nach Többe den hl. Thomas bezüglich
unseres Gegenstandes. Und in demselben Jahre versetzte
derselbe Papst den hl. Thomas durch die Bulle „Mirabilis Deus"
unter die Kirchenlehrer; und zwar stellte er ihn den ersten
und hauptsächlichsten Kirchenlehrern gleich. Wie
Többe dies zusammenreimen kann, ist uns unerklärlich. Was
mag sich Többe wohl von den Päpsten und ihren Erlassen
denken? (Vgl. Stimmen v. M.-Laach, Bd. 18. S. 487 ff.)



Die unbefleckte Empfängnis d. Gottesmutter u. d. hl. Thomas. 49

b) Pius IX. betraute mit der Lösung1 der gegen die Definier-
barkeit erhobenen Schwierigkeiten, insbesondere jener, welche
in der Stellungnahme der grolsen mittelalterlichen Theologen zur
U. E. lag, eine eigene Kommission. Diese bestand aus den
damals berühmtesten Theologen Caterini, Andisio, Perrone, Pas-

saglia, Schräder, Spada und. Tonini. Nach den eingehendsten
Untersuchungen gab die Kommission dahin ihr endgültiges Urteil
ab, dafs von einer Gregnerschaft der grofsen mittelalterlichen
Theologen, insbesondere des hl. Thomas von Aquin keineswegs
die Rede sein könne. Dies Urteil wird auch in der dogmatischen

Bulle „Ineffabilis Deus" ausdrücklich von Papst Pius IX.
bestätigt mit den Worten: „Omnes pariter novunt, quantopere
solliciti fuerint Sacrorum Antistites vel in ipsis ecclesiasticis con-
ventibus palam publiceque profiteri, sanctissimam Dei Genitricem
Yirginem Mariam ob praevisa Christi Domini ßedemptoris mérita
nunquam originali subjacuisse peccato, sed praeservatam omnino
fuisse ab originis labe, et idcirco sublimiori modo redemptam.
Quibus illud profecto gravissimum et omnino maximum
accedit, ipsam quoque Tridentinam Synodum, cum dogma-
ticum de peccato originali ederet decretum, quo juxta sacrarum
Seripturarum sanctorumque Patrum ac probatissimorum Conci-
liorum testimonia statuit ac definivit: Omnes homines nasci
originali culpa infectos; tarnen solemniter déclarasse: Non
esse suae intentionis, in decreto ipso tantaque definitionis
amplitudine comprehendere beatam et Immaculatam
Yirginem Dei Genitricem Mariam. Hac enim declarations
Tridentini Patres, ipsam beatissimam Virginem ab
originali labe solutam, pro rerum temporumque adjunctis,
satis innuerunt, atque adeo perspicue significarunt,
nihil ex divinis Literis, nihil ex traditione, Patrumque
auctoritate rite afferri posse, quod tantae Virginia
praerogativae quovis modo refragetur. Et re quidem
vera hanc de Immaculata beatissimae Yirginis Conceptione doc-
trinam quotidie magis gravissimo Ecclesiae sensu, magisterio,
studio, scientia ac sapientia tarn splendide explicatam, declaratam,
confirmatam et apud omnes catholiei orbis populos ac nationes
mirandum in modum propagatam, in ipsa Ecclesia semper exsti-
tisse veluti a majoribus acceptam, ac revelatae doctrinae characters

insignitam, illustria venerandae antiquitatis Ecclesiae

orientalis et occidentalis monumenta validissime
testantur. Equidem Patres Ecclesiaeque scriptores,
coelestibus edocti eloquiis, nihil antiquius habuere, quam
in libris ad explicandas Seripturas, vindicanda dogmata, erudien-

Jahrbuch für Philosophie etc. X. 4



50 Die unbefleckte Empfängnis d. Gottesmutter u. d. hl. Thomas.

dosque fideles elucubratis, summam Virginia sanctitatem,
dignitatem atque ab omni peccati labe integritatem,.
ejusque praeolaram de teterrimo humani generis hoste
victoriam multis mirisque modis certatim praedioare atque
efferre. itaque plurimum in Domino confisi, advenisse-

temporum opportunitatem pro Immaculata sanctissimae Dei G-eni-
tricis Virginia Mariae Conceptione definienda, quam divina elo-
quia, veneranda traditio, perpetuus Ecclesiae sensus,
singularis catholicorum Antiatitum ac fidelium conspiratio, et
insignia Praedeeessorum Nostrorum acta, constitutiones mirifice
illustrant atque declarant; rebus onmibus diligentissime
perpensis et assiduia fervidisque ad Deum precibus effusis,.
minime cunctandum Vobis esse ceusuimus supremo Nostro judicm
Immaculatam ipsius Virginia Conceptionem sancire, definire, atque
ita pientissimis catholici orbis desideriis, Nostraeque in ipsam.
aanctissimam Virginem pietati satisfacere, ac simul in ipsa Uni-
genitum Filium suum, Dominum Nostrum Jesum Christum magis
atque magis honorificare, cum in Filium redundet, quidquid honoris
et laudis in Matrem impenditur."

c) Schon bald nach dem Tode des hl. Thomas fingen die
Päpste an, seine Lehre zu empfehlen und zwar als eine solche,,
welche das depositum fidei rein und unverfälscht enthalte und
durchaus nicht irgendwie demselben widerspreche. Wie die
Päpste, urteilten auch selbst allgemeine Kirchenversammlungen
über die Lehre des Aquinaten. Solche Urteile wurden noch in
jüngster Zeit vom obersten Lehrer der Kirche, von Papst Leo XIII*
wiederholt entschieden bestätigt. In feierlichster Weise geschah
dies durch das allgemeine Rundschreiben ,,Aeterni Patris" vom
4. August 1879. Da heifst es ausdrücklich: „Romani Pontifices
Praedecessores Nostri sapientiam Thomae Aquinatis singularibus
laudum praeconiis et testimoniis amplissimis prosecuti sunt. Nam
Clemens VI, Nicolaus V, Benedictus XIII aliique testantur, ad-
mirabili ejus doctrina universam Ecclesiam illustrari;.
5. Pius V vero fatetur eadem doctrina haereses confusas
et convictas dissipari, orbemque Universum a pesti-
feris quotidie liberari erroribus; alii cum Clemente XII,
uberrima bona ab ejus scriptis in Ecclesiam universam
dimanasse, Ipsumque eodem honore colendum esse affirmant,
qui summis Ecclesiae doctoribus, Gregorio, Ambrosio, Augustino-
et Hieronymo defertur; alii tandem S. Thomam proponere
non dubitarunt Academiis et magnis Lyceis exemplar
et magi8trum, quem tuto pede sequerentur. Qua in re
memoratu dignissima videntur B. Urbani V verba ad Academiam



Die unbefleckte Empfängnis d. Gottesmutter u. d. hl. Thomas. 51

Tolosanam: ,Volumus et tenore praesentium vobis injungimus, ut
B. Thomae doctrinam tanquam veridicam et catholicam
sectemini, eandemque studeatis totis viribus ampliare.'
Urbani autem exemplum Innocentius XII in Lovaniensi studiorum
Universitate, et Benedictas XIV in Collegio Dionysiano Grana-
tensium renovarunt. — His vero Pontificum Maximorum de
Thoma Aquinate judioiis, veluti cumulus, Innocentii VI testimonium

accedat: ,Hujus (Thomae) doctrina prae eèteris,
excepta canonica, habet proprietatem verborum, modum dicen-
dorum, veritatem sententiarum, ita ut nunquam qui eam
tenuerint, inveniantur a veritatis tramite deviasse; et
qui earn impugnaverit, semper f'uerit de veritate
suspectus'.

Ipsa quoque Concilia Oecumenica, in quibus eminet
lectus ex to to orbe terrarum flos sapientiae, singularem Thomae
Aquinati honorem habere perpetuo studuerunt. In
Conciliis Lugdunensi, Viennensi, Florentino, Vaticano, deliberatio-
nibns et decretis Patrum interfuisse Thomam et pene praefuisse
dixeris, adversus errores Graecorum, haereticorum et rationali-
starum ineluctabili vi et faustissimo exitu decertantem. — Sed
haec maxima est et Thomae propria, nec cum quopiam
ex doctoribus catholicis communicata laus, quod Patres Tri-
dentini, in ipso medio conclavi ordini habendo, una cum divinae
Scripturae codicibus et Pontificum Maximorum decretis Summam
Thomae Aquinatis super altari patere voluerunt, unde
consilium, rationes, oracula peterentur.

Et simili modo de sacra Theologia judicetur; quam multi-
plici eruditionis adjumento juvari atque illustrari quidem placet;
sed omnino necesse est, gravi S ch olasticorum more
trac ta ri, ut, revelationis et rationis conjunct» in illa viribus,
invictum fidei propugnaculum esse perseveret monemus,
nihil Nobis esse antiquius et optabilius, quam ut
sapientiae rivos purissimos, ex angelico Doctore jugi et
praedivite vena dimanantes, studiosae juventuti large copioseque
universi praebeatis.

Nos igitur, dum edicimus libenti gratoque animo excipiendum
esse quidquid sapienter dictum, quidquid utiliter fuerit a quopiam
inventum atque excogitatum; Vos omnes, Venerabiles Fratres,
quam enixe hortamur, ut ad catholicae fidei tutelam et decus,
ad societatis bonum, ad scientiarum omnium incrementum auream
sancti Thomae sapientiam restituatis, et quam latis-
sime propagetis. Ne autem supposita pro vera, neu
corrupta pro sincera bibatur, providete ut sapientia Thomae

4.*



52 Die unbefleckte Empfängnis d. Gottesmutter u. d. hl. Thomas.

ex ipsis ejus fontibus hauriatur, autsaltemex iis rivis,
quos ab ipso fonte deductos, adhuc integros et illimes
decurrere oerta et Concors doctorum hominum sententia est:
sed ab iis, qui exinde fluxisse dicuutur, re autem alienis
et non salubribus aquis creverunt, adolescentium animos
arcendos curate." — So schreibt der oberste Lehrer der
hl. Kirche nach der Dogmatisierung der U. E., obwohl St. Thomas
nach Többe geradezu Gegner dieses Dogmas ist; also direkt
Irrtum statt katholische Wahrheit aus des Aquinaten Lehre zu
suchen ist. Die Väter des Konzils von Trient wollen aus der
Summa des hl. Thomas Rat, Beweisgründe und
Aufschlüsse schöpfen; aber nach Többe täuschen sie sich über
die Zuverlässigkeit der Lehre des Aquinaten. „Denn entweder
lehrt Thomas über das Wesen der Erbsünde dasselbe, was auf
dem Tridentinum festgesetzt wurde: dann ist seine Behauptung,
Maria sei in der Erbsünde empfangen, nunmehr schlechterdings
häretisch; — oder aber seine Lehre von der Erbsünde
unterscheidet sich in dem einen oder anderen, wesentlichen oder
unwesentlichen Punkte von der Lehre der Kirche: dann hätten
wir in seiner Lehre statt des einen Irrtums zwei oder noch
mehr Irrtümer zu verzeichnen." (Többe, S. 72.) — Schade,
dafs Többes Licht zu spät aufgegangen ist ; die Tridentinischen
Väter hätten wohl auf seinen Rath die Summa beiseite
gelassen; und Pius IX. hätte der Kommission nicht so
leichtgläubig beigestimmt, insbesondere sich nicht durch Perrones
„Vertuschungsversuch" täuschen lassen. Többe erlaube aber die
Bemerkung, dafs er sich durchaus irre, wenn er meint, das

Tridentinum habe etwas über das Wesen der Erbsünde
gelehrt. Mit Recht verweist ihn Schneider diesbezüglich auf
Pallavicini sowie „Geschichte des Konzils von Trient" (lib. 7, cap.
X. n. 3 u. cap. IX, nr. 7, cap. VIII). B. M. de Rubeis, welchen
Többe gerne hie und da für sich in Bezug auf historisch-kritische
Bemerkungen ins Eeld führt, handelt darüber in seinem Werke
„De peccato originali ejusque natura, ac traduce et poena
etc.", Wirceburgi, Stahel. 1857. cap. 58 sqq., pag. 344 sqq. Vgl.
Schneider, Erwiderung auf Többe S. 16 ff.

Dem Gesagten nach wird wohl kein katholisch denkender
und kirchlich gesinnter Leser weiterhin sagen können, St. Thomas
sei Gegner des Dogmas von der U. E. Was Többe S. 87
Schneider zum Vorwurfe macht, gereicht diesem geradezu zur
gröfsten Ehre und legt deutlichst Zeugnis ab von der echt
kirchlichen Gesinnung Schneiders und seiner treuen Anhänglichkeit
an den Apostolischen Stuhl, dessen Erlasse er, Többe entgegen,



Die unbefleckte Empfängnis d. Gottesmutter u. d. hl. Thomas. 53

tief ehrfurchtsvoll und mit demütiger Unterwerfung zur
Richtschnur seines Forschens nimmt. Többe aber sagt daselbst: „Der
Grund seiner (Schneiders) zahlreichen Mifsgriffe gerade in unserer
Frage liegt nach unserer Meinung vielmehr in der von
vornherein bei ihm feststehenden, unerschütterlichen
Überzeugung, dafs Thomas in keiner nach seiner Zeit
definierten Gla.ubenswahrheit geirrt haben könne. Dieser
Überzeugung ist es unseres Erachtens zuzuschreiben, dafs Schneider
so total fehlgehen konnte." Welche andere Überzeugung hat
aber nach unseren obigen Ausführungen Schneider, als die Päpste
und Konzilien, welche feierlich bekunden, dafs die Lehre des
hl. Thomas ganz und voll dem depositum fidei entspreche? Was
heifst letzteres aber anders, als diese Lehre sei frei von allem
(auch von jedem materiellen) Irrtume? Többe ist allerdings
entgegengesetzter Meinung; sein demütiges und bescheidenes
Urteil geht ihm über Papst und Konzil. Dieser seiner selbst-
bewufsten Meinung ist es darum ganz und gar beizumessen, dafs
Többe so total fehlgehen konnte, so glauben wir jetzt mit vollem
Rechte erwidern zu können.

II.
Wir wenden uns nun dem Schneiderschen Versuche zur

Lösung unserer Frage zu. Da Többe sich fast ausschliefslich
nur mit der kurzen (S. 229'—247) Abhandlung befafst, welche
Schneider im 9. Bande der Summa-Übersetzung als Überleitung
vom 27. zum 28. Kapitel (III. qu. 27—28) bringt, wollen wir zuerst

a) Schneider seine Meinung, wie sie da niedergelegt ist,
äufsern lassen. Da heifst es denn (S. 245 f.) : „Wir bezeichnen
eben das, was vom Fleische zum Fleische kraft des Samens von
Adam aus fortgepflanzt wird, als die ,Natur der Erbsünde'
und meinen, der Charakter dieser Sünde als Sünde d. h. als
etwas dem Willen Angehöriges gründe nicht darin, dafs der
Wille des einzelnen der Träger resp. das Princip sei, sondern
der Willensakt Adams, so dafs von da aus die Einheit dieser
Sünde und ihre Bezeichnung ,Natursünde' stamme. Wir sind
also der Ansicht, dafs Thomas in der ganzen Bedeutung des
Wortes sagt, Maria sei in der Erbsünde empfangen, weil eben
ihr Fleisch von Adam abstamme; und dafs er in diesem Sinne
es immer mit dieser anderen Behauptung verbindet, Maria sei
von Eltern erzeugt worden, die von Adam abstammen, und müsse
deshalb die Erbsünde haben; dafs also Thomas mit seinem
stehenden Ausspruche, Maria sei in der Erbsünde empfangen,
nur sagen will, sie sei von Natur in derselben Lage wie wir."



54 Die unbefleckte Empfängnis d. Gottesmutter u. d. bl. Thomas.

b) Sehr eingehend legt Schneider seine Ansicht dar im
8. Bande. Daselbst heilst es (S. 666 ff.) unter anderm: „Vielleicht

hat sich bei der Vorlegung keines Dogmas der heilige
Geist so sehr als der die Kirche bei Dogmatisierung von
Lehrpunkten leitende Geist gezeigt wie hier, bei der Dogmatisierung
der grundlegenden Wahrheit für alle Gnadenvorrechte der Jungfrau.

Bis zum 12. Jahrhunderte war wohl die Frage nach der
U. E. der Gottesmutter nicht formell aufgeworfen worden. Es
lebte eben in der allgemeinen Uberzeugung, dafs Maria
,unbefleckter sei wie der Sonnenstrahl', ,unbefleckter wie alle Engel'
eben auf Grund der in sie aus Adam übergegangenen und wie
in alle anderen vererbten, in Adam schuldigen Ohnmacht der
Natur, welche sozusagen die grenzenlose Fülle der Gnaden in
sie herabrief, da in der Natur keine Kraft bestand, welche da
Grenzen gezogen hätte.

Aus dieser Uberzeugung entflossen die im Anfänge dieses
Werkes (des 8. Bandes) gegenübergestellten Aussprüche der
Väter über die ausnahmslose Fleckenlosigkeit Marias und zugleich
über das Dasein der Erbsünde. Sie nannten ,Erbsünde' die

Hinneigung zur Schuld, die in Adam begründet war, den in
Adams Sünde verdienten Mangel an der Urgerechtigkeit.
Sie trennten von dieser Erbsünde den ,veatus' d. h. die
persönliche Schuld im einzelnen, die daraus folgte, dafs im Willen
von Natur ein verdienter Mangel an Gnade war, der aber nicht
notwendig bedingt war durch die blofse Fortpflanzung, sondern
vielmehr durch die Zulassung Gottes, welcher der betreffenden
Hinneigung ihren Lauf liefs, so dafs der Wille kraftlos und in
Adam verdienterweise als Vermögen der menschlichen Natur,
wenn auch nicht durch Fortpflanzung hervorgebracht, folgte.

Den prägnantesten Ausdruck für diese Überzeugung hat
noch am Ende dieser ganzen Epoche Thomas gegeben. Er
schreibt (I. Sent. dist. 44. art. 3 ad 3): ,So (nämlich frei von
aller Ansteckung der Sünde, nulla contagione peccati inquinata)
war die Reinheit der Mutter Gottes, welche frei war von der
Erb- und von der aktuellen Sünde, quae a peecato originali et
actuali fuit immunis.' Und in der Summa, ja auch in den
Sentenzen selber, behauptet er, nicht ein-, sondern mehrmals, dafs
Maria die Erbsünde hat als Tochter Adams.

Die theologische Ausdrucksweise war zu jener Zeit für das

peccatum originale eine andere wie heute. Heute begreifen wir
unter Erbsünde vielmehr die von Adam fortgepflanzte Sünde als
wahre und wirkliche Sünde im einzelnen Adamskinde, also
zusammen mit dem reatus; und so nimmt sie auch das Konzil



Die unbefleckte Empfängnis d. Gottesmutter u. d. hl. Thomas. 55

von Trient ,sub vera et propria ratione peccati', nämlich mit der
auf die Person übergegangenen Schuld, die von Gott trennt.
Dagegen lebte zur Zeit des hl. Thomas noch die Ausdrucksweise
der Väter, die unter ,Erbsünde' nur verstanden, was durch die
Fortpflanzung direkt bedingt wurde in Verbindung mit der Sünde
Adams; und als ,reatus' bezeichneten sie die verdiente Folge
daraus im vernünftigen Teile und die damit verbundene ewige
Strafe, also was Paulus ,Leben, Herrschen der Erbsünde' nennt.

In der einen Stelle schliefst sich somit Thomas der ersteren
Ausdrucksweise an und will nichts davon wissen, dafs in Maria
die Erbsünde als Folge gehabt hätte den reatus im Willen.
Denn zu seiner Zeit ward ,Erbsünde' schon in diesem weiteren
Sinne gebraucht, zumal wenn kurz und vorübergehend von ihr
die Rede war, nämlich als Schuld des einzelnen vor Gott. In
den anderen Stellen nimmt er, zumal er da ex professo, streng
beweisend vorgeht, ,Erbsünde' für das, was sie secundum essen-
tiam ist, und schreibt sie der seligsten Jungfrau zu. Damit
verminderte er ja nicht die Herrlichkeit derselben, sondern gab
vielmehr den Grund von Seiten der Natur für die so grofse
Offenbarmachung der göttlichen Barmherzigkeit an: nämlich die
Ohnmacht, das Elend der Natur.

In Maria war die Natur von Adam her ,schuldig' der
ewigen Verdammnis und sie blieb es. Sie wurde aber als Mutter
des Erlösers so befreit durch die Gnade Gottes, dafs sie niemals
,in ihrer Seele' — niemals sagen die Dekrete, die ,Natur' in
Maria sei unbefleckt empfangen worden, dies war nur Christo
eigen — gefesselt war durch die Sünde und so niemals für ihre
Person die Verdammnis verdiente. Vielmehr eilte sie eben auf
Grund der Natur in ihr um so dringender zu Gott ihrem Heile.
Das ist die ,präventive', die zuvorkommende' Erlösung für Maria.
Sie war nie thatsächlich der Begierlichkeit unterworfen und
wäre so nach der Fesselung durch die Sünde, wenn auch wie
der Täufer und Jeremias, im Mutterschofse erlöst worden. Dies
war das Einzigdastehende in ihr, und das ist das ihrer
Muttergotteswürde geschuldete Vorrecht der U. E., dafs, ehe die von
Adam ererbte Sünde sich thatsächlich ausdehnte auf die ,Seele'
oder den Willen, die Gnadenkraft bereits in dieser Seele stand
und das siegreiche Gegengewicht bildete gegen die Strömung
der ganzen Natur, bis jener Fleisch in ihr annahm, der von
Natur reinste Thatsäehlichkeit ist und so auch das Vermögen
selber in der Natur Marias, ,gegen den Geist zu begehren',
durch seine persönliche Anwesenheit tilgte."



5 b Die unbefleckte Empfängnis d. Gottesmutter u. d. hl. Thomas.

e) In seiner „Erwiderung auf Többe" (2. Teil § 2) behandelt
Schneider das Verhältnis des hl. Thomas zur IJ. E. zur
Widerlegung der von Többe gemachten Einwürfe. Dazu werden
drei Sätze näher bewiesen:

1. „Thomas versteht unter Empfängnis, conceptio nichts als
den Ursprung, dem Fleische nach, von den Eltern her; er
versteht nicht den eigenen Bestand, die Bubsistenz des Gezeugten.
Die Kirche aber verstellt in ihren diesbezüglichen Entscheidungen
unter Empfängnis das eigene für sich seiende Bestehen des
Gezeugten."

2. „Each Thomas ist Maria stets und durchaus unbefleckt
gewesen."

3. „Der erste Augenblick der Beseelung ist gleichbedeutend
mit der Heiligung, wenn Maria auf Gott und den Erlöser
bezogen wird; und ist gleichbedeutend mit dem Fallen in die
Erbschuld, wenn Maria auf den Ursprung von den Eltern oder
von Adam her bezogen wird."

ad 1. „Thomas weist es ab, dafs durch die Eltern, resp.
vermittelst des Zeugungsaktes, die Heiligung Marias vollbracht
worden sei ; dafs also Maria gezeugt worden sei, wie die Kinder
gezeugt worden wären im Verharren des Zustandes der Ur-
gerechtigkeit. Deshalb ist sein Argument beständig das
nämliche: Maria hätte dann keines Erlösers bedurft, denn der Erlöser
war in erster Linie, wie Thomas oft genug betont, notwendig
wegen der Erbsünde, von welcher die Hatur angesteckt war;
diese Erbsünde aber eben war der verschuldete Mangel der
Urgerechtigkeit. War also Maria empfangen, wie dies die
Ungerechtigkeit mit sich brachte, so bedurfte sie keines Erlösers.
Die Kirche stimmt dieser Behauptung des hl. Thomas zu. Sie

sagt ausdrücklich, Maria sei von der Erbsünde bewahrt worden
intuitu meritorum Christi; also nicht wegen des Ursprunges von
den heiligen Eltern her. Thomas versteht eben etwas
anderes unter Empfängnis, wie heute die kirchliche Sprache
versteht; der terminus, um den es sich handelt, ist auf beiden Seiten
nicht der gleiche. Und deshalb ist kein Gegensatz vorhanden,
wenn die Kirche sagt, Maria sei stets rein und unbefleckt
gewesen, und wenn Thomas sagt, Maria habe von den Eltern die
Sünde der Hatur überkommen. Der beste Beweis davon ist
dieser, dafs Thomas selber die stete Unbeflecktheit Marias vom
ersten Augenblicke an behauptet und trotzdem leugnet, ihre
Empfängnis sei heilig gewesen." (Erwiderung, S. 75 f.) Mit
Hecht beruft sich Sehneider für diese seine Ausführung auf
III. Sent. dist. 3, qu. 1. art. 1. sol. 1, et ad lum, 3um, sowie



Die unbefleckte Empfängnis d. Gottesmutter u. d. hl. Thomas. 57

auf Summae III. qu. 27, art. 2, ad 4um. — Hur mufs es
heifsen (S. 76, Zeile 7 von oben) „die Gründe für die U. E."
statt gegen die U. E., offenbar blofs ein Druck- resp. Schreibfehler;

denn St. Thomas will ja eben die conceptio in peccato
originali beweisen, mufs also die falschen Gründe für die U. E.
zu entkräften suchen.

ad 2. Zum Beweise dieser These beruft sich Schneider
(a. a. 0. S. 76 ff.) auf I. Sent. dist. 44. art. 3 ad 3am und weist
entschieden Többes Unterfangen zurück, es handle sich hier um
die Reinheit Marias im Augenblicke der Empfängnis des Sohnes
Gottes (Többe S. 28). Aber „in der ganzen Quästion, geschweige
denn in diesem Artikel, wird von der Empfängnis Christi gar
nicht gesprochen. Es ist in der erwähnten Quästion davon die
Rede, ob Gott etwas Besseres machen kann, als er gemacht hat,
beziehungsweise als er macht. Und in dem dritten Artikel fragt
er, ob Gott die Menschheit Christi besser machen konnte, als er
sie gemacht hat. Da geht nun Thomas auf die verschiedensten
ausgezeichneten Geschöpfe ein: auf die Güte der Seele Christi,
auf die geschaffene Seligkeit und auch auf die Reinheit der
Muttergottes. Er sagt, dafs ein Wesen dann am reinsten ist
unter allen anderen, wenn es durch keine Ansteckung
der Sünde befleckt worden, si nulla contagione peecati in-
quinatum sit. Das behauptet er nun direkt von Maria mit
ausdrücklicher Beziehung auf die Erb- und aktuelle Sünde." Ähnlich
spricht sich St. Thomas aus I. dist. 17, qu. 2, art. 4, ad 3um:
„Augmentum enim puritatis est secundum recessum a contrario:
et quia in beata Virgine fuit depuratio ab omni peccato,
ideo pervenit ad summum puritatis; sub Deo tarnen, in quo
non est aliqua potentia deficiendi, quae est in qualibet crea-
tura, quantum in se est." Bezüglich der doppelten
Reinigung Marias seitens des hl. Geistes wird verwiesen auf:
III. qu. 27, art. 3, ad 3um, sowie auf III. Sent. dist. 3, qu. 1,
art. 2, solutio I. In diesem 2. Artikel fragt St. Thomas : „Utrum
beatissima Yirgo per sanctificationem in utero fuerit totaliter ab

originali mundata." Da antwortet er denn sub Solutio I.:
„Respondeo quod duplex sanctificatio beatae Virginis
esse dignoscitur: prima, qua in utero sanetifieata fuit; secunda
in conceptione Salvatoris : et quia sanctificatio emundationem a

culpa dicit, quae sine gratia esse non potest, gratiae autem est
firmitatem quamdam facere; ideo effeetus sanctificationis in generali
est duplex: scilicet emundare, et confirmare: et quantum ad
utrumque secunda sanctificatio perfecit primam. In prima enim,
secundum quod ab omnibus communiter tenetur, a peccato



58 Die unbefleckte Empfängnis d. Gottesmutter u. d. hl. Thomas.

original! quantum ad maculam et reatum purgatafuit:
sed de emundatione ejus a fomite diversimode opinantur." — Die
nicht stichhaltigen Meinungen hierüber werden nun zurückgewiesen.

Dann heilst es weiter: „Unde relinquitur, ut alii dicunt,
quod fomes per essentiam post primam sanctificationem reman-
serit, sed impeditus est per gratiam sanctificantem ne in peccatum
inclinaret aut a bono retraheret; contingit enim habitum aliquando
ligari ne in actum exire possit, sicut scientia per ebrietatem, ut
dicit Philosophus (in 7 Ethic., cap. 5, et 12). In secundo vero
sanctificatione essentialiter fomes ille subtractus est."

ad 3. Diese These läfst sich mit anderen Worten auch so
ausdrücken: „Die Seele in Maria als forma corporis, in ihrer
natürlichen Verbindung mit dem Leibe, erbte die Schuld; aber
als frei und über den Leib kraft der Vernunft- und
Willensvermögen erhaben, hatte sie immer in sich die Gnade als
Heilmittel gegen die Schuld in der Natur." Zur Erklärung fügt
Schneider (Erwiderung S. 79 ff.) bei: „Die Unterscheidung,
welche hier gemacht wird, kann keinem Theologen ungeläufig
sein und ergibt sich aus der ganzen Sachlage. ,Intuitu meritorum
Christi' läfst das kirchliche Dekret Maria von der Erbsünde frei
sein; als ,Vorbereitung' für die Mutterschaft Jesu, für die
Empfängnis des Sohnes Gottes ward nach Thomas, Anselm und
Damascenus Maria in der ersten Heiligung von aller Schuld
bewahrt. ,Weil sie die Mutter des Herrn ist, soll, wie Augustinus

sagt, bei der seligsten Jungfrau von Sünde nicht die Rede
sein.' Worin aber bestand der unendlich hohe Wert der
Verdienste Christi? Was war das dem Herrn durchaus
Eigentümliche, ihn von allem Unterscheidende, wonach sich die mehr
oder minder grofse Ähnlichkeit in denen, die sich ihm anschlössen,
richten mufste? Die Person in Christus war durchaus
geschieden von der menschlichen Natur. Letztere ist eine rein
menschliche, die Person eine rein göttliche. Die menschliche
Natur in Christo war dem Leiden unterworfen, die Person die
Allgewalt selber. Die menschliche Natur war die Opfergabe,
die Person opferte als völlig gleichwertig mit der göttlichen
Natur. Durch die menschliche Natur stand Christus in lebendiger,

organischer Verbindung mit Adam und trug dessen Strafe;
durch die Person war er Gott von Ewigkeit. Weil Christus
aus Maria Fleisch annahm, die da von Adam in ihrem Fleische
abstammte, wollte er auch eine leidensfähige Natur, die sühnen
konnte, annehmen; weil Christus der Person nach das ewige Wort
des Vaters ist, war er ,mitten unter den Toten frei' und konnte
nie durch die Sünde gefesselt werden.



Die unbefleckte Empfängnis d. Gottesmutter u. d. hl. Thomas. 59

Welches sollte zudem das Christo durchaus eigene Werk
sein? Die Trennung der persönlichen Wirksamkeit von dem
Einflüsse des Verderbens, welches von der Natur kommt. In
der Taufe, als dem ersten Sakramente Christi, wird von der
Person her der Getaufte ganz rein vor Gott; und trotzdem bleibt
die Natur vermittelst der Konkupiscenz unter der Gewalt des

von Adam fliefsenden Verderbens. Wenn so das ganze
Christentum, Christus und sein Werk, in nichts anderem besteht,
als in diesem Gegensatze zwischen der von Adam ererbten Natur
und der Person des einzelnen, insoweit letztere durch Vernunft
und Willen Herr über ihre Kräfte ist, sowie in der schliefslichen
Versöhnung dieses Gegensatzes, so dafs die Natur einst wieder
vollauf gehorchen wird der Vernunft; — so ist es ganz
selbstverständlich, dafs in der Mutter des Herrn, in der Königin und
dem Urbilde der Kirche, als der Heilsanstalt Gottes, sowohl
dieser Gegensatz wie die Aussöhnung desselben einen der Stellung
Marias in dem Erlösungswerke Christi angemessenen und somit
ganz einzig dastehenden Ausdruck gewinnt. Der menschgewordene
Sohn Gottes ist, der Person nach, notwendig heilig; er ist,
seiner menschlichen Natur nach, aus freiem Willen der Strafe
der Sünde unterthan, insoweit er den Fluch der Sünde trägt.
Die blofsen Menschen aber sind im Gegenteil, von Natur und
somit notwendig ,Kinder des Zornes', der Sünde Adams unterthan,

so dafs die Freiwilligkeit der Erbsünde ebenso geerbt wurd,
wie die menschliche Natur selber, deren naturnotwendiges
Vermögen der Wille ist; — heilig sind die blofsen Menschen erst
kraft der frei gegebenen und frei empfangenen Gnade. Durch
das also, was im Gottessohne, der Person nach, Natur ist, hat
doch in Gott Natur und Person ein und dasselbe Sein, was
er sonach in unendlicher Fülle besitzt, durch die Macht seiner
Heiligkeit nämlich heilt er das, was in uns mit Naturnotwendigkeit

gegeben ist, das von Adam ererbte Sündenelend. Und
das, was im Heilande aus freiem Willen angenommen worden,
alle Strafe der Sünde nämlich, erwirbt uns die Kraft, freiwillig
uns gegen das Sündenelend in uns zu wenden und so, durch
die Anwendung der Verdienste Christi auf uns, mitzuwirken zu
unserer Heilung.

Welche Seele wird demnach am vollkommensten die
besondere Art der Erlösung durch Christum in sich ausdrücken?
Jene ohne Zweifel, welche der Person nach, soweit nämlich die
Person die Wurzel ist für die Anrechnung der menschlichen
Handlungen uud soweit die Wurzel für das Verfügungsrecht
über die eigenen Kräfte — actiones sunt suppositorum —, immer



60 Die unbefleckte Empfängnis d. Gottesmutter u. d. hl. Thomas.

heilig war, also niemals dem Erlöser in der Heiligkeit unähnlich
gewesen ist, die somit immer in sich die Kraft besafs, von den
Verdiensten Christi Gebrauch zu machen; und in deren Natur,
wie in der menschlichen Natur des Heilandes die Heilkraft, das
Verderben zwar wohnte, aber niemals die geringste Thätigkeit
entfalten konnte, sondern stets gebunden war. Sowie die Heiligkeit

der Person Christi sich auf eine für uns mit dem Fluche
beladene menschliche Natur zuerst erstreckte und erst vermittelst
dieser auf uns, so richtete sich die durch die Gnade verliehene
Heiligkeit in der Seele Marias, kraft der Verdienste Christi,
zuerst auf die eigene Natur und löste im ersten Augenblicke
dafs diese letztere wirklich bestand, die Unreinheit der Schuld,
welche von Adam durch die Eltern flofs; kann ja doch die vera
et propria ratio peccati, wie es im Tridentinum heilst, in der
einen selben Seele nicht bestehen mit der heiligmachenden
Gnade.

Wenn deshalb Thomas ständig behauptet, Maria sei in primo
instanti infusionis animae nicht von der Erbsünde frei gewesen ;

so ist das bei ihm (vgl. III. Sent. dist. 3, qu. 1, art. 1, Sol. 1,
ad lum) gleichbedeutend damit, dafs sie nicht frei von der
Erbsünde war, antequam conceptio carnis ejus finiretur, oder dafs
sie nicht frei davon war von den Eltern her, nullo modo in
parentibus sanctificari potuit, soweit sie also auf natürliche
Weise von Adam abstammte. Ebenso heifst es in der Summa

(III, qu. 27, art. 2): ,Q,uocunque modo ante animationem beata
Virgo sanctificata fuisset, nunquam incurrisset maculam originalis
culpae.' Diese macula originalis culpae besteht bei Thomas,
ihrem Wesen nach, nicht in der thatsächlichen Trennung von
Gott, sondern in der Verschuldung, im debitum dieser Trennung
seitens der von Adam erhaltenen Natur. Von jeder macula
wurde Maria im ersten Augenblicke, dafs von Gott her die Seele
zum Leibe kam, befreit, indem der Verschuldung, dem debitum,
auf Grund der Gnade nicht stattgegeben wurde. Wovon wäre
denn Maria, wie das Dekret sagt, bewahrt worden, praeservata
immunis, wenn in der von Adam erhaltenen Natur nichts war,
was der Seele Verderben drohte?"

Zum positiven Beweise, dafs so und nicht anders das
Verständnis des hl. Thomas angenommen werden mufs, beruft
sich Schneider (Erwiderung S. 81 f.) auf III. Sent. dist. 3, qu. 1,
art. 1, Sed contra: „Q,uod non est, non potest sanctificari.
Sed beata Virgo non fuit antequam conciperetur in utero matris
suae. Ergo non potuit ante conceptionem sanctificari", sowie auf
Summae III. qu. 27, art. 2. Deshalb kann Thomas auch in den



Die unbefleckte Empfängnis d. Gottesmutter u. d. hl. Thomas. 61

Sentenzen (III. dist. 3, qu. 1, art. 1, Sol. I, ad 2um) betonen,
dafs die heiligmachende Gnade nicht direkt im Gegensatze
steht zur Erbsünde, sondern nur insoweit die Person von
der Erbsünde angesteckt wird: „Gratia sanctificans non omnino
directe opponitur peccato originali, sed solum prout peccatum
originale personam inficit: est enim gratia perfectio personalis;
peccatum vero originale directe est vitium naturae;
et ideo non oportet quod gratia sanctificans a parentibus tradu-
catur, si peccatum originale traducatur; sicut et originalis justitia,
cui directe opponitur, traducta fuisset." Schneider fährt dann
(S. 82) weiter fort: „Es ist also zwischen allen diesen Ausdrücken
des Aquinaten gar kein Gegensatz. Spricht er von dem ersten
Augenblicke der Empfängnis so, dafs in demselben Maria die
Erbschuld hatte, so meint er das Fortpflanzen der Natur von
seiten der Eltern und was naturnotwendig damit verbunden ist;
aus den Eltern kam eine verderbte Natur, der nämlich von
Adam her die Verschuldung dafür innewohnte, dafs sie der Ur-
gerechtigkeit und damit der heiligmachenden Gnade entbehrte.
Diese Verschuldung oder dieses debitum war mit der natürlichen
Abstammung gegeben. Spricht Thomas dagegen von der all-
zeiten Reinheit Marias von der Erbschuld, so meint er, im
auseinandergesetzten Sinne, die Person Marias, in welcher die
Gnade das Verwirklichen der Verschuldung mit Rücksicht auf
die Person hinderte und zugleich dazu beitrug, die Verderbtheit
der Natur, den fomes, zu binden und so dessen Aufserung
unmöglich zu machen. Beides schliefst sich gegenseitig ein. Denn
die im Hinblicke auf die Verdienste Christi gegebene Gnade
setzte einerseits den fomes voraus, von dem Thomas (III Sent.,
dist. 3, qu. 1, art. 2, Sol. 1, ad 3um) sagt: ,Caro Virginis ante
conceptionem (i. e. Christi) dicitur fuisse peccato obnoxia propter
fomitem, qui essentialiter remanebat; quamvis impeditus esset,
ut dictum est'; und die von Adam erhaltene verderbte Natur
verlangte andererseits, sollte das Verderben nicht weiter sich,
bis zur Person, ausbreiten, eine um so gröfsere Gnadenkraft.

Wollte man aber auf dem Ausdrucke ,primum instans in-
fusionis animae' in der Weise bestehen, dafs damit der erste
Augenblick der vollen Existenz Marias als einer Person gemeint
sei, so würde auch noch nicht folgen, dafs in diesem ersten
Augenblicke die Gnade in Maria nicht sein oder ihre Wirkung
nicht äufsern konnte, weil die Erbschuld da war. Das

primum instans auf Seiten der Schuld wäre von seiten des
Menschen aus nur als ein prius naturae und nicht als ein prius
tempore aufzufassen. Der nämliche Augenblick würde beides



62 Die unbefleckte Empfängnis d. Gottesmutter u. d. hl. Thomas.

umfassen: die Erbschuld und die Gnade der U. E." — Mit
vollem Rechte beruft sich Schneider auf Summae I. II. qu. 113,
art. 8. Wir verweisen noch zur näheren Erklärung der obigen
Ausführung auf IV Sent. dist. 17, art. 4, Sol. 1, und Quaest.
disp. de Verit. qu. 28, art. 7. An erster Stelle heifst es: „Cum
gratiae infusio et remissio culpae se habeat sicut introductio unius
formae et expulsio alterius, constat quod secundum ordinem
causae materialis remissio culpae praecedit infusionem gratiae;
sed secundum ordinem causae formalis, efficientis et
finalis, infusio gratiae natura prior est; et propter hoc etiam
utrumque invenitur dici causa alterius. Infusio enim gratiae est
causa remissionis culpae per modum causae formalis; sed exstir-
patio vitiorum dicitur operari virtutum ingressum per modum
causae materialis." — An zweiter Stelle: „In quolibet genere
causae causa naturaliter est prior causato. Contingit autem
secundum diversa genera causarum idem respecta ejusdem esse
causam et causatum; sicut purgatio est causa sanitatis in genere
causae efficientis, sanitas vero est causa purgationis secundum

genus causae finalis; similiter materia causa est formae aliquo
modo inquantum sustinet formam, et forma est aliquo modo
causa materiae inquantum dat materiae esse acta. Et ideo nihil
prohibet aliquid altero esse prius et posterius secundum
diversum genus causae. Sed tarnen illud est prius simpli-
citer dicendum ordine naturae, quod est prius secundum genus
illius causae quae est prior in ratione causalitatis; sicut finis,
qui dicitur causa causarum, quia a causa finali omnes aliae causae
recipiunt quod sint causae; quia efficiens non agit nisi propter
finem, et ex actione efficientis forma perficit materiam, et materia
sustinet formam.

Sic ergo dicendum, quod quandocunque a materia una forma
expellitur et alia inducitur, expulsio formae praecedentis
est prior naturaliter in ratione causae materialis: omnis
enim dispositio ad formam reducitur ad causam materialem:
denudatio autem materiae a forma contraria est quaedam dispositio

ad formae susceptionem. Subjectum etiam, id est materia,
ut dicitur in 1 Physic, (comment. 82), numerabilis est: numerator

enim secundum rationem, inquantum in eo praeter subjecti
substantiam invenitur privatio, quae se tenet ex parte materiae
et subjecti. Sed in ratione causae formalis est prior
naturaliter introductio formae; quae formaliter perficit
subjectum, et expellit contrarium. Et quia forma et finis in idem
numéro incidunt, forma vero et efficiens in idem specie, inquantum
forma est similitudo agentis; ideo formae introductio est prior



Die unbefleckte Empfängnis d. Gottesmutter u. d. hl. Thomas. 63

naturaliter secundum ordinem causae efficientis et finalis: et ex hoc

patet, secundum praedicta, quod ordine naturae sit simpliciter prior.
Sic ergo patet quod simpliciter loquendo secundum ordinem

naturae, prior est gratiae infusio quam culpae remissio; sed
secundum ordinem causae materialis est e converso."

Ebendaselbst ad 9um: „Recessus a termino aquo est prius
in via generationis et motus, cum reducatur ad ordinem materiae
(nam motus est actus existentis in potentia); sed accessus ad
terminum ad quem est prior secundum ordinem causae finalis."
— Daraus ergibt sich auch, wie ganz Thomas gemäfs Schneider
seine obige 3. These aufstellte. Der Ordo causae materialis
ist hier gleich dem Ursprung von den Eltern oder von Adam
her. Dem Ordo causae formalis, efficientis et finalis
entspricht die Beziehung auf Gott und den Erlöser und damit
die Heiligung.

Eben weil Maria die nämliche Abstammung mit Adam
verbindet, wie uns, mufste die Fülle der Gnade die aller Engel
übersteigen, damit dem Gewichte zum Elende, das von Adam
geerbt wird, das volle Gegengewicht entgegengestellt werde,
kraft dessen nie das erstere in irgend welche thatsächliche
Äufserung im einzelnen kam. St. Thomas betont (vgl. Summae
I. II. qu. 81. 82. 8-3) fortwährend, die Erbsünde sei nur in uns
als habitus (in 2. Weise „est enim quaedam inordinata dispositio
proveniens ex dissolutione illius harmoniae in qua consistebat
ratio originalis justitiae" a. a. 0. qu. 82, art. 1, corp.), also nicht
als separatio actualis in uns, sondern als positives resp. privatives

Vermögen für diese separatio; sie sei nur da, insoweit wir
Glieder der menschlichen Natur in Adam sind; sie sei nicht
eigene, vom Menschen persönlich begangene Schuld. Wird ihr
keine andere Kraft entgegengestellt in der Seele, dann folgt die
separatio a Deo, und deshalb sagt St. Thomas ausdrücklich, dafs
die Erbsünde non omnino directe opponitur gratiae, sed
ex consequenti nempe: sed solum prout peccatum
originale personam inficit (siehe oben: „Zum positiven
Beweise" unter: ad 3 die Stelle III. Sent. dist. 3, qu. 1, art. 1,
Sol. I, ad 2um), und dafs die Erbsünde, auch nach der Taufe,
actu bleibt und reatu getilgt wird, insoweit ihre natürliche Folge,
die Trennung von Gott, nicht eintritt (vgl. I. II. qu. 81, art. 3,
ad 2um). Maria mufste die höchste Gnade erhalten, weil das gröfste
Gewicht zu überwinden war. Sie mufste eine einzig dastehende
Gnade erhalten, weil sie in einzig dastehender Weise Glied am
mystischen Leibe, sagen wir, dessen Königin ist.


	Die unbefleckte Empfängnis der Gottesmutter und der Hl. Thomas

