Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 10 (1896)

Artikel: Die unbefleckte Empféangnis der Gottesmutter und der HI. Thomas
Autor: Leonissa, P. Josephus a
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761857

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761857
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die unbefleckte Empfingnis der Gottesmutter u. d. hl, Thomas. 45

Nur aus Willkiir also kann der Mensch von einer sententia
certo aut notabiliter probabilior den Verstand abwenden, um die
entgegengesetzte, wegen der Probabilitit, die sie an und fiir sich
hat, als personliche Handlungsnorm zu wihlen. In der Frage
iber die Norm der Sittlichkeit sich auf ein Interesse des Willens
zu berufen, ist der Natur des Menschen zuwider. (De Caigny,
S. 146 ff,, 169 ff.)!

Diese Punkte, die wir kurz zu beleuchten versucht haben,
bringt der hochw. Verfasser durch klassische Ausfiihrung in noch
volleres Licht. Er hat also nicht nur der geschichtlichen Seite
der Frage, sondern auch der philosophischen mit seiner Arbeit
einen wichtigen Dienst geleistet.

e

DIE UNBEFLECKTE EMPFANGNIS DER
GOTTESMUTTER UND DER HL. THOMAS.

Von P. JOSEPHUS a LEONISSA O. M. Cap.

Seit Erscheinen des berithmten pépstlichen Rundschreibens
»Aeterni Patris“ vom 4. August 1879 werden die Werke des
Aquinaten mit regerem Eifer durchforscht. Kein Wunder, dafs
auch desto lebhafter manche Kontroverspunkte besprochen werden.
Freunde und Gegner suchen den hl. Thomas fiir ihre Meinung
geltend zu machen. Im Iuteresse der Wabrheit ist dieser Wett-
streit offenbar von Nutzen. Die Tiefe und Griindlichkeit kann
Ja so nur gewinnen. — Unter anderm trat man auch wieder
der Frage nidher, welche Stellung St. Thomas einnehme zur
U. E. Marid. Die einen suchten den Aquinaten geradezu als
Gegner dieses Dogmas hinzustellen; andere traten mehr oder
weniger entschieden dieser Meinung entgegen. Mit voller Be-
geisterung fiir den englischen Lehrer behandelte der deutsche Uber-
setzer der Summa theologica St. Thomae Aq. diese Frage im
8. Bande (2. Zusatz - Band) der Ubersetzung in tiefsinnigster
und griindlichster Weise; und seine Losung verdient eine gliick-
liche genannt zu werden. So urteilt P. Feldner, welcher als
urteilsfihig in dieser Beziehung doch bei allen gelten mufs, im

) ! Vergl, ,,Der Einflufs des Willens in der Frage des Probabilismus;
im ,,Kathol. Seelsorger. Februarheft. 1895. S. 72.



46 Die unbefleckte Empfaingnis d. Gottesmutter u. d. hl. Thomas.

4. Bande dieses Jahrbuches (S. 497—503). Seine Kritik legt
deutlich Zeugnis davon ab, dafs er den ganzen Band genau
durchgelesen hat. Wie ganz anders aber urteilt Tobbe, Priester
der Didocese Osnabriick, in seiner dogmengeschichtlichen Abhand-
lung: ,Die Stellung des hl. Thomas von Aquin zu der U. E.
der Gottesmutter* (Miinster, 1892, Theissing)! Er schmeichelt
sich, gezeigt zu haben, Schneiders Apologie des hl. Thomas sei
durchaus mifslungen, St. Thomas sei vielmehr geradezu Gegner
des Dogmas der U. E. Allerdings ist Tobbe wegen seiner Arbeit
(von 104 Seiten, Titel, Vorrede, Anhang mitgerechnet — letz-
terer bringt pépstliche Erlasse beziiglich der U. E. und umfafst
allein 10 Seiten, niitzt aber durchaus nichts in der von Tobbe
zu losenden Frage) von mehreren Seiten belobigt worden. Wie
uns scheint, ist Tobbe noch jung an Jahren und vorliegende
Schrift seine Erstlingsschrift. Dies ist gewils bei Beurteilung
derselben wohl zu beriicksichtigen. Aber die Herren Kritiker,
welche Tobbe ermutigen, so fortzumachen, meinen es doch offenbar
mit ihm nicht gut; denn sie bestdrken ihn im Selbstdiinkel und
in der Unbescheidenheit. — Tobbe macht sich die Sache selr
leicht und operiert nur mit abgerissenen Stellen herum. Seine
Quellen sind iiberaus diirftig — Hauptquelle fiir den von der
Kritik als interessantesten bezeichneten Teil ist Denzingers Lehre
von der U. E. (Wirzburg, Stahel 1855). Nur hitten wir ge-
wiinscht, dals er letzteres Schriftchen ganz gelesen; er wiirde
dann vollste Ubereinstimmung zwischen Denzioger und Schneider
gefunden haben, wie wir unten ndher sehen werden. Schneider
dagegen hilt die Frage mit Recht fiir einen (Gegenstand der
tiefsten und schwierigsten Spekulation, welcher keineswegs so-
oberflichlich sich abthun ldfst. Schon mehr als 20 Jahre be-
schéftigt er sich mit besonderer Vorliebe mit demselben, und
seine langjéhrigen, gewils gereiften Studien sind niedergelegt
im genannten 8. Bande. Zudem z#hlt nach dem Urteile Dr.
Schneids sein vierbéndiges Werk ,,Wissen (Gottes” zu dem Besten,
was die neuere Zeit in philosophischer und theologischer Be-
ziehung aufzuweisen hat (vgl. Jahrbuch, L Bd. S. 302 f.).
Allgemein, auch bei seinen Gegnern, gilt er als sehr tiichtiger
Thomaskenner, und auch Tobbe (S. 87) ist sich villig bewulst,
sich in dieser Beziehung nicht mit ihm messen zu konnen.
Darnach hétte Tobbe klug und weise gethan, erst griindliche
selbstdndige Studien zu machen, besonders in den Werken des
hl. Thomas und des hl. Augustinus, bevor er sich anmalfst, iber
deren Orthodoxie zu Gerichte zu sitzen. — ,Allerdings ist es
Thatsache*, sagt Tobbe (3. 62. II), ,dals Thomas im Einklange



Die unbefleckte Empfingnis d. Gottesmutter u. d. hl, Thomas. 47

sich befindet mit Augustinus, Bernard, Anselmus, Bonaventura
und Albertus Magnus, ja sogar mit der Mehrzahl der abend-
landischen grofsen Theologen, die gegen Pelagius die Allge-
meinheit der Erbsiinde in einer Weise betont haben, dals es
mit dem Traditionsbeweise fir das Dogma der U. E. schlimm
aussahe, wenn wir auf die abendldndischer Theologen
allein (bis auf Scotus Zeiten) angewiesen wdren.“ Mit Recht
wenden sich sowohl der Katholik (Mainz, 1892, I. 8. 565 f.)
wie die Stimmen von Maria Laach (1892, 43. Bd. 8. 309f.)
gegen Tobbes Unterfangen, St. Augustinus zum Gegner des
Dogmas zu stempeln, aber fiir St. Thomas haben sie kein Wort
der Verteidigung; ohne allen weiteren Beweis stimmen sie a
priori schon in Bezug auf diesen Tobbe bei. Der einzige,
welcher es wagte, in letzterer Beziehung Tobbe einen Einwurf
zu machen, ist, unseres Wissens wenigstens (das Osterreichische
Litteraturblatt stand uns nicht zu Gebote), P. Hurter S. J.
in der Innsbrucker Zeitschrift fiir kathol. Theologie (1893, 1. Heft,
S. 180). Im ibrigen spricht er sich Tdbbe gegeniiber nicht
geradezu widersprechend und ablehnend aus, obwohl er in seinem
Compendium, Tom. 2. 8. 477 edit. 62, sub 9 klar sagt: ,ut
omnia paucis complectamur, docet quidem d. Thomas, b. Vir-
ginem conceptam fuisse cum debito contrahendi peccatum ori-
ginis; demonstrari vero nequit, eum affirmasse, ejus animam
actu contraxisse peccatum originale proprie dictum, cum corpori
conjungeretur. Deppe in der Passauer Theol.-praktischen
Monatsschrift (1892, S. 556 f.) hat gar keinen Begriff von
der Lésung, welche Schneider unserer Frage gibt. Schneider
verwirft geradezu die Unterscheidung der conceptio activa und
passiva zur Erkldrung des hl. Thomas; auch weicht er von der
Auffassung des Bischofs Laurent (Mariolog. Predigten, I.
8. 1—81, kurz S. 8 f.) durchaus ab; sucht endlich den hl. Thomas
keineswegs als denjenigen hinzustellen, welcher allein das
Dogma ganz verstanden habe. ,Geschichte, sagt Deppe, bleibt
nun einmal Geschichte, und beim Studium derselben haben wir
auch die unerfreulichsten Resultate mit Demut und Ergebenheit
hinzunehmen, wie sie sind.“ Da miissen wir uns doch erlauben,
zu fragen, wer mehr die Geschichte fiir sich hat, Tobbe, welcher
St. Thomas unseren jetzigen Begriff von Erbsiinde unterschiebt,
oder Schneider, welcher genau nachweist, dals der Begriff pec-
catum originale beim hl. Thomas eine ganz andere Bedeutung
hat, als heutzutage? Darin aber liegt der Grundfehler Tébbes.
Ganz und voll miissen wir unterschreiben, wenn Schneider in
seiner , Erwiderung auf Tébbe“ (8. 67 — vgl. Jahrbuch, VIL. Bd.



48  Die unbefleckte Empfingnis d. Gottesmutter u. d. hl, Thomas.

S. 461 f) sagt: ,,BEin Dogmenhistoriker mufs sich nicht begniigen,
blofs die Biicher aus fritheren Zeiten aufzumachen, und wenn er
da Worte liest, die noch heute gebrauchlich sind, jedoch nicht
mehr gemifs dem damals geltenden Sinne verstanden werden,
diesen Worten sogleich den heutigen Sinn unterzuschieben. KEin
Dogmenhistoriker muls zuerst studieren, welchen Sinn das Wort
,Erbsiinde‘, ,lilsliche Siinde‘, ,Urgerechtigkeit‘ u. s. w. frither
gehabt hat. Dann erst kann er sagen, was frilher gelehrt
wurde.” — Hatte Tobbe den ganzen 8. Bd. griindlich studiert,
und sich nicht blofs mit dem Lesen der ersten 60—70 Seiten
begniigt (nur gelegentlich bringt er — 8. 85 — ein Citat von
S. 738), es wire ihm gewils die Lust vergangen, eine solche
dogmengeschichtliche Abhandlung zu schreiben. — Tobbes Schrift
ist hauptséichlich ein Angriff auf Schneider. Tobbes Kritiker
diirfen sich also nicht blofs begniigen mit dem Lesen von Tébbe,
sondern miissen auch Schneider nach eigener Ausfiihrung kennen
zu lernen suchen. Aus einzelnen, aus dem Zusammenhange ge-
rissenen Stellen ist aber das unmoglich. Nur zu leicht wird
dann die Schneidersche Ansicht entstellt, wie es thatséichlich
geschehen ist in der Kritik der Passauer Monatsschrift nnd
anderswo (siehe Schneiders ,Erwiderung auf Tobbe® S. 72). —
Dies so nebenbei, um dem Leser einen rechten Begriff von den
Belobigungen der Tobbeschen Schrift zu machen.

I.

Bevor wir jedoch ndher auf die Losung unserer Frage, wie
sie Schneider gibt, eingehen, wollen wir zunédchst feststellen,
dals iiberhaupt von St. Thomas als Gegner des Dogmas der
U. E. keine Rede sein kann.

a) Tobbe stellt St. Thomas geradezu auf dieselbe Stufe mit
dem Irrlehrer Bajus (S. 23) beziiglich der Empfingnis Marias.
Des Bajus 73. propositio soll inhaltlich der Summa des hl. Thomas
entnommen sein. Der hl. Papst Pius V. verurteilte die 79 Satze
des Bajus in der Bulle ,,Ex ommibus afflictionibus“ vom 1. Okt.
1567; also damit auch nach Tébbe (!) den hl. Thomas beziiglich
unseres Gegenstandes. Und in demselben Jahre versetzte der-
selbe Papst den hl. Thomas durch die Bulle , Mirabilis Deus“
unter die Kirchenlehrer; und zwar stellte er ihn den ersten
und hauptsdchlichsten Kirchenlehrern gleich. Wie
Tobbe dies zusammenreimen kann, ist uns unerklarlich. Was

mag sich Tobbe wohl von den Péapsten und ihren Erlassen
denken? (Vgl. Stimmen v. M.-Laach, Bd. 18. 8. 487 ff.)



Die unbefleckte Empfingnis d. Gottesmutter u. d. hl. Thomas. 49

b) Pius IX. betraute mit der Losung der gegen die Definier-
barkeit erhobenen Schwierigkeiten, insbesondere jener, welche
in der Stellungnahme der grofsen mittelalterlichen Theologen zur
U. E. lag, eine eigene Kommission. Diese bestand aus den
damals berithmtesten Theologen Caterini, Andisio, Perrone, Pas-
saglia, Schrader, Spada und Tonini. Nach den eingehendsten
Untersuchungen gab die Kommission dahin ihr endgiiltiges Urteil
ab, dafs von einer Gegnerschaft der grofsen mittelalterlichen
Theologen, insbesondere des hl. Thomas von Aquin keineswegs
die Rede sein konne. Dies Urteil wird auch in der dogma-
tischen Bulle ,Ineffabilis Deus“ ausdriicklich von Papst Pius IX.
bestitigt mit den Worten: ,,Omnes pariter novunt, quantopere
solliciti fuerint Sacrorum Antistites vel in ipsis ecclesiasticis con-
ventibus palam publiceque profiteri, sanctissimam Dei Genitricem
Virginem Mariam ob praevisa Christi Domini Redemptoris merita
nunquam originali subjacuisse peccato, sed praeservatam omnino
fuisse ab originis labe, et idcirco sublimiori modo redemptam.
Quibus illud profecto gravissimum et omnino maxXximum
accedit, ipsam quoque Tridentinam Synodum, cum dogma-
ticum de peccato originali ederet decretum, quo juxta sacrarum
Scripturarum sanctorumque Patrum ac probatissimorum Conci-
liorum testimonia statuit ac definivit: Omnes homines nasci ori-
ginali culpa infectos; tamen solemniter declarasse: Non
esse suae intentionis, in decreto ipso tantaque definitionis
amplitudine comprehendere beatam et Immaculatam Vir-
ginem Dei Genitricem Mariam. Hac enim declaratione
Tridentini Patres, ipsam beatissimam Virginem ab
originali labe solutam, pro rerum temporumque adjunctis,
satis innuerunt, atque adeo perspicue significarunt,
nihil ex divinis Literis, nihil ex traditione, Patrumque
auctoritate rite afferri posse, quod tantae Virginis
praerogativae quovis modo refragetur. Kt re quidem
vera hanc de Immaculata beatissimae Virginis Conceptione doc-
trinam quotidie magis gravissimo Kcclesiae sensu, magisterio,
studio, scientia ac sapientia tam splendide explicatam, declaratam,
confirmatam et apud omnes catholici orbis populos ac nationes
mirandum in modum propagatam, in ipsa Hcclesia semper exsti-
tisse veluti a majoribus acceptam, ac revelatae doctrinae charac-
tere insignitam, illustria venerandae antiquitatis Eccle-
siae orientalis et occidentalis monumenta validissime
testantur., Kquidem Patres Ecclesiaeque scriptores,
coelestibus edocti eloquiis, nihil antiquius habuere, quam
in libris ad explicandas Seripturas, vindicanda dogmata, erudien-

Jahrbuch fiir Philosophie ete. X. 4



90  Die unbefleckte Empfingnis d. Gottesmutter u. d. hl. Thomas.

dosque fideles elucubratis, summam Virginis sanctitatem,
dignitatem atque ab omni peccati labe integritatem,
ejusque praeclaram de teterrimo humani generis hoste
victoriam multis mirisque modis certatim praedicare atque
efferre. ... #aque plurimum in Domino confisi, advenisse
temporum opportunitatem pro Immaculata sanctissimae Dei Geni-
tricis Virginis Mariae Conceptione definienda, quam divina elo-
quia, veneranda traditio, perpetuus KEcclesiae sensus,
singularis catholicorum Antistitum ac fidelium conspiratio, et
insignia Praedecessorum Nostrorum acta, constitutiones mirifice
illustrant atque declarant; rebus ompibus diligentissime
perpensm et assiduis ferwdxsque ad Deum precibus effusis,
minime cunctandum Nobis esse censuimus supremo Nostro gudlolo
Immaculatam ipsius Virginis Conceptionem sancire, definire, atque
ita pientissimis catholici orbis desideriis, Nostraeque in ipsam
sanctissimam Virginem pietati satisfacere, ac simul in ipsa Uni-
genitum Filium suum, Dominum Nostrum Jesum Christum magis
atque magis honorificare, cum in Filium redundet, quidquid honoris
et laudis in Matrem impenditur.“

¢) Schon bald nach dem Tode des hl. Thomas fingen die
Pédpste an, seine Lehre zu empfehlen und zwar als eine solche,
welche das depositum fidei rein und unverfdlscht enthalte und
durchaus nicht irgendwie demselben widerspreche. Wie die
Péapste, urteilten auch selbst allgemeine Kirchenversammlungen
iiber die Lehre des Aquinaten. Solche Urteile wurden noch in
jingster Zeit vom obersten Lehrer der Kirche, von Papst Leo XIII.
wiederholt entschieden bestdtigt. In feierlichster Weise geschah
dies durch das allgemeine Rundschreiben ,,Aeterni Patris“ vom
4. August 1879. Da heilst es ausdriicklich: , Romani Pontifices
Praedecessores Nostri sapientiam Thomae Aquinatis singularibus
laudum praeconiis et testimoniis amplissimis prosecuti sunt. Nam
Clemens VI, Nicolaus V, Benedictus XIII aliique testantur, ad-
mirabili ejus doctrina universam Ecclesiam illustrari;
S. Pius V vero fatetur eadem doctrina haereses confusas
et convictas dissipari, orbemque universum a pesti-
feris quotidie liberari erroribus; alii cum Clemente XII,
uberrima bona ab ejus scriptisin Ecclesiam universam
dimanasse, Ipsumque eodem honore colerdum esse affirmant,
qui summis Ecclesiae doctoribus, Gregorio, Ambrosio, Augustino
et Hieronymo defertur; alii tandem S. Thomam propounere
non dubitarunt Academiis et magnis Lyceis exemplar
et magistrum, quem tuto pede sequerentur. Qua in re
memoratu dignissima videntur B. Urbani V verba ad Academiam



Die unbefleckte Empfangnis d. Gottesmutter n. d. hl. Thomas. 51

Tolosanam: ,Volumus et tenore praesentium vobis injungimus, ut
B. Thomae doctrinam tanquam veridicam et catholicam
sectemini, eandemque studeatis totis viribus ampliare.
Urbani autem exemplum Innocentius XII in Lovaniensi studiorum
Universitate, et Benedictus XIV in Collegio Dionysiano Grana-
tensium renovarunt. — His vero Pontificum Maximorum de
Thoma Aquinate judiciis, veluti cumulus, Innocentii VI testimo-
nium accedat: ,Hujus (Thomae) doctrina prae ceteris,
excepta canomnica, habet proprietatem verborum, modum dicen-
dorum, veritatem sententiarum, ita ut nunguam qui eam
tenuerint, inveniantur a veritatis tramite deviasse; et
qui eam impugnaverit, semper fuerit de verifate su-
spectus®

Ipsa quoque Concilia Oecumenica, in quibus eminet
lectus ex toto orbe terrarum flos sapientiae, singularem Thomae
Aguinati honorem habere perpetuo studuerunt. In
Coneiliis Lugdunensi, Viennensi, Florentino, Vaticano, deliberatio-
nibus et decretis Patrum interfuisse Thomam et pene praefuisse
dixeris, adversus errores Graecorum, haereticorum et rationali-
starum ineluctabili vi et faustissimo exitu decertantem. — Sed
haec maxima est et Thomae propria, nec cum quopiam
ex doctoribus catholicis communicata laus, quod Patres Tri-
dentini, in ipso medio conclavi ordini habendo, una cum divinae
Scripturae codicibus et Pontificum Maximorum decretis Summam
Thomae Aquinatis super altari patere voluerunt, unde
consilium, rationes, oracula peterentur. . . .

Et simili modo de sacra Theologia judicetur; quam multi-
plici eruditionis adjumento juvari atque illustrari quidem placet;
sed omnino necesse est, gravi Bcholasticorum more
tractari, ut, revelationis et rationis conjunctis in illa viribus,
invictum fidei propugnaculum esse perseveret ... monemus,
nihil Nobis esse antiquius et optabilius, quam ut sa-
pientiae rivos purissimos, ex angelico Doctore jugi et
praedivite vena dimanantes, studiosae juventuti large copioseque
universi praebeatis. . . .

Nos igitur, dum edicimus libenti gratoque animo excipiendum
esse quidquid sapienter dictum, quidquid utiliter fuerit a quopiam
inventum atque excogitatum; Vos omnes, Venerabiles Fratres,
quam enixe hortamur, ut ad catholicae fidei tutelam et decus,
ad societatis bonum, ad scientiarum omnium incrementum auream
sancti Thomae sapientiam restituatis, et quam latis-
8ime propagetis. . . . Ne autem supposita pro vera, neu
corrupta pro sincera bibatur, providete ut sapientia Thomae

4%



92  Die unbefleckte Empfingnis d. Gottesmutter u. d. hl, Thomas.

ex ipsis ejus fontibus hauriatur, autsaltem ex iis rivis,
quos ab ipso fonte deductos, adhucintegros et illimes
decurrere certa et concors doctorum hominum sententia est:
sed ab iis, qui exinde fluxisse dicuntur, re autem alienis
et non salubribus aquis creverunt,adolescentium animos
arcendos curate.“ — So schreibt der oberste Lehrer der
hl. Kirche nach der Dogwmatisierung der U. E., obwohl St. Thomas
nach Tobbe (!) geradezu Gegner dieses Dogmas ist; also direkt
Irrtum statt katholische Wahrheit aus des Aquinaten Lehre zu
suchen ist. Die Viater des Konzils von Trient wollen aus der
Summa des hl. Thomas Rat, Beweisgriinde und Anuf-
schliisse schopfen; aber nach Tébbe (!) tduschen sie sich iiber
die Zuverlassigkeit der Lehre des Aquinaten. , Denn entweder
lehrt Thomas iiber das Wesen der Erbsiinde dasselbe, was auf
dem Tridentinum festgesetzt wurde: dann ist seine Behauptung,
Maria sei in der Erbsiinde empfangen, nunmehr schlechterdings
hiretisch; — oder aber seine Lehre von der Erbsiinde unter-
scheidet sich in dem einen oder anderen, wesentlichen oder
unwesentlichen Punkte von der Lehre der Kirche: dann hétten
wir in seiner Lehre statt des einen Irrtums zwei oder noch
mehr Irrtiimer zu verzeichnen.“ (Tdobbe, S. 72.) — Schade,
dals Tobbes Licht zu spit aufgegangen ist; die Tridentinischen
Viater hétten wohl auf seinen Rath (!?) die Summa beiseite
gelassen; und Pius IX. hétte der Kommission nicht so leicht-
glidubig (!?) beigestimmt, insbesondere sich nicht durch Perrones
, vertuschungsversuch® tduschen lassen. Tobbe erlaube aber die
Bemerkung, dafs er sich durchaus irre, wenn er meint, das
Tridentinum habe etwas iiber das Wesen der Erbsiinde
gelehrt. Mit Recht verweist ihn Schneider diesbeziiglich auf
Pallavicini sowie ,,Geschichte des Konzils von Trient* (lib. 7, cap.
X. n. 3 w cap. IX, nr. 7, cap. VIII). B. M. de Rubeis, welchen
Toébbe gerne hie und da fiir sich in Bezug auf historisch-kritische
Bemerkungen ins Feld fiihrt, handelt dariiber in seinem Werke
»De peccato originali ejusque natura, ac traduce et poena
etc.“, Wirceburgi, Stahel. 1857. cap. 58 sqq., pag. 344 sqq. Vgl
Schnelder Erwiderung auf Tobbe S. 16 ff.

Dem Gesagten nach wird wohl kein kathohsch denkender
und kirchlich gesinnter Leser weiterhin sagen konnen, St. Thomas
sei Gegner des Dogmas von der U. E. Was Tobbe S. 87
Schneider zum Vorwurfe macht, gereicht diesem geradezu zur
grofsten Ehre und legt deutlichst Zeugnis ab von der echt kirch-
lichen Gesinnung Schneiders und seiner treuen Anhinglichkeit
an den Apostolischen Stuhl, dessen Erlasse er, Tobbe entgegen,



Die unbefleckte Empfingnis d. Gottesmutter u. d. hl. Thomas. 53

tief ehrfurchtsvoll und mit demiitiger Unterwerfurg zur Richt-
schnur seines Forschens nimmt. T&bbe aber sagt daselbst: ,,Der
Grund seiner (Schneiders) zahlreichen Mifsgriffe gerade in unserer
Frage liegt nach unserer Meinung vielmehr in der von vorn-
herein bei ihm feststehenden, unerschiitterlichen Uber-
zeugung, dals Thomas in kemer nach seiner Zeit de-
finierten Glaubenswahrheit geirrt haben konne. Dieser
Uberzeugung ist es unseres Erachtens zuzuschreiben, dafs Schneider
so total fehlgehen konnte.” Welche andere Uberzeugung hat
aber nach unseren obigen Ausfiilhrungen Schoeider, als die Pépste
und Konzilien, welche feierlich bekunden, dafs die Lehre des
hl. Thomas ganz und voll dem depositum fidei entspreche? Was
heilst letzteres aber anders, als diese Lehre sei frei von allem
(auch von jedem materiellen) Irrtume? Tobbe ist allerdings
entgegengesetzter Meinung; sein demiitiges und bescheidenes (!?)
Urteil geht ihm iiber Papst und Konzil. Dieser seiner selbst-
bewulsten Meinung ist es darum ganz und gar beizumessen, dafs
Tobbe so total fehlgehen konnte, so glauben wir jetzt mit vollem
Rechte erwidern zu konnen.

11

Wir wenden uns nun dem Schneiderschen Versuche zur
Losung unserer Frage zu. Da Tobbe sich fast ausschliefslich
nur mit der kurzen (S 229—247) Abhandlung befalst, welche
Schneider im 9. Bande der Summa-Ubersetzung als Uberleltung
vom 27. zum 28. Kapitel (IIL. qu. 27—28) bringt, wollen wir zuerst

a) Schneider seine Meinung, wie sie da niedergelegt ist,
dufsern lassen. Da heilst es denn (S. 245 f.): ,,Wir bezeichnen
eben das, was vom Fleische zum Fleische kraft des Samens von
Adam aus fortgepflanzt wird, als die ,Natur der Erbsiinde®
und meinen, der Charakter dieser Siinde als Siinde d. h. als
etwas dem Willen Angehoriges griinde nicht darin, dals der
Wille des einzelnen der Triager resp. das Princip sei, sondern
der Willensakt Adams, so dafs von da aus die Einheit dieser
Siinde und ihre Bezeichnung ,Natursiinde‘ stamme. Wir sind
also der Anpsicht, dals Thomas in der ganzen Bedeutung des
Wortes sagt, Mama sei in der Erbsiinde empfa,ngen weil eben
ihr Fleisch von Adam abstamme; und dafs er in diesem Sinne
es immer mit dieser anderen Behauptung verbindet, Maria sei
von Eltern erzeugt worden, die von Adam abstammen, und miisse
deshalb die Erbsiinde haben; dafls also Thomas mit seinem
stehenden Ausspruche, Maria sei in der Erbsiinde empfangen,
nur sagen will, sie sel von Natur in derselben Lage wie wir.“



94  Die unbefleckte Empfingnis d. Gottesmutter u. d. bl. Thomas.

b) Sehr eingehend legt Schneider seine Ansicht dar im
8. Bande. Daselbst heilst es (S. 666 ff.) unter anderm: ,,Viel-
leicht -hat sich bei der Vorlegung keines Dogmas der heilige
Geeist so sehr als der die Kirche bei Dogmatisierung von Lehr-
punkten leitende Geist gezeigt wie hier, bei der Dogmatisierung
der grundlegenden Wahrheit fiir alle Gnadenvorrechte der Jung-
frau. Bis zum 12. Jahrhunderte war wohl die Frage nach der
U. E. der Gottesmutter nicht formell aufgeworfen worden. Es
lebte eben in der allgemeinen Uberzeugung, dafs Maria ,unbe-
fleckter sei wie der Sonnenstrahl’, ,unbefleckter wie alle Engel‘
eben auf Grund der in sie aus Adam iibergegangenen und wie
in alle anderen vererbten, in Adam schuldigen Ohnmacht der
Natur, welche sozusagen die grenzenlose Fiille der Gnaden in
sie herabrief, da in der Natur keine Kraft bestand, welche da
Grenzen gezogen hitte.

Aus dieser Uberzeugung entflossen die im Anfange dieses
Werkes (des 8. Bandes) gegeniibergestellten Ausspriiche der
Viter iiber die ausnahmslose Fleckenlosigkeit Marias und zugleich
iiber das Dasein der Erbsiinde. Sie nannten ,Erbsiinde‘ die
Hinneigung zur Schuld, die in Adam begriindet war, den in
Adams Siinde verdienten Mangel an der Urgerechtigkeit.
Sie trennten von dieser Krbsiinde den ,reatus’ d. h. die per-
sonliche Schuld im einzelnen, die daraus folgte, dals im Willen
von Natur ein verdienter Mangel an Gnade war, der aber nicht
notwendig bedingt war durch die blofse Fortpflanzung, sondern
vielmehr durch die Zulassung Gottes, welcher der betreffenden
Hinneigung ihren Lauf liefs, so dals der Wille kraftlos und in
Adam verdienterweise als Vermdgen der menschlichen Natur,
wenn auch nicht durch Fortpﬂanzuncr hervorgebracht, folgte.

Den prignantesten Ausdruck fir diese Uberzeugung hat
noch am Ende dieser ganzen Epoche Thomas gegeben. Er
schreibt (I. Sent. dist. 44. art. 3 ad 3): ,Se (ndmlich frei von
aller Ansteckung der Siinde, nulla contagione peccati inquinata)
war die Reinheit der Mutter Gottes, welche frei war von der
Erb- und von der aktuellen Siinde, quae a peccato originali et
actuali fuit immunis.® Und in der Summa, ja auch in den Sen-
tenzen selber, behauptet er, nicht ein-, sondern mehrmals, dafs
Maria die Erbsiinde hat als Tochter Adams.

Die theologische Ausdrucksweise war zu jener Zeit fir das
peccatum originale eine andere wie heute. Heute begreifen wir
unter Erbsiinde vielmehr die von Adam fortgepflanzte Siinde als
wahre und wirkliche Siinde im einzelnen Adamskinde, also
zusammen mit dem reatus; und so nimmt sie auch das Konzil



Die unbefleckte Empfingnis d. Gottesmutter u. d. hl. Thomas. 99

von Trient ,sub vera et propria ratione peccati’, ndmlich mit der
auf die Person iibergegangenen Schuld, die von Gott trennt.
Dagegen lebte zur Zeit des hl. Thomas noch die Ausdrucksweise
der Viter, die unter ,Erbsiinde‘ nur verstanden, was durch die
Fortpflanzung direkt bedingt wurde in Verbindung mit der Siinde
Adams; und als ,reatus’ bezeichneten sie die verdiente Folge
daraus im verniinftigen Teile und die damit verbundene ewige
Strafe, also was Paulus ,Leben, Herrschen der Erbsiinde‘ nennt.

In der einen Stelle schliefst sich somit Thomas der ersteren
Ausdrucksweise an und will nichts davon wissen, dafs in Maria
die Erbsiinde als Folge gehabt hétte den reatus im Willen.
Denn zu seiner Zeit ward ,Erbsinde‘ schon in diesem weiteren
Sinne gebraucht, zumal wenn kurz und voriibergehend von ihr
die Rede war, ndmlich als Schuld des einzelnen vor Gott. In
den anderen Stellen nimmt er, zumal er da ex professo, streng
beweisend vorgeht, ,HErbsiinde‘ fiir das, was sie secundum essen-
tiam ist, und schreibt sie der seligsten Jungfrau zu. Damit ver-
minderte er ja nicht die Herrlichkeit derselben, sondern gab
vielmehr den Grund von seiten der Natur fir die so groflse
Offenbarmachung der gottlichen Barmherzigkeit an: ndmlich die
Ohnmacht, das Elend der Natur. . . .

In Maria war die Natur von Adam her ,schuldig® der
ewigen Verdammnis und sie blieb es. Sie wurde aber als Mutter
des Erlosers so befreit durch die Grnade Gottes, dals sie niemals
,in ihrer Seele’ — niemals sagen die Dekrete, die ,Natur‘ in
Maria sei unbefleckt empfangen worden, dies war nur Christo
eigen — gefesselt war durch die Siinde und so niemals fiir ihre
Person die Verdammnis verdiente. Vielmehr eilte sie eben auf
Grund der Natur in ihr um so dringender zu Gott ihrem Heile.
Das ist die ,priventive’, die ,zuvorkommende’ Erlosung fiir Maria.
Sie war nie thatsdchlich der Begierlichkeit unterworfen und
wire so nach der Fesselung durch die Siinde, wenn auch wie
der Taufer und Jeremias, im Mutterscholse erlost worden. Dies
war das Hinzigdastehende in ihr, und das ist das ibrer Mutter-
gotteswiirde geschuldete Vorrecht der U. E., dals, ehe die von
Adam ererbte Siinde sich thatsichlich ausdehnte auf die ,Seele
oder den Willen, die Gnadenkraft bereits in dieser Seele stand
und das siegreiche (regengewicht bildete gegen die Stromung
der ganzen Natur, bis jener Fleisch in ihr annahm, der von
Natur reinste Thatsdichlichkeit ist und so auch das Vermogen
selber in der Natur Marias, ,gegen den Geist zu begehren’,
durch seine personliche Anwesenheit tilgte.”



56  Die unbefleckte Empfingnis d. Gottesmutter u. d. hl. Thomas.

- ¢) In seiner ,Erwiderung auf Tobbe“ (2. Teil § 2) behandelt
Schneider das Verhédltnis des hl. Thomas zur U. E. zur
Widerlegung der von Tébbe gemachten Einwiirfe. Dazu werden
drei S#tze niher bewiesen:

1. ,Thomas versteht unter Empfingnis, conceptio nichts als
den Ursprung, dem Fleische nach, von den Eltern her; er ver-
steht nicht den eigeven Bestand, die Subsistenz des Gezeugten.
Die Kirche aber versteht in ihren diesbeziiglichen Entscheidungen
unter Empfingnis das eigene fiir sich seiende Bestehen des (Ge-
zeugten.”

2. ,Nach Thomas ist Maria stets und durchaus unbefleckt
gewesen.”

‘3. ,,Der erste Augenblick der Beseelung ist gleichbedeutend
mit der Heiligung, wenn Maria auf Gott und den Krloser be-
zogen wird; und ist gleichbedeutend mit dem Fallen in die
Erbschuld, wenn Maria auf den Ursprung von den Eltern oder
von Adam her bezogen wird.“

ad 1. ,Thomas weist es ab, dals durch die Eltern, resp.
vermittelst des Zeugungsaktes, die Heiligung Marias vollbracht
worden sei; dafs also Maria gezeugt worden sei, wie die Kinder
gezeugt worden wéren im Verharren des Zustandes der Ur-
gerechtigkeit. Deshalb ist sein Argument bestindig das ndm-
liche: Maria hétte dann keines Erlosers bedurft, denn der Erloser
war in erster Linie, wie Thomas oft genug betont, notwendig
wegen der Erbsiinde, von welcher die Natur angesteckt war;
diese KErbsiinde aber eben war der verschuldete Mangel der
Urgerechtigkeit. War also Maria empfangen, wie dies die Ur-
gerechtigkeit mit sich brachte, so bedurfte sie keines Krlosers.
Die Kirche stimmt dieser Behauptung des hl. Thomas zu. Sie
sagt ausdriicklich, Maria sei von der Erbsiinde bewahrt worden
intuitu meritorum Christi; also nicht wegen des Ursprunges von
den heiligen Eltern her. . . . Thomas versteht eben etwas
anderes unter Empfingnis, wie heute die kirchliche Sprache ver-
steht; der terminus, um den es sich handelt, ist auf beiden Seiten
nicht der gleiche. Und deshalb ist kein Gegensatz vorhanden,
wenn die Kirche sagt, Maria sei stets rein und unbefleckt ge-
wesen, und wenn Thomas sagt, Maria habe von den Eltern die
Stinde der Natur iiberkommen. Der beste Beweis davon ist
dieser, dals Thomas selber die stete Unbeflecktheit Marias vom
ersten Augenblicke an behauptet und trotzdem leugnet, ihre
Empfingnis sei heilig gewesen.“ (Erwiderung, S. 75 f.) Mit
Recht beruft sich Schneider fiir diese seine Ausfiihrung auf
IIT. Sent. dist. 3, qu. 1. art. 1. sol. 1, et ad 1v®, 3um_ gowie



Die unbefleckte Empfingnis d. Gottesmutter u. d. hl. Thomas. 97

auf Summae IIL. qu. 27, art. 2, ad 4"™, — Nur mufls es
heifsen (8. 76, Zeile 7 von oben) ,die Griinde fiir die U. E.“
statt gegen die U. E., offenbar blofs ein Druck- resp. Schreib-
fehler; denn St. Thomas will ja eben die conceptio in peccato
originali beweisen, mufls also die falschen Griinde fiir die U. E.
zu entkriften suchen. ;

ad 2. Zum Beweise dieser These beruft sich Schneider
(a. a. 0. 8. 76 ff) auf L. Sent. dist. 44. art. 3 ad 3wm und weist
entschieden Tobbes Unterfangen zuriick, es handle sich hier um
die Reinheit Marias im Augenblicke der Empfingnis des Sohnes
Gottes (Tobbe 8. 28). Aber ,in der ganzen Quéstion, geschweige
denn in diesem Artikel, wird von der Empfingnis Christi gar
nicht gesprochen. Es ist in der erwéhnten Quéstion davon die
Rede, ob Gott etwas Besseres machen kann, als er gemacht hat,
beziehungsweise als er macht. Und in dem dritten Artikel fragt
er, ob Gott die Menschheit Christi besser machen konnte, als er
sie gemacht hat. Da geht nun Thomas auf die verschiedensten
ausgezeichneten (eschopfe ein: auf die Gite der Seele Christi,
auf die geschaffene Seligkeit und auch auf die Reinheit der
Muttergottes. Er sagt, dals ein Wesen dann am reinsten ist
unter allen anderen, wenn es durch keine Ansteckung
der Siinde befleckt worden, si nulla contagione peccati in-
quinatum sit. Das behauptet er nun direkt von Maria mit aus-
driicklicher Beziehung auf die Erb- und aktuelle Stinde.“ Ahnlich
spricht sich St. Thomas aus I. dist. 17, qu. 2, art. 4, ad 3"»:
»Augmentum enim puritatis est secundum recessum a contrario:
et quia in beata Virgine fuit depuratio ab omni peccato,
ideo pervenit ad summum puritatis; sub Deo tamen, in quo
non est aliqua potentia deficiendi, quae est in qualibet crea-
tura, quantum in se est’ Beziiglich der doppelten Rei-
nigung Marias seitens des hl. Geistes wird verwiesen auf:
III. qu. 27, art. 3, ad 3", sowie auf III. Sent. dist. 3, qu. 1,
art. 2, solutio I. In diesem 2. Artikel fragt St. Thomas: ,,Utrum
beatissima Virgo per sanctificationem in utero fuerit totaliter ab
originali mundata. Da antwortet er denn sub Solutio IL:
»Respondeo . . . quod duplex sanctificatio beatae Virginis
esse dignoscitur: prima, qua in utero sanctificata fuit; secunda
iz conceptione Salvatoris: et quia sanctificatio emundationem a
culpa dicit, quae sine gratia esse non potest, gratiae autem est
firmitatem quamdam facere; ideo effectus sanctificationis in generali
est duplex: scilicet emundare, et confirmare: et quantum ad
utrumque secunda sanctificatio perfecit primam. In prima enim,
secundum quod ab omnibus communiter tenetur, a peccato



98  Die unbefleckte Empfingnis d. Gottesmutter u. d. hl. Thomas.

originali quantum ad maculam et reatum purgata fuit:
sed de emundatione ejus a fomite diversimode opinantur.“ — Die
nicht stichhaltigen Meinungen hieriiber werden nun zuriickge-
wiesen. Dann heilst es weiter: ,,Unde relinquitur, ut alii dicunt,
quod fomes per essentiam post primam sanctificationem reman-
serit, sed impeditus est per gratiam sanctificantem ne in peccatum
inclinaret aut a bono retraheret; contingit enim habitum aliquando
ligari ne in actum exire possit, sicut scientia per ebrietatem, ut
dicit Philosophus (in 7 Ethic., cap. 5, et 12). In secundo vero
sanctificatione essentialiter fomes ille subtractus est.

ad 3. Diese These lafst sich mit anderen Worten auch so
ausdriicken: ,Die Seele in Maria als forma corporis, in ihrer
natiirlichen Verbindung mit dem Leibe, erbte die Schuld; aber
als frei und iiber den Leib kraft der Vernunft- und Willens-
vermdgen erhaben, hatte sie immer in sich die Gnade als Heil-
mittel gegen die Schuld in der Natur.“ Zur Erklirung fiigt
Schueider (Erwiderung S. 79 ff) bei: ,Die Unterscheidung,
welche hier gemacht wird, kann keinem Theologen ungeliufig
sein und ergibt sich aus der ganzen Sachlage. ,Intuitu meritorum
Christi¢ ldlst das kirchliche Dekret Maria von der Erbsiinde frei
sein; als ,Vorbereitung® fiir die Mutterschaft Jesu, fiir die Em-
pfingnis des Sohnes Gottes ward nach Thomas, Anselm und
Damascenus Maria in der ersten Heiligung von aller Schuld
bewahrt. ,Weil sie die Mutter des Herrn ist, soll, wie Augu-
stinus sagt, bei der seligsten Jungfrau von Siinde nicht die Rede
sein.  Worin aber bestand der unendlich hohe Wert der Ver-
dienste Christi? Was war das dem Herrn durchaus Eigen-
tiimliche, ihn von allem Unterscheidende, wonach sich die mehr
oder minder grofse Ahnlichkeit in denen, die sich ihm anschlossen,
richten mufste? Die Person in Christus war durchaus ge-
schieden von der menschlichen Natur. Letztere ist eine rein
menschliche, die Person eine rein gottliche. Die menschliche
Natur in Christo war dem Leiden unterworfen, die Person die
Allgewalt selber. Die menschliche Natur war die Opfergabe,
die Person opferte als vollig gleichwertig mit der gottlichen
Natur. Durch die menschliche Natur stand Christus in leben-
diger, organischer Verbindung mit Adam und trug dessen Strafe;
durch die Person war er Gott von Ewigkeit. . . . Weil Christus
aus Maria Fleisch annahm, die da von Adam in ihrem Fleische
abstammte, wollte er auch eine leidensfihige Natur, die siithnen
konnte, annehmen; weil Christus der Person nach das ewige Wort
des Vaters ist, war er ,mitten unter den Toten frei‘ und konnte
nie durch die Siinde gefesselt werden.



Die unbefleckte Empfangnis d. Gottesmutter u. d. hl. Thomas. 99

Welches sollte zudem das Christo durchaus eigene Werk
sein? Die Trennung der personlichen Wirksamkeit von dem
Einflusse des Verderbens, welches von der Natur kommt. In
der Taufe, als dem ersten Sakramente Christi, wird von der
Person her der Getaufte ganz rein vor Gott; und trotzdem bleibt
die Natur vermittelst der Konkupiscenz unter der Gewalt des
von Adam flief[senden Verderbens. . . . Wenn so das ganze
Christentum, Christus und sein Werk, in nichts anderem besteht,
als in diesem (Gegensatze zwischen der von Adam ererbten Natur
und der Person des einzelnen, insoweit letztere durch Vernunft
und Willen Herr iiber ihre Krafte ist, sowie in der schliefslichen
Versohnung dieses Gegensatzes, so dals die Natur einst wieder
vollauf gehorchen wird der Vernunft; — so ist es ganz selbst-
verstiandlich, dafs in der Mutter des Herrn, in der Konigin und
dem Urbilde der Kirche, als der Heilsanstalt Gottes, sowohl
dieser Gegensatz wie die AussGhnung desselben einen der Stellung
Marias in dem Krlosungswerke Christi angemessenen und somit
ganz einzig dastehenden Ausdruck gewinnt. Der menschgewordene
Sohn Gottes ist, der Person nach, notwendig heilig; er ist,
seiner menschlichen Natur nach, aus freiem Willen der Strafe
der Siinde unterthan, insoweit er den Fluch der Siinde tragt.
Die blofsen Menschen aber sind im Gegenteil, von Natur und
somit notwendig ,Kinder des Zornes‘, der Siinde Adams unter-
than, so dals die Freiwilligkeit der Erbsiinde ebenso geerbt wird,
wie die menschliche Natur selber, deren naturnotwendiges Ver-
mogen der Wille ist; — heilig sind die blofsen Menschen erst
kraft der frei gegebenen und frei empfangenen Gnade. Durch
das also, was im Gottessohne, der Person nach, Natur ist, hat
doch in Gott Natur und Person ein und dasselbe Sein, was
er sonach in unendlicher Fiille besitzt, durch die Macht seiner
Heiligkeit ndmlich heilt er das, was in uns mit Naturnotwendig-
keit gegeben ist, . . . das von Adam ererbte Siindenelend. Und
das, was im Heilande aus freiem Willen angenommen worden,
alle Strafe der Siinde nidmlich, erwirbt uns die Kraft, freiwillig
uns gegen das Siindenelend in uns zu wenden und so, durch
die Anwendung der Verdienste Christi auf uns, mitzuwirken zu
unserer Heilung.

Welche Seele wird demnach am vollkommensten die be-
sondere Art der Erlosung durch Christum in sich ausdriicken?
Jene ohne Zweifel, welche der Person nach, soweit ndmlich die
Person die Wurzel ist fir die Anrechnung der menschlichen
Handlungen und soweit die Wurzel fiir das Verfiigungsrecht
iiber die eigenen Krifte — actiones sunt suppositorum —, immer



60  Die unbefleckte Empfiangnis d. Gottesmutter u. d. hl. Thomas.

heilig war, also niemals dem Erloser in der Heiligkeit unéhnlich
gewesen 1sf, die somit immer in sich die Kraft besals, von den
Verdiensten Christi Gebrauch zu machen; und in deren Natur,
wie in der menschlichen Natur des Heilandes die Heilkraft, das
Verderben zwar wohnte, aber niemals die geringste Thatigkeit
entfalten konnte, sondern stets gebunden war. Sowie die Heilig-
keit der Person Christi sich auf eine fiir uns mit dem Fluche
beladene menschliche Natur zuerst erstreckte und erst vermittelst
dieser auf uns, so richtete sich die durch die Gnade verliehene
Heiligkeit in der Seele Marias, kraft der Verdienste Christi,
zuerst auf die eigene Natur und Ioste im ersten Augenblicke
dafs diese letztere wirklich bestand, die Unreinheit der Schuld,
welche von Adam durch die Eltern flofs; kann ja doch die vera
et propria ratio peccati, wie es im Tridentinum heilst, in der
einen selben Seele nicht bestehen mit der heiligmachenden
Gnade. . . .

Wenn deshalb Thomas stdndig behauptet, Maria sei in primo
instanti infusionis animae nicht von der Erbsiinde frei gewesen;
so ist das bei ihm (vgl. III. Sent. dist. 3, qu. 1, art. 1, Sol. 1,
ad 1"™) gleichbedeutend damit, dafs sie nicht frei von der Erb-
siinde war, antequam conceptio carnis ejus finiretur, oder dafls
sie nicht frei davon war von den Eltern her, nullo modo in
parentibus sanctificari potuit, soweit sie also auf natiirliche
Weise von Adam abstammte. KEbenso heilst es in der Summa
(IIL, qu. 27, art. 2): ,Quocunque modo ante animationem beata
Virgo sanctificata fuisset, nunquam incurrisset maculam originalis
culpae.  Diese macula originalis culpae besteht bei Thomas,
ihrem Wesen nach, nicht in der thatsdchlichen Trennung von
Gott, sondern in der Verschuldung, im debitum dieser Trennung
seitens der von Adam erhaltenen Natur. Von jeder macula
wurde Maria im ersten Augenblicke, dafs von Gott her die Seele
zum Leibe kam, befreit, indem der Verschuldung, dem debitum,
auf Grund der Gmnade nicht stattgegeben wurde. Wovon wére
denn Maria, wie das Dekret sagt, bewahrt worden, praeservata
immunis, wenn in der von Adam erhaltenen Natur nichts war,
was der Seele Verderben drohte?*

Zum positiven Beweise, dafs so und nicht anders das
Verstdndnis des hl. Thomas angenommen werden mufs, beruft
sich Schneider (Erwiderung S. 81 f) auf IIL. Sent. dist. 3, qu. 1,
art. 1, Sed contra: ,,Quod non est, non potest sanctificari.
Sed beata Virgo non fuit antequam conciperetur in utero matris
suae. Hrgo non potuit ante conceptionem sanctificari, sowie auf
Summae III. qu. 27, art. 2. Deshalb kann Thomas auch in den



Die unbefleckte Empfingnis d. Gottesmutter u. d. hl. Thomas. 61

Sentenzen (III. dist. 3, qu. 1, art. 1, Sol. I, ad 2"m) betonen,
dals die heiligmachende Gnade nicht direkt im Gegensatze
steht zur Erbsiinde, sondern nur insoweit die Person von
der Erbsiinde angesteckt wird: ,,Gratia sanctificans non omnino
directe opponitur peccato originali, sed solum prout peccatum
originale personam inficit: est enim gratia perfectio personalis;
peccatum vero originale directe est vitium naturae;
et ideo non oportet quod gratia sanctificans a parentibus tradu-
catur, si peccatum originale traducatur; sicut et originalis justitia,
cui directe opponitur, traducta fuisset.“ Schneider fihrt dann
(8. 82) weiter fort: , Es ist also zwischen allen diesen Ausdriicken
des Aquinaten gar kein Gegensatz. Spricht er von dem ersten
Augenblicke der Empfingnis so, dals in demselben Maria die
Erbschuld hatte, so meint er das Fortpflanzen der Natur von
seiten der Eltern und was naturnotwendig damit verbunden ist;
aus den Eltern kam eine verderbte Natur, der nédmlich von
Adam her die Verschuldung dafiir innewohnte, dafs sie der Ur-
gerechtigkeit und damit der heiligmachenden Gmnade entbehrte.
Diese Verschuldung oder dieses debitum war mit der natirlichen
Abstammung gegeben. Spricht Thomas dagegen von der all-
zeiten Reinheit Marias von der Erbschuld, so meint er, im aus-
einandergesetzten Sinne, die Person Marias, in welcher die
Gnade das Verwirklichen der Verschuldung mit Riicksicht auf
die Person hinderte und zugleich dazu beitrug, die Verderbtheit
der Natur, den fomes, zu binden und so dessen Au[‘serung un-
moglich zu machen. Beides schlielst sich gegenseitig ein. Denn
die im Hinblicke auf die Verdienste Christi gegebene Gnade
setzte einerseits den fomes voraus, von dem Thomas (III Sent.,
dist. 3, qu. 1, art. 2, Sol. 1, ad 3"m) sagt: ,Caro Virginis ante
conceptionem (i. e. Christi) dicitur fuisse peccato obnoxia propter
fomitem, qui essentialiter remanebat; quamvis impeditus esset,
ut dictum est’; und die von Adam erhaltene verderbte Natur
verlangte andererseits, sollte das Verderben nicht weiter sich,
bis zur Person, ausbreiten, eine um so grofsere Gmnadenkraft.
Wollte man aber auf dem Ausdrucke ,primum instans in-
fusionis animae‘ in der Weise bestehen, dals damit der erste
Augenblick der vollen Existenz Marias als einer Person gemeint
sei, so wiirde auch noch nicht folgen, dals in diesem ersten
Augenblicke die Gnade in Maria nicht sein oder ihre Wirkung
nicht &uflsern konnte, weil die Erbschuld da war. .. . Das
primum instans auf seiten der Schuld wire von seiten des
Menschen aus nur als ein prius naturae und nicht als ein prius
tempore aufzufassen. Der niamliche Augenblick wiirde beides



62  Die unbefleckte Empfingnis d. Gottesmutter u. d. hl. Thomas.

umfassen: die Krbschuld und die Gnade der U. E.“ — Mit
vollem Rechte beruft sich Schneider auf Summae I. II. qu. 113,
art. 8. Wir verweisen noch zur ndheren Erklarung der obigen
Ausfithrung auf IV Sent. dist. 17, art. 4, Sol. 1, und Quaest.
disp. de Verit. qu. 28, art. 7. An erster Stelle heilst es: ,,Cum
gratiae infusio et remissio culpae se habeat sicut introductio unius
formae et expulsio alterius, constat quod secundum ordinem
causae materialis remissio culpae praecedit infusionem gratiae;
gsed secundum ordinem causae formalis, efficientis et
finalis, infusio gratiae natura prior est: et propter hoc etiam
utrumque invenitur dici causa alterius. Infusio enim gratiae est
causa remissionis culpae per modum causae formalis; sed exstir-
patio vitiorum dicitur operari virtutum ingressum per modum
causae materialis. — An zweiter Stelle: ,,In quolibet genere
causae causa naturaliter est prior causato. Contingit autem se-
cundum diversa genera causarum idem respectu ejusdem esse
causam et causatum; sicut purgatio est causa sanitatis in genere
causae efficientis, sanitas vero est causa purgationis secundum
genus causae finalis; similiter materia causa est formae aliquo
modo inquantum sustinet formam, et forma est aliquo modo
causa materiae inquantum dat materiae esse actu. Et ideo nihil
prohibet aliquid altero esse prius et posterius secundum
diversum genus causae. Sed tamen illud est prius simpli-
citer dicendum ordine naturae, quod est prius secundum genus
illius causae quae est prior in ratione causalitatis; sicut finis,
qui dicitur causa causarum, quia a causa finali omnes aliae causae
recipiunt quod sint causae; quia efficiens non agit nisi propter
finem, et ex actione efficientis forma perficit materiam, et materia
sustinet formam.

Sic ergo dicendum, quod quandocunque a materia una forma
expellitur et alia inducitur, expulsio formae praecedentis
est prior naturaliter in ratione causae materialis: omnis
enim dispositio ad formam reducitur ad causam materialem:
denudatio autem materiae a forma contraria est quaedam dispo-
sitio ad formae susceptionem. Subjectum etiam, id est materia,
ut dicitur in 1 Physic. (comment. 82), numerabilis est: nume-
ratur enim secundum rationem, inquantum in eo praeter subjecti
substantiam invenitur privatio, quae se tenet ex parte materiae
et subjecti. Sed in ratione causae formalis est prior
naturaliter introductio formae; quae formaliter perficit
subjectum, et expellit contrarium. Kt quia forma et finis in idem
numero incidunt, forma vero et efficiens in idem specie, inquantum
forma est similitudo agentis; 1deo formae introductio est prior



Die unbefleckte Empfiangnis d. Gottesmutter u. d. hl. Thomas. 63

naturaliter secundum ordinem causae efficientis et finalis: et ex hoc
patet, secundum praedicta, quod ordine naturae sit simpliciter prior.

Sic ergo patet quod simpliciter loquendo secundum ordinem
naturae, prior est gratiae infusio quam culpae remissio; sed se-
cundum ordinem causae materialis est e converso.“

Ebendaselbst ad 9"™: Recessus a termino a quo est prius
in via generationis et motus, cum reducatur ad ordinem materiae
(nam motus est actus existentis in potentia); sed accessus ad
terminum ad quem est prior secundum ordinem causae finalis.“
— Daraus ergibt sich auch, wie ganz Thomas gemils Schneider
seine obige 3. These aufstellte. Der Ordo causae materialis
ist hier gleich dem Ursprung von den Eltern oder von Adam
her. Dem Ordo causae formalis, efficientis et finalis
entspricht die Beziehung auf Gott und den Erloser und damit
die Heiligung.

Eben weil Maria die némliche Abstammung mit Adam ver-
bindet, wie uns, mulste die Fiille der Gunade die aller Engel
iibersteigen, damit dem Gewichte zum Elende, das von Adam
geerbt wird, das volle Gegengewicht entgegengestellt werde,
kraft dessen nie das erstere in irgend welche thatsdchliche
Aulserung im einzelnen kam. St. Thomas betont (vgl. Summae
I. II. qu. 81. 82. 83) fortwahrend, die Erbsiinde se: nur in uns
als habitus (in 2. Weise ,,est enim quaedam inordinata dispositio
proveniens ex dissolutione illius harmoniae in qua consistebat
ratio originalis justitiae“ a. a. O. qu. 82, art. 1, corp.), also nicht
als separatio actualis in uns, sondern als positives resp. priva-
tives Vermogen fiir diese separatio; sie sei nur da, insoweit wir
Glieder der menschlichen Natur in Adam sind; sie sei nicht
eigene, vom Menschen personlich begangene Schuld. Wird ihr
keine andere Kraft entgegengestellt in der Seele, dann folgt die
separatio a Deo, und deshalb sagt St. Thomas ausdriicklich, dafs
die Erbsiinde non omnino directe opponitur gratiae, sed
ex consequenti nempe: sed solum prout peccatum ori-
ginale personam inficit (siehe oben: ,Zum positiven Be-
weise“ unter: ad 3 die Stelle IIL. Sent. dist. 3, qu. 1, art. 1,
Sol. I, ad 2"m), und dafs die Erbsiinde, auch nach der Taufe,
actu bleibt und reatu getilgt wird, insoweit ihre natiirliche Folge,
die Trennung von Gott, nicht eintritt (vgl. I. II. qu. 81, art. 3,
ad 29m), Maria mufste die hichste Gnade erhalten, weil das grofste
Gewicht zu iiberwinden war. Sie mulste eine einzig dastehende
Gnade erhalten, weil sie in einzig dastehender Weise Glied am
mystischen Leibe, sagen wir, dessen Konigin ist.

S




	Die unbefleckte Empfängnis der Gottesmutter und der Hl. Thomas

