Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 10 (1896)

Artikel: Der Aquiprobabilismus und seine philosophische Begriindung
Autor: Jansen, J.L.
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761856

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761856
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der Aquiprobabilismus und seine philosophische Begriindung. 37

opponitur confrarie, quia licet idem non possit esse simul neces-
sarium et impossibile, potest tamen idem esse nec necessarium
nec impossibile, sed contingens: et similiter licet idem non possit
esse simul contingens et impossibile, potest nec esse contingens,
nec impossibile, sed necessarium.“ Demgemals haben wir blofs
diese einfachen kontrdren Formen:

necesse est esse — impossibile est esse.
contingens est esse — impossibile est esse.

Hiermit schlielsen wir unsere Bemerkungen iiber die Lehre
von der propositio und der oppositio propositionum. Es diirfte
sich aus denselben ergeben, dals die philosophische Wissenschaft
fiir die Schule noch einiges zu leisten hat, dals sie noch mehr zu den
Schiilern hinabsteigen mufs, und wéhrend sie die Begabteren unter
denselben zu befriedigen sich bestrebt, auch die Schwécheren durch
grofse Klarheit und genaueste Exposition zu fordern zu suchen
hat. Wie wir aus Beispielen wissen, gelingt das thatsdchlich
bei entsprechendem Unterricht. Ubrigens wird selbst der Be-
gabte experientia teste bisweilen begriffsstutzig, wo man es nicht
vermutet, und das kann, wenn nicht geholfen wird, nachteilige
Folgen haben. Trifft das aber auch nicht zu, so wird er doch
die Méangel beim Unterricht oder im Lehrbuch merken, und das
thut auch nicht gut.

DER AQUIPROBABILISMUS UND SEINE
PHILOSOPHISCHE BEGRUNDUNG.

Yon Prot; ]« L. JANSEN,. C. §5. R.

——0 e ——

Die in der jiingsten Zeit erschienenen Abhandlungen iiber
die verschiedenen Moralsysteme haben immer deutlicher ans Licht
gebracht, dafs die vom hl. Alphons endgiiltig festgesetzten Be-
schrinkungen des Probabilismus sowohl in der theologischen
Tradition als in der Vernunft einen festen Boden haben. Offenbar
haben auch diese Arbeiten ihren Zweck bei den Gegnern des
Aquiprobabilismus nicht verfehlt; wollen ja diese, wenn auch im
Laufe der Argumentation die Gegensiitze der beiden Auffassungen
ziemlich scharf hervortreten, am Schlusse derselben gerne be-
haupten, der Unterschied reduziere sich auf ein Minimum. Ein



38  Der Aquiprobabilismus und seine philosophische Begriindung.

noch grofserer Erfolg wiirde, unseres Erachtens, erzielt sein,
wenn die Vernunftgriinde des Aquiprobabilismus 6fter und scharfer
betont waren. Eine bedeutende Leistung in dieser Hinsicht ist
die Arbeit des belgischen Redemptoristenpaters De Caigny,
der sich, neben historischen und kritischen Erorterungen iber
das System des heiligen Kirchenlehrers, als Hauptaufgabe stellt,
die Vernunftgriinde des Aquiprobabilismus zu beleuchten und zu
verteidigen.? Das Werk verdient alle Anempfehlung und gibt
uns die Veranlassung, unter Verweisung auf die ausfiihrlichere
Behandlung des Verfassers, diese Griinde, sei es auch in ge-
drangter Kiirze, einer Besprechung zu unterziehen.

An erster Stelle begegnet uns die wichtige Frage iiber das
Verhéltnis zwischen Gesetz und Freiheit. (De Caigny, S. 153.)
Probabilistische Autoren lehren, Freiheit (und logisch mufs hier
die Rede sein von moralischer Freiheit, da es sich um ein
Recht handelt) sei frither als jedes Gesetz; die Freiheit sei daher
immer in possessione, und um eine Verpflichtung zu behaupten,
sei ein Mals von Gewilsheit erfordert, das jede prudens formido
verscheucht. — Wir gestehen gerne, dals die Freiheit als natiir-
liches Pradikat des Willens friiher ist als das Gesetz; als Recht
aber ist sie spiter als das Gesetz, denn eben verdankt die Frei-
heit den Charakter des Rechtmilsigen, des KErlaubten ihrer
Ubereinkunft mit dem Gesetze. Das permittere wird denn auch
vom hl. Thomas ausdriicklich zu den actus legis gerechnet.?
Folglich kann auch die Freiheit nicht immer in possessione sein,
und man mufls mit dem hl. Alphons sagen: aliquando possidere
legem, aliquando libertatem.® Die allgemeinsten Gesetze
namlich, worin die Moral gipfelt, sind frither als die moralische
Freiheit. Was jedoch die niederen Gesetze betrifft, welche npur
Folgerungen sind aus den allgemeinen (also auch die positiven
Gesetze), so ist entweder die Freiheit oder das in Frage stehende
Gesetz im Besitze, je nachdem dieses oder jene auf irgend welche
Weise dem Menschen bekannt gemacht wird; auf den niederen
Stufen der Gesetzgebung kann ja vielfach Zweifel herrschen.

1 Apologetica de Aequiprobabilismo Alphonsiano historico-philoso-
phica dissertatio, juxta principia Angelici Doctoris. Auctore J. De Caigny
C. 8S. R. Leipzig. L. A. Kittler. Sternwartestralse 46. Wichtig zur
philosophischen und historischen Seite der Frage sind auch die: ,Beitrige
zur Rechtfertigung des Aquiprobabilismus® von J. Aertnys C. SS. R. im
,,Katholik® 1894. S. 347. 434. 529; sowie auch die gediegene Schrift:
De Systemate morali antiquorum probabilistarum dissertatio historico-
critica auctore Fr, Ter Haar C. SS. R. Paderborn, F. Schoningh.

2 1. II. qu. 92. a. 2.

3 Theol. mor. 1. I. n. 26.



Der Aquiprobabilismus und seine philosophische Begriindung. 39

Daher sagt der hl. Alphons logisch: (Libertas possidet) cum lex
nondum est promulgata.! (De Caigny. 8. 172 1)

Wir wissen wohl, dafs die eventuelle possessio legis auch
von mehreren Probabilisten behauptet wird; es ist auch unsere
Meinung nicht, bei der Besprechung des Verhiltnisses zwischen
Gesetz und Freiheit diesen Punkt am meisten zu betonen. Die
Hauptsache fiir uns ist, die irrige Auffassung zu bekdmpfen, als
standen sich Gesetz und moralische Freiheit feindselig gegen-
iiber, als wiren sie zwel entgegengesetzte Stromungen. (De
Caigny, 8. 115 ff.) Nein, aus den allgemeinsten Gesetzen
kommen wie die Pflichten, so auch die Rechte des Menschen
hervor; sie alle gehen Hand in Hand und haben keine andere
Aufgabe, als den Menschen zur Verwirklichung des allgemeinen
(esetzes zu bringen, zum Streben nach dem letzten Ziele. Die
Idee des Gesetzes ist aber hierbei der Hauptfaktor; als ziel-
strebendes Wesen hat daher der Mensch die alles umfassende
Hauptpflicht, das Auge auf das Gesetz zu richten, zu untersuchen,
ob und inwiefern es in seinen Abstufungen entweder als ge-
stattend oder als gebietend (resp. verbietend) sich zeigt. —
Nur dann also, wenn der Mensch fir die konkrete Handlung
weder Gebot noch Verbot in der niederen Sphéire der Moral
erkennt, ist er, kraft des allgemeinen Gesetzes, das ihm das
an sich Gleichgiiltige, unter der Bedingung eines redlichen
Ziweckes, als erlaubt vorhilt, moralisch frei.

Es ist also von grofster Wichtigkeit zu bestimmen, wann
in der Sphére der Moral das Erkennen des Gesetzes staft-

1 So finden die von Dr. Leimbachj(Untersuchungen iiber die ver-
schiedenen Moralsysteme S. 42) citierter Worte des hl. Thomas: Illud
dicitur licitum, quod nulla lege prohibetur — ihre Erklirung. — Dr.
Leimbach meint, der Papst lehre in seiner Encyklika Libertas, dals
die Freiheit anterius ad legis obligationem im Besitze sei. Wir haben
weder diesejWorte noch deren Sinn in der Encyklika gefunden, vielmehr
bestitigt sie durchaus die Auffassung des hl. Alphons. — Die Unter-
suchungen des Verfassers scheinen uns iibrigens nicht genug Rechnung
zu halten mit dem, was sowohl in historischer als wissenschaftlicher
Beziehung noch in neuester Zeit dem Probabilismus entgegengehalten
wurde. Er hat zwar ein Quellenverzeichnis; zur richtigen Wiirdigung
der Argumente scheint er jedoch sich iberhaupt nicht zu erschwingen.
So werden u. a. citiert die ,,Beitrige zur Rechtfertigung des Aquiprob.®
von Aertnys im Katholik 1894; Dr. Leimbach aber schreibt, als ob
dort weder iiber Rebellus und Comitolus u. a., noch iiber die Briefe des
hl. Alphons, noch iiber die Vergleichung der Wage u. s. w. ein verniinf-
tiges Wort geredet wire. Auch gilt ihm G, Vasquez als Dominikaner.
Schliefslich sei bemerkt, dafs die Vindiciae Alph. den Probabilismus
nicht als Libertinismus und Anomismus bezeichnen. Die von Dr, Leimbach
angefiihrten Worte (S. 78) enthalten diesen Vorwurf nicht.



40 Der Aquiprobabilismus und seine philosophische Begriindung.

findet, wodurch der Mensch aus dem Gebiete des Erlaubten in
jenes der Verpflichtung versetzt wird. Der erste Grad dieses
Erkennens ist vorhanden, wo, der da handeln mufs, nicht mehr
im eigentlichen Zweifel beziiglich einer Verpflichtung verkehrt;
und da nach dem hl. Thomas nur dort ein eigentlicher (positiver)
Zweifel besteht, wo kraft gleicher beachtungswiirdigen Griinde,
die fir und wider sprechen, der Mensch weder ja noch nein
auf die Frage antworten kann, so wird, wenn auf Seite des
Gesetzes ein beachtungswiirdiger Grund mehr als auf
der anderen Seite sich zeigt, das Gesetz erkannt.! Nun deckt
sich aber Erkennen mit einem Malse von Gewilsheit. Zwar
schliefst sie nicht jede, selbst nicht unbegriindete Furcht vor
Irrtum aus; diese Furcht enthebt jedoch den Menschen der Ver-
pflichtung, nicht dem Lichte seines Verstandes zu folgen, worauf
er einzig als auf den Mafsstab der Zweckmilsigkeit seiner Hand-
lungen angewiesen ist. Auch ist es nicht verniinftig, eine grofsere
Gewilsheit zu verlangen, als die Sphére, worin die Frage sich
bewegt, gestattet. Kine probabilis certitudo, wie der hl. Thomas
sich ausdriickt,? ist also hinreichend. Das erkannte auch Suarez,
als er schrieb: Major probabilitas est quaedam moralis certitudo,
si excessus probabilitatis certus sit.? (De Caigny, 116 ff. 180 ff.

1 Quando . .. homo non habet rationem ad alteram partem magis
quam ad alteram, vel quia ad neutram habet, quod nescientis est, vel
quia ad utramque habet, sed aequalem, quod dubitantis est: tunc
nullo modo assentit, cum nullo modo determinetur ejus judicium, sed
aequaliter se babet ad diversas. . . . Opinans autem habet cogitationem
sine assensu perfecto; sed habet aliquid assensus, inquan-
tum adhaeret uni magis quam alii, Dubitans autem nihil habet
de assensu, sed habet cogitationem. Nesciens autem neque assensum
neque cogitationem habet. III Sent. d. 23. qu. II. a. 2. qu. 3. sol, 1.

2 In actibus humanis . . . sufficit probabilis certitudo, quae
in pluribus veritatem attingat. . . . Kst autem probabile [= probabilis
certitudo], quod magis veritatem contineat dictum multorum quam dictum
unius; 11, II. qu. 70, art. 2,

8 De leg. lib. 8. ¢. 3. n. 19, Dr, Huppert (Katholik. 1895. 5. 179)
meint, dieser Text konne durchaus nicht den doctor eximins zum Aqui-
probabilisten machen. ,,Im Aquiprobabilismus handelt es sich immer um eine
senteutia notabiliter probabilior, die zu Ungunsten des Ponitenten befolgt
werden muls; Suarez dagegen spricht von einer probabilior, die zu
Gunsten des Ponitenten befolgt werden kann.* — In diesen Worten
scheint uns aber der cardo controversiae nicht richtig gegeben zu sein.
Wir setzen also an deren Stelle folgende Argumentation: Im Aquiproba-
bilismus handelt es sich um eine sententia, die jeder, der hic et nune
moralisch gut handeln will, als notabiliter aut certo probabilior
selbst erkennt. (Vom Beichtvater als solchem ist hier die Rede
nicht, denn er ist kein judex opinionis, sondern nur dispositionis.)
Atqui: Suarez stellt als allgemeine n Grundsatz: Major probab. u. s. w.



Der Aquiprobabilismus und seine philosophische Begriindung. 41

Die Gewilsheit der grofseren Probabilitit des Gesetzes ist
also der sichere Malsstab seiner Verpflichtung, ein Malsstab
ebenso den Anforderungen der Vernunft entsprechend, als leicht
von jedem anzuwenden. Kann nicht ein jeder, nach verhiltnis-
miéfsig reifer Nachsinnung, sich oft dariiber Rechenschaft geben,
ob 1hm eine majoritas von Wahrscheinlichkeit gewils ist
oder nicht? Wo bleibt denn die Schwierigkeit der Anwendung,
die die Probabilisten dem Aquiprobabilismus vorwerfen?

Nun kann zwar behauptet werden, zwischen einem ver-
niinftigen Probabilismus und einem verniinftigen Aquipro-
babilismus sei so zu sagen kein Unterschied, und an den
Namen sei wenig gelegen; an der praktischen Seite des Streites
jedoch ist viel gelegen; handelt es sich ja darum, eine Norm fest-
zustellen, die fiir das praktische Leben jedes einzelnen Menschen

Ergo: Suarez lebrt, wie die Aquiprobabilisten, dafls, wer das Gesetz als
certo probabilius erkennt, eine moralis certitudo des Gesetzes hat,
folglich dem Gesetze gehorchen mufs. — Dr. Huppert meint ferner, aus
den Worten de Rel. tr. 10, 1. 4. c. 15. n. 21: nec distinguendum existimo
de majori vel minori probabilitate stehe unumstdfslich fest, dals Suarez
das Fundament des aquiprobabilismus verwerfe. Uns scheint jedoch
hier von paulo majori vel paulo minori prob. die Rede zu sein; denn
1. 8. redet vom Falle des dubium positivam; wenn aber die eine Seite
nicht nur paulo, sondern notabiliter probabilior ist, hat man kein du-
bium, sondern opinio., 2. S, fiigt hinzu: quia juxta communem
doctrinam per se licet practice sequi opin. probabilem circa honestatem
actus relicta probabiliori. Als Suarez lehrte, war aber die sententia
communis nicht, dafs man der notabiliter minus probabilis folgen
diirfe, wie dieses zahlreiche Zeugnisse, angefiihrt bei Ter Haar, de morali
systemate antiquorum probabilistarum (Paderborn, Schoningh) darthun.
Diese Erklirung wird noch annehmlicher, wenn man die darauf folgenden
Worte des Suarez in Betracht zieht: Nam moraliter loquendo, non potest
ille excessus probabilitatis tantus esse, quin merito praetermittatur propter
virtutem obedientiae, praesertim quia auctoritas superioris probabilitatem
alterins partis multum auget. — Es war auch dem hl. Alphons nicht
unbekannt (wie Dr. Huppert a. a. 0. S. 178 meint), dals viele alten Pro-
babilisten jene allgemeine Formel im #quiprobabilistischen Sinne auf-
fafsten. Schreibt er ja selbst: ,,Quando Popinione probabile per la legge
apparisce certamente pill probabile, segno, che allora & piu probabile
notabilmente e con eccesso; e quando Popinione per la legge & notabil-
mente piu probabile con eccesso, allora dicono gli stessi autori
nostri probabilisti che dee seguirsi I’opinione per lalegge,
perché allora la legge &, almeno moralmente, gia abbastanza promul-
gata." Lettere IIL n. 188. p. 803: ,,Wenn die fiir das Gesetz sprechende
Meinung als gewils probabler erscheint, so ist dies ein Zeichen, dafs sie
bedeutend und iiberwiegend probabler ist; und in diesem letzteren Falle
lehren auch unsere Probabilisten, dafs man derselben folgen miisse, weil
dann das Gesetz wenigstens im moralischen Sinne hinreichend promul-
gle?s 1e)rscheint.“ (Briefe. Specielle Korresp. Regensburg. 1894, IIL



42  Der Aquiprobabilismus und seine philosophische Begriindung.

volle Rechtgiiltigkeit und Tauglichkeit besitzt; die also jeder
Gefahr entweder von zu grofser Strenge oder zu grofser Milde
vorbeugt; dann aber ist eine Formel, wie diese: ,Das Gesetz
verpflichtet nicht, so lange man verniinftigerweise nicht urteilen
kann, dals es bestehe“ — gar zu unbestimmt und wird leicht
ein Deckmantel fiir leichtfertige und laxe Schlulsfolgerungen.
Das war eben der Grund, warum der hl. Alphons fest an diese
andere Formel hielt; Die gewils weniger wahrscheinliche Meinung
darf nicht befolgt werden. Man denke hierbei an die Worte
des hl. Augustin: Nobis ad certam regulam loqui fas est, ne
verborum licentia etiam de rebus, quae significantur, impiam
gignat opinionem.?

Unrichtig also und den Grundsitzen der Logik sowobl als
der Autoritit des hl. Thomas zuwider ist die Behauptung:
,Zweifelhaft ist ein Gesetz . . . nicht blofs dann, wenn die der
Freiheit giinstige Ansicht gleich probabel ist, sondern iiberhaupt
so lange sie wahrhaft probabel ist, mag die entgegengesetzte
auch mehr und gewils mehr probabel sein.“? Denn der Fall
des Zweifels ist, auch nach dem hl. Thomas, nur auf das Gleich-
gewicht der Meinungen beschrinkt. Wenn nun aus dem Axiom:
,Bin zweifelhaftes Gesetz verpflichtet nicht“ argumentiert wird,
mufs das Wort zweifelhaft eben in diesem Sinne genommen
werden. Warum? Weil der Grund des Axioms eben darin
liegt, dafs im eigentlichen Zweifel, aber auch nur im eigent-
lichen Zweifel (dubium strictum) der Verstand keine Antwort
auf die Frage iiber Verpflichtung geben kann, und also nur in

1 De Civ. Dei 1. X. c. 23. Ego distinguere volui, schreibt der
hl. Alphons (Apologia a. 1765. Introd. Cfr. Vindic. Ed. IL I. p. 60),
dicendo nefas esse sequi opinionem minus tutam; quando magna et
certa est praeponderantia pro parte tutiore. Et me explico:. .. quando
opinio est certe minus probabilis, tunc intelligo eam semper esse nota-
biliter minus probabilem. Und an P. Blasucci: ,,Kommen wir jetzt auf
JThre Ansicht, dals man namlich der strengen Meinung folgen miisse,
wenn sie ein Ubergewicht von einem oder zwei Graden habe. Diese Regel
scheint mir sehr verwirrt und zu Skrupeln fithrend; denn es ist schwer,
ein solches Mittelmals zu finden, um das Ubergewicht von einem oder
zwei Graden abzumessen. Meine Regel dagegen scheint mir sehr
klar und sicher: Wenn die Meinung fir das Gesetz sicher
probabler ist, so sage ich, dals man der weniger probablen
nicht mehr folgen kann, . .. wenn ich aber erkenne, dafs die strenge
Meinung probabler ist, so behaupte ich, dals man der strengen Meinung
folgen mitisse. . . . Wenn die Meinungen gleich probabel sind, oder
wenn man zweifelt, ob die eine etwas probabler sei als die andere, dann
ist das Gesetz im eigentlichen Sinne zweifelhaft.” (November 1768.
Briefe. Specielle Korresp. 1II. S. 408, .

¢ Kirchenlexikon. v. Moralsysteme. S. 1885.



Der Aquiprobabilismus und seine philosophische Begriindung. 43

diesem Falle keine Kenntnis, resp. Promulgation des Gesetzes
vorhanden ist. Jeder Verstandesakt, der sich dariiber erhebt,
enthilt, wenn auch eine unvollkommene, doch immerhin eine
Kenntnis, eine certitudo probabilis, wie sie der hl. Thomas nennt,
welche mit der opinio stricte dicta sich deckt und die in der
Moral erforderte und hinreichende certitudo moralis (= non
perfecta) lata darstellt.?

,Zweifelhaft ist ein (Gesetz, — so wird, wie wir oben
horten, von Probabilisten behauptet, nicht blofs dann, wenn die
der Freiheit giinstige Ansicht gleich probabel ist, sondern iiber-
haupt so lange sie wahrhaft probabel ist, mag die entgegen-
gesetzte auch mehr und gewils mehr probabel sein.“ — Dalfls
an und fir sich betrachtet, in spekulativem Sinne, die der
certo aut notab. probabilior entgegengesetzte probabel genannt
werden kann, thut hier nichts zur Sache; mit dieser Einwendung
verlifst man den richtigen Standpunkt. Denn der Fall, woriiber
die Kontroverse geht, ist, dals mir zwei Meinungen zugleich sich
aufdridngen, die eine die Verpflichtung bejahend, die andere sie
verneinend. In diesem Falle aber iiben die Griinde der beiden
Meinungen zugleich ihren Einflufs auf meinen Verstand aus.
Dieser gleichzeitige Einfluls hat jedoch, insofern die Griinde
von moralisch gleicher Kraft sind, keinen praktischen
Wert; denn was unmittelbar den in Frage stehenden Punkt
betrifft, ist der Zweifel nichts mehr als eine begriindete Un-
wissenheit. Nach einer unmittelbar praktischen, sub-
Jektiv giltigen Norm wird eben gesucht. (De Caigny
S. 130 ff.) Es hilft also nichts einzuwenden: ,Jeder Meinung
bleibt doch ihre Probabilitdt behalten.“? Die Antwort ist leicht:
Fiir den Handelnden praktisch nicht.

1 Dr. Huppert (Katholik. 1895. S. 178) meint, es sei ibm in der
Kontroverse Huppert-Aertnys von diesem letzteren unrichtiger Weise
vorgeworfen, dals er keine certitudo moralis late dicta kenne. Er
gesteht jedoch, dals er iber deren Wesen eine andere An-
sicht habe als A. — Dieser letzte Umstand macht aber allerdings,
dafs der Vorwurf begriindet sein kann; dals er es wirklich ist, dazu
wird der Beweis geliefert in der Lehre tiber den Zweifel und die in
der Moral erforderte Erkenntnis, resp. Gewilsheit. — Dr. Leimbach
(a. a. O. S. 22) meint in dieser Lehre einen groben circulus vitiosus zu
entdecken und begriindet seine Behauptung mit der Bemerkung: ,,Die
Wahrscheinlichkeit setzt voraus, dafs man die Wahrheit nicht kennt.
Diese Bemerkung selbst aber schliefst eine aequivocatio ein. Ein Er-
kennen, das von Furcht, selbst nicht unbegriindeter Furcht fiir Irrtum be-
gleitet ist, kann man Wahrscheinlichkeit nennen, schliefst aber einen Besitz
der Wahrheit ein, stellt das Wahrnehmen eines Lichtstrahles der Wahrheit
dar, also auch Mafs von Kenntnis und somit wirklicher Promulgation.

? Vergl. Kirchenlexikon a. a. O.



44  Der Aquiprobabilismus und seine philosophische Begriindung.

Was aber, wenn die dem Gesetze giinstige Meinung solche
Griinde hat, dafs ihr Ubergewicht ins Auge springt; wenn das
Licht, das dem Gesetze seine Griinde verleithen, zum Teil zwar
neutralisiert wird, zum Teil aber von jeder beachtungswiirdigen
Opposition frei ist? In diesem Falle hat der Mensch einen
Grad von Kenntnis, also auch von personlicher Gewifsheit
(der einzigen, wovon hier die Rede ist), also auch von (sub-
jektiver) Promulgation des Gesetzes.! Es verhilt sich damit, wie
mit dem materiellen Lichte, wenn namlich zwei Lichter ihren
Schein zugleich auf eine Fldche werfen, zwei Lichter, nicht von
dhnlicher Farbe (wie im angefiihrten Artikel des Kirchenlexikon
die Vergleichung aufgesetzt wird), sondern von entgegenge-
setzter Farbe — verhalten sich ja die zwei in Rede stehenden
Meinungen wie ja und nein, wie sittlich gut oder schlecht.
Nun, wie zwei entgegengesetzte Farblichter, z. B. griin und rot,
von denen das rote Licht das griine an Stirke wahrnehmbar
iiberragt, nur einen roten, wenn auch etwas abgeschwichten
Schein zugleich erzeugen, so ist auch eine gewils wahrschein-
lichere Meinung einzig maflsgebend fiir den sittlichen Menschen,
als einzige Kenntnis, den Zweifelszustand iiberragend. 2

Ebenso bleibt auch die Vergleichung der Wage zu Gunsten
des Aquiprobabilismus in ihrem vollen Werte. (De Caigny,
S. 104 ff.) Richtig hat schon Aertnys auf die Einwendung: die
Analogie habe nur Kraft, wenn die Begriindung der beiden Mei-
nungen aus derselben Quelle flielst, geantwortet: ,Wie es fiir
die Wage gleichgiiltig ist, woher die Gewichte genommen, von
welcher Materie sie verfertigt sind, wenn sie nur gleich oder
ungleich driicken, so ist es auch in unserer Frage fiir die Zu-
stimmung des Verstandes gleichgiiltig, ob die Griinde denselben
Ursprung haben oder nicht, wenn sie nur driicken.3

1 Wir gestehen mit dem hl. Alphons, dals eine solche Gewifsheit
der Mehrheit von Probabilitit sich wohl nicht vorfinden wird, ohne
dafs diese Mehrheit zugleich eine gewissermalsen bedeutende sei; nur
bemerken wir mit dem hl. Lehrer (vergl. den oben citierten Brief an
P. Blasucci), dals diese Bedeutsamkeit nicht als praktischer Malfsstab
angewendet werden kann ohne Gefahr, die Gewilsheit aber von gré[serer
Probabilitiat eine leicht anwendbare und jede Gefahr von Laxismus aus-
schliefsende Norm ist.

2 Treffend ist auch die Anwendung dieser Vergleichung auf den
Zustand des Zweifels. Wie die zwei genannten entgegengesetzten Farb-
lichter, wenn sie von gleicher Kraft sind, nur einen weilsen Schein
auf die Flache werfen, worin keine der beiden Farben wahrnehmbar
ist, so zeigt sich auch im Zweifel keine der beiden Meinungen als
Handlungsnorm; nur durch Willkiir konnen sie es werden.

8 Katholik, 1894. S. 363.



Die unbefleckte Empfingnis der Gottesmutter u. d. hl, Thomas. 45

Nur aus Willkiir also kann der Mensch von einer sententia
certo aut notabiliter probabilior den Verstand abwenden, um die
entgegengesetzte, wegen der Probabilitit, die sie an und fiir sich
hat, als personliche Handlungsnorm zu wihlen. In der Frage
iber die Norm der Sittlichkeit sich auf ein Interesse des Willens
zu berufen, ist der Natur des Menschen zuwider. (De Caigny,
S. 146 ff,, 169 ff.)!

Diese Punkte, die wir kurz zu beleuchten versucht haben,
bringt der hochw. Verfasser durch klassische Ausfiihrung in noch
volleres Licht. Er hat also nicht nur der geschichtlichen Seite
der Frage, sondern auch der philosophischen mit seiner Arbeit
einen wichtigen Dienst geleistet.

e

DIE UNBEFLECKTE EMPFANGNIS DER
GOTTESMUTTER UND DER HL. THOMAS.

Von P. JOSEPHUS a LEONISSA O. M. Cap.

Seit Erscheinen des berithmten pépstlichen Rundschreibens
»Aeterni Patris“ vom 4. August 1879 werden die Werke des
Aquinaten mit regerem Eifer durchforscht. Kein Wunder, dafs
auch desto lebhafter manche Kontroverspunkte besprochen werden.
Freunde und Gegner suchen den hl. Thomas fiir ihre Meinung
geltend zu machen. Im Iuteresse der Wabrheit ist dieser Wett-
streit offenbar von Nutzen. Die Tiefe und Griindlichkeit kann
Ja so nur gewinnen. — Unter anderm trat man auch wieder
der Frage nidher, welche Stellung St. Thomas einnehme zur
U. E. Marid. Die einen suchten den Aquinaten geradezu als
Gegner dieses Dogmas hinzustellen; andere traten mehr oder
weniger entschieden dieser Meinung entgegen. Mit voller Be-
geisterung fiir den englischen Lehrer behandelte der deutsche Uber-
setzer der Summa theologica St. Thomae Aq. diese Frage im
8. Bande (2. Zusatz - Band) der Ubersetzung in tiefsinnigster
und griindlichster Weise; und seine Losung verdient eine gliick-
liche genannt zu werden. So urteilt P. Feldner, welcher als
urteilsfihig in dieser Beziehung doch bei allen gelten mufs, im

) ! Vergl, ,,Der Einflufs des Willens in der Frage des Probabilismus;
im ,,Kathol. Seelsorger. Februarheft. 1895. S. 72.



	Der Äquiprobabilismus und seine philosophische Begründung

