
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 10 (1896)

Artikel: Der Äquiprobabilismus und seine philosophische Begründung

Autor: Jansen, J.L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761856

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761856
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Äquiprobabilismus und seine philosophische Begründung. 37

opponitur contrarie, quia licet idem non possit esse simul neces-
sarium et impossibile, potest tarnen idem esse nee necessarium
nec impossibile, sed contingens: et similiter licet idem non possit
esse simul contingens et impossibile, potest nec esse contingens,
nec impossibile, sed necessarium." Demgemäfs haben wir blofs
diese einlachen konträren Formen:

necesse est esse — impossibile est esse,

contingens est esse — impossibile est esse.

Hiermit schliefsen wir unsere Bemerkungen über die Lehre
von der propositio und der oppositio propositionum. Es dürfte
sich aus denselben ergeben, dafs die philosophische Wissenschaft
für die Schule noch einiges zu leisten hat, dafs sie noch mehr zu den
Schülern hinabsteigen mufs, und während sie die Begabteren unter
denselben zu befriedigen sich bestrebt, auch die Schwächeren durch
grofse Klarheit und genaueste Exposition zu fördern zu suchen
hat. Wie wir aus Beispielen wissen, gelingt das thatsächlich
bei entsprechendem Unterricht. Übrigens wird selbst der
Begabte experientia teste bisweilen begriffsstutzig, wo man es nicht
vermutet, und das kann, wenn nicht geholfen wird, nachteilige
Folgen haben. Trifft das aber auch nicht zu, so wird er doch
die Mängel beim Unterricht oder im Lehrbuch merken, und das
thut auch nicht gut.

DER ÄQUIPROBABILISMUS UND SEINE
PHILOSOPHISCHE BEGRÜNDUNG.

Von Prof. J. L. JANSEN, C. SS. R.

0<5»

Die in der jüngsten Zeit erschienenen Abhandlungen über
die verschiedenen Moralsysteme haben immer deutlicher ans Licht
gebracht, dafs die vom hl. Alphons endgültig festgesetzten
Beschränkungen des Probabilismus sowohl in der theologischen
Tradition als in der Vernunft einen festen Boden haben. Offenbar
haben auch diese Arbeiten ihren Zweck bei den Gegnern des
Äquiprobabilismus nicht verfehlt; wollen ja diese, wenn auch im
Laufe der Argumentation die Gegensätze der beiden Auffassungen
ziemlich scharf hervortreten, am Schlüsse derselben gerne
behaupten, der Unterschied reduziere sich auf ein Minimum. Ein



38 Der Äquiprobabilismus und seine philosophische Begründung.

noch gröfserer Erfolg würde, unseres Erachtens, erzielt sein,
wenn die Yernunftgriinde des Äquiprobabilismus öfter und schärfer
betont wären. Eine bedeutende Leistung in dieser Hinsicht ist
die Arbeit des belgischen Redemptoristenpaters .De Caigny,
der sich, neben historischen und kritischen Erörterungen über
das System des heiligen Kirchenlehrers, als Hauptaufgabe stellt,
die Yernunftgründe des Äquiprobabilismus zu beleuchten und zu
verteidigen.1 Das Werk verdient alle Anempfehlung und gibt
uns die Veranlassung, unter Verweisung auf die ausführlichere
Behandlung des Verfassers, diese Gründe, sei es auch in
gedrängter Kürze, einer Besprechung zu unterziehen.

An erster Stelle begegnet uns die wichtige Frage über das
Verhältnis zwischen Gesetz und Freiheit. (De Caigny, S. 153.)
Probabilistische Autoren lehren, Freiheit (und logisch muls hier
die Rede sein von moralischer Freiheit, da es sich um ein
Recht handelt) sei früher als jedes Gesetz; die Freiheit sei daher
immer in possessione, und um eine Verpflichtung zu behaupten,
sei ein Mafs von Gewifsheit erfordert, das jede prudens formido
verscheucht. — Wir gestehen gerne, dafs die Freiheit als natürliches

Prädikat des Willens früher ist als das Gesetz; als Recht
aber ist sie später als das Gesetz, denn eben verdankt die Freiheit

den Charakter des Rechtmäfsigen, des Erlaubten ihrer
Übereinkunft mit dem Gesetze. Das permittere wird denn auch
vom hl. Thomas ausdrücklich zu den actus legis gerechnet.2
Folglich kann auch die Freiheit nicht immer in possessione sein,
und man mufs mit dem hl. Alphons sagen : aliquando possidere
legem, aliquando libertatem.3 Die allgemeinsten Gesetze
nämlich, worin die Moral gipfelt, sind früher als die moralische
Freiheit. Was jedoch die niederen Gesetze betrifft, welche nur
Folgerungen sind aus den allgemeinen (also auch die positiven
Gesetze), so ist entweder die Freiheit oder das in Frage stehende
Gesetz im Besitze, je nachdem dieses oder jene auf irgend welche
Weise dem Menschen bekannt gemacht wird; auf den niederen
Stufen der Gesetzgebung kann ja vielfach Zweifel herrschen.

1 Apologetica de Aequiprobabilismo Alphonsiano historico-philoso-
phica dissertatio, juxta principia Angelici Doctoris. Auetore J. De Caigny
C. SS. R. Leipzig. L. A. Kittler. Sternwartestrafse 46. Wichtig zur
philosophischen und historischen Seite der Frage sind auch die: „Beiträge
zur Rechtfertigung des Äquiprobabilismus" von J. Aertnys C. SS. R. im
„Katholik" 1894. S. 347. 434. 529; sowie auch die gediegene Schrift:
De Systemate morali antiquorum probabilistarum dissertatio historico-
critica auetore Fr. Ter Haar C. SS. R. Paderborn, F. Schöningh.

2 I. II. qu. 92. a. 2.
8 Theol. mor. 1. I. n. 26.



Der Äquiprobabilismus und seine philosophische Begründung. 39

Daher sagt der hl. Alphons logisch: (Libertas possidet) cum lex
noudurn est promulgata.1 (De Caigny. S. 172 ff.)

Wir wissen wohl, dafs die eventuelle possessio legis auch
von mehreren Probabilisten behauptet wird; es ist auch unsere
Meinung nicht, bei der Besprechung des Verhältnisses zwischen
Gesetz und Freiheit diesen Punkt am meisten zu betonen. Die
Hauptsache für uns ist, die irrige Auffassung zu bekämpfen, als
ständen sich Gesetz und moralische Freiheit feindselig gegenüber,

als wären sie zwei entgegengesetzte Strömungen. (De
Caigny, S. 115 ff.) Nein, aus den allgemeinsten Gesetzen
kommen wie die Pflichten, so auch die Hechte des Menschen
hervor; sie alle gehen Hand in Hand und haben keine andere
Aufgabe, als den Menschen zur Verwirklichung des allgemeinen
Gesetzes zu bringen, zum Streben nach dem letzten Ziele. Die
Idee des Gesetzes ist aber hierbei der Hauptfaktor; als
zielstrebendes Wesen hat daher der Mensch die alles umfassende
Hauptpflicht, das Auge auf das Gesetz zu richten, zu untersuchen,
ob und inwiefern es in seinen Abstufungen entweder als
gestattend oder als gebietend (resp. verbietend) sich zeigt. —
Nur dann also, wenn der Mensch für die konkrete Handlung
weder Gebot noch Verbot in der niederen Sphäre der Moral
erkennt, ist er, kraft des allgemeinen Gesetzes, das ihm das

an sich Gleichgültige, unter der Bedingung eines redlichen
Zweckes, als erlaubt vorhält, moralisch frei.

Es ist also von gröfster Wichtigkeit zu bestimmen, wann
in der Sphäre der Moral das Erkennen des Gesetzes statt-

1 So finden die von Dr. Leimbach|(Untersuchungen über die
verschiedenen Moralsysteme S. 42) citierten Worte des hl. Thomas: lllud
dicitur licitum, quod nulla lege prohibetur — ihre Erklärung. — Dr.
Leimbach meint, der Papst lehre in seiner Encyklika Libertas, dafs
die Freiheit anterius ad legis obligationem im Besitze sei. Wir haben
weder diese||Worte noch deren Sinn in der Encyklika gefunden, vielmehr
bestätigt sie durchaus die Auffassung des hl. Alphons. — Die
Untersuchungen des Verfassers scheinen uns übrigens nicht genug Rechnung
zu halten mit dem, was sowohl in historischer als wissenschaftlicher
Beziehung noch in neuester Zeit dem Probabilismus entgegengehalten
wurde. Er hat zwar ein Quellenverzeichnis; zur richtigen Würdigung
der Argumente scheint er jedoch sich überhaupt nicht zu erschwingen.
So werden u. a. citiert die „Beiträge zur Rechtfertigung des Äquiprob."
von Aertnys im Katholik 1894; Dr. Leimbach aber schreibt, als ob
dort weder über Rebellus und Comitolus u. a., noch über die Briefe des
hi. Alphons, noch über die Vergleichung der Wage u. s. w. ein vernünftiges

Wort geredet wäre. Auch gilt ihm G. Vasquez als Dominikaner.
Schliefslich sei bemerkt, dafs die Vindiciae Alph. den Probabilismus
nicht als Libertinismus und Anomismus bezeichnen. Die von Dr. Leimbach
angeführten Worte (S. 78) enthalten diesen Vorwurf nicht.



40 Der Äquiprobabilismus und seine philosophische Begründung.

findet, wodurch der Mensch aus dem Gebiete des Erlaubten in
jenes der Verpflichtung versetzt wird. Der erste Grad dieses
Erkennens ist vorhanden, wo, der da handeln mufs, nicht mehr
im eigentlichen Zweifel bezüglich einer Verpflichtung verkehrt ;
und da nach dem hl. Thomas nur dort ein eigentlicher (positiver)
Zweifel besteht, wo kraft gleicher beachtungswürdigen Gründe,
die für und wider sprechen, der Mensch weder ja noch nein
auf die Frage antworten kann, so wird, wenn auf Seite des
Gesetzes ein beachtungswürdiger Grund mehr als auf
der anderen Seite sich zeigt, das Gesetz erkannt.1 Nun deckt
sich aber Erkennen mit einem Mafse von Gewifsheit. Zwar
schliefst sie nicht jede, selbst nicht unbegründete Furcht vor
Irrtum aus} diese Furcht enthebt jedoch den Menschen der
Verpflichtung, nicht dem Lichte seines Verstandes zu folgen, worauf
er einzig als auf den Mafsstab der Zweckmäfsigkeit seiner
Handlungen angewiesen ist. Auch ist es nicht vernünftig, eine gröfsere
Gewifsheit zu verlangen, als die Sphäre, worin die Frage sich
bewegt, gestattet. Eine probabilis certitudo, wie der hl. Thomas
sich ausdrückt, 2 ist also hinreichend. Das erkannte auch Suarez,
als er schrieb: Major probabilitas est quaedam moralis certitudo,
si excessus probabilitatis certus sit.3 (De Caigny, 116 ff. 180 ff.

1 Quando homo non habet rationem ad alteram partem magis
quam ad alteram vel quia ad neutram habet, quod nescientis est, vel
quia ad utramque habet, sed aequalem, quod dubitantis est: tune
nullo modo assentit, cum nullo modo determinetur ejus judicium, sed
aequaliter se habet ad diversas. Opinans autem habet cogitationem
sine assensu perfecto; sed habet aliquid assensus, inquan-
tum adhaeret uni magis quam alii. Dubitans autem nihil habet
de assensu, sed habet cogitationem. Nesciens autem neque assensum
neque cogitationem habet. III Sent. d. 23. qu. II. a. 2. qu. 3. sol. 1.

2 In actibus humanis sufficit probabilis certitudo, quae
in pluribus veritatem attingat. Est autem probabile [= probabilis
certitudo], quod magis veritatem contineat dictum multorum quam dictum
unius; 11. II. qu. 70. art. 2.

3 De leg. lib. 8. c. 3. n. 19. Dr. Huppert (Katholik. 1895. Ss 179)
meint, dieser Text könne durchaus nicht den doctor eximius zum Äqui-
probabilisten machen. „Im Äquiprobabilismus handelt es sich immer um eine
sententia notabiliter probabilior, die zu Ungunsten des Pönitenten befolgt
werden mufs; Suarez dagegen spricht von einer probabilior, die zu
Gunsten des Pönitenten befolgt werden kann." — In diesen Worten
scheint uns aber der cardo controversiae nicht richtig gegeben zu sein.
Wir setzen also an deren Stelle folgende Argumentation: Im Äquiprobabilismus

handelt es sich um eine sententia, die jeder, derhic etnune
moralisch gut handeln will, als notabiliter aut certo probabilior
selbst erkennt. (Vom Beichtvater als solchem ist hier die Rede
nicht, denn er ist kein judex opinionis, sondern nur dispositionis.)
Atqui: Suarez stellt als allgemeinen Grundsatz: Major probab. u. s. w.



Der Äquiprobabilismus und seine philosophische Begründung. 41

Die Gewifsheit der gröfseren Probabilität des Gesetzes ist
also der sichere Mafsstab seiner Verpflichtung, ein Mafsstab
ebenso den Anforderungen der Vernunft entsprechend, als leicht
von jedem anzuwenden. Kann nicht ein jeder, nach verhältnis-
mäfsig reifer Kachsinnung, sich oft darüber Rechenschaft geben,
ob ihm eine majoritas von Wahrscheinlichkeit gewifs ist
oder nicht? Wo bleibt denn die Schwierigkeit der Anwendung,
die die Probabilisten dem Äquiprobabilismus vorwerfen?

Run kann zwar behauptet werden, zwischen einem
vernünftigen Probabilismus und einem vernünftigen
Äquiprobabilismus sei so zu sagen kein Unterschied, und an den
Namen sei wenig gelegen; an der praktischen Seite des Streites
jedoch ist viel gelegen; handelt es sich ja darum, eine Norm
festzustellen, die für das praktische Leben jedes einzelnen Menschen

Ergo: Suarez lehrt, wie die Äquiprobabilisten, dafs, wer das Gesetz als
certo prohabilius erkennt, eine moralis certitudo des Gesetzes hat,
folglich dem Gesetze gehorchen mufs. — Dr. Huppert meint ferner, aus
den Worten de Eel. tr. 10. 1. 4. c. 15. n. 21: nec distinguendum existimo
de majori vel minori probabilitate stehe unumstöfslich fest, dafs Suarez
das Fundament des .äquiprobabilismus verwerfe. Uns scheint jedoch
hier von paulo majori vel paulo minori prob, die Rede zu sein; denn
1. S. redet vom Falle des dubium positivum; wenn aber die eine Seite
nicht nur paulo, sondern notabiliter probabilior ist, hat man kein
dubium, sondern opinio. 2. S. fügt hinzu: quia juxta communem
doctrinam per se licet practice sequi opin. probabilem circa honestatem
actus relicta probabiliori. Als Suarez lehrte, war aber die sententia
communis nicht, dafs man der notabiliter minus probabilis folgen
dürfe, wie dieses zahlreiche Zeugnisse, angeführt bei Ter Haar, de morali
systemate antiquorum probabilistarum (Paderborn, Schöningh) darthun.
Diese Erklärung wird noch annehmlicher, wenn man die darauf folgenden
Worte des Suarez in Betracht zieht : Nam moraliter loquendo, non potest
ille excessus probabilitatis tantus esse, quin merito praetermittatur propter
virtutem obedientiae, praesertim quia auctoritas superioris probabilitatem
alterius partis multum äuget. — Es war auch dem hl. Alphons nicht
unbekannt (wie Dr. Huppert a. a. 0. S. 178 meint), dafs viele alten
Probabilisten jene allgemeine Formel im äquiprobabilistischen Sinne auf-
fafsten. Schreibt er ja selbst : „Quando l'opinione probabile per la legge
apparisce certamente più probabile, segno, che allora è più probabile
notabilmente e con eccesso; e quando l'opinione per la legge è notabil-
mente più probabile con eccesso, allora dicono gli stessi autori
nostri probabilisti chedee seguirsi l'opinione per lalegge,
perché allora la legge è, almeno moralmente, gia abbastanza promul-
gata." Lettere HI. n. 188. p. 803: „Wenn die für das Gesetz sprechende
Meinung als gewifs probabler erscheint, so ist dies ein Zeichen, dafs sie
bedeutend und überwiegend probabler ist; und in diesem letzteren Falle
lehren auch unsere Probabilisten, dafs man derselben folgen müsse, weil
dann das Gesetz wenigstens im moralischen Sinne hinreichend promulgiert

erscheint." (Briefe. Specielle Korresp. Regensburg. 1894. III.
S. 361.)



42 Der Äquiprobabilismus und seine philosophische Begründung.

volle Rechtgültigkeit und Tauglichkeit besitzt; die also jeder
Gefahr entweder von zu grofser Strenge oder zu grofser Milde
vorbeugt; dann aber ist eine Formel, wie diese: „Das Gesetz
verpflichtet nicht, so lange man vernünftigerweise nicht urteilen
kann, dafs es bestehe" — gar zu unbestimmt und wird leicht
ein Deckmantel für leichtfertige und laxe Schlufsfolgerungen.
Das war eben der Grund, warum der hl. Alphons fest an diese
andere Formel hielt: Die gewifs weniger wahrscheinliche Meinung
darf nicht befolgt werden. Man denke hierbei an die Worte
des hl. Augustin: Nobis ad certam regulam loqui fas est, ne
verborum licentia etiam de rebus, quae significantur, impiam
gignat opinionem.1

Unrichtig also und den Grundsätzen der Logik sowohl als
der Autorität des hl. Thomas zuwider ist die Behauptung:
„Zweifelhaft ist ein Gesetz nicht blofs dann, wenn die der
Freiheit günstige Ansicht gleich probabel ist, sondern überhaupt
so lange sie wahrhaft probabel ist, mag die entgegengesetzte
auch mehr und gewifs mehr probabel sein."2 Denn der Fall
des Zweifels ist, auch nach dem hl. Thomas, nur auf das
Gleichgewicht der Meinungen beschränkt. Wenn nun aus dem Axiom:
„Ein zweifelhaftes Gesetz verpflichtet nicht" argumentiert wird,
mufs das Wort zweifelhaft eben in diesem Sinne genommen
werden. Warum? Weil der Grund des Axioms eben darin
liegt, dafs im eigentlichen Zweifel, aber auch nur im eigentlichen

Zweifel (dubium strictum) der Verstand keine Antwort
auf die Frage über Verpflichtung geben kann, und also nur in

1 De Civ. Dei 1. X. c. 23. Ego distinguere volui, schreibt der
hl. Alphons (Apologia a. 1765. Introd. Cfr. Vindic. Ed. II. I. p. 60),
dicendo nefas esse sequi opinionem minus tutam; quaudo magna et
certa est praeponderantia pro parte tutiore. Et me explico:. quando
opinio est certe minus probabilis, tunc intelligo earn semper esse nota-
biliter minus probabilem. Und an P. Blasucci: „Kommen wir jetzt auf
Ihre Ansicht, dafs man nämlich der strengen Meinung ' folgen müsse,
wenn sie ein Übergewicht von einem oder zwei Graden habe. Diese Regel
scheint mir sehr verwirrt und zu Skrupeln führend ; denn es ist schwer,
ein solches Mittelmafs zu finden, um das Übergewicht von einem oder
zwei Graden abzumessen. Meine Regel dagegen scheint mir sehr
klar und sicher: Wenn die Meinung für das Gesetz sicher
probabler ist, so sage ich, dafs man der weniger probablen
nicht mehr folgen kann, wenn ich aber erkenne, dafs die strenge
Meinung probabler ist, so behaupte ich, dafs man der strengen Meinung
folgen müsse. Wenn die Meinungen gleich probabel sind, oder
wenn man zweifelt, ob die eine etwas probabler sei als die andere, dann
ist das Gesetz im eigentlichen Sinne zweifelhaft." (November 1768.
Briefe. Specielle Korresp. III. S. 408.)

2 Kirchenlexikon, v. Moralsysteme. S. 1885.



Der Äquiprobabilismus und seine philosophische Begründung. 43

diesem Falle keine Kenntnis, resp. Promulgation des Gesetzes
vorhanden ist. Jeder Verstandesakt, der sich darüber erhebt,
enthält, wenn auch eine unvollkommene, doch immerhin eine
Kenntnis, eine certitudo probabilis, wie sie der hl. Thomas nennt,
welche mit der opinio stricte dicta sieh deckt und die in der
Moral erforderte und hinreichende certitudo moralis non
perfecta) lata darstellt.1

„Zweifelhaft ist ein Gesetz, — so wird, wie wir oben
hörten, von Probabilisten behauptet, nicht blofs dann, wenn die
der Freiheit günstige Ansicht gleich probabel ist, sondern
überhaupt so lange sie wahrhaft probabel ist, mag die entgegengesetzte

auch mehr und gewifs mehr probabel sein." — Dafs
an und für sich betrachtet, in spekulativem Sinne, die der
certo aut notab. probabilior entgegengesetzte probabel genannt
werden kann, thut hier nichts zur Sache; mit dieser Einwendung
verläfst man den richtigen Standpunkt. Denn der Fall, worüber
die Kontroverse geht, ist, dafs mir zwei Meinungen zugleich sich
aufdrängen, die eine die Verpflichtung bejahend, die andere sie
verneinend. In diesem Falle aber üben die Gründe der beiden
Meinungen zugleich ihren Einflufs auf meinen Verstand aus.-
Dieser gleichzeitige Einflufs hat jedoch, insofern die Gründe
von moralisch gleicher Kraft sind, keinen praktischen
Wert; denn was unmittelbar den in Frage stehenden Punkt
betrifft, ist der Zweifel nichts mehr als eine begründete
Unwissenheit. Nach einer unmittelbar praktischen,
subjektiv gültigen Norm wird eben gesucht. (De Caigny
S. 130 ff.) Es hilft also nichts einzuwenden: „Jeder Meinung
bleibt doch ihre Probabilität behalten."2 Die Antwort ist leicht:
Für den Handelnden praktisch nicht.

1 Dr. Huppert (Katholik. 1895. S. 178) meint, es sei ihm in der
Kontroverse Huppert-Aertnys von diesem letzteren unrichtiger Weise
vorgeworfen, dafs er keine certitudo moralis late dicta kenne. Er
gesteht jedoch, dafs er über deren Wesen eine andere
Ansicht habe als A. — Dieser letzte Umstand macht aber allerdings,
dafs der Vorwurf begründet sein kann; dafs er es wirklich ist, dazu
wird der Beweis geliefert in der Lehre über den Zweifel und die in
der Moral erforderte Erkenntnis, resp. Gewifsheit. — Dr. Leimbach
(a. a. 0. S. 22) meint in dieser Lehre einen groben circulus vitiosus zu
entdecken und begründet seine Behauptung mit der Bemerkung: „Die
Wahrscheinlichkeit setzt voraus, dafs man die Wahrheit nicht kennt."
Diese Bemerkung selbst aber schliefst eine aequivocatio ein. Ein
Erkennen, das vonFurcht, selbst nicht unbegründeter Furcht für Irrtum
begleitet ist, kann man Wahrscheinlichkeit nennen schliefst aber einen Besitz
der Wahrheit ein, stellt das Wahrnehmen eines Lichtstrahles der Wahrheit
dar, also auch Mafs von Kenntnis und somit wirklicher Promulgation.

2 Vergl. Kirchenlexikon a. a. 0.



44 Der Äquiprobabilismus und seine philosophische Begründung.

Was aber, wenn die dem Gesetze günstige Meinung solche
Gründe hat, dafs ihr Übergewicht ins Auge springt; wenn das
Licht, das dem Gesetze seine Gründe verleihen, zum Teil zwar
neutralisiert wird, zum Teil aber von jeder beachtungswürdigen
Opposition frei ist? In diesem Falle hat der Mensch einen
Grad von Kenntnis, also auch von persönlicher Gewifsheit
(der einzigen, wovon hier die Rede ist), also auch von
(subjektiver) Promulgation des Gesetzes.1 Es verhält sich damit, wie
mit dem materiellen Lichte, wenn nämlich zwei Lichter ihren
Schein zugleich auf eine Fläche werfen, zwei Lichter, nicht von
ähnlicher Farbe (wie im angeführten Artikel des Kirchenlexikon
die Vergleichung aufgesetzt wird), sondern von entgegengesetzter

Farbe — verhalten sich ja die zwei in Rede stehenden
Meinungen wie ja Und nein, wie sittlich gut oder schlecht.
Nun, wie zwei entgegengesetzte Farblichter, z. B. grün und rot,
von denen das rote Licht das grüne an Stärke wahrnehmbar
überragt, nur einen roten, wenn auch etwas abgeschwächten
Schein zugleich erzeugen, so ist auch eine gewifs wahrscheinlichere

Meinung einzig mafsgebend für den sittlichen Menschen,
als einzige Kenntnis, den Zweifelszustand überragend.2

Ebenso bleibt auch die Vergleichung der Wage zu Gunsten
des Äquiprobabilismus in ihrem vollen Werte. (De Caigny,
S. 104 ff.) Richtig hat schon Aertnys auf die Einwendung: die
Analogie habe nur Kraft, wenn die Begründung der beiden
Meinungen aus derselben Quelle fliefst, geantwortet: „Wie es für
die Wage gleichgültig ist, woher die Gewichte genommen, von
welcher Materie sie verfertigt sind, wenn sie nur gleich oder
ungleich drücken, so ist es auch in unserer Frage für die
Zustimmung des Verstandes gleichgültig, ob die Gründe denselben
Ursprung haben oder nicht, wenn sie nur drücken."8

1 Wir gestehen mit dem hl. Alphons, dafs eine solch© Gewifsheit
der Mehrheit von Probabilität sich wohl nicht vorfinden wird, ohne
dafs diese Mehrheit zugleich eine gewissermafsen bedeutende sei; nur
bemerken wir mit dem hl. Lehrer (vergl. den oben citierten Brief an
P. Blasucci), dafs diese Bedeutsamkeit nicht als praktischer Mafsstab
angewendet werden kann ohne Gefahr, die Gewifsheit aber von gröfs erer
Probabilität eine leicht anwendbare und jede Gefahr von Laxismus
ausschliefsende Norm ist.

2 Treffend ist auch die Anwendung dieser Vergleichung auf den
Zustand des Zweifels. Wie die zwei genannten entgegengesetzten
Farblichter, wenn sie von gleicher Kraft sind, nur einen weif s en Schein
auf die Fläche werfen, worin keine der beiden Farben wahrnehmbar
ist, so zeigt sich auch im Zweifel keine der beiden Meinungen als
Handlungsnorm; nur durch Willkür können sie es werden.

3 Katholik. 1894. S. 363.



Die unbefleckte Empfängnis der Gottesmutter u. d. hl. Thomas. 45

Nur aus Willkür also kann der Mensch von einer sententia
certo aut notabiliter probabilior den Verstand abwenden, um die
entgegengesetzte, wegen der Probabilität, die sie an und für sieh
hat, als persönliche Handlungsnorm zu wählen. In der Frage
über die Norm der Sittlichkeit sich auf ein Interesse des Willens
zu berufen, ist der Natur des Menschen zuwider. (De Oaigny,
S. 146 ff., 169 ff.)i

Diese Punkte, die wir kurz zu beleuchten versucht haben,
bringt der hochw. Verfasser durch klassische Ausführung in noch
volleres Licht. Er hat also nicht nur der geschichtlichen Seite
der Frage, sondern auch der philosophischen mit seiner Arbeit
einen wichtigen Dienst geleistet.

^33^

DIE UNBEFLECKTE EMPFÄNGNIS DER
GOTTESMUTTER UND DER HL. THOMAS.

Von P. JOSEPHUS a LEONISSA O. M. Cap.

Seit Erseheinen des berühmten päpstlichen Rundschreibens
„Aeterni Patris" vom 4. August 1879 werden die Werke des

Aquinaten mit regerem Eifer durchforscht. Kein Wunder, dafs
auch desto lebhafter manche Kontroverspunkte besprochen werden.
Freunde und Gegner suchen den hl. Thomas für ihre Meinung
geltend zu machen. Im Interesse der Wahrheit ist dieser Wettstreit

offenbar von Nutzen. Die Tiefe und Gründlichkeit kann
ja so nur gewinnen. — Unter anderm trat man auch wieder
der Frage näher, welche Stellung St. Thomas einnehme zur
U. E. Maria. Die einen suchten den Aquinaten geradezu als
Gegner dieses Dogmas hinzustellen; andere traten mehr oder
weniger entschieden dieser Meinung entgegen. Mit voller
Begeisterung für den englischen Lehrer behandelte der deutsche
Übersetzer der Summa theologica St. Thomae Aq. diese Frage im
8. Bande (2. Zusatz - Band) der Übersetzung in tiefsinnigster
und gründlichster Weise; und seine Lösung verdient eine glückliche

genannt zu werden. So urteilt P. Feldner, welcher als
urteilsfähig in dieser Beziehung doch bei allen gelten mufs, im

1 Vergl. „Der Einflufs des Willens in der Frage des Probabilismus";
Jm „Kathol. Seelsorger". Februarheft. 1895. S. 72.


	Der Äquiprobabilismus und seine philosophische Begründung

