Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 10 (1896)

Artikel: Die in den drei unter dem Namen des Aristoteles uns erhaltenen
Ethiken angewandte Methode

Autor: [s.n.]

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761854

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761854
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DIE IN DEN DREI UNTER DEM NAMEN DES
ARISTOTELES UNS ERHALTENEN ETHIKEN
ANGEWANDTE METHODE.

Von Prof. ZAHLFLEISCH.

e D D

Eine Vergleichung der drei Ethiken, welche unter dem Namen
des Aristoteles iiberliefert sind, zeigt vor allem, dals die Eude-
mische der Nikomachischen ndher steht als die Magna moralia.
Letztere ist viel kiirzer und verfallt hédufig in den Ton der
Polemik in der Art dialogischer Form. Wenn wir uns nun im
folgenden die Aufgabe gestellt haben, der angedeuteten Sache
naher auf den Grund zu schauen, s¢c kann das nicht anders als
dadurch geschehen, dafs wir die Behandlungsweise der einzelnen
Tugenden u. dgl. in den drei Ethiken je einer besonderen Betrach-
tung unterziehen. Wir beginnen aber vor allem mit dem Ein-
gange derselben.

I. Kingang.

Die Nikomachische Ethik hat sich dabei ein Ziel gesteckt,
welches, wie gewdhnlich in den Aristotelischen Schriften, nur auf
einem Umwege von diesem Autor erreicht werden soll. Aristo-
teles beginnt ndmlich: ,Jede Kunst und jede Methode, sowie jede
Handlung und jeder Vorsatz scheint nach einem Gute zu streben;
und daher benennt man mit Recht als das Gut ein Ding, nach
welchem alle streben. Hierauf wird mit Riicksicht auf die
Thatsache des Vorhandenseins eines Endzwecks bei allen Be-
strebungen des Menschen ein doppeltes Ziel anerkannf, ndmlich
die Energie und das schliefslich dadurch zustande kommende
Werk, von welchem das letztere als Selbstzweck vorziiglicher
erscheint. Indem nun auf diese Weise der Mensch zur Lebens-
kunst angeeifert wird, mufs sich als Wissenschaft die Politik
ergeben, unter welcher simtliche andere Wissenschaften stehen,
insofern die letzteren der ersteren ihre Dienste anbieten. Dabel
ist nun noch erwidhunt, in welchem Grade die Politik bei der
Behandlung der Ethik in Rechnung gezogen werden mufs, und
dals der vorliegende Gegenstand sich nicht fiir jeden Beliebigen
zur Beurteilung schickt. Und so geht Aristoteles auf das Ziel der
Ethik ein, soweit es sich mit jenem der Politik vereinbaren lalst,
wobel er danach fragt, was das oberste unter allen praktischen
Giitern ist. Indem diese Frage damit beantwortet wird, dafs es sich

Jahrbuch fiir Philosophie ete. X, 1



2 Die Methode der sog. drei Aristotelischen Ethiken.

hierbei um die Feststellung der sddatuovia handle, geht Aristo-
teles bis zum Schlusse des Buches A auf eine allseitige Unter-
suchung simtlicher Eigenschaften des Gliickes ein. Wir wollen
vorldufig diese letztere beiseite lassen und betrachten den Ein-
gang der E. E.

In dieser wird mit Zugrundelegung eines Gedankens der
N. E. (1099 a 24—31) vorerst auseinandergesetzt, dafls die-
Jenigen unrecht thun, welche das Schonste, Beste und Ange-
nehmste von einander trennen, da vielmehr alle diese drei Fak-
toren in der einen sudaruovia beisammen zu finden sind, und dann
wird sofort die Begriindung der Ethik als Wissenschaft neben
der strengen Philosophie vorgenommen. KEs wird die Frage auf-
geworfen, ob die Menschen guoet, uadsjos oder aoxrjoe glicklich
sind, welcher die Doppelfrage gegeniibergestellt ist, ob sie dies
¢mmvolg dawpoviov Twog oder dia Ty TUYyY selen.

Auch dieser letztere Punkt ist aus N. E. 1099b 9—11
entnommen, nur mit dem Unterschiede, dals in der N. E. die
Begriindung fiir diese Annahmen erfolgt (1099 b 11 ff.), wéhrend
in E. E. darauf sofort in die nibere Schilderung der sddatuovia
eingegangen wird, nachdem nur kurz 1214a 26—30 auf die
Thatsache verwiesen worden, dafs wegen Analogie mit der
aus der theoretischen Wissenschaft sich ergebenden Methode der
Aneignung ihrer Regeln auch in der Ethik vorzugsweise auf die
selbstthitige Aneignung der zur eddaruovic hinfihrenden Werke
Riicksicht genommen werden muls.

Insofern aber in E. E. auf die Politik zunidchst — ab-
weichend von N. B. — keine Beziehung vorkommt, ist dies
wieder in M. M. der Fall, indem der Eingang dieser Schrift
sofort damit beginnt, dafs festgestellt wird, es gehore die Ethik
unter die Politik. Denn es komme im staatlichen Leben kein
giinstiges Resultat ohne die Trefflichkeit heraus, d. h. ohne die
Tugend, welche in der Ethik behandelt werde. Und deshalb
muls man, heifst es sogleich (1182 a 1), von der Tugend handeln.
Indem also der Grundsatz, dals die Ethik ein integrierender
Bestandteil der Politik ist, aus N. E. entnommen worden in einer
Weise, dals nur in diesem Stiicke zwischen M. M. und N. E.
Einklang herrscht, wihrend in Bezug auf die Notwendigkeit der
Erorterung der Tugendlehre M. M. von beiden Ethiken sich
unterscheidet, wendet sich M. M. sofort dazu, die Beschreibung
der Tugend zu geben. ,

Doch wir kehren zuriick zu N. E., indem wir die dort ver-
lassene Untersuchung der svdatpovia, welche schon in die eigent-
liche Ethik gehort, wieder aufnehmen.



Die svdatuovie. 3

II. Eigentliche Ethik.
‘@) Die svdatuovic.

Von derselben heifst es N. E. A 2 1195a 12 ff., dafs sie
in verschiedener Weise genommen werden konne; man verstehe
darunter die verschiedenen Gliicksgiiter oder auch den Urgrund
fir die durch die letzteren bewirkten gliicklichen Umsténde.
Hierauf schaltet Aristoteles, wie gewdshnlich in seinen Unter-
suchungen verschiedener Art (so in der Physik, Psychologie, in
der Naturgeschichte), die methodologische Frage ein, in welcher
es sich um Anwendung der analytischen oder synthetischen
Methode handelt,® und erst hernach beginnt die Dreiteilung des
Gliickes, ob sinnlich, ob ethisch oder theoretisch, in Betracht
gezogen zu werden. Der Vergleich dieser letzteren Untersuchung
mit E. E. ergibt grofstenteils Parallelen. Vor allem ist zu be-
merken, dafs N. E. 1095 b 14—1096 a 16 mit E. E. 1214 a 30
—1216 b 3 so ziemlich iibereinstimmt, wozu noch N. E. 1098 b 22
—1099 a 24 verglichen werden mufs. Denn nach dem iiberein-
stimmend mit' N. E. Gesagten, dem im 2. Kap. der E. E. die
Frage nach dem Ziele unseres Lebens in allgemeinen Umrissen
folgt, wird im 3. Kap. mit einer ibereinstimmenden Wendung
nach N. E. 1099b 13—20 die Ursache dafir aufgedeckt, dals
man iiber das Problem des besten Lebens sich klar werden
mufs, Denn nicht das Leben an sich, sondern das tugendhafte
Leben kommt hier in Frage (vgl. M. M. 1185a 9—13). Der
E. E. eigentiimlich ist die Begriindung der Dreiteilung der Art
und Weise bei den Menschen, sich das Gliick zu verschaffen.
Denn wihrend in N. E. ohne weiteres oder eigentlich nur mit
einer kurzen Begriindung (1095b 14—16) die dreierlei Arten,
des Glickes teilhaft zu werden, aufgefiihrt erscheinen, holt E. E.
1215 a 26—33 etwas weiter aus, indem hier die Lebensarten
der Menschen nach zwei Richtungen besprochen werden, von
denen die eine sich auf die Herbeischaffung der notwendigen

* Die von Susemihl nach Ramsauers Zweifeln fiir diese Stelle
vorausgesetzte Annahme einer zweiten Recension ist nach dem von mir
im Texte Gesagten unhaltbar, Ebenso kann ich weder mit Gifanius die
Worte 1095 b 4—6 in Parenthese stellen, noch mit Oncken und Susemihl
hinter b 7 dwote; letzteres wegen des an diese Stelle unmittelbar sich
anschlielsenden 6 yag tototroc »ri. Der Zusammenhang der erwihnten
Worte mit dem unmittelbar Vorhergehenden wird einerseits durch die
Beziehung auf 1094 b 11 ff. hergestellt, andererseits vermoge des interes-
santen Gedankens, dafs derjenige, welcher Ethik richtig, d. h. von den
gegebenen Thatsachen aus behandeln will, dafiir auch ein empfangliches
Gemiit mitzubringen habe.

1*



4 Die Methode der sog. drei Aristotelischen Ethiken.

Lebensmittel und Befriedigung der alltiglichen Bediirfnisse be-
zieht, wihrend die andere nur auf das Wohlleben abzielt. Mit
Riicksicht auf den letzteren Umsta,nd allein nun unterscheidet
E. E. die bekannten drei Lebensziele: dgets) (woditixdg), podvnois
(peaocogoc), 5dovsj (amolaverixdg), eine Einteilung, die anch
M. M. 1184b 1—6 vorkommt, wo sie sogar systematisch als
Untereinteilung fiir die mit den korperlichen und &ulseren koor-
dinierten seelischen Giiter auftritt. Diese obere Einteilung findet
sich iibrigens auch N. E. 1098b 12—16, so dals man anzu-
nehmen hat, der Verfasser der M. M. allein habe das Verdienst,
die beiden mit einander vereinigt zu haben. Was aber die
Behandlung jedes einzelnen Lebenszieles betrifft, so heilst es in
E. E. 1215 b 15 ff. ubereinstimmend mit N. E. 1095 b 19 ff,, dals
das sinnliche Leben und die Freude am rein Sinnlichen keine
echte Lust sei und nicht als erstrebenswertes Ziel aufgestellt
werden diirfe. In Hinsicht auf das Leben des molitixog weist
N. E. 1095b 22—31 gegenitber E. E. 1216 a 21—27 Ver-
schiedenheiten insofern auf, als in N. H. die Ursache fiir die
Hrgreifung dieses Lebenszieles, die Ehre, weiter auseinander-
gesetzt 1st als in E. K., sowie umgekehrt in E. E. eine schlimme
Seite dieses Lebens 1216 a 23 —27 hervorgehoben ist, welche
wir in N. E. vermissen, namlich die Sucht nach Bereicherung,
welche dem eigentlich damit verbunden sein sollenden Streben
nach Tugend gerade widerspricht.

Die damit nun schon einmal angeregte Frage nach dem
Wesen der Tugend ist es, welche, wie wir bereits sahen, von
M. M. ausschliefslich auch hier in den Kreis der Betrachtung
gezogen wird. Deshalb beginnt diese Schrift gleich nach der
Einleitung 1182 a 7 sofort eine #hnliche kritische Untersuchung
dariiber wie E. E. 1216 b 3 ff., womit nicht ohne Uberemstlmmung
das in N. E. 10962 11 und b5 f. Gesagte steht, obwohl in
dem letzteren Werke andere Gesichtspunkte hereingezogen
werden, welche in E. E. 1217b 1ff. ihre besondere Beriick-
sichtigung finden. M. M. 1182 a 7 ff. untersucht die Ansichten
des Pythagoras und Sokrates, sowie des Platon, wonach der
Verfasser der Schrift (1182a 30 ff.) seine eigene Ansicht zum
besten gibt, indem er emfa.ch darthut, dals es sich nur um die
Bestimmung des Gutes xat 2&oyiv handeln konne.? Ven dieser
Darlegung unterscheidet sich E. E. 1216 b 3—25 insofern, als

t Deshalb kaunn ich Susemihl nicht folgen, wenn er b2 vor gyedov
eine Liicke statuiert, ebensowenig den anderen Verbesserungsvorschligen
an dieser Stelle, wie die unmittelbar darauf stehenden Worte zur Geniige
beweisen.



Die svdaruovie. b

dort eine Kritik aller drei genannten Philosophen gegeben ist,
hier nur des Sokrates; ferner dadurch, dafs in E. E. die That-
sache hervorgehoben ist, dem Sokrates sei es bei seiner Theorie
nur moglich, zu sagen, was Tugend sei, ohne dafs er auf die
Hauptsache einginge, namlich darauf, zu bestimmen, auf welchem
Wege Tugend erlangt werden konne. Anders gestaltet sich die
Kritik des Sokrates in M. M., wo nur bemerkt wird, dalfs man
diesem Philosophen deshalb nicht beistimmen konne, weil er blofs
die Verstandesthitigkeit des Menschen im Auge habe, wihrend
er die Tugend einzig auf dem Grunde der gemiitlichen Faktoren
(wadog xal 790g) stehend hitte betrachten sollen. Was jedoch
N. E. A, dessen 4. Kap. zundchst hierher gehort, anbelangt, so
polemisiert Aristoteles daselbst gegen Platons ldeen vor allem
so, dals er ihm schuld gibt, fiir das Gute, d. h. fiir den einzig
in der Ethik vorkommenden Endzweck (wie auch M. M. gezeigt
haben), nur eine einzige Basis aufgedeckt zu haben, wéahrend
dasselbe doch unter verschiedenen Bezeichnungen und in ver-
schiedenen Kategorieen zur Geltung kommt (1096a 17—23). Ein
zwelter, dem ersteren verwandter Einwurf wird dem Platon mit
Riicksicht darauf gemacht, dafs das Gute ebenso geteilt ist wie das
Seiende (a 23— 2Y9). Darauf wird von Aristoteles (1096a 29—34)
der Einwand erhoben, dafs nach Platons allgemeiner Idee des
Guten nur eine einzige Wissenschaft der Tugendlehre bestehen
diirfte, wihrend es im Grunde eine in dem Sinne grofse Zahl
von solchen Wissenschaften gibt dals selbst innerhalb einer und
derselben Kategorie noch viele émotfjuar unterschieden werden
konnen. Ubrigens, fahrt Aristoteles fort, hat Platon mit seiner
Ideenlehre doch nichts erreicht, weil er sich immer in Identitits-
satzen bewegt, insofern das reale Gut, von dem in der Ethik
die Rede ist, nicht schlechter erscheint als die von Platon auf-
gestellte Idee derselben (a 34 — 5b).! Indem nun N. E. auch
auf die Pythagoreer und Speusippus (b5 —7) zu sprechen kommt,
bemerken wir, dafs sich die ungleich ldngere vorher gehende
Kritik Platons mit der erst spiter in E. E. A 8 befindlichen
deckt, Die Unterschiede zwischen beiden sind folgende. Vor
allem wird in E. E. 1217 b 1—15 eine Erlduterung dessen
gegeben, was man iiberhaupt unter Idee verstehe, wéahrend in
N. E. diese allgemeine Lehre schon vorausgesetzt ist. Zu bemerken
ist ferner, was die eigentliche Polemik gegen Platon betrifft, dafs
E. BE. 1217b 23—25 sich so ziemlich mit dem schon friiher bei

1 Wie Susemihl seine Behauptung begriindet, dafls dieser letztere
Absatz zu V. 16f. am Rande von Aristoteles hinzugefiigt wurde, lalst
sich nicht absehen.



6 Die Methode der sog. drei Aristotelischen Ethiken.

Grelegenheit der Kritik des Sokrates Gesagten (1216b 10 ff) in
Ubereinstimmung befindet. E. E. 1217b25 —1218 a1 deckt sich
mit N. E. 1096217 —34 und M. M. 1183a 6—24, selbst so
ziemlich auch in den KEinzelheiten; ferner mufs E. E. 1218 a 1)
mit N, E. a34 —b)d ibereinstimmend angenommen werden,?
da insbesondere das gleiche Beispiel 1096 b 23 und 1218213
auffillig erscheint. Zu bemerken ist ibrigens, dafs Aristoteles
in N. E. 1096 a 11—25 (ebenso M. M. 1182 b 13. 15) von seiner
gewohnlichen Unterscheidung nach xa9’ avro und xara cvufe-
Bnxdg ausgeht, indem fiir das ayadov diese doppelte Geltung
angenommen wird, wéhrend in E. E. 1217b 1—15 dieselbe fehlt,

In E. E. 1218a15—24 folgt die Beantwortung der an die
methodologische Untersuchung in N. E. 1095 a 31 ff. erinnernden
Frage, inwiefern Platon nicht einen metaphysischen Grund zum
Ausgangspunkte seiner Kthik hétte machen sollen, sondern dals
er von den gegebenen Thatsachen aus die Untersuchung anzu-
fangen verpflichtet gewesen wére. Damit stimmt nun zunichst
nichts in N. K., wogegen M. M. in doppeltem Sinne (1183 a24—b 8)
sich damit deckt, und zwar vorerst insofern als 1183 a 24 —37
ebenso, wie in K. E., erwdhnt ist, dafs man von dem Bekannten
zum Unbekannten fortzuschreiten habe und nicht umgekehrt;
dagegen ist der Schluls, der aus dieser Primisse gezogen wird,
in beiden Ethiken verschieden. Dort wird einfach die Umkehrung
der teleologischen Anschauung ausgesprochen, d. h. erkldrt, dals
man nicht von dem obersten Endziel aus die untergeordneten
Fragen behandeln diirfe, hier heilst es, dals die praktische Wissen-
schaft es iiberhaupt nicht mit dem Endziele (7€20g) zu thun habe,
also dafs auch die Politik, welcher die Ethik untergeordnet ist,
ihre Principien aus sich selber und nicht aus der Ideenlehre
holt. In zweiter Linie wird in M. M. 1183 a 38— b8 an dem
Beispiele des Beweises dafiir, dals die Summe der <) in einem
4d=2R, dargethan, dals Jede Wissenschaft ihre besonderen
Beweisgrunde (tég agyeg olxsleg) habe, daher es nicht in Ord-
nung sei, aus dem (rebiete der Ideeniehre die Principien zu
erw'alhlen, um die Ethik zu begriinden.? Ein nicht in M. M.

i Es dirfte ndmlich geraten sein, gegen Susemihls Voraussetzung
einer Liicke in 1218 a8 fortlaufenden Kontext gelten zu lassen, weil in
diesem Falle ein recht guter Sinn entsteht, wihrend man sonst mit den
auf die angebliche Liicke folgenden Worten gar nichts anzufangen wiilste.

2 Wenn man zovrov rayadod (1188 b8) als Genetivus possessivus
falst, so dafs man tUbersetzen miifste: ,,weil diesem Guten (der Idee)
nicht die Eigenschaft, ein besonderer Beweisgrund zu sein, zukommt,
dann diirfte es keiner Schwierigkeit unterliegen, sobald man anstatt
dio — due liest, den tberlieferten Text beizubehalten.



Die evdapovia. 7

angegebener Grund fiir die Zurickweisung der Annahme des
hochsten Gutes als Idee besteht (E. E. 1218 a 24—30) darin,
dafs die Idee des Guten von den Zahlenprincipien geradezu zu
fordern deshalb nicht angehe, weil der Zahl als einem Unver-
niinftigen die Gabe des Strebens nicht zugesprochen werden konne.
Und in einem Zusammenhange wird die Richtigkeit dieses Ein-
wurfs auch von der Seite begriindet (E. E. 1218 a 30—32), dafs
man nicht eine allgemeine Idee des Guten wegen der Ver-
schiedenheit der guten Endziele aller einzelnen Zustinde in der
Natur und im Menschen voraussetzen kénne. Die von Buch A
der E. E. noch folgenden Auseinandersetzungen sind nur Reka-
pitulationen, so zwar, dafs ich die Annahme Wilsons bei Susemihl
zu 1218 a 36 nicht gutheilsen kann, welcher zufolge die Schlufs-
worte dieses Kap. von einem spiteren Peripatetiker hinzugefiigt
worden seien. Doch mufs die Parallele zwischen M. M. 1132
b16—31 und E. E. 1218 b 7—24 in Betracht gezogen werden,
da dort geradezu gesagt ist, dals die Ethik mit der Politik nicht
verwechselt werden diirfe, wihrend hier die Frage noch unent-
schieden beantwortet wird; M. M. 1182b31—1183a 6 stimmt
mit der anderen Stelle aus M. M. iiberein.

Es eriibrigt uns vorldufig noch, die Stellung der Worte
M. M. 1183b8—18 zu untersuchen, welche genau mit E. E.
1216 b 3—25 iibereinstimmen, und von welchen Susemih]l annimmt,
dafs sie unecht sind. Wenn aber sein Hinweis auf 1182 a 15 ff.
ein Beweis fiir seine auch von Spengel gebilligte Ansicht sein
soll, dann miifste dem schon im Hinblick auf die Thatsache
widersprochen werden, dals an der erwadhnten Belegstelle, wie
wir gesehen, des Sokrates Behauptung, Tugend sei Wissen, von
einem ganz anderen Standpunkte aus kritisiert wird. Nun lafst
sich allerdings fragen, weshalb denn der Verfasser der M. M. die-
selbe Sache, die Kritik des Sokrates, zweimal durchgefiihrt habe.
Doch kann die Antwort darauf insofern nicht zweifelhaft lauten,
als die Gesetze der Ideenassociation den Verfasser offenbar darauf
gefiihrt haben, nachdem der Zusammenhang der Platonischen
i0éoe mit den besonderen Griinden, auf welchen die Tugend
beruht, geleugnet worden, ebenso den Zusammenhang der theo-
retischen Wissenschaft mit der praktischen Tugend in Abrede
zu stellen. Damit soll jedoch nicht gesagt sein, dals der Ver-
fasser der M. M. den aus der E. E. bekannten Gedanken nicht
in geschickterer Weise mit dem Ganzen hétte in Verbindung
bringen konnen.

Wenn wir nun die Gedankenentwicklung der E. E. weiter
verfolgen, so diirften die Worte 1216 b 26 ff. nichts anderes sein



3 Die Methode der sog. drei Aristotelischen Ethiken,

als ein Pendant zu der bereits erwéhnten methodologischen Frage
in N. E. 1095b 31 ff.; denn auch hier in E. E. wird die Frage
aufgeworfen, ob man analytisch oder synthetisch vorgehen miisse,
indem der Verfasser ausdriicklich hervorhebt, dafs von dem aus,
was gewils ist, d. h. was jeder fiir seine Person und auch alle
in Betracht kommenden Menschen als wahr ansehen, das objektiv
Sichere abgeleitet werden kann. Auch das E. E. 1216b 35
—1217 217 Bemerkte mufs mit der genannten Stelle aus N. E.
in Verbindung gebracht werden, aber auch riicksichtlich des N. E.
1094 b 11 ff. auseinander gesetzten Gedankens, dafs man nur
soweit unsere Untersuchung zu vollziehen habe, als damit die
Sache selbst getroffen wird, — Dals es sich in der Bestimmung
der gvdatuovia um die Gliickseligkeit des Menschen allein, aber
nicht um jene der Gottheit oder der Tiere handelt, ist iiberein-
stimmend in E. E. 1217a18—29, N. E. 1102a 13 ff,, 1099
b 32—1100a1 und M. M. 1182b2—5 erwahnt. Mit Riicksicht
auf die Thatsache, dafs es Handlungen gibt, welche nur als
Mittel zum Zwecke angesehen werden miissen, und dafs es
wieder Handlungen gibt, welche fir den Menschen nicht durch-
filhrbar erscheinen, mufls die Gliickseligkeit als menschenmog-
licher Zweck betrachtet werden (E. E. 1217230 —40 vgl. mit
. N. 1097 a14fF).

Wenn wir jetzt zundchst der N. E. folgen, dann finden wir,
dafs die nunmehr erorterte Frage, was denn eigentlich ein Gut
sei, mit der weiteren Darlegung, dals es sich in der Kthik um
das wahrhafte und als Endzweck gesetzte Gut handle, auch in
den M. M. 1184 a3—38 behandelt wird. Nur unterscheiden
sich beide Darstellungen erstens dadurch, dafs in M. M. eine Defi-
nition des télecov und des dredég vorausgesetzt wird (1184a 8f.),
welche in N. E. nur hinzugedacht werden mufs. Andererseits ist
das Attribut der svdawiiovia, die adrdoxeia in N. E. (1097 b6—21),
nicht so deutlich iz M. M. durchgegangen, oder besser: eigentlich
nur indirekt, nédmlich blols nach dem allerdings auch in N. E.
erwahnten Gesichtspunkt des cvrageduovusvor. Diesem letzteren
ist aber in M. M. ein ganzer Abschnitt mit mehreren Unter-
abteilungen (1184 a 15— 38) gewidmet, wihrend derselbe in N. E.
(L097b17—21) nur mit einer kurzen Auseinandersetzung bedacht
wird. Offenbar hat der Verfasser der M. M. aus dieser kurzen
Bemerkung des Aristoteles Anlals genommen, die Sache ein-
gehender zu erdrtern; denn die betreffenden Gedanken in M. M.
sind durchaus originell, wie z. B. schon der erste Beweis dafiir,
dals, wenn man die svdaruovia nicht als uz cvwagiduovudvy
néhme, das Absurdum erschiene avzo avTov #6tawr [éATiov



Die sddarpovic. 9

(1184 a201f). Ebenso der 2. Beweis, dafs man die svdazyoma
nicht abgesondert von den in ihr beﬁndhchen ayada nehmen
diirfe (1184 a 25—29), sowie der 3., dalfs man auch nicht auf
die Weise zum Ziele kommt, dals ma.n die svdatpovie mit anderen
aufser ihr befindlichen Gutern vergleicht, wodurch die Kinfach-
heit des gesuchten hochsten Gutes ausgesprochen wire, die ja
gar nicht existiert (1184a29—38). Ubrigens ist trotzdem diese
eigengeartete Darstellung der M. M. nur eine Verwisserung des
in der N. E. kurz und klar ausgedriickten Gedankens, also dafs
man hierin offenbar die Hand eines blofsen Nachahmers findet.

In allen drei Ethiken folgt nunmehr die Behandlung der Frage,
ob man vom Gliick als von einer Energie oder von einer blofsen
Potenz zu sprechen habe. TUnd dabei ist hinsichtlich des Um-
standes, welches der Naherungswert der drei Schriften sei, zu
beachten, dafs M. M. und E. E. genau in derselben Ordnung
die Betrachtung unternehmen. Sowie namlich dort die bereits
oben beriihrte doppelte Einteilung der Giiter (M. M. 1184b 1—6)
an die Spitze der Untersuchung gestellt wird, genau so heilst
es am Beginne des Buches B von E. E., dafs die hier zu be-
achtende Hinteilung nach den Kriterien des Aufserlichen und
Innerlichen, des Zustidndlichen und Energischen mafsgebend sei.
Nur ist in E. E. die Angabe von Beispielen fiir die erwihnten
Giiter, wie sie in M. M. angewendet wird, unterlassen, indem
E. E. einfach auf die betreffende nihere Ausfithrung év toig
EsmTeguxols Adyorg (1218b 33f) verweist, ein Bestreben nach
Kiirze, durch welches auch wohl die besondere Nennung der
ayaﬂ*a &v 6wuare, wie sie in M. M. der Vollstindigkeit halber
geschieht, unterblieben ist.

Unverkennbar wird nun wieder in beiden Ethiken (E. E. und
M. M.) ein Gedanke aus N. E. B 1106 b 13—24 hergenommen,
welcher darin gipfelt, dafs jede Handlung aus einer gewissen
Anlage dazu entspringt. Nur ist ein Unterschied in der Be-
nutzung dieses Gedankens in den genannten Schriften darin zu
ersehen, dals M. M. daraus unmittelbar den Schlufs zieht, dals
die Handlung (évégyst, Zoyov) besser sei als der die Anlage
bedingende Zustand (£§ig) (1184 b12; vgl. M. M. 1184 b 7—17);
wiahrend E. E. das Verhéltnis zwischen évégysta und £§cg zunéchst
noch genauer bespricht, wie aus E. E. 1218 b37—1219a8
hervorgeht. Auffallend ist ferner die Thatsache, dafs in E. E.
von der Tugend ausgegangen wird, so zwar, dafs man schon
deswegen auf die eben angegebene Vermutung gelangt, es sei
diese Stelle der E. E. unmittelbar aus N. E. 1106b13—24
geschopft, obwohl oder gerade weil der Zusammenhang, in welchem



10 Die Methode der sog. drei Aristotelischen Ethiken.

dort und hier von der Tugend gesprochen wird, ein vollkommen
verschiedener ist. Denn in N. E. handelt es sich darum, die
Grundlegung fiir das Wesen der Tugend iiberhaupt zu gewinnen,
in E. K. ist die Erwadhnung der Tugend nur zu dem Zwecke
erfolgt, um das Verhdltnis von évégyerer und €& zu bestimmen,
Es will mir scheinen, dafs hierdurch die Hereinziehung des er-
wihnten Motivs aus der N. E. in E. E. eine ziemlich geschraubte
Bedeutung bekommt, wie auch schon der unvermittelte Ubergang
1218b 37 (tadta 7 ovtog VmwoxeioGm xal mepl apetic) beweist,
nachdem vorher von der ¢gets gar nicht gesprochen war. Nichts-
destoweniger ist auch in der Parallelstelle der N. E., in 1098a11
und 15 in einem #hnlichen Sinne von der agersj gesprochen,
wie in der aus E. E. erwidhnten Stelle. Ubrigens bedurfte es
zum Beweise, dals die érépysta vor der €& den Vorzug habe,
gar nicht der Erwahnung der Tugend, weil jener Beweis nur
aus dem Umstande abgeleitet wird, dals die évépysta als die
Ausfiilbrung des wichtigen télog angesehen werden muls, was
bei der £§ic nicht vorkommt. Andererseits ist in E. N. am
Schlusse des 7. Kap. die Hereinziehung der Tugend zu dem
Zwecke vorgenommen, um die gvdarpovia mit derselben als einem
notwendigen Ingrediens in Verbindung zu setzen. Denn zu be-
achten ist, dafs in HE. K. an anderer Stelle Tugend durchgehend
im allgemeinen Sinne genommen ist, wihrend sie am Schlusse
des 7. Kap. von N. E. in der Bedeutung der moralischen ge-
meint wird.

Der Gedanke E. E. 1219a13—18, dals man von einem
Zoyov in-dem doppelten Sinne spreche, dals nadmlich etwas zu-
stande gebracht sel, was man herzustellen beabsichtigte, oder
dals man gerade in der Arbeit selbst begriffen sei, dieser Ge-
danke kommt auch in N. K. Anfang (1094 a 3—6) vor, nur mit
dem Unterschiede, dafs hier (auch in N. E. 1097b 29) Aristo-
teles immer die évégysia (mo@sig) und das Egyov einander gegen-
iiber stellt, wihrend dort an die Stelle von évégyece der Ausdruck
yonotg tritt. Zugleich ist der Gedanke in E. E. viel weiter
ausgefithrt. Er schlielst sich an Metaph. 6. 1050a 23 —b2 an,
wo ebenfalls das Wort yp7oic in der gleichen Bedeutung wie
in E. E. verwendet wird, wihrend der Gedanke, dals die mit
x076tg und Egyov gegebenen Endzwecke von verschiedener Be-
deutung sind, nicht nur in der Metaph. a. a. O., sondern auch
im Anfang der N. K. ausgefihrt wird. Ebenso in Politik
1254a1—5, wo ebenfalls yp7joig gesagt ist, wie in N. K.
1098 b 32, wo jedoch yofjoic der xt7joig gegeniiber gestellt wird,
was wieder mit der Politik a. a. O. stimmt. Der folgende Gedanke



Die evdaiuovic. : 11

von der gegenseitigen Abhingigkeit der cgers} der Arbeitendeu
und dem Zgyov, das dabei zustande gebracht wird (E. E.
1219218 —23), findet sich auch in der N. E. 1098a7ff., nur
ist er dort von der daraus sich ergebenden Folgerung riicksichtlich
der sddatpovic getrennt. Zu beachten ist in dem nunmehr Ge-
sagten, dals von der sonst so ziemlich mit N. E. iibereinstimmenden
Darstellung in E. E. nur 12192 31—35 sich abhebt, weil hier
der Beweis dadurch gefiihrt wird, dafs die Pedziory &&g der
Bedtiotn évépysia gegeniber gestellt erscheint. Und wenn- mir
auch dieser darauf gegriindete Beweis wohl gelungen scheint,
weil man die Behauptung, dafls die Belrioty évégysta besser sei
als die PBedriory £&g, immerhin gelten lassen mufs, so fragt sich
doch, ob man so ohne weiteres die svdaruovia als das beste,
selbst gegeniiber der Tugend, annehmen darf, wie 1219 a 32—35
geschieht.? Die Rolle, welche die Virtuositdt in der Handhabung
der Werke der Seele analog anderen Werken spielt, ist wie in
den beiden anderen Ethiken auch M. M. 1184b17—21 hervor-
gehoben, sowie die Ableitung des Gedankens von der Virtuositat
im Leben, sowie er in den beiden anderen Ethiken vorkommt,
ebenfalls in M. M. 1184a22—29 vorgetragen wird. Uberein-
stimmend ferner ist in allen 3 Ethiken der Gedanke ausgefiihrt,
dafs durch die tugendhafte Energie der Seele allein das Gliick
des Menschen begriindet wird (vgl. E. E. 1219233 mit N. E.
10982 15—17 und M. M. 1184b22—29{f).

Da ferner der Spruch, dafls eine Schwalbe noch keinen
Sommer macht, nur in N. E. 1098 b 18f. zu dem Zwecke er-
wahnt ist, um den Grundsatz, dals es sich im Gliicke um
ein vollkommenes Leben handle, zu beleuchten, bemerkt man,
dals derselbe auch in den beiden anderen Ethiken ausgesprochen
wird (E. E. 12192 35—39, b5—8. M. M. 1185a1—9).

Von diesen Darlegungen hebt sich nun wieder eine metho-
dologische Frage ab (N. E. 1098 a21 — b12), welche sehr an
1094 b11—27 erinnert, indem auch dort erwihnt ist, dafs man
nur aus allgemeinen Beobachtungen auf den speciellen That-
bestand der Ethik gelangen kann. Awuch hier ist hervorgehoben,
dafs man einen und denselben Gegenstand, also eine allgemeine
Sache entweder so oder so, d. h. specialiter zu behandeln vermag;
der ganze Vergleich bietet einen trefflichen Beweis dafiir, wie
sehr es Aristoteles am Herzen lag, den Gegenstand der Ethik

1 In dieser Stelle ist vor allem zu bemerken, dafs Susemihls Ein-
schaltung von ravro (1219 a19) iiberflissig und ebenso die Annahme einer
Liicke in a 30 ungerechtfertigt erscheint. -



12, Die Methode der sog. drei Aristotelischen Ethiken,

zwar umfassend, jedoch so zu behandeln, dafls die Ausfiihrung
des Themas nicht iiber den vorliegenden Rahmen hinausgehe.
Daher in beiden Stellen die n&mliche, wenn auch mit verschie-
denen Worten gegebene Verslcherung xsnmdsvysvov . . E0Twp
¢mi tocotTov . ... émlyTelv . . ., E@ odov 77 70U Jrgayyawg
PUGLg smdexerac (1094b 23—25) und: Tov avTOY (57/ TQOTOY,
SGI] xm:a 'mv vnoxeaysvnv vlmf emgnrew xai &l T060TTOV
dp oaov omezov T ye&odm %l §v Tole dAlowg mouTéor Omag
un T megepye Tdv Eoyov mistw yivprar (1098 a 31—33.
27—29). Daran schlielst sich dann (1098 a 33 —b 12) die Frage
nach der bei Aufdeckung der Griinde anzuwendenden Methode. !

Dafs das in der Ethik gesuchte Gliick in dem richtigen
Leben (ev§oia) besteht, ist in N. E. 1098b18—22 ebenso hervor-
gehoben, wie in M. M. 1184 b 24—30. Damit steht in gedank-
licher Verbindung, was N. K. 1098 218 —20 im Zusammenhalt
mit E. B. 1219234 —b8 und M. M. 1185a1—9 iiber die Not-
wendigkeit der Voraussetzung des vollkommenen Sich-Auslebens
gesagt wird, indem das Glick nur dann einen richtigen Wert
besitzt, wenn ihm diese Bestimmung nicht fehlt. Offenbar hat
E. E. die Erwdhnung des Solonischen Ausspruchs (1219 b6 f.)
aus N. E. A Kap. 11 hergenommen, wo der Zusammenhang,
d. h. die Untersuchung der Frage, in welchem Grade das Geschick
auf das Glick Einflufs zu iben vermag, den Aristoteles auf die
Kritik des erwédhnten Solonischen Ausspruchs gefiihrt hat, was
iibrigens auch in K. E. a. a. O. nur nicht in so umfassender
Weise wie in N. E. geschehen ist. Daher nimmt auch Aristo-
teles 1100 a 1ff. neuerdings auf den bereits 1098 a 18 —20 aus-
gesprochenen Gedanken Riicksicht, wihrend in E. E. im nunmehr
Folgenden (1219 b 8 ff.), abgesehen von dem in N. E. 1099 a3—5
berithrten Gedanken, dafs man auf die wirkliche That bei der
Belohnung des Verdienstes sieht und nicht auf den &ulseren
Anschein, die Frage erortert wird, welche auch in M. M. 1183 b
19 ff. angeregt ist, ob man das Gliick zu den 7iuter oder émawsra
ayadd zu rechnen habe, eine Frage, welche urspriinglich in
N. E. A Kap. 12 aufgeworfen und in E. E. nur auf die émawserd
verkiirzt erscheint. Vor allem féllt die Behandlung des Problems
in die Augen, inwiefern die evdatuovia von niemandem gelobt,
sondern nur gepriesen wird (E. E. 1219b 12 = N. E. 1101b 26).

1 Aus dieser Darlegung diirfte erhellen, dafs Susemihl ohne Grund
die Worte 1098a 20 fir verstimmelt halt, also dals auch seine Beziehung
auf 1199 a 32 (!) keine entsprechende war; andererseits kann aber auch
seine Entfernung der Worte 1098 a 22 — b8 aus dem Texte nicht gerecht-
fertigt werden.



Die evdocuovie. 13

Der Beweis dafiir wird in N. E. in der Art gefiihrt, dals gezeigt
wird, wie das Lob immer nur auf Handlungen gehf, welche in
verschieden treftlicher Weise ausgefiihrt werden, wihrend die
Preisung der svdatuovia ohne solche Beziehung, sondern absolut
stattfindet (N. E. 1101 b 21), sowie dieselbe in E. E., anstatt
auf solche Handlungen, welche nur eines Endzweckes willen aus-
geubt werden, auf diesen Endzweck selbst bezogen erscheint
(6 & svtfm,uomdyog télovg E. E. 12191 16). Es ist daher im
Grunde der nédmliche Gedanke, der in der Entgegensetzung
zwischen Gliickseligsprechen (svdatgovisudg) und Lob besteht,
in beiden Ethiken vorausgesetzt; dort wird der evdaruovidudg
als etwas Absolutes im Gegensatze zu dem mehr relativen Lob,
hier als auf den Kndzweck gehend im Zusammenhalt mit den
fir den Endzweck notwendigen Handlungen, die nur des Lobes
fahig sind, hingestellt. Der in M. M. durchgefiihrte Beweis
knupft an N E. Schlufs des 12. Kap. an, wo das umm der
svdatpovie, d. h. der Grund dafiir, dafs man es zu prelsen aber
nicht zu loben habe, darin gefunden wird, dafls es eine doy7
{attiov) der Giiter ist, wahrend in M. M. dariiber nur gesagt
ist, dafs man der edatpovia Ehre bringt. Doch mufs man aus
den Beispielen, welche M. M. 1183 b 21—23 vorgefiihrt werden,
entnehmen, dafs es eigentlich derselbe Grund ist, wie er in
N. E. und E. E. fiir das ziuwor angegeben wurde.

Sicherlich im Zusammenhange mit diesen Gedanken steht
die N. E. A 13 nunmehr folgende Auseinandersetzung dariiber,
dals wir es in der Ethik mit einer menschlichen und nicht mit
einer gottlichen Gliickseligkeit zu thun haben. Denn nur auof
die letztere konnte der wexagioude und evdarpoviouds passen,
von welchem 1101b 23 f. die Rede war, wihrend das Lob, von
dem wir in der menschlichen Gliickseligkeit Gebrauch machen,
einzig durch die Tugend hervorgerufen wird, welche dem Menschen
zukommt, Die andere, entgegengesetzte Seite ist E. E. 1217
a21—29 ausgeschlossen. Weil jedoch die Tugend in der Seele
und nicht im Korper entsteht, so handelt es sich darum, eine
psychologische Einleitung der Tugendlehre voranzuschicken, aus
der sich (vgl. E. E. 1219b26f) ergibt, dals das niederste
Seelenvermogen, das dgextixov, wegen Mangels der demselben
fehlenden Energie, wie sie fir die Ausiibung der Tugend palst,
aufser Betracht zu kommen hat (N. E. 1102a 26 —b 12 = E. E.
1219b16—25). Im besonderen ist in diesen beiden Ethiken dem
Gedanken Ausdruck gegeben, dafs eben wegen Darniederliegens
der auf Tugend abzielenden Energie im Schlafe die Guten vor
den Schlechten wahrend der Hilfte des Lebens nichts voraus-



14 Die Methode der sog. drei Aristotelischen Ethiken.

haben (N. E. 1102b 6 f = E.E.1219b17f.), obschon vermoge
Nachwirkens der im wachen Zustande auftretenden Vorstel-
lungen selbst die Tridume der Guten besser sind als - die der
Schlechten (E. N. 1102 b9—11 — E. E. 1219b 24 f.). Uberhaupt
ist es eine allen drei Ethiken gemeinsame Anschauung, dals die
blofse Potenz nicht als gliickbestimmend angesehen werden
darf (N. E. 1102b 1 fff M. M. 1183 b 21 ff. E. E. 1219
b36—1220a3). Was andere als die bisher erwdhnten Giiter
anbelangt, Reichtum, Schonheit, Kraft, so bemerken M. M.
1183 b 27—35 iibereinstimmend mit N. E. 1096a7, dals die-
selben nur als Mifttel zum Zwecke der Erlangung allgemeiner
Gliickseligkeit dienen, da nach M. M. 1183 b 29f. sogar der
Schlechte sich dieser Dinge zu dem bekannten Zwecke bedient.

b) Die Tugend.

Der \T E. eigentiimlich, wenn auch mit verschiedenen Be-
rithrungspunkten mit M. M. und E. E. ausgestattet, ist die Episode
A 11, wo danach gefragt wird, ob es denn wirklich notwendig
sei, mit Solon blofs auf den Moment des Lebensendes zu warten,
auf dals der Beurteilende imstande sei, die Gliickseligpreisung
iiber einen Menschen auszusprechen. Wenn es nidmlich nach
dem Voraufgehenden feststeht, dafs die svdatpovia als ein durch
die Handlungen auf einzelnen Gebieten zu erstrebendes Endziel
erscheint (vgl. 1098 b 18—22), dann kann das ,Kunstwerk des
Lebens®“ erst mit dem letzten Atemzuge abgeschlossen sein.
Andererseits heiflst es hier 1100 a 12 f,, dals eine solche Voraus-
setzung unstatthaft erscheint. KEs wird, um diesem Dilemma zu
entgehen, der Ausspruch Solons auf seine wahre Bedeutung
zuriickgefiihrt in einer Weise, welche im hiochsten Grade originell
genannt werden muls.

Der Vergleich zwischen der psychologischen Einleitung in
N. E. 1102 216 ff. und in den anderen Ethiken zeigt mancherlei
Verschiedenheiten. Vor allem weicht die Darstellung der $pemzixn
in M. M. 1185414 —35 von den anderen beiden ab, wie schon
aus dem Gredankenzusammenhang hervorgeht. Denn M. M. sagen
so: ,,Als einen Teil der Seele haben wir das $gemzixov deshalb
zu betrachten, weil sich unter den uns umgebenden Dingen
gerade dadurch ein Unterschied konstatieren ldfst, welchen wir
am deutlichsten dann sehen, wenn wir das Verhalten der Steine!
betrachten.“ Die auch sonst in M. M. ziemlich doktrindr klingende

1 Vielleicht ist dieser Vergleich aus E. E. 1220D 2 f. (vgl. N E
1103 a 20 f.) hergenommen.



Die Tugend. 15

streng logische Ableitung in Form eines Sorites finden wir nun
auch hier. Denn der Verfasser fahrt fort: ,,Nachdem wir zwei Reihen
von Dingen unterscheiden, die lebenden und die leblosen, von
denen die letzteren sich nicht nidhren, wihrend doch unter allen
Wesen, die uns bekannt sind, diese beiden Gattungen allein sich
unterscheiden lassen, welche wir als mit der 9gemtixsn ausge-
stattet erkennen oder nicht, so mufs der Seele als lebendem
Wesen jedenfalls die $genzixn eignen. Und zwar darf dieselbe ja
nicht mit den anderen Seelenvermogen verwechselt werden, da
diese letzteren mit der Erndhrung nichts zu thun haben. Da
es sich nun aber in der Gliickseligkeitstheorie immer um Tugend
handelt (vgl. N. E. 1102a 5 f), so miissen wir um die ager]
dieses Seelenteiles uns erkundigen, weiterhin aber auch um die
ebenso zur Glickseligkeit notwendige Energie jener Tugend.“
Beide Fragen werden nun nicht entschieden beantwortet. In
Bezug auf die erstere bemerkt der Verfasser, dals die Erdrterung
derselben in einen anderen Bereich der Philosophie gehore.
Nimmt man aber auch die Bejahung derselben an, dann miisse
die zweite Frage verneint werden. ,Wenn ndmlich auch das
Vorhandensein von agers) kounstatiert ist, dann fragt es sich immer
noch, ob auch diejenige Ogu7] damit gegeben erscheint, welche
nur einmal eine notwendige Voraussetzung jeder é&wégysta ist.
Nun hat aber der in Rede stehende Seelenteil gar keine oous).
Denn er verhilt sich wie das Feuer, welches nur passiv auf-
nimmt und alles das verzehrt, was man in dasselbe wirft. Denn
auch bei der Nahrungsaufnahme hat man dieselbe Voraussetzung
zu machen.“

Anders N. E. a. a. 0., wo ganz #hnlich, wie in E. E.
1219b 26—1220a4, der verniinftige Teil der Seele von dem
unverniinftigen getrennt wird, wonach aus dem Bereiche des
letzteren zunidchst das $gemzTixoy hervorgehoben ist. Hierbei
kommt die aus der Aristotelischen Psychologie bekannte Frage
nach dem Verhiltnis der Seelenteile oder Seelenvermdgen zu
einander in Anschlag, indem der Vergleich zwischen der kon-
vexen und konkaven Seite des Bogens, die doch beide nur dem
einen Bogen angehoren, herangezogen wird (E. E. 1219b 84 =
N. E. 11023 31; der E. E. eigentiimlich ist hier das Beispiel
von der Unzertrennlichkeit der Eigenschaften gerade und weils
12191 35 £).

Wihrend der allgemeine Tenor des Ganzen sich mit dem
aus N. E. Bekannten in E. E. vollkommen deckt, wird in M. M.
insofern anders vorgegangen, als erst 1185 b 1 ff. wieder auf die
allgemeine Einteilung der Seele Riicksicht genommen ist, wobei



16 Die Methode der sog. drei Aristotelischen Ethiken.

der vorhin behandelte Gregenstand iiber das gemrixor so ziemlich
aufserhalb des ganzen Rahmens steht. Anders in E. E. und
N. E. Denn in diesen beiden ist die Untersuchung iiber das
Yoemrixoy mit dem Allgemeinen verflochten. In E. E. fillt
iibrigens bei dieser Gelegenheit der Gedanke auf, dals es sich
in der Ethik und deren wirklichen Erfolgen rein nur um specifisch
menschliche Eigenschaften und Seelenvorziige handelt. Zu diesen
konne aber die §gemTixy nicht gerechnet werden. Es ist daher
der in allen drei Ethiken denselben Grundcharakter zeigende Ge-
danke zugleich in verschiedener Weise ausgefithrt. Denn in
N. E. ist auf die agyia der Spemrixs das Hauptgewxcht gelegt,
in M. M. findet sich der Nachweis des Mangels der in der Gliick-
seligkeit notlgen évégyeta mit dem Nichtvorhandensein der voraus-
gehenden oOguyf gefiihrt, wihrend in E. E. die Hierarchie der
Seelenvermidgen von aussehlaggebender Bedeutnng ist. Der da-
selbst angewendete Ausdruck 7 g PYoyrg apsty) (12202 3 £.)
ist offenbar nur eine Verkiirzung der in N. E. 1102a 5 ange-
wendeten Phrase yvyijg évé@yscd TG xaT QQeTRY TEAsiay. —
Aber nicht blofs in Hinsicht auf Seelenteilung ist die Behandlung
der $gemtixn iv M. M. ganz isoliert, sondern auch insofern, als
im Gegensatze zu N. E. 1102a 6f und E. E. 1219b 26 dort
die Frage, was Tugend sei, also die Annahme von der Nicht-
abweisbarkeit der ndheren Untersuchung der Tugend erst nach-
traglich (1185 a 36 ff.) aufgeworfen wird.

Naturgeméls schlielst sich nun in allen drei Ethiken die
Betrachtung desjenigen Seelenteils an, welcher in der Tugend-
lehre am meisten deshalb in Frage kommt, weil er uns die be-
kannten (Gegensidtze innerhalb der Seele am besten vor Augen
fiilhrt: es handelt sich ndmlich um das Verhiltnis zwischen der
verstindigen Leitung der Vernunft und zwischen dem vernunft-
losen Teil der Seele, insoweit er nur dem Antriebe des Gefiihls
gehorchen zu wollen scheint. Es ist dies ein von der $gemtixy
verschiedenes Vermogen, welches ebenso vernunftlos erscheint
wie diese, jedoch in gewissem Sinne auf Vernunft seine Existenz
griindet (N. E. 1102 b 13f). Wéhrend aber die Eigentiimlichkeit
dieses vernunftlosen Teiles in N. E. durch ein anschauliches Bild
von der Paralyse einzelner Korperteile geschildert wird (1102
b16—23), bemerkt der Verfasser der E. E. blofs, dafs man es
mit einem gebietenden und gehorchenden Teile zu thun habe,
so dafs hierdurch die Doppelteilung der Tugenden in dianoétische
und ethische (E. E. 1220a 5 ff.), genau so wie in N. E. 1102
b 30—1103 a 10, bestimmt erscheint. Ebenso wie in E. E. wird
M. M.1185b 1—12 die Frage behandelt; nur mit dem auffallenden



Die Tugend. 17

Unterschiede von N. E. A Ende, dals dort die dianoétischen
Tugenden nicht als etwas Lobliches, hier dagegen wobl anerkannt
werden (vgl. M. M. 1185b 8 —12 mit N. E. 1103 a 8—10). Mit
N. E. ist, wie gewdhnlich, E. E. 1220a in Einklang.

N. E. B Anfg. setzt den Unterschied zwischen den dianoé-
tischen und ethischen Tugenden in den Umstand, dals man jene
erlernen kann, wéihrend die Aneigoung der anderen Art nur auf
Angewohnung beruht. Die letztere Thatsache aber wird nun
iibereinstimmend und fast mit den gleichen Worten in N. E.
1103 a 18—23 und M. M. 1185 b38—1186a8 (dhnlich E. K.
1220 a 39 —b6) angegeben und begriindet. Der N. E. eigen-
timlich bleibt dabei die Schlulsfolgerung, dafs die ethischen
Tugenden weder @vog noch nicht @uvoeee entstehen (N. E. 1103
a 23—26). Die Eigenschaft der ethischen Tugend, dals sie durch
fortwihrende Ubung erzeugt wird, so dafs am Ende durch die
energische Thatigkeit die Fertxgkert zustande kommt, ist gleich-
falls iibereinstimmend in N. E. 1103426 — b 2 und M. M. 1186
a 9—19 angemerkt. ~Doch besteht ein Unterschied zwischen
beiden Darstellungen insofern, als die N. E. beziiglich des Ver-
hiltnisses zwischen dem Thun und der Fertigkeit bemerkt, dafs
sich die Potenzen des rein Physischen und die des Ethischen
umgekehrt verhalten, weil dort die dvwauts vorhergeht und
darauf die évégyea folgt, wihrend hier Entgegengesetztes gilt.
Andererseits ist in M. M. a. a. O. noch von den ma9y die
Rede, welche in N. E. an besonderer Stelle erwidhnt werden.
Dagegen stimmt E. E. 1220b 7—20 wieder mit N. E. iiberein,
obwohl auch an dieser Stelle wieder die wa9%n bebandelt werden.
Die Notwendigkeit der Angewdhnung im Bereiche der ethischen
Tugend wird N. E. (1103b2—6) durch den Hinweis auf das
Verfahren der Gesetzgeber dargethan, welches soweit geht, dafls
sogar ein Kriterium fir die Giite oder Schlechtigkeit des be-
treffenden Staates aus der Einhaltung oder Nichteinhaltung dieser
Regel abgeleitet wird, je nachdem nadmlich die gesetzgebenden
Faktoren die Biirger richtig oder nicht richtig gewGhnen, das
zu thun, was im Staate geiibt werden mufs. Die daraus erfol-
genden £erg und dvvduers befihigen den Menschen das zu thun,
was er gemdls der Tugend thun soll, die ihm eigen erscheint,
wenn er seinen Zweck erreichen will. Dies wird N. E. 1103
b 6—25 analog dem E. E. und M. M. a. a. O. Erwahnten aus-
einander gesetzt. Damit in Verbindung steht aber ferner die
Thatsache, dafs durch Ubermafs oder Mangel die entsprechenden
tugendhaft}en Handlungen und das Verhéltnis der richtigen Gefiihle
gegeniiber den Affekten der beiden extremen Seiten beeintrichtigt

Jahrbuch fiir Philosophie etc. X. 2



18 Die Methode der sog. drei Aristotelischen Kthiken.

werden, Und um dies entsprechend beurteilen zu kénnen, mufls
man sich auf die fypischen Vorkommnisse im Tugendleben ver-
legen, weil die einzelnen Félle uns im Stiche lassen, wenn wir
auf ihrem Grunde die allgemeinen Gesetze aufstellen sollten
(N. E. 1103b 26—1104a9). Nachdem also diese methodolo-
gische Frage, welcher doch wohl E. E. 1221b4—9 gleich
kommt, aufgeworfen, wird in deren Geiste die bereits erwihnte
Untersuchung angestellt (N. E. 1104210 —b3, M, M. 1185
b13—32, E. E. 1220 a22—34.b 21 ff.).

Zunichst mufls nun bemerkt werden, dals die Voraussetzung
der tugendbaften £fetc, welche aus dem eben erwidhnten Ge-
baren hervorgehen, daraus entnommen wird, dafs der tugend-
haften Handlung im guten Charakter Freude folgt, wogegen
dieselbe Handlung im entgegengesetzten Charakter von Unlust
begleitet erscheint (N. E. 1104 b 4—38), wie iiberhaupt Lust und
Unlust als ein Motiv der ethischen Handlungen gilt, so dalfs,
wie schon aus dem eben angefithrten Umstand hervorgeht, in
uns eine Neigung besteht, das Bose zu thun und das Gute zu
unterlassen N. K. 1104 b 8—13 = M. M. 1185 b 33—37. Wihrend
nun aber in N. E. der Anschlufs dieser Gedanken an das Vorauf-
gehende ganz naturgeméfls erfolgt, zeigen die beiden anderen
Ethiken eine ziemliche Zerrissenheit. Dies ist namentlich in
E. E. 1220 a 34—39 der Fall, wo nach der Untersuchung dar-
iiber, dals die tugendhaften Handlungen auf Grund eines und
desselben Verfahrens erhoht oder verringert werden, sofort die
Annahme gemacht wird, dals Lust und Unlust in diesen Fillen
im Spiele sind (E. E. 1220 a 34). Andererseits ersieht man aus
N. E. 1104b16—18 = E. E. 1120 a 34—37, dals und wie aus
N. E. der hier vorliegende Gedanke entnommen ist. Die That-
sache, dals man sich weder von Lust noch von Unlust zu einer
schlechten Handlung verleiten lassen darf, dals man vielmehr
ebenso sehr von der Lust des durch das Schlechte Gebotenen
wie von der Unlust entfernt sein soll, welche in uns die zum
Thun des Notwendigen unumgéingliche Selbstiiberwindung hervor-
ruft, ist in allen drei Ethiken hervorgehoben; aber nur in N. E.
(1104 b 24 1) und E. E. (1222a 2—5) wird im Anschlufs daran
die Annahme einer ethischen Schule zuriickgewiesen, wonach
Freisein von allen Leidenschaften das hochste Gut sei. Néheres
iiber das auf Lust und Unlust abzielende Streben des von der
Tugend oder deren Gegenteil sich leiten Lassenden ist ferner
ganz dhnlich dem aus N. E. bereits Bemerkten in E. E. 1221
b 27—1222 a 5 auseinandergesetzt; denn N. E. 1104 b 29 ff.
weicht dadurch von der entsprechenden Darstellung in E. E. ab,



Die Tugend. 19

dals dort eine Dreiteilung vorausgesetzt wird, das Schone, Niitz-
liche und Angenehme mit dem Gegensatze des Héfslichen, Schid-
lichen und Unangenehmen. Derjenige nun, welcher tugendhaft
lebt (0 ayaddg 1104 b 33), wird in allen diesen Stiicken das
Richtige, der Lasterhafte das Unrichtige treffen, vorzugsweise
aber im Bereich der Lust, weil man diesen Faktor als einen
allgemeineren gelten lassen muls, da er nidmlich erstens bei
samtlichen Wesen vorkommt, und da er zweitens in allen den
drei genannten Begriffen enthalten ist, deren Bedeutung in der
Anwendung des freien Willens besteht, und zwar so, dafs man
das Angenehme auch im Schonen und Niitzlichen findet. Anders
M. M. 1186 a 32—35, welche Stelle mit E. E. 1221 b 34—39
iibereinstimmt. Der (Gedanke ist, dafs die ethischen Fahigkeiten
und Zustinde von den madnuara oder madn abhéngen, aus denen
sie entstehen, und die in der Form der Lust oder Unlust auf-
treten, also dals auch die Ethik iiberhaupt es mit Lust und
Unlust zu thun hat. Abgesehen von diesen Begriindungen fiihrt
N. E. noch folgende auf. Zunidchst wird 1105a1—3 auf die
tiefe Begriindung des Gefithls in der menschlichen Natur insofern
hingewiesen, als die Tugend vorzugsweise unter dem Eindrucke
dieses seelischen Faktors wirkt, so dafls die gesamte ethische
Thatigkeit des Menschen wegen der Unabweisbarkeit der so tief,
well von Kindheit an eingewurzelten Gefithle gerade vorzugs-
weise auf diesem Faktor beruht. Dann folgen die drei Beweise
aus der Beurteilung fiir die Giite der Handlungen (1105a3—5:
Einteilung des ethischen Grades der Handlungen nach dem Grade
der in ihnen enthaltenen und durch sie erfolgenden Annehmlich-
keit oder Unannehmlichkeit. a 5—7: Einfluls der richtigen Lust
und Unlust auf die Unternehmung der Handlungen. a 7—13:
Es ist schwieriger, den Kampf mit der Lust aufzunehmen als
mit der plotzlichen Aufwallung (Svu@), und weil in jeder Kunst
und Tugend immer die grofsere Schwierigkeit den Ausgangs-
und Bestimmungspunkt bildet, so ist es eben die Lust und ihr
Gegenteil, worauf sich die ethischen Bestrebungen beziehen).
Nach dem in der E. E. 1220 b 36—1221 b 3 Gesagten, wo
an einzelnen Beispielen dargethan wird, was man unter vegB0is
und £2erpig in der Ethik versteht, wird es wohl nicht wunder
nehmen, wenn wir in der N. E. B 7 den niimlichen Versuch
finden. Auf diese Weise mufs man sich doch jedenfalls davor
in acht nehmen, denjenigen Interpreten zu folgen, welche dieses
7. Kapitel aus der N. E. eliminieren wollen, da gerade die er-
wahnte Thatsache von der Parallelitit der E. E. und N. E. in
diesem Punkte fir Beibehaltung spricht; denn wodurch sollte
2%



20 Die Methode der sog. drei Aristotelischen Ethiken.

der Verfasser der E. E. anders angeeifert worden sein, diese
Sache zu behandeln, als dadurch, dafs ihm die betreffende Stelle
in der N. E. vorlag? Und dann sehen sich diejenigen, welche
in die Athetese einstimmen (Susemihl, Eucken, Monro, Ramsauer),
sofort veranlalst, spdtere Bezugnahmen auf dieses Kapitel zu
streichen, ohne dafls sie die Berechtigung hierzu erweisen konnen;
vgl. Susemihl zu 1107 a 28,1

Das Verhéltnis zwischen dvvaueg, £&ig und madog wird
nun genauer in N. E. B 4. 1105b19—1106 a 12, entsprechend
dem in M. M. 118629—35 und E. E. 1220 b 7 —20 Gesagten,
auseinandergesetzt. Die Definitionen der genannten Begriffe
werden aber in allen drei Ethiken so ziemlich iibereinstimmend
angegeben, wobei jedoch M. M. riicksichtlich der Erkldrung von
g&g diesmal mehr mit N. E. iibereinstimmt als E. E. (1220
b18—20); vgl. M. M. 1186 a 16 ff. mit N. E. 1105 b 23 —28.

Die in N. E. 1105 b 28 —1106 a 12 dargestellte Beweis-
fihrung dariiber, dafls die Tugenden und deren Gegenteil nur
€8etg, keine ma97) und keine dvvdustg sein konnen, ist in den
beiden anderen Kthiken nicht vorhanden.

Die genaue Bestimmung der Notwendigkeit fiir die Tugend-
mitte ist M. M. 1186a 17—32 ganz #hnlich dem N. E. B 5
und Anfg. von 6 Gesagten; nur haben wir in N. E. 1106 a 12—26
eine Einleitung zum Ganzen, aus welcher hervorgeht, dals es
sich in der Bestimmung simtlicher Tugenden nur um das &v,
d. h. um die rechte Ausfiilhrung handelt. E. E. B 3 bespricht
dieselbe Sache, wobei der eine Umstand mit N. E. iibereinstimmt,
dals die geometrische Mitte betont wird, welche fiir die fehler-
haften Extreme Giiltigkeit hat, um sie auszugleichen: in beiden
Fallen (E. E. 1220527 und N. E., 1106 a 36) wird von dem
meog nudg péoor gesprochen. Aufserdem wird in N. E. die
Tugendmitte noch von dem bereits bekannten Standpunkte des
madog beleuchtet (1106 b16—27), ohne dafs man mit Susemihl
einverstanden sein konnte, welcher 1106 b 24—27 als eine 2. Re-
cension betrachtet, weil die mit b 16—24 angenommene Gleich-
heit gar nicht vorhanden ist, zumal von dem ®égystar und
émoauveitar des spiteren Gedankens in dem fritheren nicht ge-
sprochen ist. Davon mag es auch gekommen sein, dafs wir
ebenso in M. M. die Erwéhnung von den mad7 finden, angehingt
an die Erorterung iiber die yscorng der Tugend (1186 a32—35),

1 Was die Stelle in E. E. 1221 a 28—31 betrifft, welche Susemihl
nach dem Vorgange Fritzsches in Klammern schlielst, so zeigt dieselbe
nach ihrem Inhalt, dafs E. E. in diesem Stiicke ebenso unab-
héngig von seinem Vorbilde ist wie in a 36—388.



Die Tugend. 21

nur mit dem Unterschiede, dals diese Untersuchung hier zu dem
Zwecke benutzt wird, um zu zeigen, dals die Tugend auf Lust
und Unlust gegriindet ist (1186 a 35). Beriicksichtigen wir noch
das eine, dafs in N. E. B 5 Ende und B 9 Anfg. dem allgemeinen
Gedanken Ausdruck gegeben wird, dals es schwer ist, die richtige
Mitte zu treffen, aber leicht, iiber das Centrum hinauszuschielsen,
so haben wir die Parallele dazu in M. M. 1186 b 37—1187 a 4.
In E. E. fillt aber die Einleitung zur ganzen Auseinandersetzung
auf, indem davon ausgegangen wird, dafls, wie in einem jeden
ovvegés und diat@eTdy eine vmepoyr), eine EAdepig und eine
pecotTyg angenommen werden mufs, ebenso bei allen Handlungen,
als cvveyslg xwnostg, daher auch bei der auf Tugend gegriin-
deten, eine solche Voraussetzung zu machen ist (1220b21—27).

Daran schliefst sich in allen 3 Ethiken die Beantwortung
der Frage, ob es denn nicht absolute Fehler ohne die Annahme
von Extremen gibt, und als Beispiel gilt der potgog, indem der-
selbe nicht etwa erst dann getadelt wird, wenn er im Ubermafs
oder gegenteilig handelt, !sondern absolut. Nur unterscheidet
sich N. E. zunéchst von M. M. dadurch, dafls in der ersteren
mehrere solche Fehler namhaft gemacht werden, wihrend dies
in M. M. nicht geschieht (vgl. 1107a10f.). Abgesehen davon
ist in N. E. (1107 a 15—17) die Thatsache hervorgehoben dafs
der wouyog nicht auf die Umstande sieht, auf das &v oder 7
g0, darauf, dafs er untersucht, 7w el xal 0Te %ol wg poyelew,
mdem nur das amAdg moesiv als Fehler betrachtet werden mufs.
Die Begriindung fiir diese Thatsachen folgt in N. E. 11072 17 fI.
emgehend mit Riicksicht auf den Standpunkt, dafs man von einer
vmegPolds] keine OmepBoA7} annehmen kann u. s. w., wihrend die
von M. M. ginzlich iibergangene Motivierung in E. E. 1221
b18—26 dadurch geschieht, dafs man bei Zweifeln beziiglich
der Verbrechen einfach erkldrt, es sei das zur Konstatierung
von solchen notwendig anzunehmende Wissen davon, das wissent-
liche Vorgehen nicht vorhanden, woraus dann resultiert, dals es
nicht ein woryog im absoluten Sinne gewesen, sondern nur ein
ovyysvousvog, kein vBpicag, sondern ledlghch ein maragag.

Die eigentiimliche Mitte, die wir in der Ethik zum Zwecke
der Bestimmung der Tugenden anzunehmen haben, wird in E. E.
1222 a 11 ff. auf die Lust und Unlust iibertragen. Man kann
némlich, heilst es dort, von einer Mitte insofern sprechen, als
das Zuv1el der Lust ebenso wie das Zuwenig derselben fehler-
haft ist. Die Grenze in solchen Dingen richtet sich aber nach

gewissen Kriterien, wie z. B. nach der allgemeinen Anschauung
der Leute.



22 Zur logischen Lehre vom Satze.

Die Auseinandersetzung dariiber, dals die Tugendmitte nicht
immer beiden KExtremen sich gegeniiber stellt, sondern héufig
nur einem einzigen, wird in M. M. 1186 b4—32 genau mit
denselben 2 Argumenten begriindet, wie in N. E. B 8. 1108
b 35—1109 a 19, nimlich mit dem wirklichen Thatbestande
(M. M. 1186 b 19 = N. E. 1109 a 5) und mit unserem natiir-
lichen Verhalten (M. M. 1186b25 = N. E. 1109 a 12), wihrend
E. E. 1222222 —b4 in selbstindigerer Weise beide (Gedanken
vereinigt (genau ebenso Bonitz Jahrb. f. c¢l. Philol. v. J. 1859
S. 22), obwohl nicht zu verkennen ist, dals auch E. E. aus der-
selben Quelle geschopft hat wie M. M.

Ubrigens wird nicht blofs der Gegensatz zwischen den
Extremen, sondern auch der zwischen diesen und der Mitte
hervorgehoben in N. E. 1108 b11—35, sowie in E. E. 1222
a 20 f. Als Mitte zwischen unrechtméfsiger Freude und unrecht-
méfsigem Schmerz wird die Tugend allein in E. E. 1222 2 6—17
und bd—14 dargestellt.

—r _é,_<.._._ il W

ZUR LOGISCHEN LEHRE VOM SATZE.
Von P. GREGOR von HOLTUM O. S. B.

- A. Zur logischen Lehre von der propositio.

Zu einer der schwierigeren Partieen der formellen Logik
gehort die Lehre von der propositio. Das beweist die beziiglich
mehrerer Punkte obwaltende, nicht blofs formelle, sondern auch
sachliche Differenz unter den Autoren. Es lielse sich das Ge-
sagte durch manche Cifate erweisen; doch wollen wir dies, in
Bezug auf den Punkf, der uns gegenwartig beschéftigen soll, am
Ende unserer Abhandlung thun.

Der hl. Thomas sagt (In lib. I Periherm. lect. VIII): ,,enun-
ciatio vel est una absolute, scilicet, quae unum de uno significat,
vel secundum quid, scilicet, qua est coniunctione una. Per oppo-
situm autem est intelligendum, quod enunciationes plures sunt,
vel ex eo, quod plura significant et non unum: et hoc opponitur
primo modo unitatis, vel ex eo, quod absque coniunctione pro-
feruntur; et tales opponuntur secundo modo unitatis.“ Demgeméls
gibe es nach dem hl. Thomas

I. eine propositio secundum se vel absolute una. Diese
existiert, wenn in einem Satze nur ein Subjekt mit einer



	Die in den drei unter dem Namen des Aristoteles uns erhaltenen Ethiken angewandte Methode

