
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 10 (1896)

Artikel: Die in den drei unter dem Namen des Aristoteles uns erhaltenen
Ethiken angewandte Methode

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761854

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761854
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE IN DEN DREI UNTER DEM NAMEN DES
ARISTOTELES UNS ERHALTENEN ETHIKEN

ANGEWANDTE METHODE.
Von Prof. ZAHLFLEISCH.

Eine Vergleichung der drei Ethiken, welche unter dem Namen
des Aristoteles überliefert sind, zeigt vor allem, dafs die Eude-
mische der Nikomachischen näher steht als die Magna moralia.
Letztere ist viel kürzer und verfällt häufig in den Ton der
Polemik in der Art dialogischer Form. Wenn wir uns nun im
folgenden die Aufgabe gestellt haben, der angedeuteten Sache
näher auf den Grund zu schauen, so kann das nicht anders als
dadurch geschehen, dafs wir die Behandlungsweise der einzelnen
Tugenden u. dgl. in den drei Ethiken je einer besonderen Betrachtung

unterziehen. Wir beginnen aber vor allem mit dem
Eingange derselben.

I. Eingang.
Die Nikomachisehe Ethik hat sich dabei ein Ziel gesteckt,

welches, wie gewöhnlich in den Aristotelischen Schriften, nur auf
einem Umwege von diesem Autor erreicht werden soll. Aristoteles

beginnt nämlich: „Jede Kunst und jede Methode, sowie jede
Handlung und jeder Vorsatz scheint nach einem Gute zu streben;
und daher benennt man mit Recht als das Gut ein Ding, nach
welchem alle streben." Hierauf wird mit Rücksicht auf die
Thatsache des Vorhandenseins eines Endzwecks bei allen
Bestrebungen des Menschen ein doppeltes Ziel anerkannt, nämlich
die Energie und das schliefslich dadurch zustande kommende
Werk, von welchem das letztere als Selbstzweck vorzüglicher
erscheint. Indem nun auf diese Weise der Mensch zur Lebenskunst

angeeifert wird, mufs sich als Wissenschaft die Politik
ergeben, unter welcher sämtliche andere Wissenschaften stehen,
insofern die letzteren der ersteren ihre Dienste anbieten. Dabei
ist nun noch erwähnt, in welchem Grade die Politik bei der
Behandlung der Ethik in Rechnung gezogen werden mufs, und
dafs der vorliegende Gegenstand sich nicht für jeden Beliebigen
zur Beurteilung schickt. Und so geht Aristoteles auf das Ziel der
Ethik ein, soweit es sich mit jenem der Politik vereinbaren läfst,
wobei er danach fragt, was das oberste unter allen praktischen
Gütern ist. Indem diese Frage damit beantwortet wird, dafs es sich

Jahrbuch für Philosophie etc. X. 1



2 Die Methode der sog. drei Aristotelischen EthikeD.

hierbei um die Feststellung der svôaifiovia handle, geht Aristoteles

bis zum Schlüsse des Buches A auf eine allseitige
Untersuchung sämtlicher Eigenschaften des Glückes ein. Wir wollen
vorläufig diese letztere beiseite lassen und betrachten den
Eingang der E. E.

In dieser wird mit Zugrundelegung eines Gedankens der
E. E. (1099 a 24—31) vorerst auseinandergesetzt, dafs
diejenigen unrecht thun, welche das Schönste, Beste und
Angenehmste von einander trennen, da vielmehr alle diese drei
Faktoren in der einen svöctipovia beisammen zu finden sind, und dann
wird sofort die Begründung der Ethik als Wissenschaft neben
der strengen Philosophie vorgenommen. Es wird die Frage
aufgeworfen, ob die Menschen <pvöst, fiad-rjôEi oder aOxrjoei glücklich
sind, welcher die Doppelfrage gegenübergestellt ist, ob sie dies
èjiijivoia ôaïuoviov zwog oder dt« zr\v zvyr/v seien.

Auch dieser letztere Punkt ist aus E. E. 1099 b 9 —11
entnommen, nur mit dem Unterschiede, dafs in der EVE. die
Begründung für diese Annahmen erfolgt (1099 b 11 ff.), während
in E. E. darauf sofort in die nähere Schilderung der svêaifiovia.
eingegangen wird, nachdem nur kurz 1214a 26—30 auf die
Thatsache verwiesen worden, dafs wegen Analogie mit der
aus der theoretischen Wissenschaft sich ergebenden Methode der
Aneignung ihrer Regeln auch in der Ethik vorzugsweise auf die
selbstthätige Aneignung der zur Evôaifiovia hinführenden Werke
Rücksicht genommen werden mufs.

Insofern aber in E. E. auf die Politik zunächst —
abweichend von E. E. — keine Beziehung vorkommt, ist dies
wieder in M. M. der Fall, indem der Eingang dieser Schrift
sofort damit beginnt, dafs festgestellt wird, es gehöre die Ethik
unter die Politik. Denn es komme im staatlichen Leben kein
günstiges Resultat ohne die Trefflichkeit heraus, d. h. ohne die
Tugend, welche in der Ethik behandelt werde. Und deshalb
mufs man, heifst es sogleich (1182 a 1), von der Tugend handeln.
Indem also der Grundsatz, dafs die Ethik ein integrierender
Bestandteil der Politik ist, aus E. E. entnommen worden in einer
Weise, dafs nur in diesem Stücke zwischen M. M. und E. E.
Einklang herrscht, während in Bezug auf die Eotwendigkeit der
Erörterung der Tugendlehre M. M. von beiden Ethiken sich
unterscheidet, wendet sich M. M. sofort dazu, die Beschreibung
der Tugend zu geben.

Doch wir kehren zurück zu E. E., indem wir die dort
verlassene Untersuchung der Evdaifiovia, welche schon in die eigentliche

Ethik gehört, wieder aufnehmen.



Die svätxißovia. 3

II. Eigentliche Ethik.

a) Die svd'aifiovia.
Von derselben heifst es N. E. A 2 1195a 12 ff., dafs sie

in verschiedener Weise genommen werden könne; man verstehe
darunter die verschiedenen Glücksgüter oder auch den Urgrund
für die durch die letzteren bewirkten glücklichen Umstände.
Hierauf schaltet Aristoteles, wie gewöhnlich in seinen
Untersuchungen verschiedener Art (so in der Physik, Psychologie, in
der Naturgeschichte), die methodologische Frage ein, in welcher
es sich um Anwendung der analytischen oder synthetischen
Methode handelt,1 und erst hernach beginnt die Dreiteilung des

Glückes, ob sinnlich, ob ethisch oder theoretisch, in Betracht
gezogen zu werden. Der Vergleich dieser letzteren Untersuchung
mit E. E. ergibt gröfstenteils Parallelen. Vor allem ist zu
bemerken, dafs N. E. 1095 b 14—1096 a 16 mit E. E. 1214 a 30
—1216 b 3 so ziemlich übereinstimmt, wozu noch N. E. 1098 b 22
—1099 a 24 verglichen werden mufs. Denn nach dem
übereinstimmend mit' N. E. Gesagten, dem im 2. Kap. der E. E. die
Frage nach dem Ziele unseres Lebens in allgemeinen Umrissen
folgt, wird im 3. Kap. mit einer übereinstimmenden Wendung
nach N. E. 1099 b 13—20 die Ursache dafür aufgedeckt, dafs
man über das Problem des besten Lebens sich klar werden
mufs. Denn nicht das Leben an sich, sondern das tugendhafte
Leben kommt hier in Frage (vgl. M. M. 1185 a 9—13). Der
E. E. eigentümlich ist die Begründung der Dreiteilung der Art
und Weise bei den Menschen, sich das Glück zu verschaffen.
Denn während in N. E. ohne weiteres oder eigentlich nur mit
einer kurzen Begründung (1095 b 14—16) die dreierlei Arten,
des Glückes teilhaft zu werden, aufgeführt erscheinen, holt E. E.
1215 a 26—33 etwas weiter aus, indem hier die Lebensarten
der Menschen nach zwei Bichtungen besprochen werden, von
denen die eine sich auf die Herbeischaffung der notwendigen

1 Die von Susemihl nach Ramsauers Zweifeln für diese Stelle
vorausgesetzte Annahme einer zweiten Recension ist nach dem von mir
im Texte Gesagten unhaltbar. Ebenso kann ich weder mit Gifanius die
Worte 1095 b 4—6 in Parenthese stellen, noch mit Oncken und Susemihl
hinter b 7 dwri; letzteres wegen des an diese Stelle unmittelbar sich
anschliefsenden o yàp roiovroç xvX. Der Zusammenhang der erwähnten
Worte mit dem unmittelbar Vorhergehenden wird einerseits durch die
Beziehung auf 1094b 11 ff. hergestellt, andererseits vermöge des interessanten

Gedankens, dafs derjenige, welcher Ethik richtig, d. h. von den
gegebenen Thatsachen aus behandeln will, dafür auch ein empfängliches
Gemüt mitzubringen habe.

1*



4 Die Methode der sog. drei Aristotelischen Ethiken.

Lebensmittel und Befriedigung der alltäglichen Bedürfnisse
bezieht, während die andere nur auf das Wohlleben abzielt. Mit
Biicksicht auf den letzteren Umstand allein nun unterscheidet
E. E. die bekannten drei Lebensziele: dçext] (ptoXirixôg), cpçôvrjôiç
((piXoöoipoc), rjdovt] (ànolavôrixôg), eine Einteilung, die auch
M. M. 1184b 1—6 vorkommt, wo sie sogar systematisch als
Untereinteilung für die mit den körperlichen und äufseren
koordinierten seelischen Güter auftritt. Diese obere Einteilung findet
sich übrigens auch N. E. 1098 b 12—16, so dafs man
anzunehmen hat, der Verfasser der M. M. allein habe das Verdienst,
die beiden mit einander vereinigt zu haben. Was aber die
Behandlung jedes einzelnen Lebenszieles betrifft, so heifst es in
E. E. 1215 b 15 ff. übereinstimmend mit N. E. 1095 b 19 ff., dafs
das sinnliche Leben und die Freude am rein Sinnlichen keine
echte Lust sei und nicht als erstrebenswertes Ziel aufgestellt
werden dürfe. In Hinsicht auf das Leben des noXcrixog weist
N. E. 1095 b 22-31 gegenüber E. E. 1216 a 21—27
Verschiedenheiten insofern auf, als in N. E. die Ursache für die
Ergreifung dieses Lebenszieles, die Ehre, weiter auseinandergesetzt

ist als in E. E., sowie umgekehrt in E. E. eine schlimme
Seite dieses Lebens 1216 a 23—27 hervorgehoben ist, welche
wir in N. E. vermissen, nämlich die Sucht nach Bereicherung,
welche dem eigentlich damit verbunden sein sollenden Streben
nach Tugend gerade widerspricht.

Die damit nun schon einmal angeregte Frage nach dem
Wesen der Tugend ist es, welche, wie wir bereits sahen, von
M. M. ausschliefslich auch hier in den Kreis der Betrachtung
gezogen wird. Deshalb beginnt diese Schrift gleich nach der
Einleitung 1182a 7 sofort eine ähnliche kritische Untersuchung
darüber wie E. E. 1216 b .3 ff., womit nicht ohne Ubereinstimmung
das in N. E. 1096 a 11 ff und b 5 f. Gesagte steht, obwohl in
dem letzteren Werke andere Gesichtspunkte hereingezogen
werden, welche in E. E. 1217b Iff. ihre besondere
Berücksichtigung finden. M. M. 1182 a 7 ff. untersucht die Ansichten
des Pythagoras und Sokrates, sowie des Piaton, wonach der
Verfasser der Schrift (1182 a 30 ff.) seine eigene Ansicht zum
besten gibt, indem er einfach darthut, dafs es sich nur um die
Bestimmung des Gutes xax e§oxrjv handeln könne.1 Von dieser
Darlegung unterscheidet sich E. E. 1216 b 3—25 insofern, als

1 Deshalb kann ich Susemihl nicht folgen, wenn er b 2 vor àya&ôv
eine Lücke statuiert, ebensowenig den anderen Verbesserungsvorschlägen
an dieser Stelle, wie die unmittelbar darauf stehenden Worte zur Genüge
beweisen.



Die svâaifxovia. 5

dort eine Kritik aller drei genannten Philosophen gegeben ist,
hier nur des Sokrates; ferner dadurch, dafs in E. E. die That-
sache hervorgehoben ist, dem Sokrates sei es bei seiner Theorie
nur möglich, zu sagen, was Tugend sei, ohne dafs er auf die
Hauptsache einginge, nämlich darauf, zu bestimmen, auf welchem
Wege Tugend erlangt werden könne. Anders gestaltet sich die
Kritik des Sokrates in M. M., wo nur bemerkt wird, dafs man
diesem Philosophen deshalb nicht beistimmen könne, weil er blofs
die Verstandesthätigkeit des Menschen im Auge habe, während
er die Tugend einzig auf dem Grunde der gemütlichen Eaktoren
(nâd-oç xal fjftoç) stehend hätte betrachten sollen. Was jedoch
K. E. A, dessen 4. Kap. zunächst hierher gehört, anbelangt, so

polemisiert Aristoteles daselbst gegen Piatons Ideen vor allem
so, dafs er ihm schuld gibt, für das Gute, d. h. für den einzig
in der Ethik vorkommenden Endzweck (wie auch M. M. gezeigt
haben), nur eine einzige Basis aufgedeckt zu haben, während
dasselbe doch unter verschiedenen Bezeichnungen und in
verschiedenen Kategorieen zur Geltung kommt (1096 a 17—23). Ein
zweiter, dem ersteren verwandter Einwurf wird dem Piaton mit
Rücksicht darauf gemacht, dafs das Gute ebenso geteilt ist wie das
Seiende (a 23 — 29). Darauf wird von Aristoteles (1096 a 29—34)
der Einwand erhoben, dafs nach Piatons allgemeiner Idee des
Guten nur eine einzige Wissenschaft der Tugendlehre bestehen
dürfte, während es im Grunde eine in dem Sinne grofse Zahl
von solchen Wissenschaften gibt, dafs selbst innerhalb einer und
derselben Kategorie noch viele è^iOrfjfiai unterschieden werden
können. Übrigens, fährt Aristoteles fort, hat Piaton mit seiner
Ideenlehre doch nichts erreicht, weil er sich immer in Identitätssätzen

bewegt, insofern das reale Gut, von dem in der Ethik
die Rede ist, nicht schlechter erscheint als die von Piaton
aufgestellte Idee derselben (a 34 — 5 b).1 Indem nun N. E. auch
auf die Pythagoreer und Speusippus (b5— 7) zu sprechen kommt,
bemerken wir, dafs sich die ungleich längere vorher gehende
Kritik Piatons mit der erst später in E. E. A 8 befindlichen
deckt. Die Unterschiede zwischen beiden sind folgende. Vor
allem wird in E. E. 1217 b I—15 eine Erläuterung dessen
gegeben, was man überhaupt unter Idee verstehe, während in
N. E. diese allgemeine Lehre schon vorausgesetzt ist. Zu bemerken
ist ferner, was die eigentliche Polemik gegen Piaton betrifft, dafs
E. E. 1217 b 23—25 sich so ziemlich mit dem schon früher bei

1 Wie Susemihl seine Behauptung begründet, dafs dieser letztere
Absatz zu V. 16 f. am Rande von Aristoteles hinzugefügt wurde, läfst
sieh nicht absehen.



6 Die Methode der sog. drei Aristotelischen Ethiken.

Gelegenheit der Kritik des Sokrates Gesagten (1216 b 10 ff.) in
Übereinstimmung befindet. E. E. 1217 b 25—1218 a 1 deckt sich
mit N. E. 1096 a 17—34 und M. M. 1183 a 6 — 24, selbst so
ziemlich auch in den Einzelheiten; ferner mufs E. E. 1218 a 15
mit N. E. a 34 — b5 übereinstimmend angenommen werden,1
da insbesondere das gleiche Beispiel 1096 b 23 und 1218 a 13

auffällig erscheint. Zu bemerken ist übrigens, dafs Aristoteles
in N. E. 1096 a 11 — 25 (ebenso M. M. 1182 b 13. 15) von seiner
gewöhnlichen Unterscheidung nach xafh' avxo und xara Ovfiße-
ßijxog ausgeht, indem für das àya&ov diese doppelte Geltung
angenommen wird, während in E. E. 1217 b 1—15 dieselbe fehlt.

In E. E. 1218 a 15—24 folgt die Beantwortung der an die
methodologische Untersuchung in N. E. 1095 a 31 ff. erinnernden
Frage, inwiefern Piaton nicht einen metaphysischen Grund zum
Ausgangspunkte seiner Ethik hätte machen sollen, sondern dafs
er von den gegebenen Thatsachen aus die Untersuchung
anzufangen verpflichtet gewesen wäre. Damit stimmt nun zunächst
nichts in N. E., wogegen M. M. in doppeltem Sinne (1183 a 24—b 8)
sich damit deckt, und zwar vorerst insofern als 1183 a 24—37
ebenso, wie in E. E., erwähnt ist, dafs man von dem Bekannten
zum Unbekannten fortzuschreiten habe und nicht umgekehrt;
dagegen ist der Schlufs, der aus dieser Prämisse gezogen wird,
in beiden Ethiken verschieden. Dort wird einfach die Umkehrung
der teleologischen Anschauung ausgesprochen, d. h. erklärt, dafs
man nicht von dem obersten Endziel aus die untergeordneten
Prägen behandeln dürfe, hier heifst es, dafs die praktische Wissenschaft

es überhaupt nicht mit dem Endziele (rtXog) zu thun habe,
also dafs auch die Politik, welcher die Ethik untergeordnet ist,
ihre Principien aus sich selber und nicht aus der Ideenlehre
holt. In zweiter Linie wird in M. M. 1183 a 38 — b8 an dem
Beispiele des Beweises dafür, dafs die Summe der in einem
A — 2 R, dargethan, dafs jede Wissenschaft ihre besonderen
Beweisgründe (rag apyag olxeiag) habe, daher es nicht in
Ordnung sei, aus dem Gebiete der Ideenlehre die Principien zu
erwählen, um die Ethik zu begründen.2 Ein nicht in M. M.

1 Es dürfte nämlich geraten sein, gegen Susemihls Voraussetzung
einer Lücke in 1218 a8 fortlaufenden Kontext gelten zu lassen, weil in
diesem Falle ein recht guter Sinn entsteht, während man sonst mit den
auf die angebliche Lücke folgenden Worten gar nichts anzufangen wüfste.

2 Wenn man zovzov zâya&ov (1183 b 8) als Genetivus possessivus
fafst, so dafs man übersetzen müfste: „weil diesem Guten (der Idee)
nicht die Eigenschaft, ein besonderer Beweisgrund zu sein, zukommt",
dann dürfte es keiner Schwierigkeit unterliegen, sobald man anstatt
âiô — âiû liest, den überlieferten Text beizubehalten.



Die evâaifiovia. 7

angegebener Grund für die Zurückweisung der Annahme des
höchsten Gutes als Idee besteht (E. E. 1218 a 24—30) darin,
dafs die Idee des Guten von den Zahlenprincipien geradezu zu
fordern deshalb nicht angehe, weil der Zahl als einem
Unvernünftigen die Gabe des Strebens nicht zugesprochen werden könne.
Und in einem Zusammenhange wird die Richtigkeit dieses
Einwurfs auch von der Seite begründet (E. E. 1218 a 30—32), dafs

man nicht eine allgemeine Idee des Guten wegen der
Verschiedenheit der guten Endziele aller einzelnen Zustände in der
Hatur und im Mensehen voraussetzen könne. Die von Buch A
der E. E. noch folgenden Auseinandersetzungen sind nur
Rekapitulationen, so zwar, dafs ich die Annahme Wilsons bei Susemikl
zu 1218 a 36 nicht gutheifsen kann, welcher zufolge die Schlufs-
worte dieses Kap. von einem späteren Peripatetiker hinzugefügt
worden seien. Doch mufs die Parallele zwischen M. M. 1182
b 16—31 und E. E. 1218b7 —24 in Betracht gezogen werden,
da dort geradezu gesagt ist, dafs die Ethik mit der Politik nicht
verwechselt werden dürfe, während hier die Frage noch
unentschieden beantwortet wird; M. M. 1182 b 31—1183 a 6 stimmt
mit der anderen Stelle aus M. M. überein.

Es erübrigt uns vorläufig noch, die Stellung der Worte
M. M. 1183 b 8 —18 zu untersuchen, welche genau mit E. E.
1216 b 3—25 übereinstimmen, und von welchen Susemihl annimmt,
dafs sie unecht sind. W enn aber sein Hinweis auf 1182 a 15 ff.
ein Beweis für seine auch von Spengel gebilligte Ansicht sein
soll, dann müfste dem schon im Hinblick auf die Thatsache
widersprochen werden, dafs an der erwähnten Belegstelle, wie
wir gesehen, des Sokrates Behauptung, Tugend sei Wissen, von
einem ganz anderen Standpunkte aus kritisiert wird. Run läfst
sich allerdings fragen, weshalb denn der Verfasser der M. M.
dieselbe Sache, die Kritik des Sokrates, zweimal durchgeführt habe.
Doch kann die Antwort darauf insofern nicht zweifelhaft lauten,
als die Gesetze der Ideenassociation den Verfasser offenbar darauf
geführt haben, nachdem der Zusammenhang der Platonischen
lâéai mit den besonderen Gründen, auf welchen die Tugend
beruht, geleugnet worden, ebenso den Zusammenhang der
theoretischen Wissenschaft mit der praktischen Tugend in Abrede
zu stellen. Damit soll jedoch nicht gesagt sein, dafs der
Verfasser der M. M, den aus der E. E. bekannten Gedanken nicht
in geschickterer Weise mit dem Ganzen hätte in Verbindung
bringen können.

Wenn wir nun die Gedankenentwicklung der E. E. weiter
verfolgen, so dürften die Worte 1216 b 26 ff. nichts anderes sein



Die Methode der sog. drei Aristotelischen Ethiken.

als ein Pendant zu der bereits erwähnten methodologischen Frage
in N. E. 1095 b 31 ff. ; denn auch hier in E. E. wird die Frage
aufgeworfen, ob man analytisch oder synthetisch vorgehen müsse,
indem der Verfasser ausdrücklich hervorhebt, dafs von dem ans,
was gewifs ist, d. h. was jeder für seine Person und auch alle
in Betracht kommenden Menschen als wahr ansehen, das objektiv
Sichere abgeleitet werden kann. Auch das E. E. 1216 b 35
—1217 a 17 Bemerkte mufs mit der genannten Stelle aus N. E.
in Verbindung gebracht werden, aber auch rücksichtlich des N. E..

1094b 11 ff. auseinander gesetzten Gedankens, dafs man nur
soweit unsere Untersuchung zu vollziehen habe, als damit die
Sache selbst getroffen wird. —- Dafs es sich in der Bestimmung
der svöaifiovia um die Glückseligkeit des Menschen allein, aber
nicht um jene der Gottheit oder der Tiere handelt, ist
übereinstimmend in E. E. 1217 a 18-29, N. E. 1102 a 13 ff., 1099
b 32—-1100a 1 und M. M. 1182b 2 —5 erwähnt. Mit Bficksicht
auf die Thatsache, dafs es Handlungen gibt, welche nur als
Mittel zum Zwecke angesehen werden müssen, und dafs es
wieder Händlungen gibt, welche für den Menschen nicht
durchführbar erscheinen, mufs die Glückseligkeit als menschenmöglicher

Zweck betrachtet werden (E. E. 1217 a 30—40 vgl. mit,
E. S. 1097 a 14 ff).

Wenn wir jetzt zunächst der iN. E. folgen, dann finden wir,
dafs die nunmehr erörterte Frage, was denn eigentlich ein Gut
sei, mit der weiteren Darlegung, dafs es sich in der Ethik um
das wahrhafte und als Endzweck gesetzte Gut handle, auch in
den M. M. 1184 a3—38 behandelt wird. Uur unterscheiden
sich beide Darstellungen erstens dadurch, dafs in M. M. eine
Definition des xéXsLOV und des axsXeg vorausgesetzt wird (1184 a 8 f.),
welche in N. E. nur hinzugedacht werden mufs. Andererseits ist
das Attribut der avôaifiovla, die avxdçxsia in V. E. (1097 b 6—21),
nicht so deutlich in M. M. durchgegangen, oder besser: eigentlich
nur indirekt, nämlich blofs nach dem allerdings auch in IN". E.
erwähnten Gesichtspunkt des övvaQi&[xov[t£VOV. Diesem letzteren
ist aber in M. M. ein ganzer Abschnitt mit mehreren
Unterabteilungen (1184 a 15—38) gewidmet, während derselbe in N. E.
(1097 b 17—21) nur mit einer kurzen Auseinandersetzung bedacht
wird. Offenbar hat der Verfasser der M. M. aus dieser kurzen
Bemerkung des Aristoteles Anlafs genommen, die Sache
eingehender zu erörtern; denn die betreffenden Gedanken in M. M.
sind durchaus originell, wie z. B. schon der erste Beweis dafür,
dafs, wenn man die svêaifiovla nicht als firj ôvvaçid-fiovijtv/(
nähme, das Absurdum erschiene avxo avxov iöxai ßslxiov



Die evâaifiovia. 9

(1184 a20 f.). Ebenso der 2. Beweis, dafs man die eväaifiovia
nicht abgesondert von den in ihr befindlichen ayad-a nehmen
dürfe (1184 a 25—29), sowie der 3., dafs man auch nicht auf
die Weise zum Ziele kommt, dafs man die evôaifiovia mit anderen
aufser ihr befindlichen Gütern vergleicht, wodurch die Einfachheit

des gesuchten höchsten Gutes ausgesprochen wäre, die ja
gar nicht existiert (1184a 29—38). Übrigens ist trotzdem diese
eigengeartete Darstellung der M. M. nur eine Verwässerung des
in der N. E. kurz und klar ausgedrückten Gedankens, also dafs
man hierin offenbar die Hand eines blofsen Nachahmers findet.

In allen drei Ethiken folgt nunmehr die Behandlung der Frage,
ob man vom Glück als von einer Energie oder von einer blofsen
Potenz zu sprechen habe. Und dabei ist hinsichtlich des Um-
standes, welches der Näherungswert der drei Schriften sei, zu
beachten, dafs M. M. und E. E. genau in derselben Ordnung
die Betrachtung unternehmen. Sowie nämlich dort die bereits
oben berührte doppelte Einteilung der Güter (M. M. 1184 b 1—6)
an die Spitze der Untersuchung gestellt wird, genau so heifst
es am Beginne des Buches B von E. E., dafs die hier zu
beachtende Einteilung nach den Kriterien des Äufserlichen und
Innerlichen, des Zuständlichen und Energischen mafsgebend sei.
Nur ist in E. E. die Angabe von Beispielen für die erwähnten
Güter, wie sie in M. M. angewendet wird, unterlassen, indem
E. E. einfach auf die betreffende nähere Ausführung Iv tolg
s^mTEçixoïg loyoiq (1218 b 33 f.) verweist, ein Bestreben nach
Kürze, durch welches auch wohl die besondere Nennung der
âyaftà èv wie sie in M. M. der Vollständigkeit halber
geschieht, unterblieben ist.

Unverkennbar wird nun wieder in beiden Ethiken (E. E. und
M. M.) ein Gedanke aus N. E. B 1106 b 13—24 hergenommen,
welcher darin gipfelt, dafs jede Handlung aus einer gewissen
Anlage dazu entspringt. Nur ist ein Unterschied in der
Benutzung dieses Gedankens in den genannten Schriften darin zu
ersehen, dafs M. M. daraus unmittelbar den Schlufs zieht, dafs
die Handlung (svéçysia, eçyov) besser sei als der die Anlage
bedingende Zustand (l'gig) (1184 b 12; vgl. M. M. 1184 b 7—17);
während E. E. das Verhältnis zwischen svéçyeia und st-ig zunächst
noch genauer bespricht, wie aus E. E. 1218 b37—1219 a8
hervorgeht. Auffallend ist ferner die Thatsache, dafs in E. E.
von der Tugend ausgegangen wird, so zwar, dafs man schon
deswegen auf die eben angegebene Vermutung gelangt, es sei
diese Stelle der E. E. unmittelbar aus N. E. 1106 b 13 — 24
geschöpft, obwohl oder gerade weil der Zusammenhang, in welchem



10 Die Methode der sog. drei Aristotelischen Ethiken.

dort und hier von der Tugend gesprochen wird, ein vollkommen
verschiedener ist. Denn in ÏL E. handelt es sich darum, die
Grundlegung für das Wesen der Tugend überhaupt zu gewinnen,
in E. E. ist die Erwähnung der Tugend nur zu dem Zwecke
erfolgt, um das Verhältnis von svsçysia und egig zu bestimmen.
Es will mir scheinen, dafs hierdurch die Hereinziehung des
erwähnten Motivs aus der ÏL E. in E. E. eine ziemlich geschraubte
Bedeutung bekommt, wie auch schon der unvermittelte Ubergang
1218 b 37 (ravxa ôfj ovxœg vjtoxsiö&co xai jzsçï àçsxfjg) beweist,
nachdem vorher von der àçstT] gar nicht gesprochen war.
Nichtsdestoweniger ist auch in der Parallelstelle der N. E., in 1098a 11
und 15 in einem ähnlichen Sinne von der àçsxrj gesprochen,
wie in der aus E. E. erwähnten Stelle. Übrigens bedurfte es
zum Beweise, dafs die svsçysia vor der tgtç den Vorzug habe,

gar nicht der Erwähnung der Tugend, weil jener Beweis nur
aus dem Umstände abgeleitet wird, dafs die svéçysia als die
Ausführung des wichtigen xélog angesehen werden mufs, was
bei der sgig nicht vorkommt. Andererseits ist in E. N. am
Schlüsse des 7. Kap. die Hereinziehung der Tugend zu dem
Zwecke vorgenommen, um die svôai/iovia mit derselben als einem
notwendigen Ingrediens in Verbindung zu setzen. Denn zu
beachten ist, dafs in E. E. an anderer Stelle Tugend durchgehend
im allgemeinen Sinne genommen ist, während sie am Schlüsse
des 7. Kap. von N. E. in der Bedeutung der moralischen
gemeint wird.

Der Gedanke E. E. 1219 a 13—18, dafs man von einem

sçyov in-dem doppelten Sinne spreche, dafs nämlich etwas
zustande gebracht sei, was man herzustellen beabsichtigte, oder
dafs man gerade in der Arbeit selbst begriffen sei, dieser
Gedanke kommt auch in N. E. Anfang (1094a3—6) vor, nur mit
dem Unterschiede, dafs hier (auch in N. E. 1097 b 29) Aristoteles

immer die svsçysia (nçâ§iç) und das 'sçyov einander gegenüber

stellt, während dort an die Stelle von svsçysia der Ausdruck
içrjoig tritt. Zugleich ist der Gedanke in E. E. viel weiter
ausgeführt. Er schliefst sich an Metaph. 0. 1050 a 23 — b2 an,
wo ebenfalls das Wort xçrjoig in der gleichen Bedeutung wie
in E. E. verwendet wird, während der Gedanke, dafs die mit
XQÎjôiÇ und sçyov gegebenen Endzwecke von verschiedener
Bedeutung sind, nicht nur in der Metaph. a. a. 0., sondern auch
im Anfang der N. E. ausgeführt wird. Ebenso in Politik
1254 a 1—5, wo ebenfalls yçrjoiç gesagt ist, wie in N. E.
1098 b 32, wo jedoch xçrjôig der xxrjOig gegenüber gestellt wird,
was wieder mit der Politik a. a. 0. stimmt. Der folgende Gedanke



Die eväaißovia. 11
t

von der gegenseitigen Abhängigkeit der àçexr/ der Arbeitenden
und dem eçyov, das dabei zustande gebracht wird (E. E.
1210 a 18 — 23), findet sich auch in der N. E. 1098 a 7 ff., nur
ist er dort von der daraus sieh ergebenden Folgerung riieksichtlich
der Evêai[iovia getrennt. Zu beachten ist in dem nunmehr
Gesagten, dafs von der sonst so ziemlieh mit N. E. übereinstimmenden
Darstellung in E. E. nur 1219 a 31—35 sich abhebt, weil hier
der Beweis dadurch geführt wird, dafs die ßsZxiöxr) egtç der
ßskxiöxq èvéçysia gegenüber gestellt erscheint. Und wenn mir
auch dieser darauf gegründete Beweis wohl gelungen scheint,
weil man die Behauptung, dafs die ßslxiOxt] èvéçysia besser sei
als die ßelx'iöxrj £§ig, immerhin gelten lassen mufs, so fragt sich
doch, ob man so ohne weiteres die svâai/zovîa als das beste,
selbst gegenüber der Tugend, annehmen darf, wie 1219 a 32—35
geschieht.1 Die Rolle, welche die Virtuosität in der Handhabung
der Werke der Seele analog anderen Werken spielt, ist wie in
den beiden anderen Ethiken auch M. M. 1184 b 17—21
hervorgehoben, sowie die Ableitung des Gedankens von der Virtuosität
im Leben, sowie er in den beiden anderen Ethiken vorkommt,
ebenfalls in M. M. 1184 a 22—29 vorgetragen wird.
Übereinstimmend ferner ist in allen 3 Ethiken der Gedanke ausgeführt,
dafs durch die tugendhafte Energie der Seele allein das Glück
des Menschen begründet wird (vgl. E. E. 1219 a 33 mit H. E.
1098 a 15—17 und M. M. 1184 b 22—29 ff.).

Da ferner der Spruch, dafs eine Schwalbe noch keinen
Sommer macht, nur in E. E. 1098 b 18 f. zu dem Zwecke
erwähnt ist, um den Grundsatz, dafs es sich im Glücke um
ein vollkommenes Leben handle, zu beleuchten, bemerkt man,
dafs derselbe auch in den beiden anderen Ethiken ausgesprochen
wird (E. E. 1219 a 35—39, b5—8. M. M. 1185 a 1—9).

Von diesen Darlegungen hebt sich nun wieder eine
methodologische Frage ab (E. E. 1098 a 21 — bl2), welche sehr an
1094 b 11—27 erinnert, indem auch dort erwähnt ist, dafs man
nur aus allgemeinen Beobachtungen auf den speciellen That-
bestand der Ethik gelangen kann. Auch hier ist hervorgehoben,
dafs man einen und denselben Gegenstand, also eine allgemeine
Sache entweder so oder so, d. h. specialiter zu behandeln vermag;
der ganze Vergleich bietet einen trefflichen Beweis dafür, wie
sehr es Aristoteles am Herzen lag, den Gegenstand der Ethik

1 In dieser Stelle ist vor allem zu bemerken, dafs Susemihls
Einschaltung von ravxo (1219 a 19) überflüssig und ebenso die Annahme einer
Lücke in a 30 ungerechtfertigt erscheint.



12 Die Methode der sog. drei Aristotelischen Ethiken.

zwar umfassend, jedoch so zu behandeln, dafs die Ausführung
des Themas nicht über den vorliegenden Rahmen hinausgehe.
Daher in beiden Stellen die nämliche, wenn auch mit verschiedenen

Worten gegebene Versicherung : xsxaiösv/isvov èoziv
sxI zoöovrov txiÇfjZ'c.Lv s<p oöov ïj zov xçâyfzazoq
<pv6iq èxLÔêxszai (1094 b 23—25) und: zov avzov âr) zçôxov,
seil, xazà zrjv vxoxsifiévrjv vXrjv êxiÇrjzslv xal êxl zooovzov
s<p o6ov oixslov zfj [led-oôm, xal èv zotq aXXoiq xoirjzéov bxmq
/.i?) zà xâçsçya zœv 'éçycov xXsioa yivrjzai. (1098 a 31—33.
27—29). Daran schliefst sich dann (1098 a 33 — b 12) die Frage
nach der bei Aufdeckung der Gründe anzuwendenden Methode.1

Dafs das in der Ethik gesuchte Glück in dem richtigen
Leben (svÇmta) besteht, ist in N. E. 1098 b 18—22 ebenso
hervorgehoben, wie in M. M. 1184 b 24—30. Damit steht in gedanklicher

Verbindung, was N. E. 1098 a 18 —20 im Zusammenhalt
mit E. E. 1219a 34 — b8 und M. M. 1185 a 1 — 9 über die
Notwendigkeit der Voraussetzung des vollkommenen Sich-Auslebens
gesagt wird, indem das Glück nur dann einen richtigen Wert
besitzt, wenn ihm diese Bestimmung nicht fehlt. Offenbar hat
E. E. die Erwähnung des Solonischen Ausspruchs (1219 b 6 f.)
aus N. E. A Kap. 11 hergenommen, wo der Zusammenhang,
d. h. die Untersuchung der Frage, in welchem Grade das Geschick
auf das Glück Einflufs zu üben vermag, den Aristoteles auf die
Kritik des erwähnten Solonischen Ausspruchs geführt hat, was
übrigens auch in E. E. a. a. O. nur nicht in so umfassender
Weise wie in N. E. geschehen ist. Daher nimmt auch Aristoteles

1100a Iff. neuerdings auf den bereits 1098 a 18—20
ausgesprochenen Gedanken Rücksicht, während in E. E. im nunmehr
Folgenden (1219 b 8 ff.), abgesehen von dem in N. E. 1099 a3—5
berührten Gedanken, dafs man auf die wirkliche That bei der
Belohnung des Verdienstes sieht und nicht auf den äufseren
Anschein, die Frage erörtert wird, welche auch in M. M. 1183 b
19 ff. angeregt ist, ob man das Glück zu den zifiia oder sxaivszà
àyad-a zu rechnen habe, eine Frage, welche ursprünglich in
N. E. A Kap. 12 aufgeworfen und in E. E. nur auf die sxaivszd
verkürzt erscheint. Vor allem fällt die Behandlung des Problems
in die Augen, inwiefern die svôaifiovia von niemandem gelobt,
sondern nur gepriesen wird (E. E. 1219 b 12 N. E. 1101b 26).

1 Aus dieser Darlegung dürfte erhellen, dafs Susemihl ohne Grund
die Worte 1098a 20 für verstümmelt hält, also dafs auch seine Beziehung
auf 1199 a 32 keine entsprechende war; andererseits kann aber auch
seine Entfernung der Worte 1098 a 22 —b 8 aus dem Texte nicht gerechtfertigt

werden.



Die evâaifAovitt. 13

Der Beweis dafür wird in N. E. in der Art geführt, dafs gezeigt
wird, wie das Lob immer nur auf Handlungen geht, welche in
verschieden trefflicher Weise ausgeführt werden, während die
Preisung der svôaifiovia ohne solche Beziehung, sondern absolut
stattfindet (ET. E. 1101 b 21), sowie dieselbe in E. E., anstatt
auf solche Handlungen, welche nur eines Endzweckes willen
ausgeübt werden, auf diesen Endzweck selbst bezogen erscheint
(o d' svôaiiiovi6[ioç xsZovg E. E. 1219 biß). Es ist daher im
Eirunde der nämliche Gedanke, der in der Entgegensetzung
zwischen Glückseligsprechen (svâai,fioi>iOfi6g) und Lob besteht,
in beiden Ethiken vorausgesetzt; dort wird der Eväai/xoviöfiog
als etwas Absolutes im Gegensatze zu dem mehr relativen Lob,
hier als auf den Endzweck gehend im Zusammenhalt mit den
für den Endzweck notwendigen Handlungen, die nur des Lobes
iahig sind, hingestellt. Der in M. M. durchgeführte Beweis
knüpft an N. E. Schlufs des 12. Kap. an, wo das xtfii.ov der
Evâaifiovla, d. h. der Grund dafür, dafs man es zu preisen, aber
nicht zu loben habe, darin gefunden wird, dafs es eine dç^tj
{aixiov) der Güter ist, während in M. M. darüber nur gesagt
ist, dafs man der tvôca(iovLa Ehre bringt. Doch mufs man aus
den Beispielen, welche M. M. 1183 b 21—23 vorgeführt werden,
entnehmen, dafs es eigentlich derselbe Grund ist, wie er in
H. E. und E. E. für das xl^lov angegeben wurde.

Sicherlich im Zusammenhange mit diesen Gedanken steht
die N. E. A 13 nunmehr folgende Auseinandersetzung darüber,
dafs wir es in der Ethik mit einer menschlichen und nicht mit
einer göttlichen Glückseligkeit zu thun haben. Denn nur auf
die letztere könnte der [laxaQiOjioç und svôaifioviôfiôç passen,
von welchem 1101 b 23 f. die Bede war, während das Lob, von
dem wir in der menschlichen Glückseligkeit Gebrauch machen,
einzig durch die Tugend hervorgerufen wird, welche dem Menschen
zukommt. Die andere, entgegengesetzte Seite ist E. E. 1217
a 21—29 ausgeschlossen. Weil jedoch die Tugend in der Seele
und nicht im Körper entsteht, so handelt es sich darum, eine
psychologische Einleitung der Tugendlehre voranzuschicken, aus
der sich (vgl. E. E. 1219 b 26 ff.) ergibt, dafs das niederste
Seelenvermögen, das d-QEütxixov, wegen Mangels der demselben
fehlenden Energie, wie sie für die Ausübung der Tugend pafst,
aufser Betracht zu kommen hat (N. E. 1102 a 26 —b 12 E. E.
1219bl6—25). Im besonderen ist in diesen beiden Ethiken dem
Gedanken Ausdruck gegeben, dafs eben wegen Darniederliegens
der auf Tugend abzielenden Energie im Schlafe die Guten vor
den Schlechten während der Hälfte des Lebens nichts voraus-



14 Die Methode der sog. drei Aristotelischen Ethiken.

haben (N. E. 1102 b 6 f. E. E. 1219 b 17 f.), obschon vermöge
Hachwirkens der im wachen Zustande auftretenden Vorstellungen

selbst die Träume der Guten besser sind als - die der
Schlechten (E. N. 1102 b9—11 E. E. 1219 b 24 f.). Überhaupt
ist es eine allen drei Ethiken gemeinsame Anschauung, dafs die
blofse Potenz nicht als glückbestimmend angesehen werden
darf (N. E. 1102 b 1 ff. M. M. 1183 b 21 ff. E. E. 1219
b 36—1220 a 3). Was andere als die bisher erwähnten Güter
anbelangt, Reichtum, Schönheit, Kraft, so bemerken M. M.
1183 b 27 — 35 übereinstimmend mit N. E. 1096 a 7, dafs
dieselben nur als Mittel zum Zwecke der Erlangung allgemeiner
Glückseligkeit dienen, da nach M. M. 1183 b 29 f. sogar der
Schlechte sich dieser Dinge zu dem bekannten Zwecke bedient.

b) Die Tugend.
Der N. E. eigentümlich, wenn auch mit verschiedenen

Berührungspunkten mit M. M. und E. E. ausgestattet, ist die Episode
A 11, wo danach gefragt wird, ob es denn wirklich notwendig
sei, mit Solon blofs auf den Moment des Lebensendes zu warten,
auf dafs der Beurteilende imstande sei, die Glückseligpreisung
über einen Menschen auszusprechen. Wenn es nämlich nach
dem Voraufgehenden feststeht, dafs die svôaifiovia als ein durch
die Handlungen auf einzelnen Gebieten zu erstrebendes Endziel
erscheint (vgl. 1098 b 18—22), dann kann das „Kunstwerk des
Lebens" erst mit dem letzten Atemzuge abgeschlossen sein.
Andererseits heifst es hier 1100 a 12 f., dafs eine solche Voraussetzung

unstatthaft erscheint. Es wird, um diesem Dilemma zu
entgehen, der Ausspruch Solons auf seine wahre Bedeutung
zurückgeführt in einer Weise, welche im höchsten Grade originell
genannt werden mufs.

Der Vergleich zwischen der psychologischen Einleitung in
N. E. 1102 a 16 ff. und in den anderen Ethiken zeigt mancherlei
Verschiedenheiten. Vor allem weicht die Darstellung der d-Qsnxixfj
in M. M. 1185 a 14 — 35 von den anderen beiden ab, wie schon
aus dem Gedankenzusammenhang hervorgeht. Denn M. M. sagen
so : „Als einen Teil der Seele haben wir das O-Qsnxixov deshalb
zu betrachten, weil sich unter den uns umgebenden Dingen
gerade dadurch ein Unterschied konstatieren läfst, welchen wir
am deutlichsten dann sehen, wenn wir das Verhalten der Steine1
betrachten." Die auch sonst in M. M. ziemlich doktrinär klingende

1 Vielleicht ist dieser Vergleich aus E. E. 1220 h 2 f. (vgl. N. E
1103 a 20 f.) hergenommen.



Die Tugend. 15

streng logische Ableitung in Form eines Sorites finden wir nun
auch hier. Denn der Verfasser fährt fort: „Nachdem wir zwei Reihen
von Dingen unterscheiden, die lebenden und die leblosen, von
denen die letzteren sich nicht nähren, während doch unter allen
Wesen, die uns bekannt sind, diese beiden Gattungen allein sich
unterscheiden lassen, welche wir als mit der ß-gsxtixij ausgestattet

erkennen oder nicht, so mnls der Seele als lebendem
Wesen jedenfalls die ß-Qsnrixr] eignen. Und zwar darf dieselbe ja
nicht mit den anderen Seelenvermögen verwechselt werden, da
diese letzteren mit der Ernährung nichts zu thun haben. Da
es sich nun aber in der Glückseligkeitstheorie immer um Tugend
handelt (vgl. N. E. 1102 a 5 f.), so müssen wir um die aqtxr]
dieses Seelenteiles uns erkundigen, weiterhin aber auch um die
ebenso zur Glückseligkeit notwendige Energie jener Tugend."
Reide Fragen werden nun nicht entschieden beantwortet. In
Bezug auf die erstere bemerkt der Verfasser, dafs die Erörterung
derselben in einen anderen Bereich der Philosophie gehöre.
Nimmt man aber auch die Bejahung derselben an, dann müsse
die zweite Frage verneint werden. „Wenn nämlich auch das
Vorhandensein von ctgerrj konstatiert ist, dann fragt es sieh immer
noch, ob auch diejenige OQ[J.r/ damit gegeben erscheint, welche
nun einmal eine notwendige Voraussetzung jeder èvéçysia ist.
Nun hat aber der in Rede stehende Seelenteil gar keine oq/itj.
Denn er verhält sich wie das Feuer, welches nur passiv
aufnimmt und alles das verzehrt, was man in dasselbe wirft. Denn
auch bei der Nahrungsaufnahme hat man dieselbe Voraussetzung
zu machen."

Anders N. E. a. a. 0., wo ganz ähnlich, wie in E. E.
1219 b 26 —1220 a 4, der vernünftige Teil der Seele von dem
unvernünftigen getrennt wird, wonach aus dem Bereiche des
letzteren zunächst das frqexrixov hervorgehoben ist. Hierbei
kommt die aus der Aristotelischen Psychologie bekannte Frage
nach dem Verhältnis der Seelenteile oder Seelenvermögen zu
einander in Anschlag, indem der Vergleich zwischen der
konvexen und konkaven Seite des Bogens, die doch beide nur dem
einen Bogen angehören, herangezogen wird (E. E. 1219 b 34
N. E. 1102 a 31; der E. E. eigentümlich ist hier das Beispiel
von der Unzertrennlichkeit der Eigenschaften gerade und weifs
1219 b 35 f.).

Während der allgemeine Tenor des Ganzen sich mit dem
aus N. E. Bekannten in E. E. vollkommen deckt, wird in M. M.
insofern anders vorgegangen, als erst 1185 b 1 ff. wieder auf die
allgemeine Einteilung der Seele Rücksicht genommen ist, wobei



16 Die Methode der sog. drei Aristotelischen Ethiken.

der vorhin behandelte Gegenstand über das &qejcxix6v so ziemlich
aufserhalb des ganzen Rahmens steht. Anders in E. E. und
N. E. Denn in diesen beiden ist die Untersuchung über das
d-QEXTLXÖv mit dem Allgemeinen verflochten. In E. E. fällt
übrigens bei dieser Gelegenheit der Gedanke auf, dafs es sich
in der Ethik und deren wirklichen Erfolgen rein nur um specifisch
menschliche Eigenschaften und Seelenvorzüge handelt. Zu diesen
könne aber die d-QsnxLXT] nicht gerechnet werden. Es ist daher
der in allen drei Ethiken denselben Grundcharakter zeigende
Gedanke zugleich in verschiedener Weise ausgeführt. Denn in
N. E. ist auf die ccçyia der &gsn;xixrj das Hauptgewicht gelegt,
in M. M. findet sich der Nachweis des Mangels der in der
Glückseligkeit nötigen svéçysia mit dem Nichtvorhandensein der
vorausgehenden oQfir'j geführt, während in E. E. die Hierarchie der
Seelenvermögen von ausschlaggebender Bedeutung ist. Der
daselbst angewendete Ausdruck rj tfjç ipvx>jç àçEXrj (1220 a 3 f.)
ist offenbar nur eine Verkürzung der in N. E. 1102 a 5
angewendeten Phrase xpvyrjç èvéçysid rig xax ccQExrjV xeleiav. —
Aber nicht blofs in Hinsicht auf Seelenteilung ist die Behandlung
der d-QEJixixi] in M. M. ganz isoliert, sondern auch insofern, als
im Gegensatze zu N. E. 1102 a 6 f. und E. E. 1219 b 26 dort
die Frage, was Tugend sei, also die Annahme von der Nicht-
abweisbarkeit der näheren Untersuchung der Tugend erst
nachträglich (1185 a 36 ff.) aufgeworfen wird.

Naturgemäfs schliefst sich nun in allen drei Ethiken die
Betrachtung desjenigen Seelenteils an, welcher in der Tugendlehre

am meisten deshalb in Frage kommt, weil er uns die
bekannten Gegensätze innerhalb der Seele am besten vor Augen
führt: es handelt sich nämlich um das Verhältnis zwischen der
verständigen Leitung der Vernunft und zwischen dem vernunftlosen

Teil der Seele, insoweit er nur dem Antriebe des Gefühls
gehorchen zu wollen scheint. Es ist dies ein von der d-QEJtxixtj
verschiedenes Vermögen, welches ebenso vernunftlos erscheint
wie diese, jedoch in gewissem Sinne auf Vernunft seine Existenz
gründet (N. E. 1102 b 13 f.). Während aber die Eigentümlichkeit
dieses vernunftlosen Teiles in N. E. durch ein anschauliches Bild
von der Paralyse einzelner Körperteile geschildert wird (1102
b 16—23), bemerkt der Verfasser der E. E. blofs, dafs man es
mit einem gebietenden und gehorchenden Teile zu thun habe,
so dafs hierdurch die Doppelteilung der Tugenden in dianoëtische
und ethische (E. E. 1220 a 5 ff.), genau so wie in N. E. 1102
b 30—1103 a 10, bestimmt erscheint. Ebenso wie in E. E. wird
M. M. 1185 b 1—12 die Frage behandelt; nur mit dem auffallenden



Die Tugend. 17

Unterschiede von N, E. A Ende, dafs dort die diabetischen
Tugenden nicht als etwas Löbliches, hier dagegen wohl anerkannt
werden (vgl. M. M. 1185 b 8-12 mit N. E. 1103 a 8—10). Mit
N. E. ist, wie gewöhnlich, E. E. 1220a 5 in Einklang.

N. E. B Anfg. setzt den Unterschied zwischen den diabetischen

und ethischen Tugenden in den Umstand, dafs man jene
erlernen kann, während die Aneignung der anderen Art nur auf
Angewöhnung beruht. Die letztere Thatsache aber wird nun
übereinstimmend und fast mit den gleichen Worten in N. E.
1103 a 18—23 und M. M. 1185 b 38—1186 a 8 (ähnlich E. E.
1220 a 39—b6) angegeben und begründet. Der N. E.
eigentümlich bleibt dabei die Schlufsfolgerung, dafs die ethischen
Tugenden weder g>vOei noch nicht g>vö£i entstehen (N. E. 1103
a 23—26). Die Eigenschaft der ethischen Tugend, dafs sie durch
fortwährende Übung erzeugt wird, so dafs am Ende durch die
energische Thätigkeit die Fertigkeit zustande kommt, ist gleichfalls

übereinstimmend in N. E. 1103 a 26 — b2 und M. M. 1186
a 9—19 angemerkt. Doch besteht ein Unterschied zwischen
beiden Darstellungen insofern, als die N. E. bezüglich des
Verhältnisses zwischen dem Thun und der Fertigkeit bemerkt, dafs
sich die Potenzen des rein Physischen und die des Ethischen
umgekehrt verhalten, weil dort die ôvvafiiç vorhergeht und
darauf die svéçyeia folgt, während hier Entgegengesetztes gilt.
Andererseits ist in M. M. a. a. 0. noch von den jeâ&rj die
Rede, welche in N. E. an besonderer Stelle erwähnt werden.
Dagegen stimmt E. E. 1220 b 7—20 wieder mit IV E. überein,
obwohl auch an dieser Stelle wieder die xâd-ï] behandelt werden.
Die Notwendigkeit der Angewöhnung im Bereiche der ethischen
Tugend wird N. E. (1103 b 2—6) durch den Hinweis auf das
Verfahren der Gesetzgeber dargethan, welches soweit geht, dafs

sogar ein Kriterium für die Güte oder Schlechtigkeit des
betreffenden Staates aus der Einhaltung oder Nichteinhaltung dieser
Regel abgeleitet wird, je nachdem nämlich die gesetzgebenden
Faktoren die Bürger richtig oder nicht richtig gewöhnen, das
zu thun, was im Staate geübt werden mufs. Die daraus
erfolgenden ëgetç und ôvvâfisiç befähigen den Mensehen das zu thun,
was er gemäfs der Tugend thun soll, die ihm eigen erscheint,
wenn er seinen Zweck erreichen will. Dies wird N. E. 1103
b 6—25 analog dem E. E. und M. M. a. a. 0. Erwähnten
auseinander gesetzt. Damit in Verbindung steht aber ferner die
Thatsache, dafs durch Übermafs oder Mangel die entsprechenden
tugendhaften Handlungen und das Verhältnis der richtigen Gefühle
gegenüber den Affekten der beiden extremen Seiten beeinträchtigt

Jahrbuch für Philosophie etc. X. 2



18 Die Methode der sog. drei Aristotelischen Ethiken.

werden. Und um dies entsprechend beurteilen zu können, mufs
man sich auf die typischen Vorkommnisse im Tugendleben
verlegen, weil die einzelnen Fälle uns im Stiche lassen, wenn wir
auf ihrem Grunde die allgemeinen Gesetze aufstellen sollten
(N. E. 1103 b 26—1104 a 9). Nachdem also diese methodologische

Frage, welcher doch wohl E. E. 1221 b 4—9 gleich
kommt, aufgeworfen, wird in deren Geiste die bereits erwähnte
Untersuchung angestellt (N. E. 1104 a 10—b3, M. M. 1185
bl3—32, E. E. 1220 a 22—34. b 21 IT.).

Zunächst mufs nun bemerkt werden, dafs die Voraussetzung
der tugendhaften sgsig, welche aus dem eben erwähnten
Gebaren hervorgehen, daraus entnommen wird, dafs der tugendhaften

Handlung im guten Charakter Freude folgt, wogegen
dieselbe Handlung im entgegengesetzten Charakter von Unlust
begleitet erscheint (N. E. 1104 b 4—8), wie überhaupt Lust und
Unlust als ein Motiv der ethischen Handlungen gilt, so dafs,
wie schon aus dem eben angeführten Umstand hervorgeht, in
uns eine Neigung besteht, das Böse zu thun und das Gute zu
unterlassen N. E. 1104 b 8—13 M. M. 1185 b 33—37. Während
nun aber in N. E. der Anschlufs dieser Gedanken an das
Voraufgehende ganz naturgemäfs erfolgt, zeigen die beiden anderen
Ethiken eine ziemliche Zerrissenheit. Dies ist namentlich in
E. E. 1220 a 34—39 der Fall, wo nach der Untersuchung
darüber, dafs die tugendhaften Handlungen auf Grund eines und
desselben Verfahrens erhöht oder verringert werden, sofort die
Annahme gemacht wird, dafs Lust und Unlust in diesen Fällen
im Spiele sind (E. E. 1220 a 34). Andererseits ersieht man aus
N. E. 1104b 16—18 E. E. 1120a34—37, dafs und wie aus
N. E. der hier vorliegende Gedanke entnommen ist. Die That-
sache, dafs man sich weder von Lust noch von Unlust zu einer
schlechten Handlung verleiten lassen darf, dafs man vielmehr
ebenso sehr von der Lust des durch das Schlechte Gebotenen
wie von der Unlust entfernt sein soll, welche in uns die zum
Thun des Notwendigen unumgängliche Selbstüberwindung hervorruft,

ist in allen drei Ethiken hervorgehoben; aber nur in N. E.
(1104 b 24 f.) und E. E. (1222 a 2—5) wird im Anschlufs daran
die Annahme einer ethischen Schule zurückgewiesen, wonach
Freisein von allen Leidenschaften das höchste Gut sei. Näheres
über das auf Lust und Unlust abzielende Streben des von der
Tugend oder deren Gegenteil sich leiten Lassenden ist ferner
ganz ähnlich dem aus N. E. bereits Bemerkten in E. E. 1221
b 27—1222 a 5 auseinandergesetzt; denn N. E. 1104 b 29 ff.
weicht dadurch von der entsprechenden Darstellung in E. E. ab,



Die Tugend. 19

dafs dort eine Dreiteilung vorausgesetzt wird, das Schöne, Nützliehe

und Angenehme mit dem Gegensätze des Häfslichen, Schädlichen

und Unangenehmen. Derjenige nun, welcher tugendhaft
lebt (ö àyad-ôç, 1104 b 33), wird in allen diesen Stücken das

Richtige, der Lasterhafte das Unrichtige treffen, vorzugsweise
aber im Bereich der Lust, weil man diesen Faktor als einen
allgemeineren gelten lassen mufs, da er nämlich erstens bei
sämtlichen Wesen vorkommt, und da er zweitens in allen den
drei genannten Begriffen enthalten ist, deren Bedeutung in der
Anwendung des freien Willens besteht, und zwar so, dafs man
das Angenehme auch im Schönen und Nützlichen findet. Anders
M. M. 1186 a 32—35, welche Stelle mit E. E. 1221b 34-39
übereinstimmt. Der Gedanke ist, dafs die ethischen Fähigkeiten
und Zustände von den ^.ad-r^iara oder Arâ&q abhängen, aus denen
sie entstehen, und die in der Form der Lust oder Unlust
auftreten, also dafs auch die Ethik überhaupt es mit Lust und
Unlust zu thun hat. Abgesehen von diesen Begründungen führt
N. E. noch folgende auf. Zunächst wird 1105 a 1 — 3 auf die
tiefe Begründung des Gefühls in der menschlichen Natur insofern
hingewiesen, als die Tugend vorzugsweise unter dem Eindrucke
dieses seelischen Faktors wirkt, so dafs die gesamte ethische
Thätigkeit des Menschen wegen der Unabweisbarkeit der so tief,
weil von Kindheit an eingewurzelten Gefühle gerade vorzugsweise

auf diesem Faktor beruht. Dann folgen die drei Beweise
aus der Beurteilung für die Güte der Handlungen (1105 a 3—5:
Einteilung des ethischen Grades der Handlungen nach dem Grade
der in ihnen enthaltenen und durch sie erfolgeuden Annehmlichkeit

oder Unannehmlichkeit, a 5—7 : Einflufs der richtigen Lust
und Unlust auf die Unternehmung der Handlungen, a 7 —13:
Es ist schwieriger, den Kampf mit der Lust aufzunehmen als
mit der plötzlichen Aufwallung {d-vfim), und weil in jeder Kunst
und Tugend immer die gröfsere Schwierigkeit den Ausgangsund

Bestimmungspunkt bildet, so ist es eben die Lust und ihr
Gegenteil, worauf sich die ethischen Bestrebungen beziehen).

Nach dem in der E. E. 1220 b 36 — 1221b 3 Gesagten, wo
an einzelnen Beispielen dargethan wird, was man unter vjtsQßoXrj
und êXXeiipiç in der Ethik versteht, wird es wohl nicht wunder
nehmen, wenn wir in der N. E. B 7 den nämlichen Versuch
finden. Auf diese Weise mufs man sich doch jedenfalls davor
in acht nehmen, denjenigen Interpreten zu folgen, welche dieses
7. Kapitel aus der N. E. eliminieren wollen, da gerade die
erwähnte Thatsache von der Parallelität der E. E. und N. E. in
diesem Punkte für Beibehaltung spricht; denn wodurch sollte

2*



20 Die Methode der sog. drei Aristotelischen Ethiken.

der Verfasser der E. E. anders angeeifert worden sein, diese
Sache zu behandeln, als dadurch, dafs ihm die betreffende Stelle
in der N. E. vorlag? Und dann sehen sich diejenigen, welche
in die Athetese einstimmen (Susemihl, Eucken, Monro, Ramsauer),
sofort veranlafst, spätere Bezugnahmen auf dieses Kapitel zu
streichen, ohne dafs sie die Berechtigung hierzu erweisen können;
vgl. Susemihl zu 1107 a 28.1

Das Verhältnis zwischen ôvva/uç, 'égiç und Jtâfroç wird
nun genauer in N. E. B 4. 1105 b 19—1106 a 12, entsprechend
dem in M. M. 1186 a 9—35 und E. E. 1220 b 7-20 Gesagten,
auseinandergesetzt. Die Definitionen der genannten Begriffe
werden aber in allen drei Ethiken so ziemlich übereinstimmend
angegeben, wobei jedoch M. M. rücksichtlich der Erklärung von
ilgiç diesmal mehr mit N. E. übereinstimmt als E. E. (1220
b 18—20) ; vgl. M. M. 1186 a 16 ff. mit N. E. 1105 b 23-28.

Die in N. E. 1105 b 28 — 1106 a 12 dargestellte
Beweisführung darüber,, dafs die Tugenden und deren Gegenteil nur
£ge<ç, keine xd&r] und keine âvvd^etç sein können, ist in den
beiden anderen Ethiken nicht vorhanden.

Die genaue Bestimmung der Notwendigkeit für die Tugend-
raitte ist M. M. 1186 a 17—32 ganz ähnlieh dem N. E. B 5
und Anfg. von 6 Gesagten; nur haben wir in N. E. 1106 a 12—26
eine Einleitung zum Ganzen, aus welcher hervorgeht, dafs es
sich in der Bestimmung sämtlicher Tugenden nur um das ev,
d. h. um die rechte Ausführung handelt. E. E. B 3 bespricht
dieselbe Sache, wobei der eine Umstand mit N. E. übereinstimmt,
dafs die geometrische Mitte betont wird, welche für die fehlerhaften

Extreme Gültigkeit hat, um sie auszugleichen : in beiden
Fällen (E. E. 1220 b27 und N. E., 1106 a 36) wird von dem

jcqoç r/fiaç [léôov gesprochen. Aufserdem wird in N. E. die
Tugendmitte noch von dem bereits bekannten Standpunkte des
jidd-oq beleuchtet (1106 b 16—27), ohne dafs man mit Susemihl
einverstanden sein könnte, welcher 1106 b 24—27 als eine 2.
Recension betrachtet, weil die mit b 16—'24 angenommene Gleichheit

gar nicht vorhanden ist, zumal von dem ipeyercu und
èjtaivslTai des späteren Gedankens in dem früheren nicht
gesprochen ist. Davon mag es auch gekommen sein, dafs wir
ebenso in M. M. die Erwähnung von den ndd-rj finden, angehängt
an die Erörterung über die /isôôttjç der Tugend (1186 a32—35),

1 Was die Stelle in E. E. 1221 a28—31 betrifft, welche Susemihl
nach dem Vorgange Fritzsches in Klammern schliefst, so zeigt dieselbe
nach ihrem Inhalt, dafs E. E. in diesem Stücke ebenso
unabhängig von seinem Vorbilde ist wie in a 36—38.



Die Tugend.

nur mit dem Unterschiede, dafs diese Untersuchung hier zu dem
Zwecke benutzt wird, um zu zeigen, dafs die Tugend auf Lust
und Unlust gegründet ist (1186 a 35). Berücksichtigen wir noch
das eine, dafs in N. E. B 5 Ende und B 9 Anfg. dem allgemeinen
Gedanken Ausdruck gegeben wird, dafs es schwer ist, die richtige
Mitte zu treffen, aber leicht, über das Centrum hinauszuschiefsen,
so haben wir die Parallele dazu in M. M. 1186 b 37—1187 a 4.

In E. E. fällt aber die Einleitung zur ganzen Auseinandersetzung
auf, indem davon ausgegangen wird, dafs, wie in einem jeden
Ovvsysç und ôiaigsrôv eine vjctgoyr'i, eine sXlsiipig und eine
lisôôrrjç angenommen werden mufs, ebenso bei allen Handlungen,
als Ovvsyslq xrvrjOsig, daher auch bei der auf Tugend gegründeten,

eine solche Voraussetzung zu machen ist(1220b21—27).
Daran schliefst sich in allen 3 Ethiken die Beantwortung

der Frage, ob es denn nicht absolute Fehler ohne die Annahme
von Extremen gibt, und als Beispiel gilt der (.wiyoç, indem
derselbe nicht etwa erst dann getadelt wird, wenn er im Ubermafs
oder gegenteilig handelt, fondera absolut. Nur unterscheidet
sich N. E. zunächst von M. M. dadurch, dafs in der ersteren
mehrere solche Fehler namhaft gemacht werden, während dies
in M. M. nicht geschieht (vgl. 1107 a 10 f.). Abgesehen davon
ist in N. E. (1107 a 15—17) die Thatsache hervorgehoben, dafs
der [ioiyög nicht auf die Umstände sieht, auf das sv oder [li)
sv, darauf, dafs er untersucht, rjv âet xal ors scal coç ftoiysvsiv,
indem nur das ànlmg jioislv als Fehler betrachtet werden mufs.
Die Begründung für diese Thatsachen folgt in N. E. 1107 a 17 ff.
eingehend mit Rücksicht auf den Standpunkt, dafs man von einer
vnegßoXrj keine vjcsgßoXrj annehmen kann u. s. w., während die
von M. M. gänzlich übergangene Motivierung in E. E. 1221
bl8—26 dadurch geschieht, dafs man bei Zweifeln bezüglich
der Verbrechen einfach erklärt, es sei das zur Konstatierung
von solchen notwendig anzunehmende Wissen davon, das wissentliche

Vorgehen nicht vorhanden, woraus dann resultiert, dafs es
nicht ein //oiyög im absoluten Sinne gewesen, sondern nur ein
Ov/'/svofisvoc, kein vßgioag, sondern lediglich ein jiard^ac.

Die eigentümliche Mitte, die wir in der Ethik zum Zwecke
der Bestimmung der Tugenden anzunehmen haben, wird in E. E.
1222 a 11 ff. auf die Lust und Unlust übertragen. Man kann
nämlich, heifst es dort, von einer Mitte insofern sprechen, als
das Zuviel der Lust ebenso wie das Zuwenig derselben fehlerhaft

ist. Die Grenze in solchen Dingen richtet sich aber nach
gewissen Kriterien, wie z. B. nach der allgemeinen Anschauung
der Leute.



22 Zur logischen Lehre vom Satze.

Die Auseinandersetzung darüber, dafs die Tugendmitte nicht
immer beiden Extremen sich gegenüber stellt, sondern häufig
nur einem einzigen, wird in M. M. 1186 b 4—32 genau mit
denselben 2 Argumenten begründet, wie in N. E. B 8. 1108
b 35 —1109 a 19, nämlich mit dem wirklichen Thatbestande
(M. M. 1186 b 19 N. E. 1109 a 5) und mit unserem
natürlichen Verhalten (M. M. 1186 b25 — N. E. 1109 a 12), während
E. E. 1222 a 22—b4 in selbständigerer Weise beide Gedanken
vereinigt (genau ebenso Bonitz Jahrb. f. cl. Philol. v. J. 1859
S. 22), obwohl nicht zu verkennen ist, dafs auch E. E. aus
derselben Quelle geschöpft hat wie M. M.

Übrigens wird nicht blofs der Gegensatz zwischen den
Extremen, sondern auch der zwischen diesen und der Mitte
hervorgehoben in IST. E. 1108 b 11—35, sowie in E. E. 1222
a 20 ff. Als Mitte zwischen unrechtmäfsiger Freude und unrecht-
mäfsigem Schmerz wird die Tugend allein in E. E. 1222 a 6—17
und b5 —14 dargestellt.

^

ZUR LOGISCHEN LEHRE VOM SATZE.
Von P. GREGOR von HOLTUM O. S. B.

A. Zur logischen Lehre von der propositio.
Zu einer der schwierigeren Partieen der formellen Logik

gehört die Lehre von der propositio. Das beweist die bezüglich
mehrerer Punkte obwaltende, nicht blofs formelle, sondern auch
sachliche Differenz unter den Autoren. Es liefse sich das
Gesagte durch manche Oitate erweisen; doch wollen wir dies, in
Bezug auf den Punkt, der uns gegenwärtig beschäftigen soll, am
Ende unserer Abhandlung thun.

Der hl. Thomas sagt (In lib. I Periherm. lect. VIII) : „enun-
ciatio vel est una absolute, scilicet, quae unum de uno aignificat,
vel secundum quid, scilicet, qua est coniunctione una. Per oppo-
situm autem est intelligendum, quod enunciationes plures sunt,
vel ex eo, quod plura significant et non unum : et hoc opponitur
primo modo unitatis, vel ex eo, quod absque coniunctione pro-
feruntur ; et tales opponuntur secundo modo unitatis." Demgemäfs
gäbe es nach dem hl. Thomas

I. eine propositio secundum se vel absolute una. Diese
existiert, wenn in einem Satze nur ein Subjekt mit einer


	Die in den drei unter dem Namen des Aristoteles uns erhaltenen Ethiken angewandte Methode

