
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 9 (1895)

Buchbesprechung: Litterarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LITTERARISCHE BESPRECHUNGEN.

Die Sentenzen Rolands, nachmals Papstes Alexander III.
Zum ersten Male herausgegeben von P. Fr. Ambrosius
Gietl, 0. P. Freiburg i. B., Herder 1891.

Das Verdienst, die vorliegenden Sentenzen aufgefunden und deren
Verfasser bestimmt zu haben, weist P. Gietl seinem Lehrer P. Magister
Heinrich Denifle zu; die Mühe der exakten Herausgabe sowie der
kritischen und dogmenhistorisch'en Würdigung aber ist P. Gietls eigenstes
Werk, für das ihm die Wissenschaft besten Dank weifs.

Rolandus Bandinellus, der später als Alexander III. (i. J. 1159)
den päpstlichen Thron bestieg, spricht in seinem Buche „Stroma" oder
„Summa" die Absicht aus, „Sentenzen" zu edieren und dabei genauer
auf eine gewisse Frage über die Bufse einzugehen. Nun besitzt die
Nürnberger Stadtbibliothek eine Handschrift aus dem 12. oder 13.
Jahrhundert, die u. a. „sententiae Rodlandi Bononiensis magistri" enthält. In
ihnen wird thatsächlicb jene dort in Aussicht gestellte Abhandlung über
die Sündennachlassung „sola cordis contritione" gegeben. Dazu kommt
die sichere Thatsache, dafs Alexander wirklich in Bologna dociert hat,
sowie der Umstand, dafs Stroma und Sentenzen in der Behandlung des
Eherechtes bei aller Verschiedenheit unverkennbare Übereinstimmung
aufweisen. Die von P. Gietl hierfür gegebenen Belege lassen kaum einen
Zweifel zu, dafs der Verfasser beider Schriften identisch, also der
nachmalige Alexander III. sei. Befriedigend wird sodann auch die Frage nach
der Abfassungszeit gelöst und letztere für beide Schriften vor Rolands
Erhebung zum Papste angesetzt, da alle Handschriften jene Werke nur
dem „m agister Rolandus" zuweisen, nicht aber den Papstnamen nennen.
Eine scharfsinnige Kombination gewisser innerer und äufserer Indicien
setzt P. Gietl in den Stand, sogar festzustellen, dafs die ältere (cano-
nistische) Summa von Roland vor, die (theologischen) Sentenzen aber
von ihm nach seiner i. J. 1150 erfolgten Kardinalspromotion abgefafst
sind; und manches spricht dafür, dafs der berühmte Magister die
Sentenzen, welche unvollständig erhalten sind, selbst nicht mehr (vielleicht
wegen zu grofser anderer Arbeit) vollendet habe, oder dafs doch wenigstens

nur ein relativ kleines Stück derselben verloren gegangen ist.
P. Gietl geht nach diesen Untersuchungen zu der Frage nach dem

Verhältnis Rolands zur Theologie Abälards über und vermag zunächst
die Ansicht Denifles zu bestätigen, dafs Rolands Werk zu jenen
Sentenzenbüchern gehöre, welche auf Abälards Theologia zurückgehen. Aus
diesem Verhältnis erwächst für unsern Herausgeber die mühevolle, aber
verdienstliche Aufgabe, da, wo noch ein Vergleich mit jener Theologia
möglich war, denselben anzustellen und anderseits auch jene Sentenzenbücher

heranzuziehen, welche in letzterer ihre Grundlage haben. Das
Resultat dieser mühevollen Vergleichung ist dann ein neues Licht, welches
auf Abälards Werk und Rolands Stellung dazu fällt. Aus jenen
Sentenzenbüchern nun war bisher nur ein einziges, und zwar nach einem
Münchener Codex (12. Jahrh.), und noch dazu nicht eben sorgfältig, von
F. H. Rheinwald (1835) durch den Druck veröffentlicht. Gietl hat
aber nicht blofs eine andere gute Handschrift desselben Werkes zu Ad-
mont entdeckt, sondern auch ein zweites, gleichfalls anonymes Sentenzen-



476 Litterarische Besprechungen.

buch, das auf Abälards Theologie zurückgeht, in der Stiftsbibliothek von
St. Florian, und aufserdem noch einen (ehemals Tegernseeer, jetzt Miin-
chener) Codex aufgebracht und verwertet, worin ein Traktat vom
Magister Omnebene sich findet. Die allerdings von Gegnern Abälards
aufgestellten Sammlungen von Lehrsätzen Abälards (die eine von
Wilhelm de St. Thierry in einem Briefe an den heil. Bernhard, die andere
von Mabillon veröffentlicht) haben sich als zuverlässige Darstellungen der
errores Abaelardi erwiesen und werden nun hei der Vergleichung mit
Roland von P. Gietl gleichfalls verwertet.

So eng nun in manchen Einzelheiten Roland sich an Abälard
anschliefst, indem er z. B. im grofsen und ganzen der Theologia desselben
seine Einleitung entlehnt, so wollen doch Rolands Sentenzen keineswegs
ein blofses Compendium von jener sein, lassen auch manches dort
Berücksichtigte, z. B. Abälards Beweis, dafs Juden wie Heiden eine
Erkenntnis der Trinität besessen hätten, aufser acht und weisen die Christo-
logie nicht mehr dem ersten Teil „de fide" zu, sondern stellen sie
unmittelbar vor die Sakramentenlehre. Zudem weicht Roland bei mancher
Ähnlichkeit gewisser Anschauungen von Abälard doch in vielen und
wichtigen Lehrpunkten entschieden und mit Bewufstsein ab. So bezeichnet
er z. B. die Abälardsche Ansicht „deum non posse plura facere quam
faciat vel facturus sit" direkt als „a ratione ecclesiae" abweichend,
verwirft auch die Lehre des „Magister Petrus", Gott habe nicht mehr
disponere, praedestinare, permittere etc. können, als er wirklich gethan;
ebenso folgt Roland dem Abälard nicht in der Lehre von der Erbsünde,
obwohl er dieselbe zu einseitig als „fomes peccati" bestimmt. Die Lehre
von der hypostatischen Union ist ihm freilich nicht recht klar; er
verwirft aber Abälards Behauptung, „die göttliche und menschliche Natur
seien Teile Christi", und die Gottheit sei beim Tode vom Leibe Christi
getrennt gewesen. Einen Schüler Abälards wird man darum den
Roland nicht nennen dürfen, wenngleich er sich nicht ganz seinem Einflufs
zu entziehen vermochte. So dehnt- er z. B. die berechtigten Appropriationen

des biblischen und kirchlichen Sprachgebrauchs in der Lehre von
der Trinität mit A. soweit aus, dafs er behauptet: „nomine Patris intel-
ligimus potentials, nomine Filii sapientiam, nomine Spiritus s.

benignitatem vel bonitatem"; desgleichen scheint seine weitere
Ausführung die persönlichen Unterschiede in der allerheiligsten Dreieinigkeit
wie etwas vom menschlichen Geist in Gott Hineingetragenes zu verflüchtigen,

wie auch sonst seine Gleichnisse für die Trinität Unklarheit
verraten. Eines bewufsten Gegensatzes zur kirchlichen Lehre kann man
jedoch den Roland in keinem Falle zeihen; seine wiederholt betonte
Ehrfurcht vor der Autorität der Kirche und heiligen Väter widersprächen
dieser Auffassung entschieden. Immerhin haben ihn der Glanz und die
Sicherheit der Abälardschen Darstellung zu Sätzen hingerissen, die mit
den von ihm sonst bekannten Principien in Widerspruch stehen, und die
er später auch verbessert hat.

Von besonderem Interesse ist sodann die von P. Gietl erörterte
Frage nach den Beziehungen Rolands zu den Sentenzen des Viktoriners
Hugo. Um dieser Frage näher zu kommen, mufste vorerst die andere
Frage beantwortet werden, ob jene Schrift, welche bisher für Hugos
Sentenzenbuch galt, dies auch wirklich sei, nachdem P. Denifle auf Grund
einer Äufserung Roberts von Melun einen Zweifel dagegen erhoben hatte.
Von den erhaltenen Handschriften schreibt sie nur einen Teil dem
Viktoriner zu, einen grofsen Teil aber läfst sie anonym, was vielleicht jenen
Zweifel bestätigen möchte. Allein P. Gietl ist in der Lage, für die



477

Echtheit direkte Zeugnisse aus dem 12. und 13. Jahrhundert beizubringen,
so dafs nunmehr die herkömmliche Meinung gesichert erscheint, mit
Ausnahme des siebenten und letzten Traktats (de coniugio), der jedenfalls

den Walther von Mortagne, Hugos Freund, zum Verfasser hat.
Mit diesem Resultate ist zunächst die Möglichkeit gesichert, dafs Roland,
der sicher nach dem Tode Hugos (f um 1141) seine Sentenzen schrieb,
jene des Viktoriners benützt habe. Eine eingehende Untersuchung
P. Gietls erweist aber auch die Wirklichkeit dieser Abhängigkeit, obwohl
Roland diese nicht selbst bezeugt hat. Und zwar hat letzterer den Hugo
direkt und nicht durch Vermittlung des Magisters Omnebene benützt,
welcher allerdings ebenfalls öfters auf Hugo zurückgreift. In welchem
Verhältnis stehen aber sodann Roland und Omnebene zu einander? Um
hierauf zu antworten, mufste P. Gietl zunächst den Umfang der echten
Sentenzen des letzteren feststellen; und er scheidet da mit Recht eine
Reihe von Quästionen aus, welche in der erhaltenen Münchener
Handschrift altera manu, aber ohne nähere Bezeichnung dem unvollendeten
Werke Omnebenes zugefügt sind. Eine gewisse Übereinstimmung des
letzteren mit Roland ist nun nach den von P. Gietl mitgeteilten Belegen
zweifellos; desto schwerer aber ist die Quelle dieser Ähnlichkeit zu
bestimmen, zumal wir von dem Magister Omnebene nichts Näheres wissen.
Beide haben den Abälard zweifellos benützt, aber Roland mit viel grö-
fserem Geschick und geistvoller als Omnebene; und da auch von beiden
gewisse Fragen über die hl. Eucharistie recht ähnlich behandelt werden,
welche Abälard übergangen zu haben scheint, so neigt P. Gietl der
Ansicht zu, dafs Omnebene aus Roland, nicht dieser aus den Sentenzen des
ersteren geschöpft habe, dafs aber an anderen Stellen allerdings die
Übereinstimmung auf Abälard als gemeinsame Quelle hinweise.

P. Gietl lenkt sodann unsere Aufmerksamkeit auf die Methode
in Rolands Sentenzenbuche. Zahlreiche Schriften vor letzterem tragen
den gleichen Titel, sind aber doch methodisch von ihm merklich
verschieden. Denn während sie zunächst einfache Sammlungen von
Aussprüchen („sententiae") der Väter, Lehrer und Canones, dann wohl auch
von Erörterungen derselben mit gelegentlicher Lösung von Einwürfen
darbieten, zeigt sich Roland in der systematischen Berücksichtigung
der Gründe für oder gegen einen Satz abhängig von der in Abälards
„Sic et Non" durch Gegenüberstellung scheinbar sich widersprechender
Autoritäten angeregten Methode zur Lösung jener Widersprüche; er hat
jedoch vor seinem Vorbilde die gedrungene Form und die Frische der
Darstellung voraus. Auch begnügt er sich nicht mit der oft genug nur
trostlose Zweifel anregenden Gegenüberstellung der Gründe pro et contra,
gibt vielmehr fast immer eine bestimmte Antwort unter Lösung der
Schwierigkeiten ; ebenso vermeidet er die dieser Methode naheliegende
Gefahr der Heftigkeit wider die fingierten oder wirklichen Gegner der
eigenen Ansicht, welch letztere er, auch wo er ihre Namen kennt, nur
selten mit diesen citiert. Seiner Ehrfurcht vor der kirchlichen
Lehrautorität und den hl. Vätern wurde bereits gedacht. Des hl. Augustinus
Einflufs auf seine Denkrichtung ist unverkennbar. Dagegen hat der vom
hl. Thomas schon voll gewürdigte hl. Anselm bei ihm, ebenso wie selbst
bei dem Lombarden und dem Viktoriner Hugo noch keine Berücksichtigung
erfahren, obwohl doch gerade seine Lehre vom Wesen der Erbsünde
einen wahren Fortschritt aufweist; seine eigentümliche Genugthuungs-
theorie scheint Roland auch nicht zu kennen. Ebenso sind sich
anscheinend Roland und der Lombarde noch gegenseitig fremd; wenigstens
benützen sie sich noch nicht. Übrigens scheinen weder die Summa noch



478 Litterarische Besprechungen.

die Sentenzen des nachmaligen Alexander III. grofse Verbreitung
gefunden zu haben, wie ja faktisch nur eine Handschrift sich von ihnen
erhalten hat. Und doch steht Gietl mit Recht nicht an, die Sentenzen
Rolands „als die reifste Frucht jener theologischen Schule, die um die
Mitte des 12. Jahrhunderts vor der Konstitution der Universität zu
Bologna" blühte, zu bezeichnen. Für Beurteilung der Geistesarbeit, die von
da an noch gemacht werden inufste, bis die Höhe eines heiligen Thomas,
eines heiligen Bonaventura erreicht war, ist jedenfalls Rolands Sentenzenbuch

vom höchsten Interesse, wie alles, was uns über die Zeit der
werdenden und erstarkenden Scholastik Aufschlufs gibt.

Naturgemäfs bieten die Sentenzen Rolands ein besonderes Interesse
als dogmatische Schrift; sie werfen aber auch auf die Entwicklung des
Eherechtes ein helles Licht. P. Gietl macht u. a. darauf aufmerksam,
wie die ältere Summa Rolands den Unterschied zwischen desponsatio de
futuro und d. de praesenti, welchen das Sentenzenbuch klar entwickelt,
noch nicht kenne. Vom Lombarden hat Roland diese Distinktion nicht
entlehnen können, wohl aber direkt oder indirekt vom Viktoriner Hugo;
und was er hier als Magister wissenschaftlich errungen, das hat er nachmals

als Papst in der berühmten Dekretale „Licet praeter solitum"
verwertet, welche zudem noch manche andere Reminiscenzen aus jener
Schrift erkennen läfst.

Alle diese Untersuchungen, welche P. Gietl seiner Textausgabe
voranstellt, und deren Gang und hauptsächliche Ergebnisse vom
Referenten hier absichtlich etwas ausführlich dargelegt wurden, sind mit
grofser Sorgfalt und kritischer Schärfe, aber auch mit aller Objektivität
geführt. Abgerundet in der Form, klar und durchsichtig in der
Darstellung, sprechen sie den Leser überaus angenehm an. Der Text selbst
ist mit wohltkuender Akribie wiedergegeben. Sehr wertvoll sind die
begleitenden Anmerkungen, in welchen ebenso die mühevolle Nachweisung
der vielen Citate wie auch die Vergleichung Rolands mit Omnebene,
Abälard u. a. sowie kritische Noten dargeboten werden. Druck und
Ausstattung sind ebenso dem Werte des Buches angemessen, wie der
Herderschen Verlagshandlung würdig.

Breslau. Prof. Dr. A. König.

Die socialistische Staatsidee beleuchtet durch Thomas von
Aquin. Dargestellt von Dr. Oeslaus M. Sehneider.
Paderborn, 181)4. Bonifacius-Druckerei.

Die Hinweise socialdemokratischer Redner und Schriftsteller auf
Stellen aus den Werken des Aquinaten gaben den Anlafs zu dieser Schrift.
Durch ausführlichere Darlegung der Lehre des hl. Thomas selbst wird
eiugehend nachgewiesen, dafs alle derartigen socialistischen Versuche von
vornherein entweder durchaus auf Fälschung beruhen, oder auf Unkenntnis
der von Thomas gebrauchten Ausdrücke, oder endlich auf der Loslösung
einzelner Sätze aus dem Zusammenhange. Der Hauptzweck der
Schrift ist, besonders in den für die gesellschaftliche Ordnung unserer
Tage wichtigen Punkten, die sichere Lehre des Engels der Schule klar
vorzulegen. Nach einer Einleitung über den Zweck der staatlichen
Ordnung werden der Reihe nach in vier Kapiteln behandelt: die zwei
Hauptklassen im Staate, die Erwerbsquellen, die Familie,
Widerlegung des Kommunismus. In jedem Kapitel wird zuerst
der entsprechende Text aus Thomas (Gomment, in Aristotelis Politica



Litterarische Besprechungen. 47y

lib. 1 et 2) vorgelegt und daran gelegentliche Bemerkungen angeschlossen.
Letztere haben einzig den Zweck, die Verbindung des Abgehandelten mit
den gegenwärtigen Verbältnissen im Geiste des Lesers zu erleichtern.
Wichtig für die Gegenwart ist, überhaupt einen Anschlufs an die sociale
Wissenschaft der Vorzeit zu finden. Diese hatte bereits zu und vor der
Zeit des Aristoteles und noch mehr zur Zeit des hl. Thomas ihre festen
Grundregeln. Gerade unumstöfslich feste Principien fehlen aber fast
allgemein in den socialpolitischen Werken und Gesetzen der Gegenwart.
Daher der stete Wechsel in den Ansichten, die vielen Abänderungen der
Gesetze. Die socialen Gesetze und Erörterungen müssen durchaus der
menschlichen Natur entsprechen. Sie müssen das ..Ganze befördern und
zugleich die Selbständigkeit des Einzelnen. — Die Übersetzung liest sich
leicht und verständlich. Die Bemerkungen zeugen von grofser
Sachkenntnis und tiefem Verständnis des praktischen Lebens. Man fühlt es,
dafs sie mitten aus dem Leben und Weben des Volkes herausgewachsen
sind. Der warme, überzeugungsvolle Ton legt unzweideutiges Zeugnis
dafür ab. Damit aber empfiehlt sich auch die Schrift selbst am besten.

Neuötting, Oberbayern.
P. Josephus a Leonissa 0. M, Cap.

»

Iionald Kessler, Praktische Philosophie. Leipzig, Friedrich.
Der Verfasser ermahnt in der Einleitung zur Duldsamkeit gegenüber

wissenschaftlichen Ansichten. „Warum erfüllt man nicht den
Wunsch, jeden sagen zu lassen, was er will? Lafst ihn doch reden
und macht ein höfliches Gesicht dazu, mögt ihr ihn immerhin sonst für
einen Narren halten." Wir glauben, der Verfasser wäre mit dieser
Duldsamkeit gegenüber seinem eigenen Werke schlecht zufrieden; denn er
verlangt im Schlufsworte recht dringend nicht blofs geduldiges Anhören,
sondern Anerkennung. Er selbst scheint zudem auch weit entfernt von
dieser Duldsamkeit zu sein, wenn er S. 169 meint, die katholische
Glaubenslehre passe nicht einmal für unkultivierte Völkerschaften ; die katholische

„Buchglaubenslehre" sei sehr verschieden von dem, was der
Durchschnitt der Katholiken europäischer Völker glaubt, und diese
Verschiedenheit komme von der Einwirkung des protestantischen Geistes,
der in Kunst und Wissenschaft gesiegt hat. Diese Herren verstehen
unter katholischer Lehre das ganze positive Christentum mit seinem
Glauben an einen dreieinigen Gott sowie an die Gottheit des Erlösers ;

und unter protestantischem Geist den Materialismus und Pantheismus,
den krassen Unglauben unsrer Tage. Wir sind nicht so unduldsam wie
der Verfasser. Wir können allerdings, wenn er ganz allgemeine
Principien vorträgt, ihm nicht folgen; denn er führt nicht den mindesten
Beweis dafür an. Meint er z. B., es gäbe wohl Stoff ohne Leben, aber
(S. 4) kein Leben sei denkbar ohne Stoff, und leugnet er die Möglichkeit
eines rein geistigen Wesens, oder spricht er seine Überzeugung aus
(S. 86 u. ff.), „dafs ein Jahr kommen wird, wo der Mensch Wärme und
Kälte, Regen und Wind, die gesamte Erdoberfläche so lenken wird, wie
es ihm gut düukt", „anstatt der eisigen Winternacht des Poles gelinden
leuchtenden Frühling schaffen", wo er „durch Weltraum zu beliebigen
Sternen wandeln und die Gestirne nach seinem Willen lenken", „die
Axendrehung um die Erde beschleunigen oder verlangsamen", „neue
Sterne bilden und andre in ihrem Stoffe vermindern wird"; so bewundern
wir die gewaltige Phantasie, aber ein einziger vernünftiger Grund wäre



480 Litterarische Besprechungen.

uns lieber gewesen. Dagegen bringt der Verfasser sehr Lehrreiches, und
zwar in ansprechendster, von allem philosophischen Ballast der Bedeweise

befreiter Form, wenn er in Detailfragen eingeht, d. h. in einen
Bereich, wo er, der Naturforscher, urteilsfähig ist. Wir stimmen ihm
durchaus in der Art und Weise bei, wie er mit gröfster Entschiedenheit
den Äther verwirft, den unerklärbaren Deus ex machina der heutigen
Naturwissenschaft, der da alle Rätsel lösen, alle Blöfsen decken, alle
Widersprüche versöhnen soll. „Sachlich ist keine Notwendigkeit
vorhanden, Äther und Ätherschwingungen anzunehmen" (S. 4). „Die
Äthertheorie ist irrig, weil der Äther ganz aus sich selbst nacheinander zwei
entgegengesetzte Kräfte ausüben soll", „er soll nämlich von selbst sich
ausdehnen und wieder zusammenziehen" (S. 70). Der Nachweis, dafs
Kants Raumlehre seiner Lehre vom Ursprünge der Gestirne aus dem
Urnebel, also der sogenannten Kant-Laplaceschen Theorie, widerspricht,
ist stringent. Seine Persiflage der Hypothese „vom Zerspringen gröfserer
Weltkörper" (S. 78) ist köstlich: „Woher hat denn ein solcher Körper
die Kraft genommen zu zerspringen? Hat etwa ein grofser Riese ein
Feuer unter dem Sterne angezündet wie der Gelehrte unter seinem
Glase?" Auch die öftere, ebenfalls sehr entschiedene Zurückweisung der
Atomentheorie (zumal S. 41—58) stützt sich auf nicht leicht widerlegliche
Gründe. Vielleicht stellt er auch noch einmal das Märchen von der
sogenannten Anziehungskraft der Himmelskörper als Aberglauben der
heutigen Naturforschung blofs. Das Verhältnis von Licht und Wärme
ist zutreffend geschildert, wenn auch nicht nach den herrschenden Ideen.
Er hätte zur Vervollständigung hinzufügen können, dafs das Licht nicht
Bewegung, sondern Kraft ist, durch die da Bewegung und durch diese
wieder Wärme hervorgerufen wird.

Dr. C. M. Schneider.

Dr. Arthur Wreschner, Ernst Platner nnd die Kritik
der reinen Vernunft mit besonderer Berücksichtigung
von Tetens und Aenesidemus. Leipzig, Pfeffer.

Mit Moses Mendelssohn, Nicolai, Eberhard und andern gehört auch
Platner, am Ende des vorigen Jahrhunderts und am Anfange des jetzigen
Professor in Leipzig, zu jenen mehr eklektisch veranlagten Philosophen,
welche sich an kein bestimmtes System banden, jedoch der Leibnitz-
Wolfschen Richtung nahe stehen. Seine „philosophischen Aphorismen",
worin er mit der Darstellung und gedrängten Begründung der
philosophischen Doktrinen historisch-kritische Rückblicke auf die Lehrsätze
älterer und neuerer Philosophen verbindet, sind noch heute von Wert.
Tetens hat nach dem Beispiele Lockes, ebenfalls in der zweiten Hälfte
des vorigen Jahrhunderts, „Versuche über die menschliche Natur und
ihre Entwicklung" geschrieben. Der skeptische Standpunkt Gottlob Ernst
Schulzes (Aenesidemus) wurde von grofsem Einflufs auf die fortschreitende

Entwicklung der Spekulation. Die Aufgabe vorliegender Arbeit,
die durch eine Preisfrage der Berliner Universität veranlafst wurde,
besteht darin, den Einflufs zu erörtern, welchen Kants Kritik der reinen
Vernunft nach diesen verschiedenen Seiten hin ausübte: nämlich auf die
Leibnitz-Wolfsche, Lockesche und die skeptische Richtung. Allerdings
beschäftigt sich der Verfasser vornehmlich mit Platner; aber die beiden
andern sind so reichlich ebenfalls Gegenstand der Behandlung, dafs der
Leser ein allgemeines Bild von dem Eindrucke erhält, welchen das



Litterarische Besprechungen. 481

Erscheinen des Kantschen Hauptwerkes (i. J. 1781) unter den Vertretern
der philosophischen Wissenschaft inachte. Darin liegt das Interessante
der obigen Schrift. Der positive Nutzen aber für den Leser ist darin
zu suchen, dafs er gezwungen wird, nachzuforschen, wie die Kantschen
Ideen sich in den bedeutenderen Denkern seiner Zeit abspiegelten, und
dafs er damit eine klarere Kenntnis der Grundbegriffe des Königsberger
Philosophen gewinnt. Der Verfasser zeigt in anziehender Weise, welche
Wandlungen sich gemäfs der 2. und 3. Auflage des Platnerschen Werkes
in diesem Denker auf Grund der Kantschen Ideen vollzogen. Die zweite
Auflage nämlich erschien kurz nach der Veröffentlichung der „Kritik",
so dafs Platner diese letztere noch nicht eingehend studiert haben konnte;
die dritte aber erschien zwölf und der zweite Teil neunzehn Jahre nachher.

Wreschner vergleicht einen Hauptpunkt der Lehre Kants nach dem
andern mit Platner und den beiden andern: den Begriff der Logik, das
niedere und höhere Erkenntnisvermögen, die Kritik desselben, die
Metaphysik (Existenzbegriff, Idealismus, Monadologie, Seele, Theismus,
Moraltheologie). Wer sich speciell mit der Geschichte der modernen
Philosophie befafst oder zu einer klaren Auffassung der Kantschen Spekulation
gelangen will, findet in diesem Buche ein wertvolles Hilfsmittel.

Dr. C. M. Schneider.

r. L. Fonsegrive, professeur au Lycée Buffon : François
Bacon. Paris, Lethielleux.

Ein neues Werk über Bacon. Es könnte sonderbar scheinen, dafs,
nach drei-Jahrhunderten noch, man sich eingehend mit Bacon beschäftigt.
Im Jahre 1875 erschien die zweite Auflage des bekannten Kuno Fischer-
schen Werkes. Im Jahre 1854 hatte Remusat sein Buch über Bacon
herausgegeben, und 1858 sowie 1868 erschienen neue Auflagen. Daneben
laufen viele eingehende Aufsätze in Zeitschriften und allgemein
philosophischen Werken. Hier haben wir nun von neuem eine eigene, allseitige
Behandlung der Bedeutung Bacons vor uns. Hat diese Bedeutung ihren
Grund in den positiven inneren Ergebnissen der Baconscben Forschung?
Der Chemiker Liebig zeigt in einer 1868 erschieneneu Schrift die
Inkompetenz Bacons, nicht allein im den positiven oder exakten
Wissenschaften, sondern auch in den Fragen der wissenschaftlichen Methodologie,

und will in Bacon nichts als einen „geschwätzigen Charlatan"
sehen: „Wer am Ende des 16. und am Beginne des 17. Jahrhunderts
nichts von Copernicus und Kepler, nichts von den Entdeckungen Galileis
über die Schwere weifs, der weifs nichts." Lange gibt in seiner Geschichte
des Materialismus Liebig recht. Claude de Bernard erklärt ebenfalls
Bacon in der Wissenschaft für inkompetent. Barthélémy de St. Ililaire
sagt offen vor der Akademie der moralischen Wissenschaften, Bacon sei
kein Herold der neuen Wissenschaft, und von seinen Theorieen in der
Logik, in den exakten Wissenschaften, in der Phiosophie bleibe nichts
übrig. Macaulay sieht in Bacon blofs einen Lärmmacher, wenn er ihn
auch mit Voltaire für den Vater der modernen Philosophie hält. Selbst
Aug. Comte kann ihm nicht seine Unkenntnis der Mathematik und seinen
unwissenschaftlichen Geist verzeihen, mit dem er (Bacon) auf Copernicus
und Galilei verächtlich herabblickt. Leibnitz bewundert in den Schriften
seiner Jugend Bacon; aber vom Jahre 1676 ab citiert er ihn kaum
mehr, selbst nicht in der Polemik mit Clarke. Brochard erklärt (la
philos, de Bacon), man könnte Bacon herausreifsen aus der Geschichte
der Philosophie, ohne dafs eine Änderung von Wichtigkeit sich heraus-

Jahrbuch für Philosophie etc. IX. 31



482 Litterarische Besprechungen.

stellen würde. Voltaire nennt ihn wohl den Vater der modernen Ex-
perimentalphilosophie, aber er beschuldigt ihn, die Natur nicht gekannt
zu haben. Woher kommt es aber dann, dafs er immer wieder von neuem
hervorgezogen wird? Er hat dem Kinde den Namen gegeben, welches
im 19. Jahrhunderte als voll ausgewachsener Mann erscheint. Die
Selbstherrlichkeit der Natur ist der Gegenstand seines Denkens und
seines Schreibens. Die Wissenschaft soll ihm dazu dienen, die magischen
Formeln zu finden, vermittels deren die Welt ein Paradies und „unser
Lehen eine fortgesetzte Folge von stets vermehrten und sich immer
erneuernden Freuden wird" (S. 27). Er stellt den Grundsatz an die Spitze,
dafs das Wissen nur den einzigen Zweck hat, die Natur uns zu
unterwerfen, und verwirft durchaus die rein spekulative Wissenschaft, die
Freude am Schauen der erkannten Wahrheit. Was man nicht herstellen
kann, braucht man nicht zu wissen. Bacon (S. 147) verwirft deshalb die
Scholastiker, welche aus der Theologie eine wirkliche Wissenschaft machen
und mit den Glaubensartikeln die natürliche Vernunft erleuchten wollten.
Die Natur besteht für sich und die „Übernatur" besteht für sich. Der
ersteren allein kommt es zu, dafs sie wissenschaftlich forsche, damit die
Kräfte der Natur ihr zu zweckdienlicher Benutzung klar werden. Bacon
ist im Verein mit Luther darauf bedacht, das Beginnen als ein gottloses
zu erklären, vermittels dessen versucht werden soll, die geoffenbarten
Dogmen als vernunftgemäfse hinzustellen, wenn sie auch nicht bewiesen
werden können. Der Glaube allein entspricht der Ubernatur, ein
Durchdringen der Natur mit ihm ist nicht möglich. Der Zweck und die
Aufgabe der Natur ist eine andere wie der Zweck und die Aufgabe des
Glaubens ; der Glaube habe mit der Wissenschaft nicht das mindeste zu
thun. Letztere mufs immer mehr entdecken, damit das Leben immer
leichter werde. Da nun die Natur allen Menschen gemeinsam ist, so

folgt daraus der heute so sehr ausgebildete Grundsatz, den sowohl Hartmann

und der Liberalismus wie die Socialdemokratie bekennen (S. 63) :

„Alle Philosophen haben bisher das wahre Hauptgesetz der Moral
verkannt; sie haben zu dem im menschlichen Leben als letzten Endzweck
zu erstrebenden Gut das Wohl des einzelnen Menschen gemacht, anstatt
dafs dieses sich einzig im Gemeinbesten findet" (s. unsere Abhandlung
„Thomas und der Socialismus", Cominersches Jahrbuch, 1893, S. 22 ff.).
Es ist darum nicht zu verwundern, dafs Bacon mit gröfster Verachtung
auf Plato, Aristoteles und die Scholastik herabsieht (S. 70—120). Hier
zeigt sich auch zuerst, wie er seine Experimentalmethode versteht. Der
Eindruck nämlich, den die älteren Autoren auf ihn gerade gemacht
haben, mufs durchaus der allein richtige sein; wenn auch alle seine
Urteile über diese philosophischen Gröfsen leicht aus deren Schriften als
Verleumdungen dargethan werden können. Bacon ist eben wieder der
erste, und in unserer Zeit ist dieses System besonders zur unbestrittenen
Blüte in allen Wissenszweigen gelangt; Bacon ist der erste, der aus sich
heraus ein Princip aufstellt, unbekümmert, ob die Wirklichkeit aufsen
dazu Anlafs gibt, und dann in dieses Princip hinein und unter dasselbe
alles zwängt, was er liest. Er macht es nicht, nach einem seiner Gleichnisse,

wie die Biene, die aufsen das Material nimmt und es in sich zu
Honig verarbeitet, sondern wie die Spinne, die rein aus ihrem Innern
heraus den Faden zieht und das Spinngewebe macht. Bacon sagt z. B.,
denn so allein pafst es ihm, im Mittelalter seien gar keine Entdeckungen
gemacht worden. Es ist eine der schönsten Abteilungen in unserm
Werke hier, wo der Verfasser eingehend nachweist, wie viele und wichtige

Entdeckungen im Mittelalter gemacht, worden sind: Die Namen



Litterarische Besprechungen. 483

Gerbert, Albert d. Gr., Richard Wallingfort, Kaiser Friedrich II., aus
dessen Werke sogar Buffon und Cuvier Anleihen gemacht, Alhazen, Roger
Bacon, Medino etc. genügen (S. 97—118). Der Leser sieht aus dem
Gesagten, welch anziehenden und für die Wissenschaft nützlichen Inhalt
das vorliegende Buch hat, welches über das Leben, das System und den
Einflufs Bacons handelt. Wir können es uneingeschränkt empfehlen.

Dr. C. M. Schneider.

Martin Schulze: Das Wesen und die Bedeutung der
Besonderen Offenbarung in Schleiermachers Glaubenslehre.

Dissertation. Niesky, Jenke.
Im Gefolge Bacons spricht Schleiermacher den Glaubensartikeln

oder, wie er sagt, „den Lehrsätzen des theologischen Dogmatismus" die
wissenschaftliche Gültigkeit ab, anerkennt aber, dafs der Religion eine
besondere und edle Anlage im Menschen zu Grunde liege, nämlich das
fromme Gefühl als die Richtung des Gemütes auf das Unendliche und
Ewige ; und findet die wahre Bedeutung der theologischen Begriffe und
Sätze darin, dafs dadurch das religiöse Gefühl zum Ausdrucke gelange.
Unser Autor will das Verhältnis der Frömmigkeit zur besonderen
Offenbarungslehre des Christentums darstellen. Schleiermacher kennt im
Grunde genommen keinen Wesensunterschied zwischen dem Christentum,
als übernatürlicher Offenbarung, und den anderen Religionen. Alle
besonderen Religionen sind ihm nur Gattungen in ein und derselben Art,
der allgemeinen Religion. Wir haben nicht gefunden, dafs der Verfasser
dieser Dissertation von Schleiermacher in bedeutenderen Punkten
abweicht. Die Erlösung soll nach ihm als die ursprüngliche Einwirkung
auf das Selbstbewufstsein im Mittelpunkte der Frömmigkeit stehen (8. 8).
Da könnten also zuvörderst die kleinen Kinder keinen Anteil an der
Erlösung haben, denn sie haben kein Selbstbewufstsein; die Taufe wäre
blofs das Merkmal der Aufnahme in die christliche Kirche. Das Schleier-
machersche Christentum ist kein Christentum mehr, sondern weniger wie
Rationalismus; es unterwirft das religiöse Gefühl dem Selbstbewufstsein
oder dem Urteile des Verstandes. Das „schlechthinnige Abhängigkeitsgefühl"

zur Grundlage der Religion machen heifst ebensoviel wie die
Religion vertieren, denn ein solches Abhängigkeitsgefühl hat der Hund
auch. Es läfst sich indessen nicht deutlich erkennen, ob der Verfasser
seine Ansicht mit der Schleiermachers identifiziert oder nur die des
letzteren vorlegen will und die seinige sich vorbehält. In Nebenpunkteu
nur macht er eine eigene Meinung geltend.

Dr. C. M. Schneider.

Graf Alexander Keyserling : Einige Worte über Ranm
und Zeit; aus den Tagebuchblättern, Stuttgart, Cotta.

Aus dem Vorworte möchte man schliefsen, dafs man es hier mit
einem bedingungslosen Anhänger Kants zu thuu habe. Das ist nicht der
Fall. Diese Tagebuchblätter enthalten vielmehr in aphoristischer Weise
die vernünftigste, weil aus der praktischen Erfahrung gegriffene, Kritik
Kants, die wir noch gelesen haben. Der Fehler (S. 15), welcher sich in
die Kantsche Lehre eingeschlichen hat und auf den hier aufmerksam
gemacht wird, ist allerdings ein bedeutungsvoller und entscheidender.
Die Raumvorstellung ist nicht vor aller Anschauung, fertig, tritt vielmehr

31*



Litterarische Besprechungen.

als Reaktion auf die Erfahrung hervor. Sie ist ein Produkt der
Erfahrung, worin zwei Faktoren, das Erfahrende und das, was erfahren
wird, zusammenwirken. „Gegenstände, die auf den Geist wirken, bringen
die Raumvorstellung hervor, nicht durch Abstraktion, sondern durch
tr ans cen den t ale K aus al i t ä t." Damit besteht, dafs die Mathematik
a priori sicher ist in ihren Konstruktionen, aber zur Bildung der
Raumvorstellungen bedurfte es der Erfahrung. Ebenso ist die Seite 14 und
22 gemachte Behauptung zutreffend und folgenschwer, dafs die Gegenwart

nicht zur Zeit gehört, sondern nur die Vergangenheit und Zukunft.
Bekanntlich sagt Augustin das nämliche: Die Teile der Zeit sind das
prius und post, das fuit und erit (vgl. unser Wissen Gottes, Band III,
S. 12 u. ff.). Wir wünschen noch oft solchen Skizzen zu begegnen, sie
wiegen nach mancher Seite hin schwerer wie ganze Bände.

Dr. 0. M. Schneider.

Rudolf von Wiehert: Die Lebenskraft. Vortrag. Leipzig,
Pfeffer.

„Wenn daher eine wissenschaftliche Erklärung des Lehens nur darin
bestehen kann, unter Beseitigung jeder Hypothese von einer zaubernden,
proteusartigen Lebenskraft die Beziehungen der einzelnen Teile des
lebenden Körpers auf dieselben Gesetze zurückzuführen, welche auch,
abgesehen vom Leben, das Verhältnis jener Stoffe zu einander regeln,
so würde der Wissenschaft zunächst die Aufgabe zufallen, für die
einzelnen Lebenserscheinungen wenigstens insoweit Analogieen in den
Vorgängen der unbelebten Natur nachzuweisen, dafs ihre Zurückführung auf
gemeinsame Ursachen nicht zu den Denkunmöglichkeiten gehört. In
welchen Grenzen dies gelingen kann und teilweise gelungen ist, will ich
versuchen, in kurzem Umrisse vorzuführen." Diese Grenzen sind, nach
den Ausführungen des Verfassers zu urteilen, sehr eng. Er scheint
selber dies einzugestehen, wenn er am Schlüsse auf „die grofse Kluft
hinweist, welche das äufsere Leben vom inneren, Leib und Seele, trennt,
sowie auf die Hoffnungslosigkeit, die gemeinsame Quelle von Leib und
Seele auf empirischem Wege" darzuthun. Vom Standpunkte des
Verfassers aus ist dies vielmehr offenbar unmöglich. Er nennt (S. 21)
einerseits den Darwinismus „eine falsche Naturphilosophie", weil derselbe
eine „erdichtete Thatsache, nämlich die Entwicklung der höheren
Organismen aus den niederen, aus metaphysischen Begriffen — denn dieses
und nichts anderes sind ja die darwinischen Naturkräfte — zu erklären
sucht". Von dieser Seite her also will er keine Einheit von Leib und
Seele. Vielmehr anerkennt er unumwunden (S. 7) „die erste Entstehung
des Lebens" als die Wirkung „eines über das Bereich jeder Wissenschaft
hinausliegenden Schöpfungsaktes". Anderseits aber sollen die
Lebenserscheinungen ganz auf dieselben mechanisch wirkenden Ursachen
zurückgeführt werden wie die Vorgänge der unbelebten Natur, also wie
die Erscheinungen der unorganischen Kräfte. Das ist ebenso viel, als
wenn ich sagte: Das Licht kommt allerdings von oben, von der Sonne,
aber seine Wirksamkeit, seine Erscheinung ist geradeso zu beurteilen
wie die der Finsternis, die von unten, von der Erde kommt. Der
Verfasser soll nur konsequent weiter gehen und sagen, die Lebenskraft
habe ein eigenes Substrat, die Seele, und deshalb, weil dieser Sitz der
Lebenskraft über alle unorganischen Kräfte erhaben ist, kann diese die
letzteren zusammenfassen und jede einzelne in ihrer Thätigkeit erhöhen.
Eben weil der Musikdirigent kein Teil des Orchesters ist und kein



Litterarische Besprechungen. 485

besonderes Instrument spielt, kann er alle die Instrumente leiten, und
diese treten, ein jedes für sich, kunstreicher hervor. Und weil in einem
Gesangchore alle Stimmen in ihrer Einheit erscheinen vermittels des
Chordirektors, vertritt dieser keine einzelne besondere Stimme. Gerade
weil im lebenden Wesen alle unorganischen Kräfte, jede in ihrer Weise,
wirksam erscheinen, darf das Leben nicht auf ein und dieselbe Stufe mit
ihnen gestellt werden, sondern ihr Sitz, die Seele, mufs über ihnen sein.
So allein läfst sich eine einheitliche Substanz im Menschen begreifen mit
einer Thätigkeit, welche die aller übrigen, in der sichtbaren Welt
waltenden Kräfte einschliefst. Wiehert soll sich nur etwas umsehen iu der
von ihm so verachteten und lächerlich gemachten Wissenschaft des Mittelalters

und des Altertums. Seine Bemerkungen (S. 485) beweisen, dafs
er über etwas spottet, was er nicht kennt. Albertus Magnus, Thomas
von Aquin und schon Aristoteles werden ihm vollen Aufschlufs geben.
Da war die Frage gelöst, deren Beantwortung er sucht. Wenn er die
„Lebensgeister0 als kleine Teufelchen ansieht, so wird ihm Albertus
Magnus eine ganz nüchtern gehaltene Aufklärung geben (Bd. XI. u. XII
de animalibus). Über Paracelsus möge er Goethe, Sigwart, Häsert lesen,
der erklärt: „Seine .Erinnerung bleibt geehrt; Deutschland duldet nicht
feiner, dafs sein Name lächerlich gemacht werde." Ed. Schubert, Karl
Sudhoffer, Karl Aberle in Salzburg haben ihn neuerdings als den ernsten
Mann der Wissenschaft beschriehen, der er war. Neben Harvey (S. 5)
mufsten Servets (1553) und Colombo (1559) genannt werden, die seine
Entdeckung vorbereitet haben.

Dr, C. M. Schneider.

Richard Rehm : Vorschule der Philosophie in Briefen an
einen jungen Freund. Heidelberg. Hrofs.

„Das Vertrauen auf die moralischen Wirkungen der ausschliefslichen
Bildung des Verstandes ist nicht nur durch die Thatsachen untergraben,
sondern in sich selber vollständig absurd. Welche Beziehung kann denn
bestehen zwischen dem Erlernen, dafs gewisse Gruppen von Zeichen
gewisse Worte vorstellen, und dem Erreichen eines erhabenen Gefühls
seiner Pflicht? Ich bin geneigt, zu meinen, der Glaube an die
Schulbücher und an die Wissenschaft sei ein beweinenswerter Aberglaube des
Jahrhunderts." An diese Worte des Sociologen Spencer (Vorbereitung
zur Socialwissenschaft durch die Psychologie) wurden wir bei der Lektüre
des oben angezeigten Büchleins erinnert. Der Verfasser sagt ja da
seinem jungen Freunde manches Schöne von der Philosophie und ihrem
Verhältnisse zum Philosophieren, zum Leben, zum Selbstdenken, zu den
Grundsätzen der Lehensweisheit. Aber zuvörderst hat er einen „jungen
Freund" vor sich, dessen Anlagen und Charakter das Durchschnittsmafs
weit überschreiten müssen. Soll dieser doch (S. 13) „in der Natur selbst
die Mittel und Methode finden, sie und in ihr sich selbst zu begreifen,
die Unendlichkeit der Daseinsformen zu ordnen und durch die Ordnung
zu beherrschen." Er wird zurückgewiesen auf „seine Natur (Seite 28),
seine Eigenart, auf die ganz bestimmte Organisation seines Geistes;
er soll sich leben." Dies mag wohl kaum an einem der grofsen
Philosophen im Kulminationspunkte seines Forschens sich bewahrheiten. Dafs
der „Inbegriff der Lebensweisheit (S. 59) das richtige Handeln auf Grund
der richtigen Einsicht ist", anerkennen wir gern." Aber wir stimmen
dabei Plato zu (Alcibiades): „Ohne die Tugend kann alle Wissenschaft
nur nachteilig wirken"; oder: „jede Art Wissen ist, wenn getrennt von



486 Litterarische Besprechungen.

der Gerechtigkeit und Tugend, nichts anderes,als ein Reiz zum Bösen";
oder; „Die Unkenntnis ist nicht das gröfste Übel und nicht am meisten
zu fürchten; viel Wissen und Können, verbunden mit einer schlechten
Erziehung, ist weit gefährlicher wie die Unkenntnis selber" (Mened., et
de leg. 8). Wir unsererseits möchten niemandem raten, unseren grofsen
modernen Philosophen in ihrem praktischen Leben nachzuahmen. Der
Katechismus der Socialdemokraten ist, wie wir neulich vom socialdemo-
kratischen „Vorwärts" gehört haben, ausstellen der deutschen klassischen
Philosophen und Dichter zusammengesetzt. Die besten Grundsätze der
Philosophen schliefsen nicht die Kraft ein, ihnen im sittlichen Leben zu
folgen. Einen „jungen Freund" (S. 59) zu ermahnen, er solle „feste
Grundsätze zur Beurteilung aller wichtigen Lebensfragen, sichere Maximen
der Lehensführung, das Selbstvertrauen und den hohen Mut, in allen
Stücken seinen eigenen Grundsätzen und Maximen zu folgen", als den
„schönsten Lohn der Philosophen betrachten", halten wir für verkehrt.
Den Mut, sich selbst zu folgen und von aller Autorität sich loszusagen,
hat unsere Jugend ohnedies bereits in hohem Mafse.

Dr. C. M. Schneider.

Dr. A. v. Deydebreék: Über die Gewifsheit des Allge¬
meinen. Vortrag-, gehalten in der philosophischen Gesellschaft

zu Berlin. Leipzig.
Der Vortragende behandelt hier eine alte Frage unter einem neuen

Gesichtspunkte in höchst anziehender Weise. Schelling nannte das
Einzelding, also den Gegenstand der Erfahrung, das Kreuz der
Philosophie. In der That ist die Verbindung des Einzelwesens als solches
und somit der Wirklichkeit, wie sie aufsen besteht, mit dem Allgemeinen,
was ein thatsächliches wirkliches Sein einzig in der Vernunft hat, nach
mehr als einer Seite hin der Zielpunkt des philosophischen Forschens.
Der Vortragende nennt mit Recht diese Frage „den Angelpunkt des
Streites zwischen Rationalismus und Empirismus" (S. 6). Er will zur
Grundlage der Lösung „das unmittelbare Selbstbewufstsein des Gedankens"
(S. 8) machen; dies sei die Thatsache, welche ohne Empirismus oder
über denselben hinaus als absolut gewisse Kenntnis des Allgemeinen
feststehe. Er macht sich selbst keine Illusion über den hauptsächlichen
Einwurf, der ihm entgegengehalten werden kann (S. 34): Die
Selbstwahrnehmung sei ja ebenfalls eine Erfahrung, und so komme doch wieder
nur ein „verfeinerter Empirismus" als Ergebnis heraus; damit aber
schwinde die absolute Gewifsheit des allgemeinen Denkens. Freilich
erwidert er, das unmittelbare Erfassen des eigenen Wesens im reinen
Denkbewufstsein sei keine Erfahrung im eigentlichen Sinne des Wortes,
weil da nichts Äufserliches, Fremdartiges hinzutrete. Aber wie soll das
Denkvermögen oder das Wesen sich erfassen ohne Denkakt; und wie ist
ein Denkakt möglich ohne einen Gegenstand des Denkens, der doch
jedenfalls nicht das Denken selber ist, sonst müfste ja dieses Denken
dem thatsächlichen Sein nach immer dauern und könnte nicht mehr von
einem Denkvermögen gesprochen werden, in dessen Begriff es liegt,
dafs es dem Akte nach denken kann oder auch nicht denken kann? Der
unmittelbare Gegenstand des Denkens aber ist notwendigerweise etwas
„Äufserliches und Fremdartiges" und gibt erst Gelegenheit, sich selbst
zu denken. Nach unserer Anschauung kann hier keine andere Lösung
gefunden werden wie die Annahme eines Wesens, welches nichts ist wie
Denkakt, dessen (allgemeines) Wesen Selbstbewufstsein ist oder Einzel-



Litterarische Besprechungen. 487

existenz, das in seinem Einzelsein oder in seiner einzelnen Wirklichkeit,
der wirkenden Ursächlichkeit nach, alles und jedes Sein einschliefst. In
einem solchen Wesen fällt Einzelsein und Allgemeinheit oder, wenn wir
so sagen wollen, Empirismus und Rationalismus zusammen. Indem es
sich selber denkt, denkt es alles, was in seiner wirkenden Macht, der
Möglichkeit oder der wirklichen Existenz nach, enthalten ist. Von ihm
hängt jegliches geschöpfliche Selbstbewufstsein ab.

Dr. C. M. Sehneider.

Dr. Fr. Walther: Die christliche Glaubenslehre als
Wissenschaft vom Lebensmut dargestellt. Stuttgart.
Kohlhammer.

Der Verfasser schreibt im Vorworte: „Diesem Gemisch der
Meinungen gegenüber halte ich das Christentum fiir die einzig wahre
Weltanschauung, deren Aneignung das beste Mittel ist, um dem Menschen
die Fähigkeit zu einem zielbewufsten und kraftvollen Leben und Denken
zu sichern. Ich sehe im Christentum die Mutter der gesamten modernen
Kultur und die unentbehrliche Grundlage von Unterricht und
Geistesbildung." Das klingt sehr schön. Leider jedoch ist das Christentum,
von dem der Verfasser handelt, etwas von ihm Erfundenes, nicht das
historisch gegebene, von den Aposteln gepredigte und von den Vätern
und Kirchenlehrern überlieferte Christentum. Die Worte, welche im
Christentum zur Kennzeichnung der Geheimnisse gebraucht werden,
übernimmt der Verfasser; aber er legt ihnen seinen eigenen Sinn unter. Er
führt die Evangelien, die Briefe Pauli etc. an ; aber mehr als Dekoration,
als um den Inhalt derselben zum Gegenstande seiner Anschauung zu
machen. Einige Beispiele: Es wird gefragt, woher der Reiz zur Sünde,
zur „Selbstzerstörung (!)" [S. 132] komme, und als Beleg, dafs wir hier
vor einem Rätsel stehen, die Stelle Pauli (Rom. 7) vorgelegt: „Ich habe
zwar Lust am Gesetze Gottes nach dem inwendigen Menschen, ich sehe
aber ein ander Gesetz in meinen Gliedern, das da widerstreitet dem
Gesetze in meinem Geiste." Aber dafs Paulus die Lösung des Rätsels
bereits gegeben hatte, als er diese Worte schrieb, und dafs somit der
Apostel hier kein Rätsel sieht, sondern ein Geheimnis, verschweigt der
Verfasser. Oder sagt nicht Paulus (Rom. 5): „Durch einen Menschen
ist die Sünde in die Welt gekommen und durch die Sünde der Tod, und
so ist die Sünde in alle gekommen, weil alle in dem Einen gesündigt
haben"? Die wahre Erbsünde, nach Augustinus einer der zwei
Angelpunkte des Christentums — Adamund Christus —, kennt der Verfasser nicht.
Er erkennt Christo die „Gottgleichheit" zu (S. 226), „aber dies bedeute
nichts anderes als eine beherrschende Stellung des Begriffs und darum
der gedachten Persönlichkeit Christus gegenüber unsern sämtlichen übrigen
Begriffen". Es war keine Selbsttäuschung, dafs er sich als Gott
bezeichnete, sondern die feste subjektive Überzeugung von seiner allüber-
ragenden Herrschaft im Gottesreiche. „Eine protokollarische Feststellung
des Vorganges der Auferstehung Christi ist, ganz abgesehen von ihrer
Unmöglichkeit, ein Überflufs" (S. 217), während Paulus (I Cor. 15) von
dem festen Glauben an die Auferstehung des Herrn das ganze Heil
abhängig macht. „Die Lehre von der Himmelfahrt Christi konnte von
Hause aus nur den Sinn haben, dafs Christo in Form der Erzählung
eines Vorganges die Herrschaft und Macht über Himmel und Erde
zugeschrieben wurde" (S. 234). „Der geschichtliche Supranaturalismus hat
gerade in dieser Angelegenheit der christlichen Kirche heillose Verlegen-



488 Litterarische Besprechungen.

heiten bereitet. Man hat phantastische Theorieen darüber aufgestellt,
wie Christus irgendwo auf einem Sterne oder einem sonstigen fernen
Schauplatze des sichtbaren Himmels zurückgehalten oder eingeschlossen
sei (S. 237)." Wir haben im Bereiche der katholischen Theologie von
solchem dummen Geschwätze nie etwas gehört. Der Verfasser hätte sich
aus Papst Leo d. Gr. (I. sermo de asc.), der im 5. Jahrhunderte lebte,
leicht unterrichten können, wie die Väter des Christentums die Himmelfahrt

auffafsten. Bei einem solchen Christentum, einem puren Geschöpfe
der Phantasie, verstehen wir es, dafs der Verfasser (S. 395) schreibt :
„Das Ideal ist in der Kirche noch nicht verwirklicht und der Staat hat
darum auch in der Kirche die Pflicht, für Ordnung zu sorgen. Ja, weil
er das erste Interesse an der Bildung und Leistungsfähigkeit seiner
Bürger hat, mufs der Staat geradezu eine Aufsicht über die Kirche
führen." Aber wie stimmt das mit Seite 367, wo Christus, der Herrscher
im Gottesreiche, deshalb im Abendmahle mit Leib und Blut zugegen ist,
„weil er, unsichtbar geworden, der in alle Lüfte zerteilte und doch überall
mit voller Kraft gegenwärtige Mensch ist"? Wozu dann die Gewalt
und Aufsicht des Staates!

Dr. C. M. Schneider.

J. Kotlis : Zur Analyse des Apperzeptionsbegriffes. Eine
historisch-kritische Untersuchung. Berlin. Calvary et Co..

Bekanntlich wird im allgemeinen zwischen Perzeption und
Apperzeption unterschieden. An der ersteren hat der Wille keinen Anteil,
wohl aber an der zweiten. Es ist ungefähr derselbe Unterschied, wie
solchen Thomas macht zwischen dem intellectus, der die einfachen
Wesenheiten auffafst, und demselben intellectus, insofern er zusammensetzt

oder scheidet, oder wie zwischen der direkten Kenntnis des
vorliegenden Gegenstandes und der zum eigenen Vermögen zurückkehrenden,
reflexiven Kenntnis. Wenn demnach im allgemeinen der Wille oder das
Bewufstsein die Perzeption in eine Apperzeption verwandelt, so ist doch
bei den verschiedenen Häuptern der modernen philosophischen Schulen
ein grofser Unterschied in der genaueren Bestimmung des Verhältnisses,
in welchem die Apperzeption zur Perzeption, das Ich zum einfachen
Auffassen steht. Der Verfasser vorliegender Schrift kennzeichnet dankenswerter

Weise, einfach und klar, ganz objektiv den Weg, welchen der
Begriff der Apperzeption von Cartesius an gemacht hat. Es ist ein Kreislauf.

Am Ende des zweiten Teiles, in welchem der Verfasser selbständig
kritisch, nicht rein historisch vorgeht, wird als Ergebnis der Forschung
festgestellt: „Wenn wir vom methodologischen Standpunkte einen Rückblick

auf unsere ganze Untersuchung werfen, so sehen wir, dafs das
mechanische Princip in der Deutung, die ihm Descartes gegeben hatte,
als Abhängigkeit der psychischen Erscheinungen von biomechanischen
Prozessen heute in der Psychologie wiederum zu principieller Bedeutung
gelangt ist." Die Ansicht des Descartes war, dafs „die Perzeptionen in
ihrer Mannigfaltigkeit und Differenzierung von den körperlichen
Vorgängen verursacht sind, genauer von den Bewegungen in der Zirbeldrüse;
denn es gibt so viele Perzeptionen, wip es Bewegnngsarten in der Zirbeldrüse

gibt." In Wahrheit liegt die mechanische Erklärung der
Seelenvorgänge allen Nachfolgern Descartes' zu Grunde. Leibnitz hat seine
harmonia praestabilita an der Spitze des Mechanismus ; Kant seine tran-
scendentale Apperzeption und die apriorischen Ideen von Zeit und Raum,
wodurch alles bereits von vornherein in der Vernunft geordnet ist;



Litterarische Besprechungen. 489

Herbart erklärt die Erscheinungen des Seelenlebens nach Analogie
mathematischer Formeln; Wuudt kennt eine volle Abhängigkeit der
psychischen Akte von den physiologischen. Die Freiheit, die übrigens der
Verfasser gar nicht in den Bereich seiner Besprechung gezogen, hat
nirgends einen Platz. Der Grundfehler all dieser Anschauungen von
Cartesius bis heute liegt darin, dafs die Sinneseindrücke nicht als wesentlich

verschiedene von den rein geistigen betrachtet werden. Soll hier
Klarheit herrschen, dann müssen alle sinnlichen Eindrücke, alle Per-
zeptionen, als blofse Gegenstände, als Objekte der Apperzeption
gedacht werden dürfen und nicht subjektiv in die Kraft der bewufst
erkennenden Vernunft eintreten.

Dr. C. M. Schneider.

René Worms: La Morale de Spinoza. Paris. Hachette
et Cie.

Wir leben in der Zeit der Widersprüche. Auf der einen Seite
erhebt man es zum unantastbaren Dogma, dafs die Menschheit, zumal im
19. Jahrhunderte, stetig fortschreite; anderseits aber findet man in der
Gegenwart gar keine Stütze mehr für philosophisches Denken und
moralisches Handeln und schaut, wie in der vergangenen Zeit niemals in so
hohem Grade, zurück auf die Gröfsen der jüngst verflossenen Jahrhunderte,

ob da nicht Hoffnung auf Hilfe sei. Die Bücher, welche auf
Gartesius, Spinoza, Bacon, Kant zurückgreifen, mehren sich täglich. Man
sucht Rat und Beistand bei der Quelle, aus welcher der alle Zweige des
menschlichen Wissens umfassende und heutzutage ausdrücklich an die
Spitze gestellte Nihilismus und Pessimismus unserer Tage geflossen ist.
Das aus dem Schiffbruche rettende Brett sollen die schwankenden Wogen
selber liefern, die am Schiffbruche schuld sind. Aus denselben Prin-
cipien, aus denen die Zerrüttung der Moral und des Denkens geflossen,
soll die Heilkraft sich ergiefsen. In aufserordentlich anziehender Form
und mit voller Beherrschung des Gegenstandes gibt der Verfasser des
angezeigten Buches ein kritisches Exposé der Moral von Spinoza und
schildert im zweiten Teile den Einflufs der Spinozischen Moral auf die
Denker Hollands, Frankreichs, Englands und Deutschlands. Wir
vermissen eine Frage, die an der Spitze stehen sollte. Ist eine wirkliche
Moral bei Spinoza möglich? Der Verfasser selbst veranlafst diese Frage,
die er jedoch nicht selber stellt. Die Moral im Menschen hängt von der
Verantwortlichkeit ab, die er für seine Handlungen schuldet. Wer nicht
verantwortlich ist für das, was er thut, ist entweder das Gute, der letzte
Endzweck, die Vollkommenheit selber, so dafs er nicht anders als gut
handeln kann, oder es gibt für ihn notwendig keine Differenz zwischen
dem moralisch Guten und Schlechten. Nun schreibt der Verfasser (S. 49),
nachdem er die Erwiderungen aufgezählt, die Spinoza auf den Vorwurf,
nach ihm könne der Mensch nicht verantwortlich sein, entgegenhält:
„Seien wir kurz; was Spinoza anführt, um den Determinismus mit der
moralischen Verantwortlichkeit zu versöhnen, sind elende Ausflüchte; um
strafbar zu sein, mufs ein Wesen vielleicht frei sein, aber vor allem
mufs es schlecht gehandelt haben; einen wirklich schlechten Akt kennt
jedoch Spinoza nicht." Wenn es sogar keinen schlechten Akt gibt, wie
soll dann eine Moral nötig oder auch nur möglich sein; der Mensch kann
ja in diesem Falle nicht anders wie gut handeln. Und in der That, was
nimmt Spinoza als Richtschnur des menschlichen Handelns an? „Be-
dingungs- und ausnahmslos gestattet das höchste Naturrecht einem



490 Litterarisclie Besprechungen.

jeden, zu thun, was ihm nützlich sein kann" (S. 75). Nicht die Pflicht.,
das objektive Moralgesetz, der kategorische Imperativ bildet für Spinoza,
wie dies bei Kant der Fall ist (S. 281), den Prüfstein für die moralische
Beschaffenheit der menschlichen Handlungen, sondern der persönliche
Nutzen. Da nun jeder nur das thut, was ihm nach irgend einer Seite
hin als nützlich vorkommt, so ist notwendig alles menschliche Handeln
ein gutes und eine Moralwissenschaft zum mindesten ganz überflüssig.
Freilich ist dann nicht zu begreifen, wie der Verfasser die Moral Spinozas
für das Volk als schwer verständlich bezeichnen kann, als höchstens
den Philosophen zukömmlich (Seite 188). Diesen Grundsatz, dafs der
Mensch alles erstreben darf, was ihm nützlich sein kann, versteht doch
jeder. Der Verfasser wird jedoch antworten, dafs Spinoza das im höchsten
Grade für den Menschen Nützliche in der Auffassung seiner selbst als
einen Teil der Substanz Gottes und somit in Gott sieht. S. 141 heifst
es: „Dadurch, dafs die Seele sich selbst auffafst und ihren Leib unter
dem Gesichtspunkte der Ewigkeit, dadurch, dafs sie sich in Gott weifs,
fühlt sie sich selber und erprobt, dafs sie ewig ist." Wie aber weifs sie
sich in Gott? „In Gott ist eine Idee, welche das Wesen dieses oder
jenes bestimmten Körpers ausdrückt unter dem Gesichtspunkte der Ewigkeit.

Diese Idee ist eben die menschliche Seele selber, soweit sie einen
Teil Gottes ausmacht." Hegel hat diese Anschauung nur wiederholt,
wenn er die selbstbewufste Idee, „die Idee an und für sich", Gott nannte
oder vielmehr den Menschen, der sie in ihrer Fülle besitzt (S. 296). Das
sei nur Sache der Weisen, also weniger, sagt Spinoza. Aber dann kann
noch mit minder Becht von einer Moral überhaupt die Rede sein. Die
gewöhnlichen Menschen haben keine; denn sie gelangen nicht zu derartig
hoher Anschauung. Und die Weisen haben keine; denn sie sind Gott
selber, zum mindesten ein Teil Gottes. Es tritt hinzu, dafs dieser Unterschied

selbst, nach Spinoza, schwer zu begreifen ist. Es gibt ja, wenn
wir ihm folgen, nur eine Substanz in allen Wesen, nämlich die göttliche.
Also sind alle Wesen, ihrer Substanz nach, gleich und nur in Nebensachen

unterschieden. Spinoza erklärt zudem (S. 33), dafs zwischen den
Attributen Gottes und denen der Menschen nichts Gemeinsames sei, „die
Vernunft und der Wille Gottes sei im selben Grade verschieden von der
Vernunft und dem Willen des Menschen, wie der Bär als Sternbild
unterschieden sei vom Bären als einem Tiere." Wie kann denn dann
Gott überhaupt vom Menschen verstanden werden, die Kenntnis geht doch
so weit wie die Einheit oder Gemeinsamkeit? Anderseits wieder
anerkennt Spinoza in Gott zwei Attribute: die Ausdehnung und den Gedanken.
Wie definiert er aber die Attribute? „Per attributum intelligo id, quod
intellectus de substantia percipit tanquam ejus essentia m constituées"
(1. Teil der Ethik, 4. Definition). Was ist das am Ende für eine
Substanz, die einmal nichts mit der Vernunft und dem Willen gemeinsam
hat, dann wieder sogar die niedrigste ist, nämlich Ausdehnung hat und
somit körperlich ist; die jetzt die Seligkeit des Menschen ausmacht, wenn
sie aufgefafst wird, und jetzt wieder der Mensch selber ist, also gar nicht
aufgefafst zu werden braucht? Da ist alles widerspruchsvoll und
diejenigen haben recht, welche sagen (S. 144): „Spinoza habe blofs den
Namen ,Gott' beibehalten, ebenso wie er blofs in Worten die Unsterblichkeit

der Seele festhalte." Das ist keine .Moral, die auf festen Füfsen
steht, die, im besten Falle, nach dem Autor selbst, nur für Wenige sich
eignet. Die wahre heilsame Moral mufs ihr Fundament in einem Wesen
haben, in welchem Freiheit mit innerer Notwendigkeit zusammenfällt,
weil dieses Wesen nichts ist wie reinste Thätigkeit und sonach keines



Litterarische Besprechungen. 491

andern Wesen Substanz oder inneres Vermögen für das thatsächliche
Sein und Handeln (potentia ad esse et agere). Da ist Notwendigkeit in
der Weise, wie es notwendig ist, dafs, soweit etwas ist, es nicht zugleich
nicht ist, wie also jeder freie Akt, insoweit er ist, nicht das Gegenteil,
nicht nicht sein kann. Da ist Freiheit nach aufsen, denn jegliches kann
nur Sein haben, wie und wann und soweit dieses Wesen, die reinste
Thätigkeit, es will. Geht von ihm eine Willensbestimmuug aus, so
verursacht dieselbe den Akt als einen freien.

Dr. C. M. Schneider.

Comte M. Dornet de Vorges: La perception et la Psy¬
chologie Thomiste. Paris. Roger et Ohernoviz.

Ein den Geist erfrischendes und den Verstand erleuchtendes Werk
bietet dem Leser hier der bekannte thomistische Philosoph. Es stellt
die diesbezügliche Theorie des hl. Thomas mitten unter die Meinungen
der modernen Gelehrten und zeigt nach der Seite des menschlichen
Erkennens hin in praktischer Weise und klassischer Sprache die Wahrheit
des Wortes Leo XIII. in der Encyklika Aet. Pat.: „Zwischen den
gewissen und zweifellosen Ergebnissen der neueren Physik einerseits und
den philosophischen Principien der Scholastik anderseits besteht kein
Widerspruch, der diesen Namen verdient." Der Verfasser geht von der
Thatsache aus, dafs mit Rücksicht auf die menschliche Erkenntnis heute
sich die Gelehrten in zwei Lager teilen. Die einen betrachten einzig die
Sinne als Erkenntnisquelle und stützen sich daher auf die Empirie. Die
andern lassen die Vernunft aus sich selber die allgemeinen Ideen schöpfen.
Beide Gegensätze kommen darin überein, dafs sie die Vernunft den
Sinnen gegenüberstellen. Das aber ist gerade der Fehler, der vermieden
werden mufs. Die Wahrheit ist die, dafs mit Hilfe der sinnlichen
Wahrnehmungen die Vernunft in den äufseren Dingen das allgemeine Wesen
schaut. Dies geschieht nicht in der Weise, dafs die Sinneseindrücke das
Erkennen selber des vernünftigen Geistes unterstützen, wie das Sinnenorgan

zur Sinnenerkenntnis notwendig ist; sondern insoweit als vermittels
der Sinne der Gegenstand der vernünftigen Erkenntnis, das stoffliche
Einzelwesen, vorgestellt wird, von welchem dann die Vernunft mit eigener
Kraft das allgemeine Wesen losschält oder abstrahiert. Der Verfasser
handelt somit zunächst von der Art und Weise, wie die Sinne erkennen,
und berücksichtigt dabei sehr eingehend die Ergebnisse der modernen
physiologischen Wissenschaft. Besonders ist hervorzuheben, dafs die
Behandlung der species sensibilis, der forma oder qualitas spiritualis mit
ihrem esse intentionale den ihr gebührenden Raum einnimmt. Es ist dies
ein Thema, welches bisher zu sehr vernachlässigt worden und doch für
die Beurteilung der sinnlichen Erkenntnisweise von höchster Wichtigkeit
ist. Die entsprechenden Erörterungen des Albertus Magnus und des

Aquinaten in den Kommentaren zum Aristoteles dürften hier noch manches

Licht verbreiten, zumal nach der Seite hin, wie das „spirituale" zu
verstehen sei, und was man sich unter der imago sensibilis zu denken
habe. Es ist das um so bedeutungsvoller, als Thomas sich bei der Lehre
von der vernünftigen Erkenntnis stets auf die Analogie mit den Sinnen
bezieht. Nachdem der Verfasser dann über das vernünftige Auffassen,
dessen Gegenstand, die allgemeinen Begriffe und Principien sowie über
das Bewufstsein und die Objektivität der Auffassung gehandelt, weist er
zum Schlüsse auf die tiefe, innige Einheit des menschlichen Seins bei
Thomas hin und thut, höchst passender Weise, dar, wie Thomas nicht



492 Litterarische Besprechungen.

einseitiger Aristoteliker ist, sondern Plato und Aristoteles vereint. Wir
empfehlen das Werk aufs wärmste.

Dr. C. M. Schneider.

J. JB. Jaccoud: Elementa philosophiae theoreticae et
praeticae. Freiburg i. d. Schw.

Wir hatten beim Durchlesen der Vorrede gemeint, dieses Werk
solle ein Handbuch der Philosophie sein, das die Rückkehr zur Lehre
des heil. Thomas zu befördern bestimmt sei und deshalb die Principien
dieser Lehre auch enthalte. Je weiter wir aber in der Lektüre kamen,
desto häufiger wurden die Abweichungen von den Alten, bis zuletzt,
in der Ästhetik, von dem Fundamente, dem Begriffe des Schönen, in der
Gestalt, die ihm die Alten und in besonders hohem Grade präcis Thomas
gaben, ganz und gar abgesehen wird. Wir verübeln es gewifs niemandem,
eine eigene Meinung, auch gegen den Aquinaten, geltend zu machen;
aber dann sollte man doch nicht geflissentlich den Schein erwecken,
als ob diese Meinung eben die des Fürsten der Scholastik sei. Wir
heben einige Punkte hervor, in denen der Verfasser von Thomas und den
Alten abweicht, leider zum Nachteile seiner ganzen Darstellung, die
gerade in diesen Punkten eine unklare und nicht selten mit sich im
Widerspruch stehende wird. Dies trifft zumal bei der Lehre von der
Sinnenerkenntnis zu (S. 48 u. ff.). Wir gestehen gern, dafs dies ein
schwer zu behandelnder Gegenstand ist; aber darum hätte der Verfasser
um so mehr sich da an Thomas halten sollen, dessen diesbezügliche
Auseinandersetzung allein die Mittel an die Hand gibt, sowohl die
Einwürfe der Sensualisten wie der einseitigen Idealisten wirksam zurückzuweisen.

Der Verfasser kennt nur drei innere Sinne (S. 49), er übergeht
die vis aestimativa. Zwar stellt er S. 53 eine solche auf, aber teilt ihr
eine Aufgabe zu, die weder mit der Wahrheit, noch mit der Möglichkeit,
noch mit Thomas stimmt. Sie soll die in der Phantasie zusammengesetzten

Notionen auf einen praktischen Zweck richten, nämlich auf die
Erhaltung des Individuums und der Gattung. Nach Thomas hat diese
sinnliche Kraft (im Menschen als ratio particularis, die der Verfasser
gar nicht zu kennen scheint) die Bestimmung, das abwesende, nicht
aufsen erscheinende Schädliche und Nützliche aufzufassen, während die
äufseren Sinne und der sensus communis das gegenwärtige, in äufseren
Eigenschaften ausgedrückte Ergötzliche und Schmerzliche auffassen und
die Phantasie diese letzteren Eindrücke bewahrt, sowie das Gedächtnis
die ersteren Auffassungen festhält. Da ist alles klar, jedem Sinne seine
bestimmte Aufgabe zugewiesen. Seite 51 nennt der Verfasser noch zwei
andere innere Sinne: den Schmerz und das Ergötzen. Er verwechselt
überhaupt die sinnlichen Leidenschaften mit den zur Auffassung, also zur
Verbindung mit der Aufsenwelt bestimmten Sinnen. Daher kommt auch
die zweifelhafte Stellung der Phantasie bei ihm. Die Unterscheidung
zwischen sensus repraesentativi et affectivi stammt aus derselben Quelle
und ist völlig unhaltbar. Repraesentativi sensus sollen das Gehör und
das Gesicht, affectivi der odoratus, gustus, tactus sein, als ob mit den
letzteren keine Auffassung verbunden wäre und die ersteren keine Freude
oder Trauer mit sich bringen könnten. Die forma spiritualis oder im-
mutatio spiritualis und ihr Verhältnis zur immutatio naturalis ist, soweit
uns erinnerlich, gar nicht behandelt und spielt doch bei Thomas eine
grofse Rolle. Der Hauptgrundsatz der Alten, wonach die Kenntnis
beurteilt wurde, ist beiseite gelassen. Cognoscens in actu est cognitum in



Litterarische Besprechungen. 493

actu. Die Kenntnis ist nicht blofs eine repraesentatio, sondern die
strikteste unio zwischen Erkennendem und Erkanntem. Es mufste,
sollte die Erkenntnistheorie dazu dienen, dem Sensualismus und Idealismus

entgegenzutreten, gezeigt werden, worin dieses einende Moment liegt.
Nach dem Verfasser sind die sensus teils passiv, teils aktiv; bei Thomas
ist es stehende Redeweise, dafs aller sensus, insoweit er auffafst, passiv
ist. Der intellectus agens und der intellectus possibilis sind bei Thomas
zwei „virtutes" der einen selben Seele, soweit diese immateriell und
vernünftig ist; dem Verfasser sind sie blofs zwei operationes ejusdem facul-
tatis, von denen die eine den Anfang, die andere den Schlufs macht
(S. 57; vgl. S. th. I, qu. 79, art. 4; ad IV; Übers. III, S. 352—354).
Seite 68 fällt der intellectus sogar als identisch zusammen mit der
Substanz der vernünftigen Seele (identificatur cum substantia simplici animae)
und ist diese selber fähig, Ideen hervorzubringen. Solche Identifizierung
aber der Potenzen mit der Substanz der Seele verwirft Thomas mit den
härtesten und schärfsten Ausdrücken. Die Folge dieser Ansichten des
Verfassers ist eine völlige Unklarheit seiner Darstellung über die
vernünftige Erkenntnis. In der Erklärung der „Evidenz" weicht er ebenso
ganz und gar von Thomas ab. Nach Thomas ist ein Satz oder ein
Princip evident klar, wenn alles Erkennbare, also alles Vermögen,
gekannt zu werden, aktuiert, d. h. actu erkannt ist. Im Widerspruchs-
princip z. B. oder im 8atze 2X2=4 ist nichts weiteres mehr zu
erkennen. Da fehlt dann jede Möglichkeit des Irrtums. Nach dem
Verfasser wird, im Grunde genommen, eine Evidenz erkannt, weil sie eben
evident ist. Seite 102 spricht er von dem Unterschiede zwischen Wesenheit

und Existenz. Er nennt denselben einen „realen". Aber in welchem
Sinne? Weil sowohl Wesenheit wie Existenz Gegenstand der wirklichen
Erkenntnis sein können. Das nennen wir einen Unterschied secundum
rationem. Was der Verfasser ausdrücklich leugnet, das behauptet ebenso
ausdrücklich Thomas: „Essentia et existentia differunt sicut duae res",
freilich nicht wie zwei Dinge, die von einander getrennt und so in der
Wirklichkeit existieren können, sondern in dem Sinne, dafs in jedem
geschaffenen Dinge einerseits ein wirkliches Entwiekelungs- oder Ver-
vollkommnungs- und Verminderungs- oder Abnahmevermögen ist, welches
dem Wesen entspricht und wonach es also mehr oder- minder sein kann,
und anderseits eine wirkliche unteilbare Existenz sich findet, wonach im
Gegenteil, soweit es ist, es nicht anders sein und kein Nichtsein haben
kann. Der Verf. meint, die Beziehung zur Exemplar- resp. zur wirkenden
Ursache stelle den Unterschied zwischen der essentia, die dem Urbilde
ähnelt, und der Existenz, die auf die wirkende Ursache zeigt, her; als
ob dadurch, dafs der Maler auf ein Exemplar schaut, ein Unterschied im
gemalten Bilde begründet würde. Das ist vielmehr die Ursache der
realen Einheit im Gewirkten. Seite 218 und 226 ist von der praemotio
physica die Rede. Wir nehmen zur Ehre des Verfassers an, dafs er
sich nicht klar gemacht hat, worum es sich handelt. Er Dennt die
praemotio, von welcher er spricht, eine praevia et physica. Aber er versteht
darunter die Mitteilung des physischen Seins an den freien Akt,
„quatenus ei communicat immediate ipsum ens", und höchstens noch dazu
die inclinatio „ad adhaerendum bono universali". Dafs der Wille
vielmehr zu diesem besonderen Gute hinneigt wie zu dem Gegenteil, dies
bewirkt er, der Wille, selbst und nicht kommt es von Gott, ipsa voluntas
efficit, non a Deo provenit. Auch bei dieser Gelegenheit hebt der
Verfasser ausdrücklich hervor, dafs die Willensakte nicht realiter von der
Substanz der Seele unterschieden werden (non distinguuntur realiter



494 Litterarische Besprechungen.

actus illi a substantia animae, quae a solo Deo per creationem procedit),
eine Lehre, die von Thomas als einer der gröbsten Irrtümer perhorresciert
wird. Auf solche Weise werden die Schüler in die Irre geführt; mit
Worten wird die distinctio realis zwischen essentia et existentia gelehrt
und inhaltlich geleugnet ; die praemotio physica wird anerkannt, aber in
einem Sinne, welchen niemand verneint, und der dem wahren Sinne wie
das Schwarze dem Weifsen entgegensteht; der Schüler meint, er höre
die Lehre des hl. Thomas, und er hört nichts wie die freien Erfindungen
seines Professors. — Hätte sich doch der Verfasser, wenigstens in den
Beweisen des Daseins Gottes, an die fünf packenden Beweise des heil.
Thomas gehalten. Aber mit Ausnahme (S. 190) der zwei ersten, denen er
das Gewicht ihrer eindringlichen Formulierung bei Thomas nimmt, führt
er moderne Gottesbeweise auf, welchen nicht der geringste innere Wert,
sondern höchstens ein gewisser oratorischer Glanz zukommt. — Der
Punkt endlich, in welchem der Verfasser sich am meisten in Gegensatz
zu Thomas setzt, ist seine Meinung über den natürlichen letzten
Endzweck des Menschen. Der Verfasser erklärt weitläufig, dafs das Gut,
welches den Menschen, der Natur gemäfs, beseligen soll, in der Seele
ist: nämlich die Kenntnis der geschaffenen Dinge und der Vollkommenheiten

Gottes (8. 335). Thomas aber weist es als widersinnig, nämlich
als der Natur selber, der Seele widersprechend, ausdrücklich zurück,
dafs ein Gut, welches in der Seele des Menschen sich findet, dessen voll
befriedigende Seligkeit bilden könne (I, II, qu. 2, art. 7; Übers. Bd. V,
S. 44). Die Seele ist ihrer Natur nach, wie Thomas schreibt, ein Sein,
wie etwas, was im Vermögen sich findet für die Vollendung (ipsa anima
in se considerata est ut in potentia existens). So viel nämlich die Seele
versteht, um so mehr will sie, ihrer Natur nach, verstehen; ein je grö-
fseres Gut sie will, um so gröfser wird ihr Verlangen (vgl. den Eccl. in
den ersten beiden Kapiteln). Man merke wohl, das ist die Natur oder
das Wesen der Seele. Jedes Gut in ihr vermehrt ihren Hunger nach
Gutem, sie ist wesentlich Vermögen, unbeschränktes Vermögen für die
Vollendung des Seins. Was aber immer mehr, seiner Natur nach, zu
etwas werden kann, und worin demnach alle Akte und Zustände, dieser
Natur entsprechend, das Vermögen, den Hunger erhöhen, mehr zu
werden, das schliefst, seinem ganzen Wesen nach, es aus, das Letzte zu
sein, den definitiven Abschlufs in sich zu enthalten. „Deshalb", so endet
Thomas, „mufs man sagen, die Seligkeit sei wohl etwas der Seele
Zugehöriges", insoweit die Seele selber schaut, „aber das Gut, worin die
Seligkeit bestehe, sei etwas aufserhalb der Seele" (id io <luo consistit
beatitudo est aliquid extra animam) und nicht etwas von der Seele
Erzeugtes wie die Ideen. Und wenn (S. 341) der Verfasser meint, die
Vernunft könne nicht eine über sie erhabene species intelligibilis fordern,
so antworten wir, dafs eben deshalb der Mensch von Natur frei ist, weil
er den Besitz seines letzten Endzweckes nicht fordern kann, wie der
Stein es fordert, dafs er nach unten fällt, das Feuer, dafs es nach oben
geht. In der folgenden Quästion erörtert Thomas, dafs die Seligkeit des
Menschen etwas Ungeschaffenes sei, und dann Art. 8, dafs sie das Schauen
der göttlichen Wesenheit ist. In der 5. Quästion kommt er Art. 5 ad I dem
Einwände des Verfassers zuvor. Würde der letzte Endzweck des
Menschen die Anschauung des göttlichen Wesens sein, so müfste er in seiner
Natur die Mittel haben, dazu zu gelangen. Er antwortet: „Weder der
Mensch noch irgend eine Kreatur kann kraft ihrer Natur den letzten
Endzweck erreichen" und adl: „Gott hat dem Menschen keinerlei natürliche

Kraft (non dedit aliquod principium) gegeben, um seine Seligkeit



Litterarische Besprechungen. 485

zu erreichen, denn das war unmöglich ; aber er gab ihm den freien
Willen, so dafs er sich zu Gott wenden kann, der ihn selig macht. Was
wir aber durch die Freunde können, das können wir selbst."

Wir empfehlen dem Verfasser die eingehende Lektüre der fünf
ersten Quästionen in der prima secundae. Er braucht da nicht in verba
magistri zu schwören, wie es jener machen mufs, der seinem Werke
folgen will. Thomas bringt für jede, auch für die geringfügigste
Behauptung seine schwerwiegenden Gründe. Weder der Papst noch irgend
ein Anhänger des heil. Thomas beansprucht, man solle unbesehen jedes
Wort im Thomas als unanfechtbare Wahrheit ansehen. Es wird nur
verlangt, dafs man dem Aquinaten so weit folge, wie weit seine Gründe
reichen. Diese mögen, unbeeinflufst von den Vorurteilen der modernen
Wissenschaft, geprüft werden; dann ist Thomas sicher, durchzudringen.
Besonders möge der Verfasser vorliegenden Werkes die Definitionen der
allgemeinen Begriffe, wie Thomas sie fafst, und wie er an sie seine
weiteren Erörterungen knüpft, angelegentlich berücksichtigen. Er wird
staunen über die Fruchtbarkeit, welche diesen Definitionen eigen ist.
Leider erinnern wir uns nicht, auch nur einen der bedeutenderen
Grundbegriffe, genau nach den Alten, beim Verfasser definiert vorgefunden zu
haben; und doch soll sein Werk die Philosophie der Vorzeit, wie Leo XIII.
sie vorschreibt, enthalten, wenn man den Worten in der Vorrede folgen
wollte. Wie einfach und fruchtbar z. B. ist bei Thomas die Definition
des „Schönen". Pulchrum est quod visu placet. Das versteht jedes Kind.
Und wer in der Wissenschaft der Alten bewandert ist, findet da den
Ausgangspunkt zu den umfassendsten Spekulationen über das Schöne.
Was gefällt dem Auge? Was ganz oder vollständig, was proportioniert
ist in seinen Teilen, was einen gewissen Glanz hat. Fehlt dem Menschen
ein Glied, überragt eines zu sehr die andern, ist der Blick düster, so
mangelt im selben Mafse das Schöne. Und den Weg zum geistig Schönen
findet Thomas sofort, denn eben das Auge steht der Vernunft am nächsten,
und deshalb verlangt das Auge die gebührende Proportion in den Teilen,
weil die Vernunft es an sich hat, das Mafs für die äufseren Dinge in
sich zu enthalten. Wollte der Verfasser sich zuerst einmal in Thomas
vertiefen und dessen Lehren nicht als Kritiker und Richter, sondern als
lernbegieriger Schüler auf sich wirken lassen, er würde leicht sich von
seinen Irrtümern überzeugen und mit der Gewandtheit in der
Handhabung der lateinischen Sprache, die ihm eigen ist, in den Stand gesetzt
sein, ein wirklich in die leuchtende Helle der thomistischen Lehre
einführendes Werk zu schreiben, anstatt dafs jetzt das oben angezeigte
Werk vielmehr von den thomistischen Ideen, wie wenn sie eine Anhäufung
von Unklarheiten wären, abzieht, als zu ihnen den Weg öffnet.

Dr. C. M. Schneider.

JPietro Cerutti: Saggio circa la ragione logica di tutte
le cose. Vol. III Essologia; sézione I La meccanica; con
note ed introduzione di Pasquale d'Ercole. Torino, Unione
typografica.

„Unvergängliches Lob dem Genie Hegels. Ihm gebührt das
Verdienst und der Ruhm, der spekulativste und gröfste Philosoph des 19.
Jahrhunderts zu sein." So wird gegen das Ende der Einleitung gesagt.
Daraus kann der Leser bereits schliefsen, dafs die Spekulation Hegels
der leitende Faden in diesem weit angelegten Werke ist, dessen dritten



496 Litterarische Besprechungen.

umfangreichen Band wir in zwei Abteilungen vor uns haben. Die abso^
lute Vernunft offenbart sich in Natur und Geist, indem sie nicht nur als
Substanz beiden zu Grunde liegt, sondern auch als Subjekt vermöge
fortschreitender Entwicklung von den niedrigsten zu den höchsten Stufen
aus ihrer Entäufserung zurückkehrt. Die absolute Vernunft entäufsert
sich in der Natur und kehrt aus ihrem Anderssein in sich zurück im
Geiste. Ihre Selbstentwicklung ist demnach eine dreifache: im abstrakten
Elemente des Gedankens, in der Natur, im Geiste; Thesis, Antithesis,
Synthesis. Der oben angezeigte dritte Band des Ceruttischen Werkes,
die Essologie, beschäftigt sich mit dem „Anderssein" oder „Aussichsein"
des Hegeischen „Gedankens", mit anderen Worten, er beginnt die
Naturphilosophie mit der Mechanik. Die Bedeutung der letzteren ist aber eine
umfassendere, als man sie gewöhnlich findet. Wir können sagen, die
ganze Natur, insoweit sie mechanischen Gesetzen unterliegt, ist Gegenstand

der philosophischen Behandlung in diesem Bande. Der Verfasser
bewundert allerdings Hegel, aber er ist nicht blofser Nachbeter Hegelscher

Formeln, sondern geht selbständig vor, allerdings nach Hegelscher
Methode und Hegeischen Grundsätzen. Wer es liebt, einmal zu sehen,
in welchem Gewände dieser deutsche Philosoph bei einem geistreichen,
auf allen Gebieten des menschlichen Wissens bewanderten Philosophen
italienischer Nationalität erscheint, wird den Auseinandersetzungen in
diesem dickleibigen Werke mit grofsem Interesse folgen. Die Redeweise
ist ungewöhnlich; nach Hegelscher Manier werden die einfachsten Wahrheiten

in bombastisch klingende Phrasen gehüllt; es kostet Mühe, den
Sinn zu erfassen, ehe man sich an die fremdartigen Wortbildungen
gewöhnt hat. Es bleibt unverständlich, wie ein echt philosophisch
angelegter Italiener bei einem Deutschen das sucht, was er bei seinem
Landsmanne aus Aquino weit klarer und tiefer vorgetragen finden kann.
Auch bei Thomas steht ja eine blofse Idee, ein Gedanke an der Spitze
aller Entwicklung und gibt dieser die umfassendste, tiefgreifendste,
glänzendste Einheit. Aber dadurch, dafs diese Einheit bei Thomas die
wirkende Macht dieser Idee ist, die stets und nur sich selbst erfafst, sind
alle jene Schwierigkeiten und Unmöglichkeiten vermieden, welche die
Forschungen Hegels begleiten müssen, weil dieser nicht die Macht der
ewigen, alles in sich einschliefsenden Idee zum einheitlichen Träger der
Entwicklung macht, sondern die Substanz selber der Idee. Das „Anderssein"

einer Substanz ist eben das Nichtsein des vorhergehenden Seins.
Was aber nicht ist, kann auch nicht zu sich zurückkehren.

Dr. C. M. Schneider.

Dr. C. Gutherlet: Der mechanische Monismus. Eine
Kritik der modernen Weltanschauung. Paderborn. Eerd.
Schöningh.

Gutberiet hat in diesem Buche Artikel gesammelt, die er seit
längerer Zeit in verschiedenen Zeitschriften veröffentlicht hatte. Einzelnes
ist hinzugefügt worden, damit der Leser ein genügendes Gesamtbild der
einschlägigen Untersuchungen gewinne. Gründlichkeit und Belesenheit
zeichnen diese Schrift, ähnlich wie andere Werke des Verfassers, aus. Es
ist dies jedenfalls ein Zeichen jener Vorurteilsfreiheit, welche der
Anhänglichkeit an die übernatürliche Offenbarung entspringt, dafs in
Abhandlungen katholisch-gläubiger Autoren die Vertreter der gegenteiligen
Anschauungen mehr als ausreichend zu Wort kommen, während die
letzteren katholische Schriftsteller kaum erwähnen. In der Bibliothek



V Litterarische Besprechungen. 497

eines katholischen Gelehrten wird man viele Werke der modern-ungläubigen
Richtung finden, die fleifsig auch gelesen werden; wie viel Schriften

von katholischen Verfassern die Gegner besitzen und lesen, davon
gibt die staunenswerte Unkenntnis Zeugnis, die sie mit Rücksicht auf
gläubige Anschauungen an den Tag legen. Auch im vorliegenden Buche
zeigt Gutberiet, wie bewandert er in den Schriften der Anhänger des
mechanischen Monismus ist, und tritt völlig vorurteilsfrei denselben
entgegen. Wenn er Seite 11 sagt: „Jedenfalls sträuben wir uns nicht gegen
die berechtigten Ansprüche einer solchen mechanischen Naturerklärung,
im Gegenteil, sie scheint uns das Weltproblem auf die einfachste Fassung
zurückzuführen", so hätten wir gewünscht, er wäre mit gleicher Freundlichkeit

an die Meinungen des hl. Thomas v. A quin herangetreten.
Bekanntlich gehört darunter diejenige, welche besagt, der zeitliche Anfang
der Welt liefse sich nicht durch die natürliche Vernunft beweisen, sondern
sei Glaubensartikel, articulus fidei (I, qu. 46, art. 2; Übers. Band HI,
Seite 27—38); eine von Ewigkeit her, aus dem Nichts geschaffene Welt
sei daher möglich. Gutberiet aber beansprucht, darzuthun, dafs „die
ewige Weltbewegung einen inneren Widerspruch einschliefst" (Seite 32).
Seinen Beweis dafür wird er wohl selbst nicht ernst nehmen, jedenfalls
kann er ihn im Thomas als zurückgewiesenen Einwurf finden und zwar
mit unwiderleglichen Gründen. Seite 138 erklärt er es für einen „Abweg,

die Pflanzen als beseelt anzusehen"; während Thomas sogar die
Vermögen der Pflanzenseele, allerdings immer mit Angabe von Gründen,
eingehend erörtert. Der Kant-Laplaceschen Theorie, einer Frucht
weitgebender Einbildungskraft, die nicht an einem, sondern an mehreren
„inneren Widersprüchen" krankt, zollt er volle Anerkennung und hebt
nur schüchtern einige Schwierigkeiten hervor. Thomas wird schroff
zurückgewiesen und seine Meinung mit ihren vollwiegeuden Gründen nicht
einmal angedeutet. Gutberiet raeint, sich der modernen Wissenschaft
nähern oder gar mit ihr die Offenbarungswissenschaft versöhnen zu
können, wenn er deren Principien annimmt und nur einzelne Folgerungen
und Anwendungen als zu weit gehende leugnet. Leo XIII. ist in der
Encyklika Aeterni Patris der gegenteiligen Meinung: „Zwischen den
gewissen und zweifellos bewiesenen Ergebnissen der neueren Physik
einerseits und den philosophischen Principien der Scholastik anderseits
besteht kein Widerspruch vielmehr werden die Naturwesen aus der
Wiederherstellung der alten Philosophie reichlichen Nutzen haben".
Möchte Gutberiet es einmal mit diesen Principien versuchen, Ordnung in
die Ergebnisse der modernen Wissenschaft zu bringen.

Dr. C. M. Schneider.

Nie. Kaufmann: Die Physiognomik des Aristoteles.
Luzern. Räber et Comp.

Wie der Titel zeigt, behandelt diese Arbeit, ein Separatahdruck aus
einer Festschrift, einen sehr interessanten Gegenstand. Nachdem der
Verfasser seine Ansicht über die Echtheit der diesbezüglichen Schrift
des Aristoteles ^<Pvaioyv(0(jLovLxà"' gegen Zeller, der sie für untergeschoben

erklärt, hinreichend begründet und den Inhalt kurz angegeben
hat, rechtfertigt er die Definition, vrelche Aristoteles von der Physiognomik,
als von einer Wissenschaft, aufstellt; geht im zweiten Teile zur phy-
siognomischen Semiotik über, wobei einzelne physiognomische Zeichen,
wie sie Aristoteles hinstejlt, besprochen werden, und vergleicht im dritten
und letzten Teile die aristotelische Physiognomik mit' den Ergebnissen der

Jahrbuch für Philosophie etc. IX. 32



498 Litterarische Besprechungen.

neueren hierher gehörigen Forschungen, zumal Lavaters, Galls und
Darwins. Der Verfasser nimmt mit Recht mehr als einmal darauf Bezug,
dafs der wissenschaftliche Grund für die Physiognomik die aristotelische
Lehre von der menschlichen Seele als die substantiate Form des Körpers
sei. Wenn Körper und Seele ein und dasselbe menschliche Sein dem
natürlichen Bestände nach haben, so ist es eine notwendige Folge, dafs
die Beschaffenheit des Körpers Einflufs hat auf den ganzen Menschen
und sein Handeln, und umgekehrt: Corpus Cordis Opus. Jedoch mufs da
die ebenfalls aristotelische Lehre danebengestellt werden, dafs der Mensch
eine Thätigkeit besitzt, die ihrem ganzen Wesen nach unabhängig vom
Körper sich vollzieht, wenn sie auch vermittels der Phantasie im Bereiche
des Körperlichen ihren Gegenstand findet, wir meinen die Thätigkeit des
vernünftigen Teiles. Danach bedarf die physiognomische Wissenschaft
einer Einschränkung. Albertus Magnus sagt darüber (lib. I de anima-
libus, tract. 2, cap. 2, de scientia pbysiogDomiae per habitud. membrorum
hominis considerata; ed. Vivès, vol. 11, S. 33): „Diese Wissenschaft aber
legt dem sittlichen Handeln des Menschen keine Notwendigkeit auf,
sondern sie macht offenbar die Beschaffenheit der aus dem Blute und
den sinnlichen Geistern (spiritibus physicis et sanguine) kommenden
Neigungen, welche durch die Vernunft gezügelt werden können; wie Aristoteles

meint, Philosophie sei nichts anderes als der Sieg über die
sinnlichen Begierden. Zudem thut Aristoteles auch dar, mit welcher Wahrheit
die physiognomische Wissenschaft vorgeht. Er erzählt, dafs die Figur
des Hippokrates, mit gröfster Genauigkeit abgemalt, von dessen Schülern
zu Philemon, einem ausgezeichneten Physiognomiker, gebracht worden
sei. Nachdem dieser sie eingehend geprüft und Glied mit Glied verglichen
sowie die charakteristischen Zeichen erwogen hatte, gab er sein Urteil
dahin ab, dafs der Besitzer dieser Figur ein gefräfsiger, weibersüchtiger
und betrügerischer Mann sei. Höchst unwillig beschuldigten die Schüler
den Philemon, er wisse nichts, weil er über einen sehr sittlichen Mann,
den alle Tugenden zierten, so geurteilt habe. Endlich teilten sie das
Urteil dem Hippokrates mit und dieser bekannte, dafs Philemon durchaus
im Rechte sei, aber er selbst habe durch die Liebe zur Philosophie und
zur Ehrbarkeit die Begierlichkeit seines Herzens überwunden und so
durch die mühevoll erworbene Tugend das errungen, was die Natur ihm
verweigert habe." Albertus Magnus nennt an derselben Stelle als magnos
autores der Physiognomik Aristoteles, Avicenna, Constantinus, Philemon,
den schon Aristoteles empfiehlt, Loxus, Palemon. Albertus Magnus selbst
hat wohl das Beste in dieser Beziehung bis zum heutigen Tage
geschrieben. Bei allen Gliedern des Leibes gibt er die genauesten phy-
siognomischen Bestimmungen an und sagt, woraus er sie schöpft; warnt
aber zugleich, danach allein sein Urteil über einen Menschen zu bilden,
denn der vernünftige Geist könne über alle, auch die schlechtesten und
stärksten körperlichen Neigungen triumphieren. Zwei dicke Quartbände
(11 und 12) handeln eigens über alle menschlichen Gliedmafsen und
Organe; sie bieten eine wahre Fülle von Interessantem.

Dr. C. M. Schneider.

Karl Ludewig S. J.: Die Substanztiieorie bei Cartesius
im Znsammenhange mit der scholastischen und neueren
Philosophie. Fulda. Aktiendruckerei.

Kein Philosoph vielleicht in der neueren Zeit ist so oft Gegenstand
der Untersuchung von den verschiedensten Seiten her gewesen wie



Litterarische Besprechungen. 499

Cartesius. Alle kommen darin überein, in ihm den Vater der inodern-
pantheistischen Wissenschaft zu erblicken, trotzdem wohl keiner unter
den bedeutenderen Philosophen ihm in seinen leitenden Grundsätzen
gefolgt ist. Cartesius hat nämlich offen und ausdrücklich sich von der
Tradition des alten, aristotelisch-scholastischen Lehrbegriffs losgesagt; er
wollte mit der Tradition der spekulativen Philosophie brechen, wie Luther
mit der theologisch-dogmatischen Tradition gebrochen hatte. Gelang es
ihm? Ritter (S. 4) antwortet: „Die meisten seiner Gedanken waren nicht
so neu, wie seine Anhänger gewöhnlich glaubten. Seinen Grundsatz:
Ich denke, also bin ich, hat man ihm im Augustin, seinen ontologischen
Beweis im Anselm nachgewiesen." Der Verfasser vorliegender Schrift
drückt das nämliche in den präcisen Worten treffend aus (S. 9): „Das
Wahre, was er hat, ist nicht so neu; das Neue, was er hat, ist grofsen-
teiis nicht wahr." Er zeigt dies an einem besonderen Punkte der Car-
tesianischen Lehre: an der Auffassung, welche Cartesius von der
Substanz hat. Eine zweifache geschaffene Substanz kennt Cartesius: die
denkende oder geistige und die körperliche oder stoffliche mit ihrem
Wesensattribut der Ausdehnung. Dazu kommt dann die ungeschaffene
Substanz, nämlich Gott, dessen Dasein an erster Stelle nach dem Ich
erkannt wird, UDd kraft desselben, weil Gott nicht täuschen kann, wird
die Wirklichkeit der uns umgehenden körperlichen Welt erkannt. „Substanz

ist, was nichts aufser sich selbst notwendig hat, damit es existiere."
So Cartesius. Daraus zieht Spinoza die Konsequenz, dafs es nur eine
Substanz gibt ; denn was aus sich selber heraus existiert, also die Existenz
in seinem Wesen einschliefst, kann nur eines sein, dessen Attribute
Denken und Ausdehnung sind. „Der Körper steht im Gegensatze zur
Seele", lehrt Cartesius. Daraus fliefst der materialistische und der
idealistische Pantheismus; denn ein Gegensatz kann doch nicht die Grundlage
für das menschliche Sein bilden, da würde ja dieses von vornherein
auseinanderfallen; also ist blofs das Denken, und die Idee die Einheit oder
blofs der Stoff. „Die Substanz ist au und für sich nicht erkennbar,
sondern nur die Attribute;" so etwa Cartesius. Also, das schliefst Locke
und der Sensualismus, ist die Zusammengehörigkeit, die Ansammlung von
einer Anzahl Eigenschaften, eigentlich die Substanz; die vernünftige
Erkenntnis, deren Gegenstand ja die Substanz ist, steht nur als ein Ergebnis
der Kenntnis der Sinne da, deren Gegenstand die äufseren Eigenschaften
sind. Und Kant schliefst auf die Substanz als das notwendig unerkannte
Ding an sich. Fühlte Cartesius das Gewicht dieser Folgerungen, wenn
er sie auch nicht selber ausdrücklich zog? Der Verfasser macht sehr
treffend auf die Widersprüche bei Cartesius aufmerksam: Freilich bedarf
die Substanz niemandes, um zu existieren; aber doch besteht ein Schöpfer;
— freilich sind Leib und Geist einander als zwei Substanzen entgegengesetzt;

aber im Menschen ist dies eine Substanz: — freilich ist die
Substanz unerkennbar; aber die Attribute des Denkens und der Ausdehnung

vertreten die Stelle der Substanz. Der Verfasser sieht in dem
Positiven und Guten, was Cartesius lehrt, den aus der alten Schule un-
bewufst hinübergenommenen Rest. Ohne das im geringsten zu bestreiten,
verzeichnen wir noch einen Grund für diese positiven Lehren, den wir in
dem französischen Werke eines katholischen Geschichtsschreibers gelesen
haben ; Cartesius hatte immer Angst vor einer kirchlichen Censur.

Dr. C. M. Schneider.

- —


	Litterarische Besprechungen

