Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 9 (1895)

Rubrik: Litterarische Berichte

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LITTERARISCHE BERICHTE.

Vom Herausgeber.

1. O. Willmann, Geschichte des Idealismus, 1. Band.
Vorgeschichte und Geschichte des antiken Idealismus.
Braunschweig, Vieweg u. Sohn, 1894.

Dals eine Geschichte des Idealismus oder der Ideenlehre ein wahres
Bedirfnis ist, weils jeder, der die Geschichte des Materialismus kennt.
Die Auffassung, welche die vorchristliche Philosophie von philologisch-
hyperkritischen Forschern erfahren hat, diente nur allzusehr antichrist-
lichen Tendenzen. Der berithmte Pidagoge Willmann hat es gewagt,
diese falschen Richtungen zu korrigieren: und in wie feiner und wahrhaft
idealer Weise hat er das gethan! KEr zeigt sich dabei als geschulter
Philologe und hat die Geschichte der Philosophie durch sein hochbedeunt-
sames, objektiv geschriebenes Buch, tiber dessen Inhalt ich hier leider
nur kurz referieren kann, wesentlich gefordert.

Der 1. Abschnitt behandelt die vorgeschichtlichen Anfinge
der Philosophie (8. 1—136). Wir horen ,die Stimme der Alten* iber
die Herkunft der Philosophie aus Urtraditionen. Sie lehrt uns, den
Anfang der Ideenlehre in vorgeschichtlicher Zeit zu sachen. Dafs der
Verfasser den Mut gehabt hat, diese Frage wieder aufzunehmen, rechne
ich ihm hoch an, KEr sagt es kithn herauns, dafs die griechischen Denker
»mit einem Weisheitsschatze der Vergangenheit arbeiteten, wodurch ihre
Schriften erst jene Kontinuitat erhielten, welche die griechische Philo-
sophie zu einem Faktor des antiken und nachmals des christlichen
Geisteslebens machen konnte®, ,Die Intuition von vorbildlichen Daseins-
elementen der Dinge ist untrennbar von dem Gedanken einer gottlichen
Vernunft und Weisheit, die, selbst das hochste Vorbild, jene der
Wirklichkeit, auf welche Art immer, eingebaut oder eingesenkt hat, also
zugleich vor- und tberweltlich, und doch auch die Wesen im Innersten
bestimmend erfaflst wird® (S. 5). Damit verbunden ist die Vorstellung
einer vollkommenen Ordnung der Dinge, der Glaube an Gott und
himmlische Wesen, der Gedanke des Gesetzes von Hoéherem und Niederem,
der Fortdauer der Seele, des ihr beigegebenen Schutzgeistes. Der Ver-
fasser zeigt uns ferner den beharrenden Typus jener Uberlieferungen
und die Mittelglieder zwischen dem der Vorzeit zugeschriebenen
Denken und der Spekulation in der historischen Zeit. Er behandelt dabei
weiter die religiosen Traditionen als Ausgangspunkte der
Philosophie: den apollonischen Glaubenskreis (19), die Mysterien-
lehre (23), die agyptische (47), chaldiische Weisheit (60), die Magier-
lehre (73), den Veda (84), das Alte Testament (102), endlich die Urver-
verwandtschaft der religiosen Traditionen (118). ,So haben die Alten
recht, wenn sie ihre Philosophie auf Urtraditionen zuriickfihren; ihre
dahin gehenden Angaben sind nicht frostige Erfindungen und Zuriick-
datierungen. Die Alten wulsten, was sie den Altesten danken,
besser als wir Nachgeborenen; worauf sie unseren verwunderten Blick
lenken, ist eine uralte Wirklichkeit, eine tiirmende Ferne des
Gedankenlebens® (135).



Litterarische Berichte. 501

Im 2. Abschnitt wird die Theologie als Grundlage der
Philosophie und des Idealismus iiberhaupt untersucht. Sie ist
das Bindeglied von religiéser und spekulativer Gedankenbildung (187).
Im einzelnen bebandelt der Verfasser Veda und Vedanta (149), Thorah
und Kabbalah (178), politische und physische Theologie (193), den Her-
vorgang der Physik aus der physischen (215) und den der Weisheitslehre
und KEthik aus der politischen Theologie (236), die Vereinigung von
Physik und Ethik im Idealismus (252).

Der 3. Abschnitt stellt den vorplatonischen Idealismus dar:
‘Pythagoras (262), die pythagoreische Zahlentheorie (282), die sakralen
Wissenschaften bei Pythagoras (292), die pythagoreische Physik (308),
Weisheitslehre und Ethik (315), Ausbau und Riickbildung der pythago-
reischen Philosophie (831), den Nominalismus der Sophisten und den
Realismus des Sokrates (846). Der ganze 4. Abschnitt ist Plato ge-
widmet und behandelt das herakleiteisch-mystische KElement der plato-
nischen Lehre (366), das sokratische (3875), das pythagoreische (385) und
die morgenlindischen KElemente (397), die platonische Theologie (408),
die Ideenlehre (424) und die Ethik (440). Der 5. Abschnitt betrifft
Aristoteles: die theologischen Grundlagen seiner Philosophie (455),
die Lehre von den Entelechieen oder Formen (472) und vom Bewegungs-
princip (484), seine Gotteslehre (498) und Kthik (513), die Fortbildung
des Idealismus durch ihn (529), die Preisgebung der Ideenlehre (549).
Der 6. Abschnitt zeigt uns den Idealismus in der hellenisch-
romischen Periode: Erneverung der physischen Theologie durch die
Stoa (565) und der pythagoreisch-platonischen Theologie (584), die jidisch-
hellenische Mystik (601), romische Theologie und Philosophie (623), die
neuplatonische Mystik (645), die Ideenlehre und Ethik (667), sowie die
Geschichtsansicht der Neuplatoniker (683).

Das grolsartig angelegte und in diesem 1. Bande harmonisch aus-
gefithrte Werk wird nicht verfehlen, einen Umschwung in der Beurteilung
der Geschichte der Philosophie anzubahnen. Der grolse Péddagoge, welcher
hier als Lehrer der Geschichte des Idealismus auftritt, hat von neuem
den Beweis erbracht, dals die griechische Philosophie mit Recht matdu-
yoyoe ele tov Xoworov genannt worden ist. Nicht blofs sein unermid-
licher Fleils, seine umfassende Gelehrsamkeit und sein sicheres Urteil,
sondern auch der Adel seiner Gesinnung haben den Verfasser, den wir
lingst als den Liehrer der Ideale bewundert und verehrt haben, zum be-
rufenen Geschichtsschreiber des Idealismus gemacht., — Ich weils nicht,
warum der Verfasser, der die Litteratur beherrscht, gar keinen DBezug
auf das monumentale Werk des verstorbenen Freiherrn Albert von Thimus
genommen hat (Die harmonikale Symbolik des Altertums, 2 Bde., Kéln
1868—1876). Er wiirde darin fir viele Fragen ein noch reicheres Ma-
terial gefunden haben, was nur zur Bestdtigung seiner Resunltate dienen
miifste. Vielleicht wiirde auch die Auffassung des Herakleitos eine nicht
unwesentliche Modifikation erhalten haben. Jenes Buch ist nicht blols
von der Richtung, welche jede Spur von reinem Monotheismus und einer
Uriiberlieferung vertilgen mochte, sondern leider auch von katholischer
Seite, auf welcher man besser orientiert sein konnte, geflissentlich ignoriert
oder hespdéttelt worden.

2. L. Busse, Philosophie und Erkenntnistheorie. 1. Ab-
teilung. Leipzig, Hirzel 1894.

Der unter Lotzes Einfluls stehende Verfasser beabsichtigt mit diesem

Buche, .zu dem zwischen der dogmatischen Philosophie und der kritischen



502 Litterarische Berichte.

Erkenntnistheorie um die Moglichkeit der Metaphysik entbrannten Streite
Stellung zu nehmen®. Der erste, polemische Teil des Buches behandelt
die Metaphysik und Erkenntniskritik. Der erste Gegner ist der
Skepticismus. Der Verfasser weist sowohl den unbedingten (7) wie
die Arten des bedingten Skepticismus, n&mlich Idealismus (Reprisenta-
lismus 13) und Sabjektivismus (30), mit dialektischer Gewandtheit zuriick.
Weiter kampft er gegen den Kriticismus, der im Grunde mit dem
Subjektivismus identisch ist, und gegen die Transcendentalphilo-
sophie (87), die in der transcendentalen Deduktion der FKErkenntnis
gipfelt und selbst auf nicht deduzierten dogmatisch-metaphysischen
Voraussetzungen tiber die transsubjektive Wirklichkeit beruht. Erkenntnis-
theorie als voraussetzungslose, kritische und grundlegende Philosophie
ist daher unmdglich. An dritter Stelle kritisiert er die theologische
Bestreitung der Metaphysik und untersucht das Verhaltnis der
Metaphysik zur Offenbarung (113).

Hier konnen wir in unserem Referat nicht ohne Protest vorbeigehen,
wahrend wir dem Verfasser in den beiden ersten Abschnitten mit Genug-
thuung gefolgt sind. Die spekulative Theologie des Christentums inner-
halb der katholischen Kirche, wie sie besonders in der Scholastik sich
ausgestaltet hat, ist sicher frei von dem Vorwurf, den der Verfasser der
Theologie iiberhaupt macht: ,Von jeher hat die Theologie mit den skep-
tischen Leugnern der Metaphysik gern gemeinschaftliche Sache gemacht;
sah sie doch in der philosophischen Skepsis ein geeignetes Mittel, ihr
(Gebiet gegen die unbequemen Angriffe der Philosophie zn schitzen® (113).
Die Aufaoabme und Fortbildung der aristotelischen Metaphysik (nebst den
platonischen Elementen) durch die Scholastik ist doch eine historische
Thatsache! ,Die Lehre von der doppelten Wahrheit, der philosophischen
und der theologischen, von denen die letztere die hohere ist®, wird der
Theologie vom Verfasser untergeschoben: in der katholischen Theologie
ist sie nicht zu finden. Wir verweisen den Verfasser auf Thomas ven
Aquin, Snmma philosophica lib. 1 c. 7, welcher die innerliche Objektivitat
der Wahrheit auf ihr Urbild, den gottlichen Verstand, und zuletzt geradezu
auf die gottliche Wesenheit in ihrer Einfachheit zurickfiihrt, so dals die
obersten Grundsitze des Denkens der Mafsstab fir alle Wahrheiten ohne
Ausnahme sind. Unsere Theologie gibt daher dem Verfasser darin
vollkommen recht, dals etwas, was unserer Vernunft direkt zuwider lauft,
keine geoffenbarte Wahrheit sein kann. , Die Unzuldnglichkeit der
menschlichen Vernunft®, so fihrt unser Geguer fort (115), ,kann auch
darin bestehen, dals sie die geoffenbarten Wahrheiten einfach iitberhaupt
nicht fafst. Letztere sind dann nicht unverniinftig, sondern iiberver-
niinftig, supra rationem, nicht contra rationem. — Aber Wahrheiten, die
so vollstindig tber unsere Vernunft gehen, dafs wir sie gar nicht ein-
sehen ko nnen, kdnnen uns auch nicht geoffenbart werden. An unserer
Unfahigkeit, sie zu verstehen, wirde die Offenbarung notwendig scheitern
naiissen.*  Wir antworten: Solche absolut iiberverniinftige Wahrheiten
sind an sich wohl erkennbar, denn sie sind; wir miissen an der realen
Identitit des konkreten Seins, der konkreten Wahrheit und der Krkenn-
barkeit festhalten. Unsere Ohnmacht, sie auf natirliche Weise, allein
durch die Krifte der menschlichen Vernunft, zu erkennen. liegt nur im
Mangel eines objektiven natirlichen KErkenntnismittels. Insofern aber
diese Wahrheiten an sich inteiligibel sind, kann die Moglichkeit der Be-
schaffung eines anderen Erkenntnismittels nicht gelengnet werden, welches
der menschlichen Vernunft bei der Offenbarung mitverlichen werden
miifste. Diese Konsequenz sieht unser Autor auch sehr wohl ein, wenn



Litterarische Berichte. 503

er weiter folgert: ,Soll die Offenbarung nicht tauben Ohren gepredigt
werden, so muls erst der Verstand dessen, dem sie zu teil wird, auf
eine solche Hohe gebracht werden, dals er auch befihigt wird, sie zu
verstehen. Alsdann kann ihm die Wahrheit, die er vorher nicht zu
fassen vermochte, geoffenbart werden® (116). Daher behauptet unsere
Theologie auch die Notwendigkeit einer besonderen gottlichen Einwirkung
auf unseren Verstand (lumen fidei), damit derselbe zur Aufnahme der
dunkeln Wahrheit erst befihigt wird, als ein notwendiges Korrelat der
ibernatiirlichen Offenbarung. Wir verweisen ihn fir die nihere Erkldrung
auf Kardinal Zigliara, Propaedeutica ad s. Theologiam, L. 2 ¢. 2 (Romae
1884, p. 124), damit er sich tGberzeugt, dals seine Bedenken gegen die
Offenbarung von unseren Theologen langst vorausgesehen sind. Wenu
der Verfasser sagt: ,Nur Thatsachen, welche der Vernunft nicht
widersprechen, konnen moglicherweise durch Offenbarung verkiindet
werden®, so sollte er nicht vergessen, dafs es sich bei jeder Offenbarung
nur um objektive Wahrheiten handeln kann, die als solche inhaltlich stets
etwas Thatsichliches enthalten; denn Sein und Wahrheit sind sachlich
identisch. Und ber der christlichen Offenbarung kommen solche Wahr-
heiten in Betracht, welche das fiir die natiirliche Erkenntnis verborgene
Wesen Gottes und sein Leben und Wirken betreffen und deshalb eben
inhaltlich das am meisten Wirkliche und Thatsdchliche enthalten: denn
(Gott ist Actus purissimus, vollkommenste Seinswirklichkeit und unend-
liche Seinsfiille ohne jede Potenzialitdt. Der Verfasser schliefst mit dem
GGedanken: ,Ob irgend eine bestimmte Thatsache geoffenbart worden ist,
bleibt immer problematisch: die Metaphysik braucht dabei auf geoffen-
barte Wahrheiten keine Riicksicht zu nehmen.“ Er verkennt dabei die
subjektive Seite der Offenbarung, welche ihrer innersten Natur nach Ge-
wilsheit mit sich bringt; denn sie ist eine Kundmachung oder intellektuelle
Mitteilung des persdnlichen Gottes, der dabei als hochster Herr absolut
und innerlichst auf den Verstand und den Willen des Menschen einwirkt,
ohne die Natur seines Geschopfes zu zerstoren oder auch nur zu ladieren.
Die Schwierigkeit, die Offenbarungsmoglichkeit einzusehben, liegt in der
ungeniigenden Auffassung des natiirlichen Abhingigkeitsverhiltnisses, in
welchem das Geschopf zu seinem Schopfer steht, und somit im letzten
Grunde in dem unrichtigen Gotteshegrifi, dern die moderne Philosophie
nicht dberwinden kann.

Der 2. Teil gibt die Grundlegung eines dogmatisch-philo-
sophischen Systems. Zuerst werden die Grundbestandteile der
Wirklichkeit bestimmt: Principien, Thatsachen und Werte (121). , Dals
alles, was die Vernunft als notwendig denkt, auch unbedingt und fiir alle
Ewigkeit giltig ist, das ist die einzige erkenntnistheoretische Voraus-
setzung®, die der Verfasser zu Grunde legt. Die Grenze der reinen
Vernunft bildet die Grenze des Denknotwendigen; wo das Thatséch-
liche beginnt, hort die Alleinherrschaft der reinen Vernunft auf. Der
Inhalt des Denknotwendigen wird durch die denknotwendigen Wahrheiten
gebildet. Der gemeinsame Grund fiir diese Wahrheiten und die That-
sachen ist das Absolute. Trotzdem miissen sie in der gegebenen Welt
auseinander gehalten werden. Nur im Absoluten ist das Denken des
Denknotwendigen zugleich der Grund der Notwendigkeit des Gedachten.
Die Natur des Denknotwendigen widerspricht der Ableitung der That-
sachen aus Principien und der Principien aus Thatsachen. Unabhingig
von beiden bilden die Werte den dritten, gleich selbstindigen Faktor der
Wirklichkeit. Die Einheit dieser Faktoren im Absoluten bedeutet nar
die Aufzabe, das Wesen des Absoluten regressiv. ihnen geméls als den



H04 Litterarische Berichte.

einheitlichen Grund der drei Faktoren zu bestimmen. Auf solcber Unter-
lage baut der Verfasser das System der Wissenschaft aunf (143).
Die Philosophie als eine universelle Wissenschaft gliedert sich in die
theoretische und praktische Philosophie und die Religionsphilosophie.

1. Die theoretische Philosophie (144) bestimmt die Natur
des Seins (des Seienden) nach den hochsten denknotwendigen Principien.
Das ist die Aufgabe der reinen Metaphysik (Ontologie), deren Urteile dem
Princip der Identitit entsprechen miussen. Sie kann folglich nur ana-
lytische Urteile anerkennen, deren Gegenteil sich widerspricht, keine
synthetischen. Synthetische Urteile a priori gibt es nicht (148—154).
s folgen interessante Ausfithrungen iiber die Stellung der Metaphysik
zur Mathematik (160—182) und zu den empirischen Wissenschaften
(182—211). Die durch die Naturgesetze ausgedrickten Kausalverhiltnisse
sind nicht notwendig: das allgemeine Kausalverhiltnis ist von jenen zu
unterscheiden. Der Grund der Konstanz der empirischen Naturgesetze
ist in der praktischen Weisheit, dem Willen des Absoluten zu suchen.
Die Moglichkeit einer Anderung der Naturgesetae (Wunder) kann daher
gar nicht bestritten werden. Dals irgend ein Wunder sich thatséchlich
ereignet habe, wird man aber mit Hume immer bestreiten konnen. ,Hat
Gott selbst den Naturlauf gesetzt, so muls sich der religiose Glaube be-
scheiden, ihn als den Ausdruck seines bleibenden Willens, zugleich als
das geeignetste Mittel, das Ziel dieses Willens zu erreichen, anzu-
sehen, und muls nicht Gott die der Folgerichtigkeit seiner Natur und
seiner Weisheit widerstreitende Notigung zuschreiben, seine eigene Ord-
nung zu korrigieren oder widerrufen zu missen* (273). Allein diese Kin-
wendungen sind langst von Thomas von Aquin beantwortet: Quaestiones
disputatae, Q. VI de miraculis, art. 1 ad 3, 6, 7, 14. Der Verfasser
berithrt hierauf auch die Frage der Willensfreiheit (205—208). Eine
eingebildete Naturnotwendigkeit steht ihr nicht im Wege. Um dem
Menschen eine iiber die Naturfreibeit hinausgehende eigentiimliche Frei-
heit zu sichern, bedarf es indes noch einer besonderen Selbstindigkeit
der vemunfmgen Geister dem Absoluten gegeniiber, deren Moglichkeit
wir nicht begreifen konnen; weil wir dberhaupt nicht begreifen konnen,
dals das Absolute Dinge in sich erzeuge, die in ibhm bleiben und doch
zugleich, indem sie fir sich sind, sich von ihm ablésen und ihm mit
einer gewissen Selbstindigkeit gegeniibertreten (206). Ganz konsequent
sagt er weiter: ,,lis ist mit einem Wort das Wunder der Schépfung
die Frage, wie die Dinge gemacht werden, welche wir uns nicht befrie-
digend beantworten konnen*, oder die Schwierigkeit, ,,wie es ein selb-
standiges Farsichsein in Gott geben kann.* Wie kann, so fragt er (207),
ein geschaffenes Ding iberhaupt Selbstindigkeit haben, und wie,
wenn es diese hat, doch zugleich dem allméchtigen Willen Gottes unter-
worfen bleiben? Man sieht, dals hier der Gottesbegriff der modernen
Philosophie sich als ungeniigend erweist, weil er nicht iiber das inner-
weltliche Bewulstsein seines Absoluten herauskommen kann. (Vgl. Glofsner,
Der Gottesbegriff in der neueren und neuesten Philosophie, S. 77.) Es
darf daber auch nicht wunder nehmen, wenn der Verfasser den christ-
lichen Begriff der Menschwerdung ganz verkennt (208). Er denkt
sich dabei jene Selbstindigkeit in einem Individuum® zum grofsten Teil
oder auch vollig aufgehoben; Gott mache es zum willenlosen Werkzeung
scines Willens, zum direkten Organ seiner Thatigkeit, um durch die Wir-
kungen, welche dieser von Gott ginzlich erfillte Mensch auf seine Mit-
menschen auf dem natiirlichen Wege ausiibt, eine Gegenwirkung gegen
das von ihm nicht gebilligte, aber metaphysisch geduldete Bise auszuitben.



Litterarische Berichte. H0bH

Der Verfasser weils nicht, mit welcher Sorgfalt und Schirfe die christ-
liche Spekulation der Viter wie der Scholastiker die rein menschliche
individuelle Natur des Gottmenschen, die niemals eine menschliche Person
war, als im ausschlielslichen Besitz der gottlichen Person gegeniiber
allen Einwendungen klargestellt hat, so dals eben die historische Person
Christus niemand anders ist als die gottliche Person, der absolute Gott
selbst, der zugleich die gottliche Wesenheit und die von dieser letzteren
total verschiedene individuelle menschliche Natur zu eigen besafs. Bei
der realen ginzlichen Verschiedenheit der zwei Naturen, der gottlichen
und menschlichen, und ihrer Vereinigung nur in der gottlichen Person,
— wobei der reale Unterschied zwischen Natur und Person in jedem
einzelnen Individoum vorausgesetzt ist, wird zwar die ganze menschliche
Natur des Gottmenschen (Seele und Leib) direktes Organ seiner einzigen
gdttlichen Person; aber es bleibt der freie menschliche Wille als Bestand-
teil der rein menschlichen Natur intakt. KEs fehlt dem Verfasser natiirlich
auch der wahre Begriff des Ubernatiirlichen: und vielleicht liegt das
wieder an einer ungentigenden Auffassung des Natiirlichen. Die Schule,
aus welcher der Verfasser hervorgegangen ist, hat es eben niemals zum
klaren und richtigen Gottesbegriff gebracht und sich nicht aus den Banden
des Pantheismus vollig losgemacht. :

ks folgt die angewandte Metaphysik (212). Der Beweis der
Kxistenz des Nicht-Ich oder einer Aufsenwelt wird vom Verfasser durch
die Verbindung der Thatsache, dals ich den Gedanken des Nicht - Ich
habe, mit den denknotwendigen, die Natur des Seins bestimmenden Prin-
cipien gefiihrt: diese letzteren gestatten das Haben dieses Gedankens dem
Sein nur als einem endlichen, ein Nicht-Ich neben sich habenden (212—244).
Weil die subjektiven dulseren Wahrnebhmungen thatsichlich doch anf eine
Auflsenwelt bezogen und von den rein innerlichen Zustidnden unterschieden
werden, ist die Unterscheidung von Aulsenwelt und Ich auch innerhalb
der Thatsachen des Bewufstseins berechtigt. Daraus leitet er auch das
Recht ab, .,Kosmologie und Psychologie als zwei verschiedene, zwei ver-
schiedenen Grundformen des unserer Wahrnehmung zugénglichen Seins
zugehdrige Disciplinen der angewandten Metaphysik zu betrachten® (245).
Die Einheit des Bewufstseins notigt, die Seele als ein einheitliches Wesen
(Substanz) zu fassen (248—252). Die Denkvorginge gehoren ihrem Inhalt
nach zur Logik, die nur die Principien des Krkennens iiberhaupt auf-
stellt, aber keine Kunstlehre des Denkens ist: alle Logik ist formal; im
Gebiete des Denknotwendigen bedeutet formale zugleich materiale Wahr-
heit (254—258). Fiir die kritische Erkenntnistheorie bleibt kein
Platz iibrig (251).

2, Die praktische Philosophie behandelt die Werte, das
Allgemein-Bedeutsame (259). Gegenstand der K thik sind die moralischen,
mit Billigung oder Milsbilligung verkniipften ILust- oder Unlustgefiihle
(261). Das sittlich Gute ist die hochste Lust (Seligkeit); ihr unbedingter
Wert ist durch das Gewissen garantiert (261—274). Aufgabe der speku-
lativen Ithik ist es, die Stellung der moralischen Ideen im Weltganzen
aufzuzeigen (278). Die Asthetik ist die Wissenschaft von den Bedin-
gungen des Schonen: die hohere Bedingung ist die Kinheit von Idee
(geistigem Inhalt), Stoff und Gesetz als Symbol der Kinheit der drei Fak-
toren der Wirklichkeit (279 —283).

3. Die Religionsphilosophie (284—288) hat den einheitlichen
(irund der drei Faktoren der Wirklichkeit ndher zu bestimmen. Nur als
Personlichkeit kaun das Absolute gedacht werden mit Allweisheit,
Allmacht und Heiligkeit. Gott als Grund der Welt ist der Schopfer der



206

Litterarische Berichte.

Welt. Das Problem der Schépfung aber ist fir den menschlichen Ver-
stand nicht auflosbar. Die wesentlichste Schwierigkeit liegt darin, wie
die gottlichen Vorstellungen zugleich ein Firsichsein haben und sich
dadurch von ihm ablésen konnen (286). — Man sieht hier nochmals die
Obnmacht, dem Pantheismus zu entrinnen!

Vieles in dem vorliegenden Werke ist dankbar anzuerkennen. Ks
ist ein ehrliches und hartes Ringen nach der Wahrheit; und als solches
zeigt dieses neue System unstreitig einen Fortschritt der neuesten Philo-
sophie in der Riickkehr zur alten Wahrheit an.

3. N. R. IV Alfonso, Principii di Logica Reale. Roma,
Paravia 1394.

Die logischen Vorlesungen von D'Alfonso, welche er am Kgl. Lyceum
Umberto I. in Rom gehalten, geben einen Einblick in die moderne lLogik,
welche nicht mehr die Denkformen als solche zu ihrem Gegenstand macht.
Der Verfasser beginnt mit dem Unterschied zwischen psychologischer
und logischer Vorstellung (S. 1). Die blofse Sensation kann niemals
Objekt der Logik werden; denn sie besteht nur aus bestimmten Zustinden
der Seele, welche dieselbe nicht zu unterscheiden weils und sich selber
beilegt, ohve sie auf den Anreiz zu beziehen. Die Materia prima der
logischen Welt wird vom Objekt der Perception, welches das Objekt des
Bewulstseins ist, dargeboten. Der logische Prozels enthilt eine fort-
schreitende Vervollkommnung von der rein sensitiven Thatsache bis zur
vollendeten logischen Entitat. Ubrigens erstreckt sich diese, verschiedene
Grade enthaltende logische Sphire auch auf die Tiere, die es zur Per-
ception bringen. Die erste Zone nennt der Verfasser die mechanische
Logik, die zweite die chemische und die dritte vollkommenste die
organische Logik. Das Objekt der Perception oder seine Vorstellung
ergibt die primitive Form der logischen Vorstellung, sobald es in zwei
oder mehrere Qualititen unterschieden erscheint, die in irgend einer Weise
verbunden sind. Zweitens behandelt er das Urteil und seine Ele-
mente (18). Wenn das Subjekt zum ersten Mal einen Dualismus im
Objekt unterscheidet und sieht, dafs seine Elemente so verbunden sind,
dals das Objekt ohne sie nicht sein wiirde, so kommt das Urteil durch
einen psychologischen Akt zu stande. Aber der intime Zusammenhang,
der die beiden Termini verbindet, ist eine objektive Thatsache der Dinge,
nicht eine reine Produktion der psychelogischen Thitigkeit, die tbrigens
auch den Tieren beigelegt wird. Wenn das Subjekt anfingt, das Objekt
der Perception oder die Vorstellung von demselben zu beurteilen, dann
hort sie auf, psychologische Vorstellung zu sein, und wird logische Vor-
stellung: es gibt keine logische Vorstellung, die nicht zugleich implicite
oder explicite Urteil ist. Es folgen weiter Betrachtungen tiber das
Urteil (31). Jedes Urteil enthdlt eine Synthese und eine Analyse zugleich
und in demselben Akt. Die Analyse aus dem Dualismus der Termini
ist auch ein notwendiges Moment beim Urteil. Es gibt also keine rein
apalytischen und keine rein synthetischen Urteile, Der 4. Abschnitt be-
handelt die Begriffsbildung (39). Erst wenn das Objekt oder die
Vorstellung davon ein System oder ein Organismus geworden ist, entsteht
der Begriff: das systematische und organische Bewulstsein von den Dingen.
Der 5. Abschnitt entwickelt den Begriff selbst (55). Eigentlich gibt es
nur einen Begriff, und das Universum ist eine Reihe von relativ erfalsten
Begriffshildungen, die zwischen einem Maximum und einem Minimum
liegen. Die Begriffe sind in der Natur und im Geiste.



Litterarische Berichte.

a07

Aus diesen Andeutungen sieht man, wie der Verfasser auf der
modernen Bewulstseinstheorie fulst, den wesentlichen Unterschied zwischen
sinnlicher und geistiger Erkenntnis nicht festhilt und in der materiali-
stischen Evolutionslehre verkommt.

4 P. Schiltz, Summa Philosophiae ad mentem Divi Thomae

Aquinatis in usum Seminarii Luxemburgensis. Vol. I
Physica. Luxemburgi 1894.

Das Werk des Luxemburger Professors Schiltz, dessen 1. Bd. in
diesem Jahrbuch von Dr. C. M. Schneider besprochen wurde (V1II, 495),
ist eines der wenigen Biicher, bei welchen die beliebte Aufschrift ,,Ad
mentem D. Thomae* keine Liige ist. Schon die Anwendung des alten
Namens Physica fiir diesen Teil der Philosophie bedeutet einen klaren
und zielbewulsten IFortschritt, und die Bestimmung des Objekts dieser
Physik gibt den Grund fiir diese einheitliche Benennung an: ens mobile
seu quidditas, cui debetur mobilitas, Darin liegt die specifische Einheit
dieser Wissenschaft begriindet, zu welcher sowohl das ens mobile non
vivens wie das ens mobile vivens gehoren. Die falsche Trennung von
Naturphilosophie oder Kosmologie und der sogenannten Psychologie ist
damit iiberwunden; ebenso ist der falsche Begriff einer metaphysischen
Naturphilosophie und Psychologie beseitigt. Der 1. Teil handelt de ente
mobili non vivente. Zuverst werden die inneren Principien dieses
Teilobjekts angegeben (qu. 1.), ndmlich die materia prima und die forma
substantialis. Diese ersten Principien werden sodann einzeln erklart
(g. 2): materia prima non existit propria existentia: est ingenerabilis,
incorruptibilis, eiusdem rationis in omnibus corporibus et appetit omnes
formas substantiales; in eadem materia nequeunt simul esse plures formae
substantiales. Darauf folgt die Lehre de natura, violentia et arte (q. 3);
de quantitate (q. 4); de motu sec. se considerato, quid sit (q. 5); de
activitate corporum (q. 6); de generatione (q. 7); de loco (g. 8), wobei
der Verfasser lehrt: der Raum ist kein ens reale, sondern nur ens ra-
tionis; endlich de tempore (q. 9). Der 2. Teil handelt de ente mobili
viventi und erklirt das Leben der Pflanze und des Tieres (gq. 10—11I).
Im 8. Teil de mundo bespricht er das physische Weltganze.

Die Darstellung ist sehr kiar und einfach, knapp im Ausdruck.
dabei grindlich und entsprechend der Lehre des hl. Thomas. In der
Beantwortung der Einwendungen zeigt sich namentlich der padagogische
Takt. Die naturwissenschaftlichen Resultate sind reichlich verwertet.
Die Auswahl der Fragen beweist die Beherrschung des Stoffes. Wir
miissen dieses Buch als ein vorziigliches Lehrbuch empfehlen.

5. E. Melzer, Der Beweis fiir das Dasein Gottes. Neilse,
Graveur 1895.

Der Verfasser will einen auf erkenntnistheoretischer Grundlage
stehenden Beweis fiir das Dasein Gottes und fiir seine Personlichkeit ver-
suchen, Fiir ihn ist Gott nur ,der von Ewigkeit her personliche, von
der Welt verschiedene Gott, der Schopfer der Welt*. Er will eine
Rechtfertigung des ,,Creatianismus* geben und einen stringenten Beweis
fithren. Er thut es, indem er sich an Giinther anlehnt,

I. Darlegung des Beweises fir das Dasein Gottes und
seine Personlichkeit. § 1. Der Ausgangspunkt ist das Selbstbe-
wulstsein, der Ichgedanke. ,Dieses Ich ist vor seiner Entwickelung ein



508 Litterarische Berichte.

Sein ohne Bestimmtheit, ohne Krscheinungen, ein lediglich bestimmbares
oder potentiales Sein, und der infolge der Entwickelung des Ich her-
vortretende Ichgedanke macht das Ich oder den Geist zu einem mittels
seiner Erscheinungen von sich wissenden Sein.* § 2. Der Geist als
ganzheitliches Realprincip. Der Gedanke des Seins geht dem Geiste durch
das im Ichgedanken erlangte Selbstbewulstsein auf. Denkt er sich als
reales Sein, Substanz oder Realprincip, so hat er sich als ganzheitliches
ungebrochenes reales Sein, und ein solches mufs er auch vor seiner
Lebensentfaltuug schon gewesen sein, da er aus einem bewulstlosen
Princip zu einem seiner selbst bewulsten erst allméhlich geworden ist.
§ 3. Der Beweis fiir Gottes Dasein und Personlichkeit aus der Qualitit
unseres Geistes. Unser Geist ist ein Sein nicht durch sich, also durch
ein anderes und auch in dieser Beziehung relativ. Durch die Negation
seiner urspriinglichen Unbestimmtheit und Nichtabsolutit gelangen wir
zu dem Gedanken der Kxistenz Gottes, indem wir uns selbst unterscheiden
als Erscheinen und Sein und beides in einem letzten Realprincip be-
griinden, das weder bedingt noch beschrinkt ist. Dieses Realprincip ist
unser Schopfer. Denn uvuser Geist, der zwar Realprincip und Substanz,
aber endliche Substanz ist, wird genotigt, iber sich hinanszugehen und
eine absolut unbedingte Kausalitiat als Schopfer der bedingten Substanz
seines Geistes und jeder andern, die etwa auflser dieser vorhanden ist,
hinzuzudenken. Diesen Schopfer nun kann er in seiner Selbstbestimmt-
heit nur als personlichen selbstbewulsten auffassen, der von jeder andern
Substanz wesenhaft verschieden ist. Als unpersonlich wire der Schopfer
nicht im stande, qualitativ von ihm verschiedene Substanzen zu setzen.
Die Offenbarung des personlichen Gottes durch die Schépfung hat die
Offenbarung seiner als absoluten persdnlichen Princips in seinem eigenen
Lebensprozels zur Voraussetzung. Jeder andere Beweis hat seine Grund-
lage nur in dem Geist des Menschen, so dals der von letzterem ausge-
sefithrte Beweis in gewissem Sinne der einzig mogliche ist.

II. Kurze historisch-kritische Darstellung der Beweise
fir das Dasein Gottes. Von Interesse fiir uns war die Polemik gegen
Kuhn und die Kritik der Beweise des hl. Thomas, deren inneren orga-
nischen Zusammenhang der Verfasser leider nicht kennt. Da die Zeiten
Giinthers voriiber sind, und die moderne Selbstbewulstseinstheorie auch
ihrer Falschheit lingst tiberfithrt ist, so ist es bedauerlich, dafs dieser
Weg noch einmal betreten wird, wenn auch das Suchen nach der Wahr-
heit anzuerkennen ist. _
E. Commer.

2k

—_—— et —————



	Litterarische Berichte

