
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 9 (1895)

Rubrik: Litterarische Berichte

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LITTERARISCHE BERICHTE.
Vom Herausgeber.

1. O. Willmann, Geschichte des Idealismus. 1. Band.
Vorgeschichte und Geschichte des antiken Idealismus.
Braunschweig, Vieweg u. Sohn, 1894.

Dafs eine Geschichte des Idealismus oder der Ideenlehre ein wahres
Bedürfnis ist, weifs jeder, der die Geschichte des Materialismus kennt.
Die Auffassung, welche die vorchristliche Philosophie von philologisch-
hyperkritischen Forschern erfahren hat, diente nur allzusehr antichristlichen

Tendenzen. Der berühmte Pädagoge Willmann hat es gewagt,
diese falschen Richtungen zu korrigieren: und in wie feiner und wahrhaft
idealer Weise hat er das gethan Er zeigt sich dabei als geschulter
Philologe und hat die Geschichte der Philosophie durch sein hochbedeutsames,

objektiv geschriebenes Buch, über dessen Inhalt ich hier leider
nur kurz referieren kann, wesentlich gefördert.

Der 1. Abschnitt behandelt die vorgeschichtlichen Anfänge
der Philosophie (S. 1—136). Wir hören „die Stimme der Alten" über
die Herkunft der Philosophie aus Urtraditionen. Sie lehrt uns, den
Anfang der Ideenlehre in vorgeschichtlicher Zeit zu suchen. Dafs der
Verfasser den Mut gehabt hat, diese Frage wieder aufzunehmen, rechne
ich ihm hoch an. Er sagt es kühn heraus, dafs die griechischen Denker
„mit einem Weisheitsschatze der Vergangenheit arbeiteten, wodurch ihre
Schriften erst jene Kontinuität erhielten, welche die griechische
Philosophie zu einem Faktor des antiken und nachmals des christlichen
Geisteslehens machen konnte". „ Die Intuition von vorbildlichen
Daseinselementen der Dinge ist untrennbar von dem Gedanken einer göttlichen
Vernunft und Weisheit, die, selbst das höchste Vorbild, jene der
Wirklichkeit, auf welche Art immer, eingebaut oder eingesenkt hat, also
zugleich vor- und überweltlich, und doch auch die Wesen im Innersten
bestimmend erfafst wird" (S. 5). Damit verbunden ist die Vorstellung
einer vollkommenen Ordnung der Dinge, der Glaube an Gott und
himmlische Wesen, der Gedanke des Gesetzes von Höherem und Niederem,
der Fortdauer der Seele, des ihr beigegebenen Schutzgeistes. Der
Verfasser zeigt uns ferner den beharrenden Typus jeuer Überlieferungen
und die Mittelglieder zwischen dem der Vorzeit zugeschriebenen
Denken und der Spekulation in der historischen Zeit. Er behandelt dabei
weiter die religiösen Traditionen als Ausgangspunkte der
Philosophie: den apollonischen Glaubenskreis (19), die Mysterienlehre

(23), die ägyptische (47), chaldäische Weisheit (60), die Magierlehre

(73), den Veda (84), das Alte Testament (102), endlich die Urver-
verwandtschaft der religiösen Traditionen (118). „So haben die Alten
recht, wenn sie ihre Philosophie auf Urtraditionen zurückführen; ihre
dahin gehenden Angaben sind nicht frostige Erfindungen und Zurück-
datierungen. Die Alten wufsten, was sie den Ältesten danken,
besser als wir Nachgeborenen; worauf sie unseren verwunderten Blick
lenken, ist eine uralte Wirklichkeit, eine türmende Ferne des
Gedankenlebens" (135).



Litterarische Berichte. 501

Im 2. Abschnitt wird die Theologie als Grundlage der
Philosophie und des Idealismus überhaupt untersucht.. Sie ist
das Bindeglied vön religiöser und spekulativer Gedankenbildung (137).
Im einzelnen behandelt der Verfasser Veda und Vedanta (149), Thorah
und Kabbalah (173), politische und physische Theologie (193), den
Hervorgang der Physik aus der physischen (215) und den der Weisheitslehre
und Ethik aus der politischen Theologie (236), die Vereinigung von
Physik und Ethik im Idealismus (252).

Her 3. Abschnitt stellt den vorplatonischen Idealismus dar:
• Pythagoras (262), die pythagoreische Zahlentheorie (282), die sakralen
Wissenschaften bei Pythagoras (292), die pythagoreische Physik (303),
Weisheitslehre und Ethik (315), Ausbau und Rückbildung der pythagoreischen

Philosophie (331), den Nominalismus der Sophisten und den
Realismus des Sokrates (346). Her ganze 4. Abschnitt ist Plato
gewidmet und behandelt das herakleiteisch-mystiscbe Element der
platonischen Lehre (366), das sokratische (375), das pythagoreische (385) und
die morgenländischen Elemente (397), die platonische Theologie (408),
die Ideenlehre (424) und die Ethik (440). Her 5. Abschnitt betrifft
Aristoteles: die theologischen Grundlagen seiner Philosophie (455),
die Lehre von den Entelechieen oder Formen (472) und vom Bewegungs-
princip (484), seine Gotteslehre (498) und Ethik (513), die Fortbildung
des Idealismus durch ihn (529), die Preisgebung der Ideenlehre (549).
Her 6. Abschnitt zeigt uns den Idealismus in der hellenischrömischen

Periode: Erneuerung der physischen Theologie durch die
Stoa (565) und der pythagoreisch-platonischen Theologie (584), die
jüdischhellenische Mystik (601), römische Theologie und Philosophie (623), die
neuplatonische Mystik (645), die Ideenlehre und Ethik (667), sowie die
Geschichtsansicht der Neuplatoniker (683).

Has grofsartig angelegte und in diesem 1. Bande harmonisch
ausgeführte Werk wird nicht verfehlen, einen Umschwung in der Beurteilung
der Geschichte der Philosophie anzubahnen. Her grofse Pädagoge, welcher
hier als Lehrer der Geschichte des Idealismus auftritt, hat von neuem
den Beweis erbracht, dafs die griechische Philosophie mit Recht naiSa-
ytoyog etç xbv Xçwtôv genannt worden ist. Nicht blofs sein unermüdlicher

Fleifs, seine umfassende Gelehrsamkeit und sein sicheres Urteil,
sondern auch der Ade! seiner Gesinnung haben den Verfasser, den wir
längst als den Lehrer der Ideale bewundert und verehrt haben, zum
berufenen Geschichtsschreiber des Idealismus gemacht. — Ich vyeifs nicht,
warum der Verfasser, der die Litteratur beherrscht, gar keinen Bezug
auf das monumentale Werk des verstorbenen Freiherrn Albert von Thimus
genommen hat (Hie harmonikale Symbolik des Altertums, 2 Bde., Köln
1868—1876). Er würde darin für viele P'ragen ein noch reicheres
Material gefunden haben, was nur zur Bestätigung seiner Resultate dienen
xnüfste. Vielleicht würde auch die Auffassung des Herakleitos eine nicht
unwesentliche Modifikation erhalten haben. Jenes Buch ist nicht blofs
von der Richtung, welche jede Spur von reinem Monotheismus und einer
UrÜberlieferung vertilgen möchte, sondern leider auch von katholischer
Seite, auf welcher man besser orientiert sein konnte, geflissentlich ignoriert
oder bespöttelt worden.
2. L. Busse, Philosophie und Erkenntnistheorie. 1. Ab¬

teilung'. Leipzig, Hirzel 1894.
Her unter Lotzes Einflufs stehende Verfasser beabsichtigt mit diesem

Buche, „zu dem zwischen der dogmatischen Philosophie und der kritischen



502 Litterarische Berichte.

Erkenntnistheorie um die Möglichkeit der Metaphysik entbrannten Streite
Stellung zu nehmen". Der erste, polemische Teil des Buches behandelt
die Metaphysik und Erkenntniskritik. Der erste Gegner ist der
S k ep tici smus. Der Verfasser weist sowohl den unbedingten (7) wie
die Arten des bedingten Skepticismus, nämlich Idealismus (Repräsenta-
lismus 13) und Subjektivismus (30), mit dialektischer Gewandtheit zurück.
Weiter kämpft er gegen den Kritieismus, der im Grunde mit dem
Subjektivismus identisch ist, und gegen die Transcendentalphilo-
sophie (87), die in der transcendentalen Deduktion der Erkenntnis
gipfelt und selbst auf nicht deduzierten dogmatisch-metaphysischen
Voraussetzungen über die transsubjektive Wirklichkeit beruht. Erkenntnistheorie

als voraussetzungslose, kritische und grundlegende Philosophie
ist daher unmöglich. An dritter Stelle kritisiert er die theologische
Bestreitung der Metaphysik und untersucht das Verhältnis der
Metaphysik zur Offenbarung (113).

Hier können wir in unserem Referat nicht ohne Protest vorbeigehen,
während wir dem Verfasser in den beiden ersten Abschnitten mit Genug-
thuung gefolgt sind. Die spekulative Theologie des Christentums innerhalb

der katholischen Kirche, wie sie besonders in der Scholastik sich
ausgestaltet hat, ist sicher frei von dem Vorwurf, den der Verfasser der
Theologie überhaupt macht: „Von jeher hat die Theologie mit den
skeptischen Leugnern der Metaphysik gern gemeinschaftliehe Sache gemacht;
sah sie doch in der philosophischen Skepsis ein geeignetes Mittel, ihr
Gebiet gegen die unbequemen Angriffe der Philosophie zu schützen" (113).
Die Aufnahme und Fortbildung der aristotelischen Metaphysik (nebst den
platonischen Elementen) durch die Scholastik ist doch eine historische
Thatsache „Die Lehre von der doppelten Wahrheit, der philosophischen
und der theologischen, von denen die letztere die höhere ist", wird der
Theologie vom Verfasser untergeschoben: in der katholischen Theologie
ist sie nicht zu finden. Wir verweisen den Verfasser auf Thomas von
Aquin, Summa philosophica lib. 1 c. 7, welcher die innerliche Objektivität
der Wahrheit auf ihr Urbild, den göttlichen Verstand, und zuletzt geradezu
auf die göttliche Wesenheit in ihrer Einfachheit zurückführt, so dafs die
obersten Grundsätze des Denkens der Mafsstab für alle Wahrheiten ohne
Ausnahme sind. Unsere Theologie gibt daher dem Verfasser darin
vollkommen recht, dafs etwas, was unserer Vernunft direkt zuwider läuft,
keine geoffenbarte Wahrheit sein kann. „ Die Unzulänglichkeit der
menschlichen Vernunft", so fährt unser Gegner fort (115), „kann auch
darin bestehen, dafs sie die geoffenbarten Wahrheiten einfach überhaupt
nicht fafst. Letztere sind dann nicht unvernünftig, sondern übervernünftig,

supra rationem, nicht contra rationem. — Aber Wahrheiten, die
so vollständig über unsere Vernunft gehen, dafs wir sie gar nicht
einsehen können, können uns auch nicht geoffenbart werden. An unserer
Unfähigkeit, sie zu verstehen, würde die Offenbarung notwendig scheitern
müssen." Wir antworten: Solche absolut übervernünftige Wahrheiten
sind an sich wohl erkennbar, denn sie sind; wir müssen an der realen
Identität des konkreten Seius, der konkreten Wahrheit und der Erkennbarkeit

festhalten. Unsere Ohnmacht, sie auf natürliche Weise, allein
durch die Kräfte der menschlichen Vernunft, zu erkennen, liegt nur im
Mangel eines objektiven natürlichen Erkenntnismittels. Insofern aber
diese Wahrheiten an sich inteiligibel sind, kann die Möglichkeit der
Beschaffung eines anderen Erkenntnismittels nicht geleugnet werden, welches
der menschlichen Vernunft bei der Offenbarung mitverliehen werden
müfste. Diese Konsequenz sieht unser Autor auch sehr wohl ein, wenn



Litterarische Berichte. 503

er weiter folgert: „Soll die Offenbarung nicht tauben Ohren gepredigt
werden, so mufs erst der Verstand dessen, dem sie zu teil wird, auf
eine solche Höhe gebracht werden, dafs er auch befähigt wird, sie zu
verstehen. Alsdann kann ihm die Wahrheit, die er vorher nicht zu
fassen vermochte, geoffenbart werden" (116). Daher behauptet unsere
Theologie auch die Notwendigkeit einer besonderen göttlichen Einwirkung
auf unseren Verstand (lumen fidei), damit derselbe zur Aufnahme der
dunkeln Wahrheit erst befähigt wird, als ein notwendiges Korrelat der
übernatürlichen Offenbarung. Wir verweisen ihn für die nähere Erklärung
auf Kardinal Zigliara, Propaedeutica ad s. Theologiam, L. 2 c. 2 (Romae
1884, p. 124), damit er sich überzeugt, dafs seine Bedenken gegen die
Offenbarung von unseren Theologen längst vorausgesehen sind. Wenn
der Verfasser sagt: „Nur Thatsachen, welche der Vernunft nicht
widersprechen, können möglicherweise durch Offenbarung verkündet
werden", so sollte er nicht vergessen, dafs es sich bei jeder Offenbarung
nur um objektive Wahrheiten handeln kann, die als solche inhaltlich stets
etwas Thatsächliches enthalten; denn Sein und Wahrheit sind sachlich
identisch. Und bei der christlichen Offenbarung kommen solche Wahrheiten

in Betracht, welche das für die natürliche Erkenntnis verborgene
Wesen Gottes und sein Leben und Wirken betreffen und deshalb eben
inhaltlich das am meisten Wirkliche und Thatsächliche enthalten: denn
Gott ist Actus purissimus, vollkommenste Seinswirklichkeit und unendliche

Seinsfülle ohne jede Potenzialität. Der Verfasser schliefst mit dem
Gedanken: „Ob irgend eine bestimmte Thatsache geoffenbart worden ist,
bleibt immer problematisch: die Metaphysik braucht dabei auf geoffenbarte

Wahrheiten keine Rücksicht zu nehmen." Er verkennt dabei die
subjektive Seite der Offenbarung, welche ihrer innersten Natur nach Ge-
wifsheit mit sich bringt; denn sie ist eine Kundmachung oder intellektuelle
Mitteilung des persönlichen Gottes, der dabei als höchster Herr absolut
und innerlichst auf den Verstand und den Willen des Menschen einwirkt,
ohne die Natur seines Geschöpfes zu zerstören oder auch nur zu lädieren.
Die Schwierigkeit, die Offenbarungsmöglichkeit einzusehen, liegt in der
ungenügenden Auffassung des natürlichen Abhängigkeitsverhältnisses, in
welchem das Geschöpf zu seinem Schöpfer steht, und somit im letzten
Grunde in dem unrichtigen Gottesbegriff, den die moderne Philosophie
nicht überwinden kann.

Der 2. Teil gibt die Grundlegung eines dogmatisch-philosophischen

Systems. Zuerst werden die Grundbestandteile der
Wirklichkeit bestimmt: Principien, Thatsachen und Werte (121). „Dafs
alles, was die Vernunft als notwendig denkt, auch unbedingt und für alle
Ewigkeit gültig ist, das ist die einzige erkenntnistheoretische
Voraussetzung", die der Verfasser zu Grunde legt. Die Grenze der reinen
Vernunft bildet die Grenze des Denknotwendigen; wo das Thatsächliche

beginnt, hört die Alleinherrschaft der reinen Vernunft auf. Der
Inhalt des Denknotwendigen wird durch die denknotwendigen Wahrheiten
gebildet. Der gemeinsame Grund für diese Wahrheiten und die
Thatsachen ist das Absolute. Trotzdem müssen sie in der gegebenen Welt
auseinander gehalten werden. Nur im Absoluten ist das Denken des
Denknotwendigen zugleich der Grund der Notwendigkeit des Gedachten.
Die Natur des Denknotwendigen widerspricht der Ableitung der
Thatsachen aus Principien und der Principien aus Thatsachen. Unabhängig
von beiden bilden die Werte den dritten, gleich selbständigen Faktor der
Wirklichkeit. Die Einheit dieser Faktoren im Absoluten bedeutet nur
die Aufgabe, das Wesen des Absoluten regressiv-ihnen gemäfs als den



504 Litterarische Berichte.

einheitlichen Grund der drei Faktoren zu bestimmen. Auf solcher Unterlage

baut der Verfasser das System der Wissenschaft auf (143).
Die Philosophie als eine universelle Wissenschaft gliedert sich in die
theoretische und praktische Philosophie und die Religionsphilosophie.

1. Die theoretische Philosophie (144) bestimmt die Natur
des Seins (des Seienden) nach den höchsten denknotwendigen Principien.
Das ist die Aufgabe der reinen Metaphysik (Ontologie), deren Urteile dem
Princip der Identität entsprechen müssen. Sie kann folglich nur
analytische Urteile anerkennen, deren Gegenteil sich widerspricht, keine
synthetischen. Synthetische Urteile a priori gibt es nicht (148—154).
Es folgen interessante Ausführungen über die Stellung der Metaphysik
zur Mathematik (160 — 182) und zu den empirischen Wissenschaften
(182—211). Die durch die Naturgesetze ausgedrückten Kausalverhältnisse
sind nicht notwendig: das allgemeine Kausalverhältnis ist von jenen zu
unterscheiden. Der Grund der Konstanz der empirischen Naturgesetze
ist in der praktischen Weisheit, dem Willen des Absoluten zu suchen.
Die Möglichkeit einer Änderung der Naturgesetze (Wunder) kann daher
gar nicht bestritten werden. Dafs irgend ein Wunder sich thatsächlich
ereignet habe, wird man aber mit Hume immer bestreiten können. „Hat
Gott selbst den Naturlauf gesetzt, so mufs sich der religiöse Glaube
bescheiden, ihn als den Ausdruck seines bleibenden Willens, zugleich als
das geeignetste Mittel, das Ziel dieses Willens zu erreichen,
anzusehen, und mufs nicht Gott die der Folgerichtigkeit seiner Natur und
seiner Weisheit widerstreitende Nötigung zuschreiben, seine eigene
Ordnung zu korrigiereu oder widerrufen zu müssen" (2^3). Allein diese
Einwendungen sind längst von Thomas von Aquin beantwortet: Quaestiones
disputatae, Q. VI de miraculis, art. 1 ad 3, 6, 7, 14. Der Verfasser
berührt hierauf auch die Frage der Willensfreiheit (205—208). Eine
eingebildete Naturnotwendigkeit steht ihr nicht im Wege. Um dem
Menschen eine über die Naturfreiheit hinausgehende eigentümliche Freiheit

zu sichern, bedarf es indes noch einer besonderen Selbständigkeit
der vernünftigen Geister dem Absoluten gegenüber, deren Möglichkeit
wir nicht begreifen können; weil wir überhaupt nicht begreifen können,
dafs das Absolute Dinge in sich erzeuge, die in ihm bleiben und doch
zugleich, indem sie für sich sind, sich von ihm ablösen und ihm mit
einer gewissen Selbständigkeit gegenübertreten (206). Ganz konsequent
sagt er weiter: „Es ist mit einem Wort das Wunder der Schöpfung,
die Frage, wie die Dinge gemacht werden, welche wir uns nicht
befriedigend beantworten können", oder die Schwierigkeit, „wie es ein
selbständiges Fürsichsein in Gott geben kann." Wie kann, so fragt er (207),
ein geschaffenes Ding' überhaupt Selbständigkeit haben, und wie,
wenn es diese hat, doch zugleich dem allmächtigen Willen Gottes
unterworfen bleiben? Man siebt, dafs hier der Gottesbegriff der modernen
Philosophie sich als ungenügend erweist, weil er nicht über das
innerweltliche Bewufstsein seines Absoluten herauskommen kann. (Vgl. Glofsner,
Der Gottesbegriff in der neueren und neuesten Philosophie, S. 77.) Es
darf daher auch nicht wunder nehmen, wenn der Verfasser den christlichen

Begriff der Menschwerdung ganz verkennt (208). Er denkt
sich dabei jene Selbständigkeit in einem Individuum zum gröfsten Teil
oder auch völlig aufgehoben; Gott mache es zum willenlosen Werkzeug
seines Willens, zum direkten Organ seiner Thätigkeit, um durch die
Wirkungen, welche dieser von Gott gänzlich erfüllte Mensch auf seine
Mitmenschen auf dem natürlichen Wege ausübt, eine Gegenwirkung gegen
das von ihm nicht gebilligte, aber metaphysisch geduldete Böse auszuüben.



Litterarische Berichte. 505

Der Verfasser weifs nicht, mit welcher Sorgfalt und Schärfe die christliche

Spekulation der Väter wie der Scholastiker die rein menschliche
individuelle Natur des Gottmenschen, die niemals eine menschliche Person
war, als im ausschliefslichen Besitz der göttlichen Person gegenüber
allen Einwendungen klargestellt hat, so dafs eben die historische Person
Christus niemand anders ist als die göttliche Person, der absolute Gott
selbst, der zugleich die göttliche Wesenheit und die von dieser letzteren
total verschiedene individuelle menschliche Natur zu eigen besafs. Bei
der realen gänzlichen Verschiedenheit der zwei Naturen, der göttlichen
und menschlichen, und ihrer Vereinigung nur in der göttlichen Person,
— wobei der reale Unterschied zwischen Natur und Person in jedem
einzelnen Individuum vorausgesetzt ist, wird zwar die ganze menschliche
Natur des Gottmenschen (Seele und Leib) direktes Organ seiner einzigen
göttlichen Person; aber es bleibt der freie menschliche Wille als Bestandteil

der rein menschlichen Natur intakt. Es fehlt dem Verfasser natürlich
auch der wahre Begriff des Übernatürlichen: und vielleicht liegt das
wieder an einer ungenügenden Auffassung des Natürlichen. Die Schule,
aus welcher der Verfasser hervorgegangen ist, hat es eben niemals zum
klaren und richtigen Gottesbegriff gebracht und sich nicht aus den Banden
des Pantheismus völlig losgemacht.

Es folgt die angewandte Metaphysik (212). Der Beweis der
Existenz des Nicht-Ich oder einer Aufsenwelt wird vom Verfasser durch
die Verbindung der Tbatsache, dafs ich den Gedanken des Nicht-Ich
habe, mit den denknotwendigen, die Natur des Seins bestimmenden Prin-
cipien geführt: diese letzteren gestatten das Haben dieses Gedankens dem
Sein nur als einem endlichen, ein Nicht-Ich neben sich habenden (212—244).
Weil die subjektiven äufseren Wahrnehmungen thatsächlich doch auf eine
Aufsenwelt bezogen und von den rein innerlichen Zuständen unterschieden
werden ist die Unterscheidung von Aufsenwelt und Ich auch innerhalb
der Tbatsachen des Bewufstseins berechtigt. Daraus leitet er auch das
Recht ab, ,,Kosmologie und Psychologie als zwei verschiedene, zwei
verschiedenen Grundformen des unserer Wahrnehmung zugänglichen Seins
zugehörige Disciplineu der angewandten Metaphysik zu betrachten" (245).
Die Einheit des Bewufstseins nötigt, die Seele als ein einheitliches Wesen
(Substanz) zu fassen (248—252). Die Denkvorgänge gehören ihrem Inhalt
nach zur Logik, die nur die Principien des Erkennens überhaupt
aufstellt, aber keine Kunstlehre des Denkens ist: alle Logik ist formal; im
Gebiete des Denknotwendigen bedeutet formale zugleich materiale Wahrheit

(254—258). Für die kritisehe Erkenntnistheorie bleibt kein
Platz übrig (251).

2. Die praktische Philosophie behandelt die Werte, das

Allgemein-Bedeutsame (259). Gegenstand der Ethik sind die moralischen,
mit Billigung oder Mifsbilligung verknüpften Lust- oder Uniustgefühle
(261). Das sittlich Gute ist die höchste Lust (Seligkeit) ; ihr unbedingter
Wert ist durch das Gewissen garantiert (261 — 274). Aufgabe der
spekulativen Ethik ist es, die Stellung der moralischen Ideen im Weltganzen
aufzuzeigen (278). Die Ästhetik ist die Wissenschaft von den

Bedingungen des Schönen: die höhere Bedingung ist die Einheit von Idee
(geistigem Inhalt), Stoff und Gesetz als Symbol der Einheit der drei
Faktoren der Wirklichkeit (279—283).

3. Die Religionsphilosophie (284—288) hat den einheitlichen
Grund der drei Faktoren der Wirklichkeit näher zu bestimmen. Nur als
Persönlichkeit kann das Absolute gedacht werden mit Allweisheit,
Allmacht und Heiligkeit. Gott als Grund der Welt ist der Schöpfer der



506 Literarische Berichte.

Welt. Das Problem der Schöpfung aber ist für den menschlichen
Verstand nicht auflösbar. Die wesentlichste Schwierigkeit liegt darin, wie
die göttlichen Vorstellungen zugleich ein Fürsichsein haben und sich
dadurch von ihm ablösen können (286). — Man sieht hier nochmals die
Ohnmacht, dem Pantheismus zu entrinnen

Vieles in dem vorliegenden Werke ist dankbar anzuerkennen. Es
ist ein ehrliches und hartes Ringen nach der Wahrheit; und als solches
zeigt dieses neue System unstreitig einen Fortschritt der neuesten
Philosophie in der Rückkehr zur alten Wahrheit an.

3. JST. /<*. IVAlfonso, Principii di Logica Reale. Roma,
Paravia 1894.

Die logischen Vorlesungen von D'Alfonso, welche er am Ifgl. Lyceum
Umberto I. in Rom gehalten, geben einen Einblick in die moderne Logik,
welche nicht mehr die Denkformen als solche zu ihrem Gegeustand macht.
Der Verfasser beginnt mit dem Unterschied zwischen psychologischer
und logischer Vorstellung (8. 1). Die blofse Sensation kann niemals
Objekt der Logik werden; denn sie besteht nur aus bestimmten Zuständen
der Seele, welche dieselbe nicht zu unterscheiden weifs und sich selber
beilegt, ohne sie auf den Anreiz zu beziehen. Die Materia prima der
logischen Welt wird vom Objekt der Perception, welches das Objekt des
Bewufstseins ist, dargeboten. Der logische Prozefs enthält eine
fortschreitende Vervollkommnung von der rein sensitiven Thatsache bis zur
vollendeten logischen Entität. Übrigens erstreckt sich diese, verschiedene
Grade enthaltende logische Sphäre auch auf die Tiere, die es zur
Perception bringen. Die erste Zone nennt der Verfasser die mechanische
Logik, die zweite die chemische und die dritte vollkommenste die
organische Logik. Das Objekt der Perception oder seine Vorstellung
ergibt die primitive Form der logischen Vorstellung, sobald es in zwei
oder mehrere Qualitäten unterschieden erscheint, die in irgend einer Weise
verbunden sind. Zweitens behandelt er das Urteil und seine
Elemente (18), Wenn das Subjekt zum ersten Mai einen Dualismus im
Objekt unterscheidet und sieht, dafs seine Elemente so verbunden sind,
dafs das Objekt ohne sie nicht sein würde, so kommt das Urteil durch
einen psychologischen Akt zu stände. Aber der intime Zusammenhang,
der die beiden Termini verbindet, ist eine objektive Thatsache der Dinge,
nicht eine reine Produktion der psychologischen Thätigkeit, die übrigens
auch den Tieren beigelegt wird. Wenn das Subjekt anfängt, das Objekt
der Perception oder die Vorstellung von demselben zu beurteilen, dann
hört sie auf, psychologische Vorstellung zu sein, und wird logische
Vorstellung: es gibt keine logische Vorstellung, die nicht zugleich implicite
oder explicite Urteil ist. Es folgen weiter Betrachtungen über das
Urteil (31). Jedes Urteil enthält eine Synthese und eine Analyse zugleich
und in demselben Akt. Die Analyse aus dem Dualismus der Termini
ist auch ein notwendiges Moment beim Urteil. Es gibt also keine rein
analytischen und keine rein synthetischen Urteile. Der 4. Abschnitt
behandelt die Begriffsbildung (39). Erst wenn das Objekt oder die
Vorstellung davon ein System oder ein Organismus geworden ist, entsteht
der Begriff: das systematische und organische Bewul'stseia von den Dingen.
Der 5. Abschnitt entwickelt den Begriff selbst (55). Eigentlich gibt es
nur einen Begriff, und das Universum ist eine Reihe von relativ erfafsten
Begriffsbildungen, die zwischen einem Maximum und einem Minimum
liegen. Die Begriffe sind in der Natur und im Geiste.



Litterarische Berichte. 507

Aus diesen Andeutungen sieht man, wie der Verfasser auf der
modernen Bewufstseinstheorie fufst, den wesentlichen Unterschied zwischen
sinnlicher und geistiger Erkenntnis nicht festhält und in der materialistischen

Evolutionslehre verkommt.

4. jP. Schiltz, Summa Philosophiae ad mentem Divi Thomae
Aquinatis in usum Seminarii Luxemburgensis. Vol. II.
Physica. Luxemburgi 1894.

Das Werk des Luxemburger Professors Schütz, dessen 1. Bd. in
diesem Jahrbuch von ür. C. M. Schneider besprochen wurde (VIII, 495),
ist eines der wenigen Bücher, bei welchen die beliebte Aufschrift „Ad
mentem D. Thomae" keine Lüge ist. Schon die Anwendung des alten
Namens Physica für diesen Teil der Philosophie bedeutet einen klaren
und zielbewufsten Fortschritt,, und die Bestimmung des Objekts dieser
Physik gibt den Grund für diese einheitliche Benennung an: ens mobile
seu quidditas, cui debetur mobilitas. Darin liegt die specifische Einheit
dieser Wissenschaft begründet, zu welcher sowohl das ens mobile non
vivens wie das ens mobile vivens gehören. Die falsche Trennung von
Naturphilosophie oder Kosmologie und der sogenannten Psychologie ist
damit überwunden; ebenso ist der falsche Begriff einer metaphysischen
Naturphilosophie und Psychologie beseitigt. Der 1. Teil handelt de ente
mobili non vivente. Zuerst werden die inneren Principien dieses
Teilobjekts angegeben (qu. 1.), nämlich die materia prima und die forma
substantialis. Diese ersten Principien werden sodann einzeln erklärt
(q. 2); materia prima non existit propria existentia: est ingenerabilis,
incorruptibilis, eiusdem rationis in omnibus corporibus et appétit omnes
formas substautiales ; in eadem materia nequeunt simul esse plures forrnae
substantiales. Darauf folgt die Lehre de natura, violentia et arte (q. 3) ;
de quantitate (q. 4); de motu sec. se considerate, quid sit (q. 5); de
activitate corporum (q. 6); de generatione (q. 7); de loco (q. 8), wobei
der Verfasser lehrt: der Raum ist kein ens reale, sondern nur ens
rationis; endlich de tempore (q. 9). Der 2. Teil handelt de ente mobili
viventi und erklärt das Leben der Pflanze und des Tieres (q. 10—11).
Im 3. Teil de mundo bespricht er das physische Weltganze.

Die Darstellung ist sehr klar und einfach, knapp im Ausdruck,
dabei gründlich und entsprechend der Lehre des hl. Thomas. In der
Beantwortung der Einwendungen zeigt sich namentlich der pädagogische
Takt. Die naturwissenschaftlichen Resultate sind reichlich verwertet.
Die Auswahl der Fragen beweist die Beherrschung des Stoffes. Wir
müssen dieses Buch als ein vorzügliches Lehrbuch empfehlen.

5. JE. Heizer, Der Beweis für das Dasein Bottes. Neil«:,
Graveur 1895.

Der Verfasser will einen auf erkenntnistheoretischer Grundlage
stehenden Beweis für das Dasein Gottes und für seine Persönlichkeit
versuchen. Für ihn ist Gott nur „der von Ewigkeit her persönliche, von
der Welt verschiedene Gott, der Schöpfer der Welt". Er will eine
Rechtfertigung des „Creatianismus" geben und einen stringenten Beweis
führen. Er thut es, indem er sich an Günther anlehnt.

I. Darlegung des Beweises für das Dasein Gottes und
seine Persönlichkeit, § 1. Der Ausgangspunkt ist das Selbstbe-
wufstsein, der Ichgedanke. „Dieses Ich ist vor seiner Entwicklung ein



50S Litterarische Berichte.

Sein ohne Bestimmtheit, ohne Erscheinungen, ein lediglich bestimmbares
oder potentiales Sein, und der infolge der Entwickelung des Ich
hervortretende Ichgedanke macht das Ich oder den Geist zu einem mittels
seiner Erscheinungen von sich wissenden Sein." § 2. Der Geist als
ganzheitliches Realprincip. Der Gedanke des Seins geht dem Geiste durch
das im Ichgedanken erlangte Selbstbewufstsein auf. Denkt er sich als
reales Sein, Substanz oder Realprincip, so hat er sich als ganzheitliches
ungebrochenes reales Sein, und ein solches mufs er auch vor seiner
Lebensentfaltuug schon gewesen sein, da er aus einem bewufstlosen
Princip zu einem seiner selbst bewufsten erst allmählich geworden ist.
§ 3. Der Beweis für Gottes Dasein und Persönlichkeit aus der Qualität
unseres Geistes. Unser Geist ist ein Sein nicht durch sich, also durch
ein anderes und auch in dieser Beziehung relativ. Durch die Negation
seiner ursprünglichen Unbestimmtheit und Nichtabsolutät gelangen wir
zu dem Gedanken der Existenz Gottes, indem wir uns selbst unterscheiden
als Erscheinen und Sein und beides in einem letzten Realprincip
begründen, das weder bedingt noch beschränkt ist. Dieses Realprincip ist
unser Schöpfer. Denn unser Geist, der zwar Realprincip und Substanz,
aber endliche Substanz ist, wird genötigt, über sich hinauszugehen und
eine absolut unbedingte Kausalität als Schöpfer der bedingten Substanz
seines Geistes und jeder andern, die etwa aufser dieser yorhanden ist,
hinzuzudenken. Diesen Schöpfer nun kann er in seiner Selbstbestimmtheit

nur als persönlichen selbstbewufsten auffassen, der von jeder andern
Substanz wesenhaft verschieden ist. Als unpersönlich wäre der Schöpfer
nicht im stände, qualitativ von ihm verschiedene Substanzen zu setzen.
Die Offenbarung des persönlichen Gottes durch die Schöpfung hat die
Offenbarung seiner als absoluten persönlichen Princips in seinem eigenen
Lebensprozefs zur Voraussetzung. Jeder andere Beweis hat seine Grundlage

nur in dem Geist des Menschen, so dafs der von letzterem ausge-
geführte Beweis in gewissem Sinne der einzig mögliche ist.

II. Kurze his tori sch-kri tis che Darst ellun g der Beweise
für das Dasein Gottes. Von Interesse für uns war die Polemik gegen
Kahn und die Kritik der Beweise des hl. Thomas, deren inneren
organischen Zusammenhang dar Verfasser leider nicht kennt. Da die Zeiten
Günthers vorüber sind, und die moderne Selbstbewufstseinstheorie auch
ihrer Falschheit längst überführt ist, so ist es bedauerlich, dafs dieser
Weg noch einmal betreten wird, wenn auch das Suchen nach der Wahrheit

anzuerkennen ist.
E. Co m mer.


	Litterarische Berichte

