Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 9 (1895)

Artikel: Die Grundprincipien des HI. Thomas von Aquin und der moderne
Socialismus [Fortsetzung]

Autor: Schneider, C.M.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761790

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761790
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

450 Die Grundprincipien des hl. Thomas von Aquin

DIE GRUNDPRINCIPIEN DES HL. THOMAS
VON AQUIN UND DER MODERNE
SOCIALISMUS.

Von Dr. C. M. SCHNEIDER.

VI
Das Geheimnis der Dreieinigkeit.
(Fortsetzung von Bd. IX. 8. 283.)

Wir lasen neulich in einer Afrika-Zeitschrift: ,,Aber wem
gehort Wanga? Als England und Deutschland das Land unter
sich teilten, gab diese Frage Anlals zu einem interessanten Disput.
Man hatte sich auf die Karte verlassen, wie man sich ja be-
kanntlich so gern auf die Wissenschaft beruft. Der Zeichner
der Karte legte Wanga auf die Stdseite des Flusses Umba in
die deutsche Zone; von der Natur aber war es nordlich des ge-
nannten Flusses in die englische Zone gelegt worden. Das, was
der erste Forschungsreisende und Autor der Karte fiir die
Miindung des Grenzflusses genommen hatte, war in Wirklichkeit
eine Lagune, ein See, der vom Meere aus sein Wasser erhalt.

Die ,,Wissenschaft” widersprach da der Natur, und schliefs-
lich mufste doch die Natur triumphieren. Die ,,Wissenschaft®
erwies sich eben als ungeniigend. Man hatte sich auf sie ver-
lassen und damit die Folgen ihres Irrtums auf sich geladen.
Mit welcher Dringlichkeit beruft man sich allerseits auf die
, Wissenschaft“, wenn es gilt, Socialprobleme zu losen! Wir
fiicchten, dals die Folgen #hnliche sind wie da driiben in Afrika
mit dem Lande Wanga. Nur wiirden dieselben weit verhang-
nisvoller sein als in diesem Falle. Niemand untersucht die aufsen
gegebene und unverdnderlich dauernde Beschaffenheit der mensch-
lichen Natur und deren Bediirfnisse. Jeder fabriziert sich in
seinem Kopfe das Heilmittel und nimmt dafiir die augenblick-
lichen Verhiltnisse zur Richtschnur. Es ist klar, dafls das als
Rettung angepriesene System Fiasko macht, sobald es in die
Praxis tritt und andern Verhéltnissen gegeniibersteht. Die Natur,
welche in ihrer wesentlichen Zusammensetzung und den davon
bedingten Bediirfnissen nimmer dem Wechsel unterworfen ist, er-
hebt sich dann gegen die , Wissenschaft, und die ,sicheren
Ergebnisse®“ dieser letzteren erweisen sich als ebenso viele Irr-
lichter, die in den Sumpf fihren. Man hatte der ,, Wissenschaft®



und der moderne Socialismus. 451

eine selbsterdachte Natur zu Grunde gelegt. Das praktische
Bediirfnis aber mufs, zumal in den Erfordernissen, die das Gesell-
schaftsleben stellt, mit der Natur rechnen, welche aufsen in der
Wirklichkeit dasteht.

Ein katholischer Socialpolitiker sagt von A. Smith, so lange
man in der Menschheit Wissenschaft betreibe, habe kein Mann
einen solch staunenswerten Fortschritt verursacht wie dieser
englische Nationalokonom. Dieser katholische Socialpolitiker mag
ja recht haben; wenn er namlich der Meinung ist, die blofse
Erfindung von Systemen bedeute einen Fortschritt in der Wissen-
schaft oder sei vielmehr iiberhaupt Wissenschaft. Unsere Meinung
geht dahin, dafs die Richtschnur und das Mals des menschlichen
Wissens, vorausgesetzt, dieses sei ein wahres, die Natur der
Dinge da draufsen ist und dals somit nur im genauesten An-
schlusse an die wirkliche Natur des Menschen ein national-
okonomisches System aufgebaut werden kann. Ebensowenig wie
ich eine wahre Wissenschaft von der Sonne habe, wenn ich mir
eine beliebige Sonne in meinem Gehirne ausarbeite und daraus
meine Folgerungen ziehe, erhalte ich eine Wissenschaft, die dem
gesellschaftlichen Zusammenleben der Menschen zum Heile dient,
wenn ich mir die menschliche Natur hinstelle, wie ich sie gern
haben mochte, und um die thatséchlich vorliegende mich nicht
kiimmere. ,

Ist die menschliche Natur in der Wirklichkeit so beschaffen,
dafs es fiir sie, wenn auch nur entfernt, moglich ist, mit ihren
natiirlichen Kréften den mit ihr gegebenen letzten Endzweck,
also die allbefriedigende Fille der Seligkeit zu erreichen, resp.
zu besitzen? Wir haben aus den von niemandem bestrittenen
Eigenheiten dieser Natur heraus bereits friiher nachgewiesen,
dafs dies eine vollige Unmoglichkeit ist; ja dals sie natiirlicher-
malsen gar nicht erkennen kann, wie beschaffen das Wesen
jenes Gutes ist, welches all ihr Begehren vollauf zu befriedigen
vermag. Je tiefer die natiirliche Vernunft erkennt, desto héher
steigt sie in den Bereich des Allgemeinen empor und entfernt
sich von den wirklichen, einzelnen Dingen. Der Wille aber im
Gregenteil will alles Gute, strebt also nach dem allumfassenden
Gute, soweit dieses aulsen ein einzelnes, wirkliches ist. Die
Vernunft dringt nach dem Allgemeinen im Innern. Der Wille
aber begehrt das Wirkliche aufsen. Ihn geht es wenig an,
welch herrliches allgemeines Wesen das Gold hat, wenn nicht
wirkliches Gold sich ihm vorstellt. Da kanu von einer Einheit
zwischen den Gegenstinden des Willens und der Vernunft und
somit von der Fiille der Zufriedenheit nicht die Rede sein.

29¥



452 Die Grundprincipien des hl. Thomas von Aquin

Hochstens zeigt die Vernunft dem Willen den Hunger nach
allem Guten, der in seinem Innern liegt, und dessen Grund.

Die ,,Wissenschaft“ sagt, das Land Wanga, die Fille des
Genusses, das Endziel unserer Natur liege im DBereiche der
natiirlichen Krifte des Menschen, an der Miindung alles Strebens
und Erkennens, dessen der Mensch seiner Natur nach fahig ist.
Die Natur aber selbst, wie sie in der Wirklichkeit ist, zeigt in
zwingender Weise, dals diese Miindung nicht das unermelsliche
Meer aller Giiter sein kann, nach dem das Begehren des ver-
niinftigen Willens steht, sondern dals dieses vermeintliche Meer
nur eine Lagune, ein See ist, der vom Meere sein Wasser er-
halt. Wer allein kann da recht behalten? Das wird fiir keinen
zweifelhaft sein. Xine solche ,,Wissenschaft® 10st sich bereits
als Erkennen in Widerspriiche auf und hélt vor den Bediirfnissen
des praktischen Lebens, vor dem stetig durch das Grenzenlose
in der Vernunft angefachten Feuer des Willens, der mehr und
endlos mehr besitzen will, nicht stand.

Man spricht heutzutage viel von christlicher, von katholischer
Socialpolitik und Socialwissenschaft. Es ist uns trotz allem, was
wir in Zeitungen, Zeitschriften und b&ndereichen Werken der
Gegenwart gelesen, noch nicht klar geworden, worin denn eigent-
lich der christliche, katholische Charakter solcher Politik oder
Wissenschaft nach diesen Autoren liegen soll. Vor kurzem wurde
empfohlen, die katholischen Priester mogen auf den Universititen,
einige Jahre hindurch, ,,National-Okonomie*“ studieren und darin
promovieren. Was mag man sich wohl bei dieser Empfehlung ge-
dacht haben? Wir besitzen in unsrer Privatbibliothek die haupt-
sichlichsten leitenden Werke der modernen Socialwissenschaft
aller Schattierungen von Diihring an bis Schéffle. Kein Zweig der
Behandlung des menschlichen Wissens hat uns in hoherem Grade
enttiuscht. Was an positivem Gehalt darin ist, haben wir weit
besser, tiefer und klarer im Aristoteles, den alten Kirchenvitern
und im Thomas auseinandergesetzt gefunden. Das mechanische
Formel- und Phrasenwesen zu lernen, wodurch man heute in
Vortrigen und Schriften zu glinzen sucht, dazu bedarf es ge-
ringer Zeit. Oder meint man vielleicht, ein Zusatz von Charitas
mache plotzlich die inhaltleersten Systeme zu specifisch christ-
lichen ?

Da geféllt uns weit besser, was in HEssen vom Bischof
Schmitz ausgefithrt wurde (21. Okt. 1894), der den dogmatischen,
wir betonen, den dogmatischen, nicht einen Gefiihlsglauben
als Grundlage fiir die Heilung unserer socialen Schiden betrachtet
wissen will. Wenn in der That es durchaus unmoglich ist, dafs



und der moderne Socialismus, 453

ein Endzweck den Menschen befriedigt, der im Bereiche der
Natur liegt und mit den natiirlichen Kréften des Menschen in
Besitz genommen werden kann, wenn also, um mit Thomas zu
sprechen, ,der natiirliche Zweck des Menschen so erhaben ist,
dals die menschliche Natur selber es besagt, er konne nicht mit
den natiirlichen Kraften erreicht werden*, dann ist nur dieses
eine moglich, dals die Grundlage unserer endgiiltigen Vollendung,
tiber alle Natur hinaus, einzig der Schopfer sein kann, der durch
den geoffenbarten Glauben die Vernunft iiber den letzten End-
zweck erleuchtet sowie durch die Hoffnung und Liebe den Willen
kraftigt. Gilt dies aber fir den einzelnen Menschen, dann in
noch hoherem Grade fiir die menschliche Gesellschaft, ndmlich
fir ein Ganzes, welches im Bereiche des Natiirlichen das haupt-
sachlichste Mittel der Vervollkommnung des einzelnen ist.

Wir haben in den vorhergehenden Abhandlungen die Weite
des Feldes gezeigt, welches die socialen Fragen einnehmen.
Wir beginnen jetzt damit, das Fundament zu enthiillen, welches
allein geeignet ist, dem Korper der menschlichen Gesellschaft
Leben einzuflofsen und jenes Licht auszustromen, in welchem
eine Losung der socialen Rétsel moglich ist. Einzig wenn die
Socialwissenschaft und die Socialpolitik auf den nie wankenden
Boden der christlichen Geheimnisse gestellt wird, verdient sie,
als ,christliche”, ,katholische“ bezeichnet zu werden, und er-
scheint zugleich in der ndmlichen Ubereinstimmung mit der Be-
schaffenheit unserer menschlichen Natur, wie diese selbe Natur
genau dem ihr gesetzten Zwecke entspricht. Wir haben keine
Furcht, die socialen Probleme in unmittelbare Beziehung zum
Grunddogma der Offenbarung zu setzen, zur Dreieinigkeit. s
wird da erscheinen, welche Fruchtbarkeit diesem Dogma fiir
das praktische, gesellschaftliche Leben innewohnt, wenn man es
nicht, wie in einem Schmuckkéstchen, verborgen halt, sondern es
in lebendige, grundlegende Verbindung mit dem geschopflichen
Bediirfnisse bringt.

Die Hauptschwierigkeit, welche allen socialen Fragen sich
entgegenstellt, ist das Verhiltnis zwischen dem Wohle des
(Ganzen und des einzelnen, mit andern Worten: zwischen der
Natur, die der Mensch mit allen Menschen gemeinsam hat und
derentwegen also er ein Glied des menschlichen Ganzen ist,
einerseits; und der Person, durch die er getrennt ist von
andern und ein eigenes Wohl beansprucht, andererseits. Die
Quelle der Losung dieser Schwierigkeit ist offenbar das Ge-
heimnis der Dreieinigkeit, in welcher, gemils dem Lichte des
Glaubens, eine einzige Natur ist in drei Personen: ein Gott und



454 Die Grundprincipien des hl. Thomas von Aquin

drei, die da Gott génannt werden, weil sie ein und dieselbe
Gottheit, d. h. ein und dieselbe Natur zu dem macht, was
sie sind.

I.
Natur und Person.

Wir begrenzen zuvérderst die gegenwartige Aufgabe. Un-
sere Absicht geht fiir jetzt dahin, den einzig moglichen festen
Punkt zu kennzeichnen, von dem aus Festigkeit und Besténdig-
keit in die Einrichtungen der menschlichen Gesellschaft zu fliefsen
vermag. Wir werden spater die strahlenden Linien, eine nach
der andern, behandeln, welche diesen allgewaltigen Stiitzpunkt
fir das Heil des Ganzen der Menschheit sowohl wie fiir das
Wohl des einzelnen mit der menschlichen Natur verbinden.
Haben wir es notwendig, darzuthun, dafls die Festigkeit und Be-
standigkeit den heutigen Zustinden mangelt? Unsere mit un-
heimlichem Eifer arbeitenden Gesetzesmaschinen sagen genug.
Kaum ist ein Gesetz, das doch als Ausfluls der Vernunft — or-
dinatio rationis — Dauer haben soll, dahin gelangt, ausgefiihrt
zu werden, so erscheint auch schon seine Besserungsbediirftigkeit.
Wir legen vielmehr darauf Gewicht, dafs auf die Ursache der
unaufhorlichen Schwankungen hingewiesen werde.

Man léfst sich ndmlich seinen Gesichtspunkt einzig durch
die Natur vorzeichnen. Bacon hat zuerst ausdriicklich in der
Theorie betont, dafs es wohl Religion und Glauben geben konne,
dals aber das menschliche Streben und Handeln einzig auf die
Vervollkommnung der Natur, auf die bessere Durchforschung
derselben und die wirksamere Anwendung ihrer Krifte gerichtet
sein miisse. Und seitdem hat sich das praktische gesellschaft-
liche Leben derart gestaltet, dals, selbst fiir gutgesinnte Leute,
das Reich der geoffenbarten Mysterien das eine Reich ist und
das der Natur und ihrer Kréfte ein anderes, daneben stehendes.
Jedes hat seine eigenen Hilfsmittel. Ein organischer Zusammen-
hang existiert nicht. Der Staat verlangt einen guten, oder sagen
wir einen ,ganzen®, Menschen; die Kirche will einen guten
Christen. Die Folgen bleiben nicht aus. Die Natur bildet den
Bereich der Verginglichkeit und Hinfalligkeit. Je mehr man
sich daran gewohnte, die Natur als ein fiir sich abgeschlossenes
Reich zu betrachten, das nimlich einen eigenen letzten Zweck
und nur ihm zugehorige Krifte besitzt, desto mehr trat man in
die Epoche der Revolutionen. Der Wechsel wurde die Regel.
Die Gewalt sollte das Fundament sein fiir den Bestand der
Staaten und wurde naturgemils das gerade Gegenteil; denn



und der moderne Socialismus. 455

Gewalt ruft wieder Gewalt hervor: ,Ihr gebraucht gegen uns“,
so rief Sante Caserio, der Morder Carnots, seinen Richtern zu,
»ihr gebraucht gegen uns Gewehre, Ketten, Gefingnisse; wir
antworten mit Dynamit, mit Bomben, mit dem Dolche.

Innerhalb der Natur und ihrer Kréifte giebt es eben keinen
Stiitzpunkt fiir den Bestand und das Wohl der menschlichen
Gesellschaft. Dies ist die Wahrheit, welche nicht scharf genug
hervorgehoben werden kann. Weder hat der Absolutismus eine
solche feste Grundlage gefunden mnoch der Liberalismus, noch
wird ihn der Socialismus finden. Als den gewaltsamen Abso-
lutismus das Elend der Volker zur Abdankung zwang, trat der
Liberalismus mit seinen phrasenhaften Verheifsungen an die Stelle.
Jetzt steht dieser verzweifelt vor den Ergebnissen seiner zer-
setzenden Staatsweisheit und betrachtet in dem Spiegel, den ihm
der Socialismus hohnend vorhilt, den Abgrund des wirtschaft-
lichen und politischen Lebens, vor dem die Gesellschaft steht.
Der Socialismus wird, schon jetzt, wo er noch gar nicht tri-
umphiert hat, vom Anarchismus verlacht, der sich als seinen
Erben ansieht. Was ist dieser aber anders als die Ordnungs-
und Ruhelosigkeit selber, d. h., schon im Namen, der Ruin aller
menschlichen Gesellschaft!

Die Natur ist eben, der Wirklichkeit nach, in keiner Weise
gesghlossen nach oben hin. Sie ist. das gerade Gegenteil. An-
statt einen letzten Zweck, ein abschlie[sendes Ende in sich zu
haben oder haben zu konnen, miindet sie nach allen Seiten in
die Endlosigkeit, in die weitere Bestimmbarkeit, in das Ver-
mogen, anders, mehr oder weniger oder nicht zu sein. Auf diesen
Boden der Moglichkeit aber eben, so zu sein und anders zu
sein, mehr zu sein und minder zu sein, ohne dals von den Dingen
selber aus ein Ende abzusehen ist, steigt Thomas, um das mit
innerlicher Notwendigkeit bestehende Sein zu erschliefsen. ,,Wenn
alles, ohne weiteres, die Moglichkeit hat, nicht zu sein oder
anders zu sein, so war einmal nichts und so wiirde auch
jetzt noch nichts sein. Nicht also alles Sein hat die Moglichkeit,
nicht zu sein oder anders zu sein, sondern es besteht etwas,
was mit Notwendigkeit von innen heraus existiert. (8. th. I,
qu. 2, art. 3; Ubers. Bd. I, S. 109.) Damit wird die ganze
Natur geoffnet nach oben hin, sie ruft nach einem Schopfer
mit Riicksicht auf ihr Sein. Wir sagen in unserm Falle: Der
Staat kann so geleitet werden, dals sein Bestes, das Beste des
Ganzen, mit der Ruhe und dem Wohle der einzelnen verbunden
und somit nur ein Mittel fiir den Besitz des letzteren ist; aber
er kann auch anders und zwar gegenteilig geleitet werden, so



456 Die Grundprincipien des hl. Thomas von Aquin.

dals die Unruhe, die wilde Agitation unter den einzelnen sich
ergibt. Ist das unbestreitbar? Die Folge 1st es auch. Also
ist unter den natirlichen Kriften keine, aus der unfehlbar
der sichere Friede und die unbehinderte Wohlfahrt hervorginge;
die menschliche Staatskunst ist keine solche, aus der mit Not-
wendigkeit das Gedeihen des Ganzen und der einzelnen folgt.

Oder will man jenen Satz des Aquinaten anfechten? Er
ist genau derselbe wie der allgemein anerkannte, wonach daraus,
dafs etwas moglich ist, noch lange nicht folgt, es miisse zur
Wirklichkeit werden. Dals jemand Talent hat, fiihrt nicht not-
wendig dazu, dafs dasselbe ausgebildet wird. Wenn tausend
und beliebig mehr Zimmer in angemessener Reihenfolge warm
werden konnen, so bleiben sie dennoch kalt, falls sie auf sich an-
gewiesen bleiben und nirgendwo Feuer besteht, dem es notwendig
anhaftet, warm zu sein. Der ungeheure Luftraum zwischen der
Sonne und der Erde kann hell werden, der eine Teil kann dem
andern und schliefslich den irdischen Gegenstinden die Helle
mitteilen. Ware aber kein Licht, welches, seinem Wesen nach
und demnach so, dals es nie dunkel werden kann, Helle ver-
breitet, so wiirde nicht einmal die erwihnte Moglichkeit vor-
handen sein.

Das also kann nicht geleugnet werden, dals, wenn die
menschliche Staatskunst — und das ist nach Thomas (Polit. 1,
lect. 1) die hochste menschliche Kunst — gut wirken kann, aber
auch schlecht, also nicht gut, unter den natiirlichen Kraften des
Menschen und somit im Bereiche der Natur iiberhaupt kein not-
wendig fester Stiitzpunkt besteht fiir das gesellschaftliche Wohl.
Ist aber kein solcher da, von dem aus die Moglichkeit zur Wirk-
lichkeit werden kann, so verschwindet selbst die Moglichkeit.
Folgt nun daraus, dafs, wie im obigen Falle aus der vorhandenen
Moglichkeit fir das Sein ein notwendig von innen heraus be-
stehendes Sein mit metaphysischer Sicherheit erschlossen wurde,
so auch hier mit zwingender Notwendigkeit ein Wesen be-
stehen muls, welches die Versohnung zwischen Natur und Person,
zwischen Allgemeinem und Einzelnen in sich enthdlt? Durch-
aus nicht! Denn weder ist das gesellschaftliche (Ganze ein
notwendiges Mittel fiir den Besitz des endgiiltigen Wohles
im einzelnen Menschen, noch besteht inmitten der mensch-
lichen Natur eine Notwendigkeit, dafs sie, sei es als Ganzes, sei
es in ihren einzelnen Gliedern, die letzte Vollendung erreiche.
Im Gegenteil; es gehort zu ihrem Wesen, dafs sie mit Freiheit
ausgestattet ist und sonach auch der Verwirklichung ihres Hin-
neigens zur letzten Vollendung ermangeln kann.



und der moderne Socialismus. 457

Wir haben zwei Dinge auseinander zu halten: 1. Nur iber
der Natur kann die Kraft sich finden, welche notwendig in sich
selbst es hat, dafs aus ihr heraus das Band der innigsten Zu-
sammengehorigkeit Natur und Person, das Ganze und die ein-
zelnen, Obrigkeit und Unterthanen zu allseitigem Wohle um-
schlingt; und 2. nichts in der Natur bietet einen notwendigen
Zusammenhang mit dieser Quelle der Festigkeit und Dauer,
demzufolge eine solche Kraft einwirken miifste oder auch nur in
ihrer inneren Beschaffenheit gekannt werden konnte. Sowie ich
aus dem Geméilde wohl auf das Dasein des Kiinstlers, auf die
Feinheit seiner Werkzeuge, auf die Vollkommenheit seiner Kunst-
idee schliefsen kann, nicht aber darauf, wie der Kiinstler im
Innern ist, ob ndmlich geizig oder freigebig, stolz oder demiitig,
zornig oder geduldig; ahnlich kann ich aus| den Dingen dieser
Welt die Existenz eines innerlich notwendigen Seins erkennen,
niemals aber die Beschaffenheit seines Innern.

Hier tritt die Thatsache der Offenbarung ein, die Gott
von seinem  eigenen Innern gibt. Diese Thatsache wird am
besten dadurch bezeugt, dafs die innere Wesenheit Gottes so
sich vor uns hinstellt, wie es den Grundbediirfnissen der mensch-
lichen Natur und iiberhaupt der geschaffenen Dinge entspricht.
Gott hat sich geoffenbart als Dreieiniger, ndmlich als eine selbe
gottliche Natur in drei Personen, so dafs kraft der einen selben
Natur nur ein Gott besteht und kraft der drei Personen es
dreie sind, von denen die gottlichen Vollkommenheiten ausgesagt
werden. Gerade aber dadurch tritt in die Welt die Kenntnis
von dem festen Stiitzpunkte, von der unversieglichen Quelle der
Seligkeit, wonach der Mensch in der Natur vergeblich suchte.
Sehen wir zu, wie Thomas die Einheit der gottlichen Natur und
der drei unendlichen Personen vorlegt, und ziehen wir daraus
unsere Schlisse. Wir glauben, dals dann die lebensvoll wirkende
und in die Praxis der gesellschaftlichen Verbindung eingreifende
Kraft des Grundgeheimnisses im Christentum nicht mehr wird
ohne weiteres verneint werden konnen.

Thomas schreibt so: ,,Der hl. Augustin sagt: Wenn wir
sprechen: Die Person des Vaters, so sagen wir nichts anderes
als das Wesen des Vaters. Die Worte Augustins haben fiir
denjenigen, welcher die Einfachheit des gottlichen Seins beriick-
sichtigt, eine ganz offenbar vorliegende Bedeutung. Denn friiher
ist bereits gesagt worden (qu. 3, art. 3), die gottliche Hinfach-
heit erfordert dies, dals in Gott, dem thatsdchlichen Wirklichsein
nach, ein und dasselbe sei: Wesen oder Allgemeines und das
Princip der Einzelexistenz, welch letzteres eben in den mit Ver-



458 Die Grundprincipien des hl. Thomas von Aquin

nunft begabten Substanzen ,Person‘ genannt wird. Schwierigkeit
scheint hier nur der Umstand zu erzeugen, dals trotz der Mehr-
heit der Personen das Wesen oder die Natur die unverbriich-
lichste Einheit bewahren soll. Und deshalb, da nach Boétius
(I. de Trin.) die Relationen die Person vervielfachen, meinten
einige, dals in Gott in der gleichen Weise Person und Wesen
verschieden sei, in welcher nach ihrer Ansicht auch die Rela-
tionen einfach Zuthaten zum Wesen, Accidentien, seien. Sie
beriicksichtigten in den Relationen nur, dals die eine zur andern
in Beziehung steht, nicht aber, dals sie auch Wirklichkeit sind.

,Oben jedoch ist gezeigt worden, dals die Relationen, so-
wie sie in den geschaffenen Dingen alle gleichmilsig ein Sein
im Subjekt, ein ,In-sein‘ haben und nicht ein selbsténdiges, ein
Sein an und fir sich, so auch ihr Sein in Gott als ,Sein im
Subjekt’ aufgefalst werden mufs; nur mit dem Unterschiede, dafs
dieses ,In-sein‘ der Relationen im Bereiche des Geschaffenen ein
zum substantiellen Wesenssein des Dinges hinzutretendes, eine
accidentelle Eigenschaft ist, in Gott aber dieses Sein Substanz
oder Wesen, wie ja iberhaupt alles accidentelle Sein in den
Geschopfen, auf Gott iibertragen, Substanz wird: die Eigenschaft
der Weisheit z. B. in uns wird in Gott Wesen oder Substanz.
Daraus folgt also, dals in Gott das allgemeine Moment, das
Wesen, und das Princip des Besondern oder Einzelnen, die Person,
das eine einige wirkliche substantielle Sein ist; und dals trotz-
dem oder vielmehr gerade deshalb die Personen von einander
der Wirklichkeit nach unterschieden sind, wie z. B. weils und
grofs im Menschen von einander der Wirklichkeit nach unter-
schieden sind und doech ihr Wirklichsein das einige selbige
menschliche. ist.

,,Person‘ namlich bezeichnet in Gott die Relation, insoweit
sie fiir sich besteht in der gottlichen Natur. Die Relation nun
ist mit Riicksicht auf das Wirklichsein nur der Auffassung nach
vom Wesen unterschieden. Da sie aber eben kraft des Wesens
eine wirkliche substantielle Relation ist, so besteht gerade
auf Grund des Gegensatzes zwischen ihr und ihrem
Gegeniiber, wie z. B. zwischen Vater und Sohn, ein
wirklicher, thatsdchlicher Unterschied, und so bleiben drei Per-
sonen und ein Wesen.“

Da leuchtet uns der sichere Hafen entgegen, und zwar von
oben herab, fiir das Schiff der menschlichen Gesellschaft, das da,
sich selbst und den natiirlichen Kréften iiberlassen, notwendig
auf den Wogen des irdischen, wechselvollen Lebens umherge-
schleudert werden mufs. In Gott allein ist Einheit zwischen



und der moderne Socialismus. 459

der Natur in ihm, d. h. seiner Macht, Weisheit, Unendlichkeit,
Giite, Gerechtigkeit; und den drei einzelnen Personen. Insbe-
sondere ist das eine Kinheit, welche nimmer aufgelost werden
kann. Wir haben es von Thomas gehort. In den Menschen
kann die Natur, so herrlich sie ist und so viel sie vermag, zum
Verderben demjenigen werden, der sie hat, und denjenigen, die
in ihren Bereich kommen. Alles kann da dem Milsbrauche unter-
liegen. Der grofste Staat geht nicht selten am schnellsten zu
Grunde, weil ihm das Wohl und die Zufriedenheit der einzelnen
am wenigsten am Herzen liegt. Wie oft haben nicht die grdfsten
Talente aus ihren Himmelsgaben sogar ihre Unzufriedenheit und
Pein vermehrt! Warum? Der einzelne ist nicht selber die
Kunst; des einzelnen Wohl fillt nicht zusammen mit dem Besten
des Ganzen; diese Beziehung oder Relation zwischen dem (Ganzen
und Besondern, zwischen den Fihigkeiten und deren Gebrauch
tritt erst zur Menschennatur, zur Substanz hinzu. Sie kann
auch wegbleiben, ohne dals zugleich  die Substanz zu nichte
wird.

In Gott ist die Beziehung selber zwischen Person und Natur,
zwischen Besonderm und Allumfassendem, zwischen dem Guten
und dessen Gebrauch Substanz und zwar die einige gottliche
Substanz, da es nur eine einzige gottliche Substanz geben kann.
Dasselbe unendliche Gut macht den Vater zum Vater, den Sohn
zum Sohne, den hl. Geist zum hl. Geiste. Durch ein und das-
selbe substantielle Sein ist der Vater die Seligkeit, der Sohn
die Seligkeit, der hl. Geist die Seligkeit. Der eine selbe gott-
liche Akt oder die ganz nidmliche gottliche Thatigkeit ist die
gottliche Natur im Vater und im Sohne und im hl. Geiste. Dreil
Personen sind es, aber ein Mund; drei Personen, aber ein Sehen;
drei All-Verstehende, aber ein Verstehen; drei, die da schaffen,
aber durch die eine selbe Allmacht. Da besteht unendliche Hin-
heit und unendlicher Gegensatz. Gerade weil der Vater gegen-
iibersteht dem Sohne sowie Sohn und Vater dem hl Geist, kraft
der einen selben unendlichen Substanz, die im Vater ist und im
Sohne und im hl. Geiste, kann es keinen stirkeren, machtvolleren
Gegensatz geben. Denn durch die eine selbe gottliche Substanz
ist der Vater Vater, kraft der zu ihm im Gegensatz steht der
Sohn; und durch die ganz eine gleiche gottliche Substanz ist der
bl. Geist im Gegensatz zu Vater und Sohn. So grols, so un-
endlich weit kann keinen Gegensatz es geben: der Vater ist in
nichts Sohn, der Sohn in nichts Vater oder hl. Geist. Der
Gegensatz durchgreift die ganze eine gottliche Substanz mit Riick-
sicht auf die Personen. Keiner von den Gegensétzen im Stoffe oder



460 Die Grundprincipien des hl. Thomas von Aquin

im Bereiche des verniinftigen Geistes reicht an diesen (regen-
satz da oben im Dreieinigen heran. Dieser GGegensatz im Drei-
einigen aber schliefst in sich ein die vollendetste Aussohnung
und zwar notwendigerweise; denn nur eine Substanz, ein Sein,
eine Natur, ein Verstehen, ein Schaffen ist da. Also in der
Vollkraft des Dreieinigen ist die unverriickbare, unerschéopfliche
Quelle fiir die Einheit im Gegensatze unter den geschopflichen
Beziehungen. Das wird noch klarer in der Untersuchung iiber
die einzig giiltige Richtschnur fiir das menschliche Handeln und
deren Fundament, das der Dreieinige ist.

15
Richtschnur und Thitigkeit. Freiheit und Notwendigkeit.

Am 19. Aug. 1894 schrieb Jules Simon an den ,Figaro“
von Paris: ,Nicht ohne Schaden zu leiden, verwendet ein Volk
mehrere Jahre dazu, Gott aus dem Unterrichte zu jagen. Bis
jetzt ist es ein Beweisgrund zu Ungunsten des Lehrers gewesen,
wenn man im Pulte eines Schiilers einen Katechismus fand.
Ganze Karren fuhren vor die Schulen, um die Kruzifixe aus
ihnen fortzuschaffen, die .heutzutage als Teil der Schulmobel
aulser Gebrauch gesetzt sind. Dasselbe geschah in den Gerichts-
gebiuden und Hospitdlern. Was an Gott erinnerte, wurde ent-
fernt. Stadtrate erboten sich, in den Bibliotheken der Schulen
nachzusehen, damit jene Biicher beiseite gelegt wiirden, in denen
der Name ,Gott“ geschrieben war. Schlug im Parlamente je-
mand vor, an die Spitze der Programme fiir den Elementar-
unterricht die Liebe zu Gott und zum Vaterlande zu setzen, so
schrie man: Was fiir einen Gott meinen Sie? Das sollte heifsen:
HEs existiert kein Gott oder zum mindesten, es gibt keinen Gott,
welchen man unsern Kindern lehren konnte.

olch will durchaus, dafs der Priester an der Seite des
Lehrers und der Mutter seinen Platz finde. Ich verlange nichts
weiteres, als dals der Idee Gottes das Biirgerrecht gegeben
werde. Es geniigt fiir mich, dafs jeder ihn nach dem Glauben
seiner Vater anrufen kann. Der grifste Teil jener Ungliick-
seligen, welche in der letzten Zeit der Arm der Gerechtigkeit
gefalst hat, sind junge Leute, die Erziehung genossen haben, in
denen aber das Bild Gottes génzlich verhiillt war. Die Lektion
hat nicht gefehlt; sie ist schrecklich. Mbge sie doch endlich
einmal verstanden werden. Die gedruckten Gesetze werden,
wenn sie auch noch so streng sind, nichts sein als Ruten, nur



und der moderne Socialismus. 461

repressiv _werden sie wirken. Wie die Erziehung ist, so ist
der Mensch; wie der Mensch ist, so ist das Volk.“

Ebenso klagt ein voltairianisches Blatt in Rom (Folchetto,
10. Aug. 1894): ,,Wer sich zu den schrecklichen Theorieen des
Anarchismus bekennt, der hat mit jeglichem religiosen Gefiihl
abgebrochen. Hétte Caserio an Gott geglaubt, so wiirde er
Carnot nicht ermordet haben; und wenn in Ravachol die ge-
ringste Idee lebendig gewesen wire, dals es jenseits des Grabes
etwas gibe, so wiirde er nicht soweit gegangen sein, die Griber
zu entweihen. Wie also Caserio Anarchist und Morder war, so
war er glaubenslos und atheistisch.”

'~ Was diese Médnner und andere im selben Sinne sagen, ist
Ja ohne Zweifel richtig. Die Thatsachen selber legen die Worte
iiber die Notwendigkeit der Religion auf die Zunge. Sonderbar
aber ist es, dals sowohl derartige Schriftsteller wie iberhaupt
der grofste Teil derer, die in der Geegenwart den Feldzug fiir
Religion, Sitte und Ordnung mitmachen, fiir ihre eigene Person
die Lehre, welche sie geben, nicht annehmen. Sie selber sind
ohne Glauben. Sie lesen das Mane, Thekel, Phares fiir die
menschliche Gresellschaft; sie erkennen, woran sie krankt und was
allein sie heilen kann; aber ihr eigenes Handeln bleibt dabei
unberiihrt. Sie haben in sich, im (Gewissen, das Licht der Richt-
schnur fiir ihr Wirken und Thétigsein; aber das letztere regelt
sich nicht danach. Wir stehen hier vor der ersten Quelle der
Verwirrung und des Unrheils innerhalb des ecinzelnen Menschen.
Sie ist deshalb so wichtig, weil es unniitz ist, iiber die Schlechtig-
keit des Ganzen der menschlichen Gesellschaft zu klagen und
die Mittel zur Abhilfe zu suchen, wenn nicht zuvorderst jeder
fiir sich an sein Handeln die Richtschnur der geraden Vernunft
anlegt. Augustin kennzeichnet diese Quelle mit den Worten:
»Die Vernunft fliegt voran; und es folgt schwerfillig oder gar
nicht der Wille. Die Leidenschaft, der verkehrte Wille bilden
eine Schranke, welche den lebendigen Zutritt des Lichtes der
Vernunft abhélt. Soll der Mensch da eingreifen konnen, so mufs
zuvorderst eine Kraft bestehen, in welcher Vernunft und Thatig-
sein oder Wollen und Denken notwendig, weil dem Wesen nach,
zusammenfallt, wie Leuchten mit dem Lichte. Denn da dies
beim Menschen nicht der Fall ist, dals er ndmlich mit Sicherheit
soweit auch handelt, als ihm das Gewissen, die Stimme seiner
natiirlichen Vernunft, Vorschriften macht; so wiirde, wie wir
oben gesehen, selbst die Mébglichkeit fehlen das Handeln in volle
Uberemstlmmung zu bringen mit der Richtschnur der Vernunft,
wenn nicht eine solche wesentlich notwendige Uberelnstlmmung



462 Die Grundprincipien des hl. Thomas von Aquin

oder vielmehr villige Einheit in einem Wesen existierte. ,,Wenn
alles sein kann und auch nicht sein kann, dann war einmal
nichts und dann wére auch jetzt noch nichts,” ist das kate-
gorische Wort des Aquinaten.

Die Dreieinigkeit bietet den festen Stiitzpunkt, aus welchem
die Kraft sich uns mitteilen kann, ,zu wandeln, soweit das Licht
in uns ist. Wir allein sind schuld, wenn wir keinen Anteil
daran haben; wie derjenige, der am hellen Tage trotz seiner
gesunden Augen nicht sieht und deshalb fillt, nicht etwas anderes
anklagen darf, sondern nur sich selbst, weil er sich namlich die
Augen zuhélt.

Wir miissen uns dariiber klar werden, in welcher Weise
der Dreieinige der feste Stiitzpunkt und zugleich der unerschdopf-
liche Kraftquell fir den wahren Frieden im Menschen, namlich
fir die Einheit im Denken und Handeln ist. Horen wir an
erster Stelle Thomas, wie er iiber die lebensvolle Thitigkeit
innerhalb Gottes selber spricht (I, qu. 27, art. 2; Ubers. V, Bd. II,
S. 15). Nachdem er erwihnt, wie Aeugen im allgememen nichts
anderes ist als eine Anderung aus Nicht-Sein in Sein, fihrt er
fort: ,,Sodann wenden wir dieses Wort in besonderer Weise auf
das Lebendige an; und so bezeichmet Zeugung den Ursprung
eines lebenden Dinges von einem mit ihm verbundenen
Princip; was dann im eigeuntlichen Sinne ,geboren werden‘ ge-
nannt wird. Dabel mufs jedoch bemerkt werden, dals nicht
jedes lebendige Ding, welches von einem mit ithm verbundenen
Pxincip ausgeht, als ,gezeugt’ bezeichnet wird; sondern nur das,
was 1m eigentlichen Sinne, ndmlich dem Wesen nach ge-
méils der Ahnlichkeit, ausgeht Demnach hat das Haar z. B.
nicht den Charakter des Gezeugten oder des Sohnes, sondern
nur, was, dem Wesen der Gattung gemils, dem &hnlich ist, von
dem es ausgeht. Auch die Wiirmer, welche aus den tierischen
Korpern entstehen, sind im Verhdltnisse zu letzteren nicht ge-
zeugt, sind keine Sohne; denn nur die allgemeine ,Art‘, das
Moment des Lebenden, ist ihnen mit dem gemeinsam, wovon sie
ausgehen, wihrend, um von Zeugung und Sohnschaft sprechen
zu konnen, das engere Wesen oder die Natur der Gattung ge-
meinsam sein mufs zwischen dem Ausgehenden und dem, wo-
von es ausgeht, wie der Mensch z. B. vom Menschen ausgeht
und das Pferd vom Pferde. Besteht nun ein Sein, dessen Leben
nicht erst als Vermdgen oder Moglichkeit lebendig zu werden,
;als Nichtsein®, existierte, so wird bei ihm, falls ein Ausgehen in
selbigem ist, die erste Bedeutung des Wortes génzlich ausge-
schlossen und nur die zweite, besondere, den lebenden Wesen



und der moderne Socialismus. 463

eigene hat statt. In dieser Weise also, da uns der geoffenbarte
Glaube lehrt, dafs in der einen selben fiir sich bestehenden gott-
lichen Natur ein ,Ausgehen‘ sich findet, besitzt das Ausgehen
des ,Wortes in Gott den Charakter wahrer Zeugung. Denn es
geht aus einerseits nach der Weise, wie die verniinftige Thatig-
keit erfordert, die ja -,Thatigkeit des Lebens (operatio vitae)
genannt wird; und andererseits geht es aus von einem mit ihm
verbundenen Prmmp nach Maflsgabe der Ahnlichkeit, denn die
Auffassung (conceptio intellectus) der Vernunft ist die Ahnlich-
keit des verstandenen Dinges. Und endlich existiert es, das
Wort, nicht nur, wie bei uns, in der gemeinsamen Gattung,
sondern in ganz und gar ein und derselben Natur, da ja in
Gott ein und dasselbe ist: Erkennen oder Auffassen und das
wirkliche Sein. Deshalb wird das Ausgehen des ,Wortes’ in
Gott Zeugung genannt und das ausgehende Wort selber: Sohn.*

Warum ist bei uns so oft Widerstreit zwischen der mora-
lischen Richtschnur unserer Handlungen und dem Handeln oder
Wirken selber? Thomas antwortet: ,,Bei uns ist das Erkennen
oder Auffassen nicht die Substanz, und somit ist das Wort,
welches geméls verniinftiger Thétigkeit in uns ausgeht, nicht der
ndmlichen Natur mit dem, wovon es ausgeht; es hat nicht die
menschliche Substanz®, folglich auch nicht deren Neigungen und
Affekte. Immer wohnt der Stimme der Vernunft in uns, als
der moralischen Richtschnur, der Charakter des Vermogens oder
der Moglichkeit inne, dals ihr das wirkliche Handeln, das Sein
selber, widerspricht. Ein festes Fundament fiir den dauernden
Frieden findet sich da nicht. KEine Glickseligkeit, in welcher
Weise auch immer und welchen Grades auch immer, und demnach
(denn das ist doch in der Glickseligkeit eingeschlossen) stéindigen
Frieden auf die natiirliche Vernunft in uns griinden, heiflst ebenso
viel wie auf losen Saud ein Haus errichten. Nur ,was in Gott
als Grezeugtes dasteht, empfingt auch das Sein selber vom Zeu-
genden; nicht als ob nun dieses Sein aufgenommen und getragen
sei von etwas anderem, wie etwa vom Stoffe bei uns die bil-
dende Form getragen wird, der nicht diese Form ist; das wire
gegen das In- und Fiirsichbestehen des gottlichen Seins. Viel-
mehr wird da das Sein in der Weise empfangen, insofern der
Ausgehende von einem andern das gottliche Sein hat, nicht in-
sofern er etwas anderes wire wie das gottliche Sein. Denn
in der einen selben Vollkommenheit des géttlichen Seins selber
ist enthalter sowohl das ,Wort, welches nach Weise des Ver-
niinftigen ausgeht, als auch das ,Princip des Wortes’ und was
auch immer zu dessen Vollendung gehort!“ Das felsenfeste Fun-



464 Die Grundprincipien des hl. Thomas von Aquin

dament des KFriedens im Menschen ist somit unzweifelhaft ge-
geben; denn wo Richtschnur der Thatigkeit, Princip der Thatig-
keit und die Thatigkeit oder operatio selber das eine einige
substantielle Sein ist, da kann kein Quell von Streit sein. Es
kommt nur noch darauf an, auf die eigen geartete Kraftfiille
dieses Fundamentes im Verhéltnisse zu uns hinzuweisen.

Es ist eine feststehende Thatsache, die im Laufe der Jahr-
hunderte iiberall beobachtet werden kann: Soweit sich der
Mensch, das Volk, der Staat vom Ubernatiirlichen entfernt, wird
er ein Feind der Freiheit; und umgekehrt wéchst die Achtung
vor der personlichen Freiheit im selben Malse, als der Hinblick
auf das, was den natiirlichen Krdften unerreichbar ist, dem Men-
schen seine Ohnmacht lehrt mit Riicksicht auf den Besitz der
endgiiltigen Vollendung. Die modern-liberalen Regierungen haben
Verdacht gegen alles, was sie nicht fassen und greifen konnen.
Ein Christentum, welches von oben her eine fiir uns unberechen-
bare Kraft und ein den Geist iiber sich selbst erhebendes Licht
bezieht, gibt Vertranuen und Zuversicht nur jenen, welche durch
die Erfahrung gelernt haben, dals die materiellen oder natiir-
lichen Krifte, sich selbst iiberlassen, nichts als Zwang und Gewalt
erzeugen; violentum aber non durat, sie zerstoren sich damit
binnen kurzem gegenseitig.

Der notwendige Grund von diesem Wechselverhéltnisse ist
nach dem Gesagten leicht zu finden. Wenn Gottes Natur selber
nichts als Thétigkeit ist und keineswegs irgend ein Vermogen,
um etwas Weiteres zu werden, in sich schlielst; wenn Gottes
Erkennen oder sein Auffassungsakt substantielles, fiir sichbe-
stehendes Sein ist, so dafs das Wort, das Ergebnis der gott-
lichen Thatigkeit, als dieses selbe substantielle Sein dasteht;
dann vollendet sich durchaus und erschiopfend die operatio Gottes
im Innern des gottlichen Seins. Sie hat ihren notwendig be-
stimmenden Grund einzig in sich und ist deshalb mit Notwendig-
keit frei von aller Abhdngigkeit nach aulsen hin. Gerade dies
heiflst ja ,,frei sein®, dals der Grund des Handelns im Handelnden
ist, dieser also selbstdndig dasteht und von keinem Vermdgen
aulserhalb seiner gebunden erscheint, welches die Richtung der
eigenen KEntscheidung bereits vor der einzelnen Thitigkeit in
sich enthdlt und die Folgen vorbedingt.

In diesem Sinne sagt Thomas mit Recht (I, qu. 32, art. 1,
ad III; Ubers. Bd. 1I, 8. 78): ,,Die Kenntnis der drei Personen
in Gott war zuvorderst fiir uns notwendig, damit wir in keinen
Irrtum fielen ricksichtlich der Erschaffung der Dinge. Denn
dadurch dafs wir sagen, alles habe Gott durch sein Wort gemacht,



und der moderne Socialismus. 465

wird der Irrtum derer ausgeschlossen, welche annehmen, Gott
habe mit Naturnotwendigkeit die Dinge hervorgebracht. Dadurch
aber, dafs in Gott ein Ausgehen (der dritten Person) geméfs der
Liebe ist, wird der Irrtum jener entfernt, die da annehmen,
Gott habe infolge irgend eines Bediirfnisses seinerseits die Krea-
turen hervorgebracht oder infolge einer Anfseren Ursache. Seine
reine Liebe war die Ursache fiir die Erschaffung der Dinge.“

Soweit die Natur sich erstreckt, ebensoweit reicht die Not-
wendigkeit. Wer einzig auf natiirlichen Kréften aufbaut, mufls
mit nichts anderm wie mit dem Zwange und der Gewalt rechnen.
Es gibt unter diesen Kriften keine, welche das Vermogen der
Freiheit in den verniinftigen Wesen bethétigen konnte. Viel-
mehr bedeutet eben das Freiheitsvermogen nichts anderes wie
die Fahigkeit eines Wesens, von keiner andern Kraft zum Ziele
hin in Thatigkeit gesetzt werden zu konnen, als von der des
dreieinigen Gottes, die iiber aller Natur steht. Nur Gott wirkt
und kann nicht anders wirken wie aus Liebe. Er allein kann
das, was von Natur frei dem Vermogen nach ist, also von Natur
frel handeln kann, durch seine eigenste gottliche Kraft derart
durchdringen, dafs es, iiber die ganze Natur hinaus, einzig auf
sich stehend thitig ist. Derjenige, der das Ich seinem Wesen
nach ist und dessen Thitigkeit im eigenen innersten Wesen zur
Folge hat, dals der Sohn und der hl. Geist, welche kraft der
gottlichen Natur, nicht kraft des freien gottlichen Willens in der
Gottheit ausgehen, dieses selbe gottliche Ich dem einen selben
Wesen nach sind; er allein kann so auf das freie Willensver-
mogen einwirken, dals es im gottlichen Ich den Glanz des eigenen
Ich findet und danach, Gott ebenbildlich, freilich in der Weise
wie das Nichts Gottes Ebenbild tragen kann, auch thatig ist.
So dringt sich von dieser Seite her, was spéter noch eingehender
untersucht werden muls, die Notwendigkeit ebenfalls auf, dals
ein von Natur mit freilem Willensvermogen begabtes Geschopf
nur da seinen Endzweck, d. h. seine schliefsliche Vollendung
haben kann, wo die natiirlichen Krifte, die ja alle mit Notwendig-
keit thétig sind, in keiner Weise hinreichen konnen. Es bleibt
noch iibrig,” das Eigentum auf das gleiche feste Fundament zu
stellen, auf welchem das Verhdltnis des Wohles der ganzen
staatlichen Gesellschaft zum Wohle des einzelnen, also das ge-
sellschaftliche Wohl, sowie die moralische Richtschnur fiir das
Handeln, also der Frlede im einzelnen Menschen, nadmlich die
Uberelnstlmmung zwischen Vernunft und Sein, Denken und
Handelu, nach Thomas bereits steht.

Jahrbuch fiir Philosophie etc. IX. . 30



466 Die Grundprincipien des hl. Thomas von Aquin

111,
Die Dreieinigkeit das Fundament des Eigentums.

Wir haben frither die in der Natur gelegene Berechtigung
des Privateigentums nachgewiesen. Sie beruht, als auf dem ent-
fernteren Grunde, auf der Thatsache, dals der Mensch mit Ver-
nunft begabt ist, die zu sich selbst zuriickkehrt, sich selbst zum
Gegenstande hat und somit Quelle der Selbstbestimmung und
der Leitung &ulserlicher Dinge ist. Der ndhere Grund ist die
wirkende Kraft im Menschen, durch welche er etwas herzustellen
vermag. Beide Seiten beriihrt der Herr im Anfange des 1. Buches
Mosis, wenn er dem ersten Menschenpaar sagt: ,Herrschet und
unterwerfet euch die Erde.* Auf Grund der Vernunft soll er
herrschen oder leiten; auf Grund seiner ausitbenden Kraft soll
er die widerstehenden Elemente sich dienstbar machen. Wir
haben zudem geschieden, immer nach dem Vorgange des Aqui-
naten, den Besitz von dessen Gebrauche, mit andern Worten:
das Konnen und das wirkliche Verwenden, die Natur des Be-
sitzes und deren Thitigkeit. Nachdem wir das Licht des My-
sterinms angewandt haben auf den Menschen als ein Glied des
Menschengeschlechts sowie anf den Menschen in sich allein be-
trachtet, wollen wir die Strahlen desselben auf den Menschen in
seiner Beziehung zu den sichtbaren Dingen lenken. Wir werden
das bereits Auseinandergesetzte durch diesen iibernatiirlichen
Glanz bestdtigt und erldutert finden.

»In Gott findet sich, so Thomas (I, qu. 27, art. 3; Ubers.
Bd. II, 8. 17), ,ein zwelfaches Ausgehen Es kann da nd,mhch
ein solches Ausgehen bestehen, welches im Thatigseienden bleibt
und nicht auf etwas Auferliches iibergeht (wie z. B. das Feuer
auf das Holz oder die Thétigkeit des Malers auf die Leinwand).
Eine derartige Thatigkeit aber ist nur die der Vernunft und die
des Willens. Das Ausgehen des Wortes nun vollzieht sich ge-
mifs der Thitigkeit der Verpunft. Gemifs der Thitigkeit des
Willens findet s1ch aber in uns ein anderes Ausgehen, das der
Liebe, gemils welchem das Geliebte im Liebenden ist, wie ver-
mittels des Verstehens das Aufgefalste im Verstehenden. Dem-
gemdls also ist in Gott ein zweites Ausgehen: das der Liebe.
Nun ist wohl eine gewisse Ahnlichkeit auch der Liebe eigen
(S. 19), jedoch nicht in derselben Weise, wie das Wort oder das
Gezeugte dhnlich ist dem Zeugenden. Da,s Wort oder der Begriff
ndmlich ist selber Ahnlichkeit des verstandenen Dinges. Die
Liebe jedoch ist nicht Ahnlichkeit, sondern ihr kommt Ahnlich-
keit zu, insofern die Ahnlichkeit (aiso das Gekannte) Princip



und der moderne Socialismus. 467

fur die Liebe ist. ,,Was gezeugt ist in der Vernunft, steht
demnach als das Princip der Liebe da.”

Da haben wir den ersten Queli des Eigentums in leuchtend-
ster Klarheit vor uns. Gottes Eigentum sind alle Dinge, well
er sie aus Liebe gemacht hat. Wiirde er dieselben aus seinem
Bediirfnisse heraus oder bewogen durch etwas Aulserliches ge-
schaffen haben, so wiren sie nicht unbeschrinkt Gott zugehorig,
sondern dem weiteren hoheren Grunde, der sie veranlalst hat.
Wer sich ein Haus baut, um darin zu wohnen, der hat keine
freie Verfiigung iiber dessen Kinrichtung und ist somit nicht
schrankenloser Herr dariiber; denn er mufs sich nach dem richten,
was dem Wohnen dienlich ist. Héngt nun das volle Eigentums-
recht Gottes iiber alles Sein von seiner Liebe ab, so hat diese
Liebe wieder ihr Princip in der Vernunft, ndmlich im Gezeugten
und Zeugenden, im Worte und dem Vater. ,Die Ahnlichkeit
ist ja immer Princip der Liebe.“ Wenn wir also sagen, das
Eigentumsrecht habe seinen tiefsten Grund in der Vernunft, die
zu sich zuriickkehrt und somit nicht nach aufsen ihre Thatigkeit
tragt, so ist dafiir in der Dreieinigkeit die iibervolle Bestitigung.
Vom Vater und Sohn oder dem Worte geht ja in der Einheit
der einen selben gottlichen Substanz der hl. Geist aus, in welchem
Gott sich selbst, der Vater den Sohn, der Sohn den Vater liebt
und besitzt.

Deshalb ist auch der Name des hl. Geistes, der ihm als
der dritten gottlichen Person zukommt, dieser: ,,Geschenk®, do-
num. Thomas erldutert dies in folgenden trefflichen Worten
(l. c. qu. 38, art. 2; Ubers. 8. 138): ,,Der Name ,Geschenk’ ent-
spricht eigens und nur dem hl. Geiste. Denn jedes Geschenk
ist, wie Aristoteles sagt, eine Gabe, welche ihrer Natur nach
irgend welches Wiedererstatten ausschliefst. Ein Geschenk wird
nicht in der Absicht gegeben, etwas dafir zu erhalten, sondern
aus reinem guten Willen. Der Grund fiir ein solches Geben ist
allein die Liebe; denn Liebe heilst jemandem wohlwollen, und
deswegen geben wir einem etwas ganz und gar umsonst, weil
wir nach seinem Wohle verlangen. Das erste also, was wir ihm
geben, ist die Liebe, kraft deren wir sein Wohl wollen. Daher
hat die Liebe den Charakter des Geschenkes in erster Linie.
Sie ist die Wurzel aller Geschenke. Alle wahren (Geschenke
werden gegeben auf Grund der Liebe. Da nun der hl. Geist
als Liebe ausgeht, so geht er zugleich aus als erstes Geschenk.
Deshalb sagt Augustin: Auf Grund des Geschenkes, das da der
hl. Geist ist, werden viele andere Geschenke den Gliedern zu-
geteilt.“

30



468 Die Grundprincipien des hl. Thomas von Aquin

Ein ungeheuer weites Feld offnet sich da fiir unsern Geist.
Thomas weist darauf hin mit den Worten: ,,Der Vater und Sohn
lieben sich durch die aus ihnen hervorgehende Liebe, insoweit
die Liebe das Princip fiir alle Kreaturen ist“ (1. c¢. 8. 134). Alles
was in uns ist, alles was um uns ist, alles was Wirklichkeit
hat, tritt gleichsam, als im Verstdndnisse der Liebe gegeben, als
Wirkung, welche aus ihrem Wesen heraus auf den hl. Geist zeigt,
in den Bereich der Dreieinigkeit und erscheint da als Band der
drei gottlichen Personen. Was ist denn Gott seinem Wesen nach?
Die stetige, eine selbe Wirklichkeit von allem, was er versteht,
dieses Verstehen selber. In sich betrachtet, ,,geht der Mensch
wie in einem Bilde voriiber“. Die Wirklichkeit dem Wesen nach
und somit die stets feste, unabénderliche, unermefsliche und uner-
schopfliche Wirklichkeit wirft ihren Glanz einen Augenblick auf
die Vermogen der Kreaturen, und je geméfs dem dieser Glanz
auf sie fallt, sind sie in der Wirklichkeit; aber im Sturmschritte
,wandeln sie voriiber”. Nichts haben sie in sich, um diese Wirk-
lichkeit festzuhalten. Wie Gegenstinde, die beim Feuer vorbei-
getragen werden, einen Augenblick im Glanze des Feuers strahlen
und an demselben Wérme gewinnen, dhnlich ist es mit der Wirk-
lichkeit der Dinge. Sie wandeln voriiber an jener Wirklichkeit,
die nichts ist als Wirklichkeit, die nur aus sich Wirklichkeit
ist und die demnach allein Wirklichkeit geben kann, ganz so
lange sie will, wie sie will, in welcher Ausdehnung sie will.
Das Wesen der Greschopfe, welches feststeht, ist Vermogen, leere
Moglichkeit; und diese Moglichkeit selber ist nur deshalb und
insoweit ihr eigen, als die reine Wirklichkeit, Gottes Wesen,
besteht und ihr Wirklichkeit geben kann. , Weil Gott sich er-
kennt,“ so der Areopagite, ,erkennt er alles, denn alles ist
durch seine wirkende Kraft. ,Und weil er sein eigenes Er-
kennen ist, deshalb ist die Wirklichkeit, wo er sie sieht.“ ,Ihm
gehort der Erdkreis und seine Fiille.

Der Vater spricht das ewig personliche Wort in der KHin-
heit der gottlichen Substanz. Seine ganze volle Wirklichkeit,
sein eigenes Sein und das, was er will, dals es sei, spricht er.
Alles Vermogen der Kreatur, all ihre Thatigkeit, all ihre schliels-
liche Vollendung ist in diesem Sprechen enthalten. Es schliefst
ja in sich das eine ganze allwaltende Sein. In der Liebe,
d. h. im hl. Geiste, spricht der Vater das Wort. Und darin ist
das enthalten, was unser eigen werden soll. Der Liebe Gottes
verdanken wir als reinstes Geschenk, und deshalb auf Grund
des ersten und grundlegendsten Eigentumstitels, unser ganzes
‘Wesen, d. h. das innerste Grundvermogen fiir unser Sein, jenes



und der moderne Socialismus. 469

Vermogen, kraft dessen wir, bei allem , Voriibergehen* im Bilde
der Wirklichkeit, immer und stindig Menschen bleiben. Wie
diese geschenkreiche Liebe zartfiithlend ist! Ehe sie eine kreatiir-
liche Thétigkeit schenkt, will sie erst die Moglichkeit schaffen, dafs
diese Thatigkeit dem Geschopfe eigen zugehort. Sie schafft die
kreatiirliche Wesenheit, vermége deren die Kreatur sagen kann:
Ich vermag zu steigen, ich vermag zu fallen; ich vermag zu
leuchten; ich vermag zu erkennen, zu wollen. Sowie es der
Liebe eigen ist, rein aus sich selbst zu handeln, so macht sie
im selben Grade, wie sie unmittelbar einwirkt, dals das (eschopf
aus sich heraus thatig ist, in sich den Grund der Thatigkeit hat,
gern wirkt und mit eigenen Kréften der Vollendung zustrebt.
Je mehr und je tiefer Gott einwirkt, desto grofserer und be-
rechtigterer Eigentiimer wird der Mensch. Der freie Akt gehort
im hochsten Grade dem verniinftigen Geschopfe, weil das Frei-
heitsvermogen es in seiner Natur hat, von Gott unmittelbar und
direkt zum einzelnen Akte bethétigt zu werden. Desto freier
ist der Mensch in seinem Handeln, desto mehr gehort ihm und
seinem Heile sein Wirken, je mehr der Charakter des Freien
durch die Bestimmung Gottes ,,geschenkt wird.

Die Liebe schenkt die Vermdgen sowie die innere Substanz
oder Natur; und deshalb sind diese Eigentum. Kraft ihrer ver-
langt das Geschopf selber nach der Vollendung. Die Liebe
schenkt die Thatigkeit; und deshalb gehort diese letztere dem
Geschopfe eigen zu. ,,Das Geschenk gehort ja, ehe es gegeben
wird, dem Geber; nachdem es aber gegeben worden, gehort es
dem, der es empfangen,” sagt Thomas. Gott allein kann geben
aus reiner Liebe; denn Gott allein gehdrt an erster Stelle, unbe-
schrankt, sich selbst. Nur was Gott schenkt, wird wahrhaft Ei-
gentum. Und das erste Zeichen von diesem Eigentum ist, dafs der
Beschenkte nach Gott schaut, Gottes Gebot erfiillt, nach Gottes
(Gesetz arbeitet, damit er so kraft dessen, was Gott ihm bereits
geschenkt, es verdiene, mehr zu erhalten, und dementsprechend
das Geschenk Gottes und die eigene Thitigkeit in schonster
Einheit Quell des Eigentums werde.

Nicht minder féllt Licht auf den Gebrauch des Eigentums
aus der (lanzfiille der Dreieinigkeit. Hilarius eignet im be-
sondern dem Vater die Ewigkeit zu, die Form oder Gestalt dem
Bilde des Vaters, ndmlich dem Sohne, den Gebrauch (usus)
dem Geschenke oder dem hl. Geiste. Diese Zueignungen sind
von den Kreaturen hergenommen, insoweit durch Ubertragung
solcher Eigenheiten die einzelnen Personen fiir unsere Kenntnis
verdeutlicht werden. Deshalb schreibt Thomas zu diesem Aus-



470 Die Grundprincipien des hl. Thomas von Aquin

drucke des hl. Hilarius: ,Der Gebrauch hat Ahnlichkeit mit
dem, was dem hl. Geiste infolge seiner Personlichkeit eigens
zukommt; wenon man namlich ,Gebrauchen‘ im weiteren Sinne
nimmt, insoweit es in sich das Geniefsen einschlielst. Danach
heilst ,Gebrauchen‘ dasselbe wie: etwas in den Bereich der
Willensverfiigung ziehen; und ,Genielsen‘ nach Augustin: ,mit
Freuden gebrauchen‘. Der Gebrauch also, vermittels dessen der
Vater und der Sohn sich aneinander freuen und der eine des
andern geniefst, entspricht genau dem, was dem hl. Geiste eigen
ist, insofern derselbe recht eigentlich Lieben genannt wird. Das
deutet Augustin an mit den Worten: ,Jene Liebe, Ergotzlichkeit,
Glickseligkeit wird als ein wechselseitiges Gebrauchen bezeichnet.*
Der Gebrauch aber, vermittels dessen wir Gottes geniefsen, hat
Abnlichkeit mit dem, was dem hl. Geiste zukommt, insofern er
ein Geschenk ist. Darauf verweist Augustin mit den Worten:
,In der Dreieinigkeit ist der hl. Geist die Lieblichkeit des Er-
zeugenden und des Erzeugten, der da mit alles Mals iiber-
steigender Freigebigkeit und Fiille uns und die Kreaturen alle
durchdringt.*“ (I, qu. 39, art. 8; Ubers. Bd. II, S. 156.)

»Da ist noch eine Thorheit,” heilst es im Prediger (c. 6, 1):
,Bin Mann, dem der Herr Reichtum ... gegeben hat, und er hat
es ihm nicht gegeben, dals er verstehe, ihn zu gebrauchen. Der
hl. Geist wird nicht nur als ,,Geschenk® bezeichnet, sondern
auch als ,,Gebrauch®“. Er macht nicht nur, dals uns etwas eigen
gehort, sondern auch, dafs wir daran uns freuen, wie Thomas
oben erklarte, und dariiber mit freiem, nicht durch Leidenschaften
gefesseltem Willen, d. h. zu unserm wahren, endgiiltigen Heile
selbstindig verfigen. Und wie allein konnen und sollen wir
dariiber verfugen? So, dals unser Hunger nach mehr bestindig
wichst, dals die Uberzeugung von unserm Mangel, unserer Ohn-
macht zunimmt; so, dals wir unsere Augen immer mehr auf Gott
richten, der stets noch mehr geben kann, als unser Verlangen
sich ersehnt. Das ist der weise Gebrauch, der in der Dreieinig-
keit selber seine Wurzel hat. Alles, d. h. das eine selbe un-
endliche, gottliche Sein, hat der hl. (eist vom Vater und Sobn.
Es ist das erste Geschenk im Bereiche des Seins. Und wie ist
der Gebrauch? ,Der Vater und Sohn freuen sich aneinander
und genielsen einander im hl. Geiste. Das Geschenk {liefst
zuriick auf sein Princip und der hl. Geist hat seine volle, gott-
liche Selbstindigkeit gerade darin, dals er ,die Verbindung ist
von Vater und Sohn, die verbunden sind durch das gemeinsame
Hauchen* (spiratio, 1. ¢. S. 157).

Ist dies nicht das beste, fruchtreichste Fundament fiir den



und der moderne Socialismus. 471

Satz des hl. Thomas, wonach das Privateigentum wohl trennt,
indem der eine etwas hat, was der andere nicht hat; der Ge-
brauch desselben aber die Menschen verbinden soll. ,,Es besteht
wahres Privateigentum, aber so, dafls der Gebrauch gemeinsam
ist.“  Vou der Fiille der Dreieinigkeit allein, nicht von der Erde,
nicht von Menschen kommt diese Regel. Niemand hat den Be-
sitzer zu kontrollieren iiber die Verwendung seines Vermogens.
Aber der Besitzer ist im Gewissen verpflichtet, auf sein eigenes
Wohl und Beste zu achten. Und dieses gerade verlangt, dals
er dem erhabenen Vorbilde da oben sich nachbilde. Wie dort
der Gebrauch des Geschenkes darin besteht, dals der hl. Geist
Vater und Sohn verbindet, dals in ihm Vater und Sobn sich
aneinander freuen und sich geniefsen; so kann der Besitzer sein
Eigen nur dann zu seinem Heile gebrauchen, wenn er damit die
Menscben, soweit es angeht, mit einander und mit sich selbst
verbindet. Sagt ja in diesem Sinne der Heiland: Machet euch
Freunde mit dem verschieden verteilten Mammon, damit sie euch
einst in die ewigen Zelte aufnehmen. Besteht denn etwa der
Segen der Getreidekorner darin, dals der Landmann sie zu
ungeheuren Haufen aufspeichert? Keineswegs; zerstreut miissen
sie werden in die Erde, sollen sie reiche Frucht bringen. ,Er,
unser Grott,” sagt Paulus, ,hat seine Gaben zerstreut, den Armen
hat er gegeben; seine Gerechtigkeit wihrt ewiglich. In den
Boden des Herzens der andern streue aus die Samenkorner
deines Besitzes, und die reichste Frucht wird fiir dich selber
aufgehen. Ein Abglanz des hl. Geistes wird dich im Innern
beseligen, der da seine allgewaltige Herrlichkeit gebraucht, um
Vater und Sohn zu verbinden, und dessen Werk im besondern
es ist, durch seine Geschenke die Kreaturen zu einigen, damit
das Lob und der Preis des Vaters und des Sohnes, die ver-
bunden sind im hl. Geiste, auch aus dem Nichts heraufsteige.
Man schreit heutzutage von allen Seiten her nach Religion.
Das Christentum soll helfen im Kampfe gegen den Umsturz.
Gegen welchen Umsturz? Das weils man selber nicht. Grofs-
tenteils gehdren die lautesten Rufer mit zum Umsturz. Um-
sturz ist ein Christentum, welches unter dem Kommando der
politischen Machthaber und, am Ende, der simplen Polizei steht
oder stehen soll. Umsturz ist ein Christentum, welches die Ge-
lehrten sich herstellen; nicht als ein Ergebnis vorurteilsfreier
Kritik, sondern als ein Postulat ihrer vorgefalsten Meinung, es
gibe nichts thatsdchlich Ubernatiirliches. Umsturz ist ein Chri-
stentum, in welchem Christus nichts ist als das Erzeugnis der
Phantasie und nicht der allgebietende Gott. Christus als blofser



472 Die Grundprincipien des hl. Thomas von Aquin

Mensch genommen, wie er in den von der modernen Kritik ,,ge-
reinigten‘ Evangelien vor uns steht, ist weit entfernt davon, ein
grofser Mann zu sein; er ist ein hysterischer Traumer, der ent-
weder elend liigt oder erbarmlich sich tduscht. Kines von beiden:
Entweder ist Christus Gott und als solcher ein Gegenstand des
Glaubens, oder er ist nicht wert, iiberhaupt in der Geschichte
ernsthaft genommen zu werden. Umsturz ist ein Christentum,
in welchem das Dogma nichts gelten soll, alles aber die Moral,
soweit diese jeder Mensch sich machen kann.

Es geht da, wie mit dem Lande Wanga in Afrika. Die
,, Wissenschaft verlegte es an die eine Stelle und veranlalste
demgemils die Zuteilung des Landes zu dem einen politischen
Machtgebiete. Die Natur aber hatte das Land anders wohin ge-
legt, und danach war die Zuteilung zum andern politischen Macht-
gebiete gerechtfertigt. Die ,,Wissenschaft® hielt fest, das Wasser,
woran Wanga liegt, sei die Miindung des Flusses. Die Natur
aber sagte, dieses Wasser sei eine blofse Lagune, die ihre
Speisung vom Meere erhilt. Wer mulste am Ende recht be-
kommen? Gegen die Natur kann eben der Mensch nicht an.
Mag die ,,Wissenschaft“ noch so sehr ,beweisen®, dafls ein Land
da oder dort liegt:; hat es von Natur eine andere Lage, so sind
jene getiduscht, die dahin gegangen sind, wohin die ,,Wissen-
schaft® sie schickte. ‘

Das Christentum als Produkt der Wissenschaft ist gar kein
Christentum und somit hat es auch nicht die heilende Kraft,
nach welcher die Natur mit ihrer Bediirftigkeit verlangt. Wer
in einem solchen Christentum das Heil fiir sich oder fiir die
kranke Gesellschaft sucht, der unterliegt einer grausamen Téau-
schung, und das Ende seines Forschens kann nur die Verzweiflung
sein. Die Natur sagt, ,,das Land der Lebendigen®, die Kraft des
Heiles, liege nicht da, wo es die ,,Wissenschaft“ hinverlegt; es
sei kein Produkt der menschlichen Forschung, sondern gehe allem
Forschen vorher und enthalte vielmehr die fruchtbarsten Prin-
cipien fiir das menschliche Wissen wie Krgebnisse desselben.
Und warum sagt das die Natur? Einfach weil kein Gut, welches
natiirliche Krifte, sei es eine jede fiir sich allein oder in ihrer
(resamtheit, verschaffen konnen, sie anzufiillen und demmach zu
beseligen vermag. Ihr Endzweck, ihre Seligkeit ist nicht das Er-
gebnis der natiirlichen Krifte. Das ergibt sich aus der Erfahrung
sowie aus der Beschaffenheit der Vernunft und des Willens, die
threm Wesen nach nicht zufrieden sind, wenn sie nicht die ab-
solute Fiille der Wahrheit und des Guten besitzen. Diese Fiille
aber kann niemals innerhalb der Natur sich finden, deren not-



und der moderne Socialismus. 473

wendiges Wesen es mit sich bringt, dafs sie immer mehr sein,
in immer héherem Grade vervollkommnet werden kann. Ist
aber der Endzweck, dessen Besitz die unbedingte Vollendung
bedeutet, den natiirlichen Kriften unerreichbar und somit die
Besitznahme desselben kein Produkt naturlichen Forschens und
Konnens, so geht er mit der Kraft, die von ihm ausgeht, damit
sie die Vollendung erwirke, dem menschlichen Wissen und Han-
deln vorher. Er ist Princip der Wirksamkeit, und seine Kraft
bethatigt, weckt und hebt die natiirlichen Krifte tiber dieselben
hinaus. '

Ein Christentum ohne von vornherein mit ihm gegebene
Geheimnisse oder Mysterien, welche ,jeden Verstand gefangen
nehmen®, kann ein Produkt der modernen ,,Wissenschaft sein;
aber die Natur vermag mit ihm nichts anzufangen. Es ist eine
Spielerei fiir die Gelehrten. Gerade die Geheimnisse des Christen-
tums, die der Mensch wegen ihrer unendlich strahlenden Licht-
fille nicht zu priifen hat, sondern die er im Glauben annimmt, so
lange seine Vernunft die Schwéiche der Erdenpilgerschaft hat;
gerade diese Geheimnisse sind Lichtsonnen fir die Vernunft,
Heilkraft fir das Begehren. Unter ihren wérmenden Strahlen
verfliichtigen sich die Nebel der Irrtimer und kraftigt sich die
zum Tode geschwichte Seele. Dafs sie jenes Licht und jenes Heil
wirklich in sich bergen, auf welches, nach dem Psalmisten (Ps. 118),
die Natur ,wartet”, ,,wie der Hirsch diirstet nach den Wasser-
quellen®, ohne im geringsten es beanspruchen oder erkennen
oder etwas zu dessen Besitze thun zu konsen; dies wird da-
durch bezeugt, dals diese Geheimnisse im hochsten Grade den
Bediirfnissen der Natur entsprechen. Wie in der Heimat ist die
Vernunft, ist alles Begehren, wenn die Kraft der iibernatiirlichen
Geheimnisse, wie Christus dieselben durch die Propheten und
die Apostel sowie vor allem durch das eigene Wort geoffenbart
hat, darauf einwirkt.

Wir sagen ,,darauf einwirkt; denn es ist verfehlt, in die
(Geheimnisse hineindringen zu wollen. Die Geheimnisse sind
gegebene Thatsachen, kein Forschungsgegenstand. Wie ich es
picht zum Gegenstande meiner Forschung mache, ob die Sonne
existiert, sondern ihr Licht auf mich wirken lasse und das-
selbe anwende auf meine Bediirfnisse; so ist das Geheimnis
fiir mich durch den Glauben feststehend zugleich mit dem kirch-
lich gegebenen und von den Aposteln iiberlieferten Verstind-
nisse. Meine Aufgabe hier auf Erden ist es, seine Kraft auf
meine Bediirfnisse anzuwenden. ,,Von der Natur Gottes aus
konnen wir iiber eine Verschiedenheit des zweifachen Ausgehens



474 Die Grundprincipien des hl. Thomas von Aquin etc.

in Gott nichts sagen,“ schreibt Thomas, ,sondern nur insofern
das eine Ausgehen gemils der Vernunft sich vollzieht und das
andere gemils dem Willen.” Das heilst: Vom Innern des Ge-
heimnisses wissen wir nichts; wohl aber konnen wir die That-
sache dieser geoffenbarten Wahrheit anwenden, um unsere Ver-
nunft zu erleuchten und uvnsern Willen zu befestigen. Wie aber
manche Gelehrte, deren Verstand hoch entwickelt ist, etwas, auch
iiber die Sonne, mit Hilfe des Lichtes erforschen, das von ihr
ausgeht; so werden wir einmal, wenn die Hiille des Fleisches
von der Vernunft genommen sein wird, bekleidet mit dem Lichte
der Herrlichkeit, auch die innerste Natur oder Wesenheit der
Geheimnisse schauen. Jetzt sind wir, nach dem Apostel, unter
der Zucht des Glaubens wie unmiindige Kinder unter Vormund-
schaft.

Wir haben im Vorstehenden versucht, das Licht des Ge-
heimnisses der Dreieinigkeit auf die grundlegenden Fragen, die
der Bestand und das Wohl der menschlichen Gesellschaft an
die Hand gibt, wirken zu lassen. Das Ergebnis wird niemand
leugnen, der den aus Thomas und den Vitern entnommenen
Auseinandersetzungen aufmerksam gefolgt ist. Im Geheimnisse
haben wir die feste, unerschiitterliche Grundlage fiir die praktische
Losung der drei grofsen, hier behandelten Fragen. Nur die
lebendige Verbindung mit dem Geheimnisse kann der Gesell-
schaft ihr Wohlergehen, dem einzelnen den Frieden, den sicht-
baren Dingen die ruhige und ihnen selbst zum Heile dienende
Beherrschung durch die Vernunft bringen. Das Geheimnis ist
kein leuchtendes Meteor blofs, welches staunende Bewunderung
erregt; es enthélt in sich zugleich die unerschopfliche Kraft, um
den Menschen mit seinem Lichte und seinem Heile zu durch-
dringen. Wir werden dies jetzt im einzelnen vorfithren und
zwar zunidchst die Gnade im allgemeinen besprechen als die
der Seele das eigentliche Heilsleben spendende Kraft. Unser
Zweck geht dahin, die christlichen Geheimnisse in das sociale,
wir mochten sagen, in das tédgliche Leben hineinzutragen, damit
sie, gleich der Sonne in der materiellen Welt, durch ihre Strahlen
dem Geiste die Verbindung mit dem Endzwecke gewihrleisten.
Wie das Sonnenlicht némlich uns nédher ist als die Steine, Pflanzen,
Tiere, obgleich die Sonne selbst soweit entfernt steht; dhnlich ist
die Kraft der christlichen Geheimnisse uns niher wie alles Wissen
und Konnen, Sehen und Begreifen, obgleich das Wesen des Ge-
heimnisses, der dreieinige Gott, seiner Natur nach so unendlich
fern von uns ist.

P ___.,}‘T(.___.__



	Die Grundprincipien des Hl. Thomas von Aquin und der moderne Socialismus [Fortsetzung]

