
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 9 (1895)

Artikel: Die Grundprincipien des Hl. Thomas von Aquin und der moderne
Socialismus [Fortsetzung]

Autor: Schneider, C.M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761790

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761790
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


450 Die Grundprincipien des hl. Thomas von Aquin

DIE GRUNDPRINCIPIEN DES HL. THOMAS
VON AQUIN UND DER MODERNE

SOCIALISMUS.

Von Dr. C. M. SCHNEIDER.

VI.
Das Geheimnis der Dreieinigkeit.

(Fortsetzung von Bd. IX. S. 283.)

Wir lasen neulich in einer Afrika-Zeitschrift: „Aber wem
gehört Wanga? Als England und Deutschland das Land unter
sich teilten, gab diese Frage Anlafs zu einem interessanten Disput.
Alan hatte sich auf die Karte verlassen, wie man sich ja
bekanntlich so gern auf die Wissenschaft beruft. Der Zeichner
der Karte legte Wanga auf die Südseite des Flusses Umba in
die deutsche Zone; von der Natur aber war es nördlich des
genannten Flusses in die englische Zone gelegt worden. Das, was
der erste Forschungsreisende und Autor der Karte für die
Mündung des Grenzflusses genommen hatte, war in Wirklichkeit
eine Lagune, ein See, der vom Meere aus sein Wasser erhält."

Die „Wissenschaft" widersprach da der Natur, und schliefs-
lich mufste doch die Natur triumphieren. Die „Wissenschaft"
erwies sich eben als ungenügend. Man hatte sich auf sie
verlassen und damit die Folgen ihres Irrtums auf sich geladen.
Mit welcher Dringlichkeit beruft man sich allerseits auf die
„Wissenschaft", wenn es gilt, Socialprobleme zu lösen! Wir
fürchten, dafs die Folgen ähnliche sind wie da drüben in Afrika
mit dem Lande Wanga. Nur würden dieselben weit verhängnisvoller

sein als in diesem Falle. Niemand untersucht die aufsen

gegebene und unveränderlich dauernde Beschaffenheit der menschliehen

Natur und deren Bedürfnisse. Jeder fabriziert sich in
seinem Kopfe das Heilmittel und nimmt dafür die augenblicklichen

Verhältnisse zur Richtschnur. Es ist klar, dafs das als
Rettung angepriesene System Fiasko macht, sobald es in die
Praxis tritt und andern Verhältnissen gegenübersteht. Die Natur,
welche in ihrer wesentlichen Zusammensetzung und den davon
bedingten Bedürfnissen nimmer dem Wechsel unterworfen ist,
erhebt sich dann gegen die „Wissenschaft", und die „sicheren
Ergebnisse" dieser letzteren erweisen sich als ebenso viele
Irrlichter, die in den Sumpf führen. Man hatte der „Wissenschaft"



und der moderne Socialismus. 451

eine selbsterdachte Natur zu Grunde gelegt. Das praktische
Bedürfnis aber mufs, zumal in den Erfordernissen, die das
Gesellschaftsleben stellt, mit der Natur rechnen, welche aufsen in der
Wirklichkeit dasteht.

Ein katholischer Socialpolitiker sagt von A. Smith, so lange
man in der Menschheit Wissenschaft betreibe, habe kein Mann
einen solch staunenswerten Fortsehritt verursacht wie dieser
englische Nationalökonom. Dieser katholische Socialpolitiker mag
ja recht haben; wenn er nämlich der Meinung ist, die blofse
Erfindung von Systemen bedeute einen Fortschritt in der Wissenschaft

oder sei vielmehr überhaupt Wissenschaft. Unsere Meinung
geht dahin, dafs die Richtschnur und das Mals des menschlichen
Wissens, vorausgesetzt, dieses sei ein wahres, die Natur der
Dinge da draufsen ist und dafs somit nur im genauesten
Anschlüsse an die wirkliche Natur des Menschen ein
nationalökonomisches System aufgebaut werden kann. Ebensowenig wie
ich eine wahre Wissenschaft von der Sonne habe, wenn ich mir
eine beliebige Sonne in meinem Gehirne ausarbeite und daraus
meine Folgerungen ziehe, erhalte ich eine Wissenschaft, die dem
gesellschaftlichen Zusammenleben der Menschen zum Heile dient,
wenn ich mir die menschliche Natur hinstelle, wie ich sie gern
haben möchte, und um die thatsächlich vorliegende mich nicht
kümmere.

Ist die menschliche Natur in der Wirklichkeit so beschaffen,
dafs es für sie, wenn auch nur entfernt, möglich ist, mit ihren
natürlichen Kräften den mit ihr gegebenen letzten Endzweck,
also die allbefriedigende Fülle der Seligkeit zu erreichen, resp.
zu besitzen? Wir haben aus den von niemandem bestrittenen
Eigenheiten dieser Natur heraus bereits früher nachgewiesen,
dafs dies eine völlige Unmöglichkeit ist; ja dafs sie natürlicher-
mafsen gar nicht erkennen kann, wie beschaffen das Wesen
jenes Gutes ist, welches all ihr Begehren vollauf zu befriedigen
vermag. Je tiefer die natürliche Vernunft erkennt, desto höher
steigt sie in den Bereich des Allgemeinen empor und entfernt
sich von den wirklichen, einzelnen Dingen. Der Wille aber im
Gegenteil will alles Gute, strebt also nach dem allumfassenden
Gute, soweit dieses aufsen ein einzelnes, wirkliches ist. Die
Vernunft drängt nach dem Allgemeinen im Innern. Der Wille
aber begehrt das Wirkliche aufsen. Ihn geht es wenig an,
welch herrliches allgemeines Wesen das Gold hat, wenn nicht
wirkliches Gold sich ihm vorstellt. Da kann von einer Einheit
zwischen den Gegenständen des Willens und der Vernunft und
somit von der Fülle der Zufriedenheit nicht die Bede sein.

29*



452 Die G-rundprincipien des hl. Thomas von Aquin

Höchstens zeigt die Vernunft dem Willen den Hunger nach
allem Guten, der in seinem Innern liegt, und dessen Grund.

Die „Wissenschaft" sagt, das Land Wanga, die Hülle des

Genusses, das Endziel unserer Natur liege im Bereiche der
natürlichen Kräfte des Menschen, an der Mündung alles Strebens
und Erkennens, dessen der Mensch seiner Natur nach fähig ist.
Die Natur aber selbst, wie sie in der Wirklichkeit ist, zeigt in
zwingender Weise, dafs diese Mündung nicht das unermefsliche
Meer aller Güter sein kann, nach dem das Begehren des
vernünftigen Willens steht, sondern dafs dieses vermeintliche Meer
nur eine Lagune, ein See ist, der vom Meere sein Wasser
erhält. Wer allein kann da recht behalten? Das wird für keinen
zweifelhaft sein. Eine solche „Wissenschaft" löst sich bereits
als Erkennen in Widersprüche auf und hält vor den Bedürfnissen
des praktischen Lebens, vor dem stetig durch das Grenzenlose
in der Vernunft angefachten Feuer des Willens, der mehr und
endlos mehr besitzen will, nicht stand.

Man spricht heutzutage viel von christlicher, von katholischer
Socialpolitik und SocialWissenschaft. Es ist uns trotz allem, was
wir in Zeitungen, Zeitschriften und bändereichen Werken der
Gegenwart gelesen, noch nicht klar geworden, worin denn eigentlich

der christliche, katholische Charakter solcher Politik oder
Wissenschaft nach diesen Autoren liegen soll. Vor kurzem wurde
empfohlen, die katholischen Priester mögen auf den Universitäten,
einige Jahre hindurch, „National-Okonomie" studieren und darin
promovieren. Was mag man sich wohl bei dieser Empfehlung
gedacht haben? Wir besitzen in unsrer Privatbibliothek die
hauptsächlichsten leitenden Werke der modernen SocialWissenschaft
aller Schattierungen von Dühring an bis Sehäffle. Kein Zweig der
Behandlung des menschlichen Wissens hat uns in höherem Grade
enttäuscht. Was an positivem Gehalt darin ist, haben wir weit
besser, tiefer und klarer im Aristoteles, den alten Kirchenvätern
und im Thomas auseinandergesetzt gefunden. Das mechanische
Formel- und Phrasenwesen zu lernen, wodurch man heute in
Vorträgen und Schriften zu glänzen sucht, dazu bedarf es
geringer Zeit. Oder meint man vielleicht, ein Zusatz von Charitas
mache plötzlich die inhaltleersten Systeme zu specifisch christlichen

Da gefällt uns weit besser, was in Essen vom Bischof
Schmitz ausgeführt wurde (21. Okt. 1894), der den dogmatischen,
wir betonen, den dogmatischen, nicht einen Gefühlsglauben
als Grundlage für die Heilung unserer socialen Schäden betrachtet
wissen will. Wenn in der That es durchaus unmöglich ist, dafs



und der moderne Socialismus. 453

ein Endzweck den Menschen befriedigt, der im Bereiche der
Natur liegt und mit den natürlichen Kräften des Menschen in
Besitz genommen werden kann, wenn also, um mit Thomas zu
sprechen, „der natürliche Zweck des Menschen so erhaben ist,
dafs die menschliche Natur selber es besagt, er könne nicht mit
den natürlichen Kräften erreicht werden'', dann ist nur dieses
eine möglich, dafs die Grundlage unserer endgültigen Vollendung,
über alle Natur hinaus, einzig der Schöpfer sein kann, der durch
den geoffenbarten Glauben die Vernunft über den letzten
Endzweck erleuchtet sowie durch die Hoffnung und Liebe den Willen
kräftigt. Gilt dies aber für den einzelnen Menschen, dann in
noch höherem Grade für die menschliche Gesellschaft, nämlich
für ein Ganzes, welches im Bereiche des Natürlichen das
hauptsächlichste Mittel der Vervollkommnung des einzelnen ist.

Wir haben in den vorhergehenden Abhandlungen die Weite
des Feldes gezeigt, welches die socialen Fragen einnehmen.
Wir beginnen jetzt damit, das Fundament zu enthüllen, welches
allein geeignet ist, dem Körper der menschliehen Gesellschaft
Leben einzuftöfsen und jenes Licht auszuströmen, in welchem
eine Lösung der socialen Bätsei möglich ist. Einzig wenn die
Socialwissenschaft und die Socialpolitik auf den nie wankenden
Boden der christlichen Geheimnisse gestellt wird, verdient sie,
als „christliche", „katholische" bezeichnet zu werden, und
erscheint zugleich in der nämlichen Übereinstimmung mit der
Beschaffenheit unserer menschlichen Natur, wie diese selbe Natur
genau dem ihr gesetzten Zwecke entspricht. Wir haben keine
Furcht, die socialen Probleme in unmittelbare Beziehung zum
Grunddogma der Offenbarung zu setzen, zur Dreieinigkeit. Es
wird da erscheinen, welche Fruchtbarkeit diesem Dogma für
das praktische, gesellschaftliche Leben innewohnt, wenn man es

nicht, wie in einem Schmuckkästchen, verborgen hält, sondern es
in lebendige, grundlegende Verbindung mit dem geschöpflichen
Bedürfnisse bringt.

Die Hauptschwierigkeit, welche allen socialen Fragen sieh

entgegenstellt, ist das Verhältnis zwischen dem Wohle des
Ganzen und des einzelnen, mit andern Worten: zwischen der
Natur, die der Mensch mit allen Menschen gemeinsam hat und
derentwegen also er ein Glied des menschlichen Ganzen ist,
einerseits ; und der Person, durch die er getrennt ist von
andern und ein eigenes Wohl beansprucht, andererseits. Die
Quelle der Lösung dieser Schwierigkeit ist offenbar das
Geheimnis der Dreieinigkeit, in welcher, gemäfs dem Lichte des
Glaubens, eine einzige Natur ist in drei Personen: ein Gott und



454 Die Grundprincipien des hl. Thomas von Aquin

drei, die da Gott genannt werden, weil sie ein und dieselbe
Gottheit, d. h. ein und dieselbe Natur zu dem macht, was
sie sind.

I.
Natur und Person.

Wir begrenzen zuvörderst die gegenwärtige Aufgabe.
Unsere Absicht geht für jetzt dahin, den einzig möglichen festen
Punkt zu kennzeichnen, von dem aus Festigkeit und Beständigkeit

in die Einrichtungen der menschlichen Gesellschaft zu fliefsen
vermag. Wir werden später die strahlenden Linien, eine nach
der andern, behandeln, welche diesen allgewaltigen Stützpunkt
für das Heil des Ganzen der Menschheit sowohl wie für das
Wohl des einzelnen mit der menschlichen Natur verbinden.
Haben wir es notwendig, darzuthun, dafs die Festigkeit und
Beständigkeit den heutigen Zuständen mangelt? Unsere mit
unheimlichem Eifer arbeitenden Gesetzesmaschinen sagen genug.
Kaum ist ein Gesetz, das doch als Ausflufs der Vernunft — or-
dinatio rationis — Dauer haben soll, dahin gelangt, ausgeführt
zu werden, so erscheint auch schon seine Besserungsbedürftigkeit.
Wir legen vielmehr darauf Gewicht, dafs auf die Ursache der
unaufhörlichen Schwankungen hingewiesen werde.

Man läfst sich nämlich seinen Gesichtspunkt einzig durch
die Natur vorzeichnen. Bacon hat zuerst ausdrücklich in der
Theorie betont, dafs es wohl Religion und Glauben geben könne,
dafs aber das menschliche Streben und Handeln einzig auf die
Vervollkommnung der Natur, auf die bessere Durchforschung
derselben und die wirksamere Anwendung ihrer Kräfte gerichtet
sein müsse. Und seitdem hat sich das praktische gesellschaftliche

Leben derart gestaltet, dafs, selbst für gutgesinnte Leute,
das Reich der geoffenbarten Mysterien das eine Reich ist und
das der Natur und ihrer Kräfte ein anderes, daneben stehendes.
Jedes hat seine eigenen Hilfsmittel. Ein organischer Zusammenhang

existiert nicht. Der Staat verlangt einen guten, oder sagen
wir einen „ganzen", Menschen ; die Kirche will einen guten
Christen. Die Folgen bleiben nicht aus. Die Natur bildet den
Bereich der Vergänglichkeit und Hinfälligkeit. Je mehr man
sich daran gewöhnte, die Natur als ein für sich abgeschlossenes
Reich zu betrachten, das nämlich einen eigenen letzten Zweck
und nur ihm zugehörige Kräfte besitzt, desto mehr trat man in
die Epoche der Revolutionen. Der Wechsel wurde die Regel.
Die Gewalt sollte das Fundament sein für den Bestand der
Staaten und wurde naturgemäfs das gerade Gegenteil; denn



und der moderne Socialismus. 455

Gewalt ruft wieder Gewalt hervor: „Ihr gebraucht gegen uns",
so rief Sante Oaserio, der Mörder Oarnots, seinen Richtern zu,
„ihr gebraucht gegen uns Gewehre, Ketten, Gefängnisse; wir
antworten mit Dynamit, mit Bomben, mit dem Dolche."

Innerhalb der Natur und ihrer Kräfte giebt es eben keinen
Stützpunkt für den Bestand und das Wohl der menschlichen
Gesellschaft. Dies ist die Wahrheit, welche nicht scharf genug
hervorgehoben werden kann. Weder hat der Absolutismus eine
solche feste Grundlage gefunden noch der Liberalismus, noch
wird ihn der Socialismus finden. Als den gewaltsamen
Absolutismus das Elend der Völker zur Abdankung zwang, trat der
Liberalismus mit seinen phrasenhaften Verheifsungen an die Stelle.
Jetzt steht dieser verzweifelt vor den Ergehnissen seiner
zersetzenden Staatsweisheit und betrachtet in dem Spiegel, den ihm
der Socialismus höhnend vorhält, den Abgrund des wirtschaftlichen

und politischen Lebens, vor dem die Gesellschaft steht.
Der Socialismus wird, schon jetzt, wo er noch gar nicht
triumphiert hat, vom Anarchismus verlacht, der sich als seinen
Erben ansieht. Was ist dieser aber anders als die Ordnungsund

Ruhelosigkeit selber, d. h., schon im Namen, der Ruin aller
menschlichen Gesellschaft!

Die Natur ist eben, der Wirklichkeit nach, in keiner Weise
geschlossen nach oben hin. Sie ist. das gerade Gegenteil.
Anstatt einen letzten Zweck, ein abschliefsendes Ende in sich zu
haben oder haben zu können, mündet sie nach allen Seiten in
die Endlosigkeit, in die weitere Bestimmbarkeit, in das
Vermögen, anders, mehr oder weniger oder nicht zu sein. Auf diesen
Boden der Möglichkeit aber eben, so zu sein und anders zu
sein, mehr zu sein und minder zu sein, ohne dafs von den Dingen
selber aus ein Ende abzusehen ist, steigt Thomas, um das mit
innerlicher Notwendigkeit bestehende Sein zu erschliefsen. „Wenn
alles, ohne weiteres, die' Möglichkeit hat, nicht zu sein oder
anders zu sein, so war einmal nichts und so würde auch
jetzt noch nichts sein. Nicht also alles Sein hat die Möglichkeit,
nicht zu sein oder anders zu sein, sondern es besteht etwas,
was mit Notwendigkeit von innen heraus existiert." (S. th. I,
qu. 2, art. 3; Übers. Bd. I, S. 109.) Damit wird die ganze
Natur geöffnet nach oben hin, sie ruft nach einem Schöpfer
mit Rücksicht auf ihr Sein. Wir sagen in unserm Falle: Der
Staat kann so geleitet werden, dafs sein Bestes, das Beste des
Ganzen, mit der Ruhe und dem Wohle der einzelnen verbunden
und somit nur ein Mittel für den Besitz des letzteren ist; aber
er kann auch anders und zwar gegenteilig geleitet werden, so



456 Die Grundprincipien des hl. Thomas von Aquin.

dafs die Unruhe, die wilde Agitation unter den einzelnen sich
ergibt. Ist das unbestreitbar? Die Folge ist es auch. Also
ist unter den natürlichen Kräften keine, aus der unfehlbar
der sichere Friede und die unbehinderte Wohlfahrt hervorginge;
die menschliche Staatskunst ist keine solche, aus der mit
Notwendigkeit das Gedeihen des Ganzen und der einzelnen folgt.

Oder wijl man jenen Satz des Aquinaten anfechten? Er
ist genau derselbe wie der allgemein anerkannte, wonach daraus,
dafs etwas möglich ist, noch lange nicht folgt, es müsse zur
Wirklichkeit werden. Dafs jemand Talent hat, führt nicht
notwendig dazu, dafs dasselbe ausgebildet wird. Wenn tausend
und beliebig mehr Zimmer in angemessener Reihenfolge warm
werden können, so bleiben sie dennoch kalt, falls sie auf sieh
angewiesen bleiben und nirgendwo Feuer besteht, dem es notwendig
anhaftet, warm zu sein. Der ungeheure Luftraum zwischen der
Sonne und der Erde kann hell werden, der eine Teil kann dem
andern und schliefslich den irdischen Gegenständen die Helle
mitteilen. Wäre aber kein Licht, welches, seinem Wesen nach
und demnach so, dafs es nie dunkel werden kann, Helle
verbreitet, so würde nicht einmal die erwähnte Möglichkeit
vorhanden sein.

Das also kann nicht geleugnet werden, dafs, wenn die
menschliche Staatskunst — und das ist nach Thomas (Polit. 1,
lect. 1) die höchste menschliche Kunst — gut wirken kann, aber
auch schlecht, also nicht gut, unter den natürlichen Kräften des
Menschen und somit im Bereiche der Natur überhaupt kein
notwendig fester Stützpunkt besteht für das gesellschaftliche Wohl.
Ist aber kein solcher da, von dem aus die Möglichkeit zur
Wirklichkeit werden kann, so verschwindet selbst die Möglichkeit.
Folgt nun daraus, dafs, wie im obigen Falle aus der vorhandenen
Möglichkeit für das Sein ein notwendig von innen heraus
bestehendes Sein mit metaphysischer Sicherheit erschlossen wurde,
so auch hier mit zwingender Notwendigkeit ein Wesen
bestehen mufs, welches die Versöhnung zwischen Natur und Person,
zwischen Allgemeinem und Einzelnen in sich enthält? Durchaus

nicht Denn weder ist das gesellschaftliche Ganze ein
notwendiges Mittel für den Besitz des endgültigen Wohles
im einzelnen Menschen, noch besteht inmitten der menschlichen

Natur eine Notwendigkeit, dafs sie, sei es als Ganzes, sei
es in ihren einzelnen Gliedern, die letzte Vollendung erreiche.
Im Gegenteil; es gehört zu ihrem Wesen, dafs sie mit Freiheit
ausgestattet ist und sonach auch der Verwirklichung ihres
Hinneigens zur letzten Vollendung ermangeln kann.



und der moderne Socialismus. 457

Wir haben zwei Dinge auseinander zu halten: 1. Nur über
der Natur kann die Kraft sich finden, welche notwendig in sich
selbst es hat, dafs aus ihr heraus das Band der innigsten
Zusammengehörigkeit Natur und Person, das Ganze und die
einzelnen, Obrigkeit und TJnterthanen zu allseitigem Wohle
umschlingt; und 2. nichts in der Natur bietet einen notwendigen
Zusammenhang mit dieser Quelle der Festigkeit und Dauer,
demzufolge eine solche Kraft einwirken müfste oder auch nur in
ihrer inneren Beschaffenheit gekannt werden könnte. Sowie ich
aus dem Gemälde wohl auf das Dasein des Künstlers, auf die
Feinheit seiner Werkzeuge, auf die Vollkommenheit seiner Kunstidee

schliefsen kann, nicht aber darauf, wie der Künstler im
Innern ist, ob nämlich geizig oder freigebig, stolz oder demütig,
zornig oder geduldig; ähnlich kann ich aus! den Dingen dieser
Welt die Existenz eines innerlich notwendigen Seins erkennen,
niemals aber die Beschaffenheit seines Innern.

Hier tritt die Thatsache der Offenbarung ein, die Gott
von seinem eigenen Innern gibt. Diese Thatsache wird am
besten^dadurch bezeugt, dafs die innere Wesenheit Gottes so
sich vor uns hinstellt, wie es den Grundbedürfnissen der menschlichen

Natur und überhaupt der geschaffenen Dinge entspricht.
Gott hat sich geoffenbart als Dreieiniger, nämlich als eine selbe
göttliche Natur in drei Personen, so dafs kraft der einen selben
Natur nur ein Gott besteht und kraft der drei Personen es
dreie sind, von denen die göttlichen Vollkommenheiten ausgesagt
werden. Gerade aber dadurch tritt in die Welt die Kenntnis
von dem festen Stützpunkte, von der unversieglichen Quelle der
Seligkeit, wonach der Mensch in der Natur vergeblich suchte.
Sehen wir zu, wie Thomas die Einheit der göttlichen Natur und
der drei unendlichen Personen vorlegt, und ziehen wir daraus
unsere Schlüsse. Wir glauben, dafs dann die lebensvoll wirkende
und in die Praxis der gesellschaftlichen Verbindung eingreifende
Kraft des Grundgeheimnisses im Christentum nicht mehr wird
ohne weiteres verneint werden können.

Thomas schreibt so: „Der hl. Augustin sagt: Wenn wir
sprechen: Die Person des Vaters, so sagen wir nichts anderes
als das Wesen des Vaters. Die Worte Augustins haben für
denjenigen, welcher die Einfachheit des göttlichen Seins
berücksichtigt, eine ganz offenbar vorliegende Bedeutung. Denn früher
ist bereits gesagt worden (qu. 3, art. 3), die göttliche Einfachheit

erfordert dies, dafs in Gott, dem thatsächlichen Wirklichsein
nach, ein und dasselbe sei: Wesen oder Allgemeines und das

Princip der Einzelexistenz, welch letzteres eben in den mit Ver-



458 Die Grundprincipien des hl. Thomas von Aquin

nunft begabten Substanzen ,Person' genannt wird. Schwierigkeit
scheint hier nur der Umstand zu erzeugen, dafs trotz der Mehrheit

der Personen das Wesen oder die Natur die unverbrüchlichste

Einheit bewahren soll. Und deshalb, da nach Boëtius
(I. de Trin.) die Relationen die Person vervielfachen, meinten
einige, dafs in Gott in der gleichen Weise Person und Wesen
verschieden sei, in welcher nach ihrer Ansicht auch die
Relationen einfach Zuthaten zum Wesen, Accidentien, seien. Sie

berücksichtigten in den Relationen nur, dafs die eine zur andern
in Beziehung steht, nicht aber, dafs sie auch Wirklichkeit sind.

„Oben jedoch ist gezeigt worden, dafs die Relationen,
sowie sie in den geschaffenen Dingen alle gleichmäfsig ein Sein
im Subjekt, ein ,In-sein' haben und nicht ein selbständiges, ein
Sein an und für sich, so auch ihr Sein in Gott als ,Sein im
Subjekt' aufgefafst werden mufs; nur mit dem Unterschiede, dafs
dieses ,In-sein' der Relationen im Bereiche des Geschaffenen ein
zum substantiellen Wesenssein des Dinges hinzutretendes, eine
accidentelle Eigenschaft ist, in Gott aber dieses Sein Substanz
oder Wesen, wie ja überhaupt alles accidentelle Sein in den
Geschöpfen, auf Gott übertragen, Substanz wird: die Eigenschaft
der Weisheit z. B. in uns wird in Gott Wesen oder Substanz.
Daraus folgt also, dafs in Gott das allgemeine Moment, das

Wesen, und. das Princip des Besondern oder Einzelnen, die Person,
das eine einige wirkliche substantielle Sein ist; und dafs trotzdem

oder vielmehr gerade deshalb die Personen von einander
der Wirklichkeit nach unterschieden sind, wie z. B. weifs und
grofs im Menschen von einander der Wirklichkeit nach
unterschieden sind und doch ihr Wirklichsein das einige selbige
menschliche ist.

„,Person' nämlich bezeichnet in Gott die Relation, insoweit
sie für sich besteht in der göttlichen Natur. Die Relation nun
ist mit Rücksicht auf das Wirklichsein nur der Auffassung nach
vom Wesen unterschieden. Da sie aber eben kraft des Wesens
eine wirkliche substantielle Relation ist, so besteht gerade
auf Grund des Gegensatzes zwischen ihr und ihrem
Gegenüber, wie z. B. zwischen Vater und Sohn, ein
wirklicher, thatsächlicher Unterschied, und so bleiben drei
Personen und ein Wesen."

Da leuchtet uns der sichere Hafen entgegen, und zwar von
oben herab, für das Schiff der menschlichen Gesellschaft, das da,
sich selbst und den natürlichen Kräften überlassen, notwendig
auf den Wogen des irdischen, weehselvollen Lebens
umhergeschleudert werden mufs. In Gott allein ist Einheit zwischen



und der moderne Socialismus. 459

der Natur in ihm, d. h. seiner Macht, Weisheit, Unendlichkeit,
Güte, Gerechtigkeit; und den drei einzelnen Personen.
Insbesondere ist das eine Einheit, welche nimmer aufgelöst werden
kann. Wir haben es von Thomas gehört. In den Menschen
kann die Natur, so herrlich sie ist und so viel sie vermag, zum
Verderben demjenigen werden, der sie hat, und denjenigen, die
in ihren Bereich kommen. Alles kann da dem Mifsbrauche
unterliegen. Der gröfste Staat geht nicht selten am schnellsten zu
Grunde, weil ihm das Wohl und die Zufriedenheit der einzelnen
am wenigsten am Herzen liegt. Wie oft haben nicht die gröfsten
Talente aus ihren Himmelsgaben sogar ihre Unzufriedenheit und
Pein vermehrt! Warum? Der einzelne ist nicht selber die
Kunst; des einzelnen Wohl fällt nicht zusammen mit dem Besten
des Ganzen; diese Beziehung oder Relation zwischen dem Ganzen
und Besondern, zwischen den Fähigkeiten und deren Gebrauch
tritt erst zur Menschennatur, zur Substanz hinzu. Sie kann
auch wegbleiben, ohne dafs zugleich die Substanz zu nichte
wird.

In Gott ist die Beziehung selber zwischen Person und Natur,
zwischen Besonderm und Allumfassendem, zwischen dem Guten
und dessen Gebrauch Substanz und zwar die einige göttliche
Substanz, da es nur eine einzige göttliche Substanz geben kann.
Dasselbe unendliche Gut macht den Vater zum Vater, den Sohn
zum Sohne, den hl. Geist zum hl. Geiste. Durch ein und
dasselbe substantielle Sein ist der Vater die Seligkeit, der Sohn
die Seligkeit, der hl. Geist die Seligkeit. Der eine selbe
göttliche Akt oder die ganz nämliche göttliche Thätigkeit ist die
göttliche Natur im Vater und im Sohne und im hl. Geiste. Drei
Personen sind es, aber ein Mund; drei Personen, aber ein Sehen;
drei All-Verstehende, aber ein Verstehen; drei, die da schaffen,
aber durch die eine selbe Allmacht. Da besteht unendliche Einheit

und unendlicher Gegensatz. Gerade weil der Vater
gegenübersteht dem Sohne sowie Sohn und Vater dem hl. Geist, kraft
der einen selben unendlichen Substanz, die im Vater ist und im
Sohne und im hl. Geiste, kann es keinen stärkeren, machtvolleren
Gegensatz geben. Denn durch die eine selbe göttliche Substanz
ist der Vater Vater, kraft der zu ihm im Gegensatz steht der
Sohn; und durch die ganz eine gleiche göttliche Substanz ist der
hl. Geist im Gegensatz zu Vater und Sohn. So grofs, so
unendlich weit kann keinen Gegensatz es geben: der Vater ist in
nichts Sohn, der Sohn in nichts Vater oder hl. Geist. Der
Gegensatz durchgreift die ganze eine göttliche Substanz mit Rücksicht

auf die Personen. Keiner von den Gegensätzen im Stoffe oder



460 Die Grundprincipien des hl. Thomas von A quin

im Bereiche des vernünftigen Geistes reicht an diesen Gegensatz

da oben im Dreieinigen heran. Dieser Gegensatz im
Dreieinigen aber schliefst in sich ein die vollendetste Aussöhnung
und zwar notwendigerweise; denn nur eine Substanz, ein Sein,
eine Natur, ein Verstehen, ein Schaffen ist da. Also in der
Vollkraft des Dreieinigen ist die unverrückbare, unerschöpfliche
Quelle für die Einheit im Gegensatze unter den geschöpflichen
Beziehungen. Das wird noch klarer in der Untersuchung über
die einzig gültige Richtschnur für das menschliche Handeln und
deren Fundament, das der Dreieinige ist.

II.
Richtschnur und Thätigkeit. Freiheit und Notwendigkeit.

Am 19. Aug. 1894 schrieb Jules Simon an den „Figaro"
von Paris: „Nicht ohne Schaden zu leiden, verwendet ein Volk
mehrere Jahre dazu, Gott aus dem Unterrichte zu jagen. Bis
jetzt ist es ein Beweisgrund zu Ungunsten des Lehrers gewesen,
wenn man im Pulte eines Schülers einen Katechismus fand.
Ganze Karren fuhren vor die Schulen, um die Kruzifixe aus
ihnen fortzuschaffen, die heutzutage als Teil der Schulmobel
aufser Gebrauch gesetzt sind. Dasselbe geschah in den
Gerichtsgebäuden und Hospitälern. Was an Gott erinnerte, wurde
entfernt. Stadträte erboten sich, in den Bibliotheken der Schulen
nachzusehen, damit jene Bücher beiseite gelegt würden, in denen
der Name „Gott" geschrieben war. Schlug im Parlamente
jemand vor, an die Spitze der Programme für den Elementarunterricht

die Liebe zu Gott und zum Vaterlande zu setzen, so
schrie man: Was für einen Gott meinen Sie? Das sollte heifsen:
Es existiert kein Gott oder zum mindesten, es gibt keinen Gott,
welchen man unsern Kindern lehren könnte.

„Ich will durchaus, dafs der Priester an der Seite des
Lehrers und der Mutter seinen Platz finde. Ich verlange nichts
weiteres, als dafs der Idee Gottes das Bürgerrecht gegeben
werde. Es genügt für mich, dafs jeder ihn nach dem Glauben
seiner Väter anrufen kann. Der gröfste Teil jener Unglückseligen,

welche in der letzten Zeit der Arm der Gerechtigkeit
gefafst hat, sind junge Leute, die Erziehung genossen haben, in
denen aber das Bild Gottes gänzlich verhüllt war. Die Lektion
hat nicht gefehlt; sie ist schrecklich. Möge sie doch endlich
einmal verstanden werden. Die gedruckten Gesetze werden,
wenn sie auch noch so streng sind, nichts sein als Ruten, nur



und der moderne Socialismus. 461

repressiv .werden sie wirken. Wie die Erziehung ist, so ist
der Mensch; wie der Mensch ist, so ist das Volk."

Ebenso klagt ein voltairianisches Blatt in Rom (Folchetto,
10. Aug. 1694): „Wer sich zu den schrecklichen Theorieen des
Anarchismus bekennt, der hat mit jeglichem religiösen Gefühl
abgebrochen. Hätte Caserio an Gott geglaubt, so würde er
Carnot nicht ermordet haben; und wenn in Ravachol die
geringste Idee lebendig gewesen wäre, dafs es jenseits des Grabes
etwas gäbe, so würde er nicht soweit gegangen sein, die Gräber
zu entweihen. Wie also Caserio Anarchist und Mörder war, so

war er glaubenslos und atheistisch."
Was diese Männer und andere im selben Sinne sagen, ist

ja ohne Zweifel richtig. Die Thatsachen selber legen die Worte
über die Notwendigkeit der Religion auf die Zunge. Sonderbar
aber ist es, dafs sowohl derartige Schriftsteller wie überhaupt
der gröfste Teil derer, die in der Gegenwart den Feldzug für
Religion, Sitte und Ordnung mitmachen, für ihre eigene Person
die Lehre, welche sie geben, nicht annehmen. Sie selber sind
ohne Glauben. Sie lesen das Mane, Thekel, Phares für die
menschliche Gesellschaft; sie erkennen, woran sie krankt und was
allein sie heilen kann; aber ihr eigenes Handeln bleibt dabei
unberührt. Sie haben in sich, im Gewissen, das Licht der
Richtschnur für ihr Wirken und Thätigsein; aber das letztere regelt
sich nicht danach. Wir stehen hier vor der ersten Quelle der
Verwirrung und des Unheils innerhalb des einzelnen Menschen.
Sie ist deshalb so wichtig, weil es unnütz ist, über die Schlechtigkeit

des Ganzen der menschlichen Gesellschaft zu klagen und
die Mittel zur Abhilfe zu suchen, wenn nicht zuvörderst jeder
für sich an sein Handeln die Richtschnur der geraden Vernunft
anlegt. Augustin kennzeichnet diese Quelle mit den Worten:
„Die Vernunft fliegt voran; und es folgt schwerfällig oder gar
nicht der Wille." Die Leidenschaft, der verkehrte Wille bilden
eine Schranke, welche den lebendigen Zutritt des Lichtes der
Vernunft abhält. Soll der Mensch da eingreifen können, so mufs
zuvörderst eine Kraft bestehen, in welcher Vernunft und Thätigsein

oder Wollen und Denken notwendig, weil dem Wesen nach,
zusammenfällt, wie Leuchten mit dem Lichte. Denn da dies
beim Menschen nicht der l'ail ist, dafs er nämlich mit Sicherheit
soweit auch handelt, als ihm das Gewissen, die Stimme seiner
natürlichen Vernunft, Vorschriften macht; so würde, wie wir
oben gesehen, selbst die Möglichkeit fehlen, das Handeln in volle
Ubereinstimmung zu bringen mit der Richtschnur der Vernunft,
wenn nicht eine solche wesentlich notwendige Übereinstimmung



462 Die Grundprincipien des hl. Thomas von Aquin

oder vielmehr völlige Einheit in einem Wesen existierte. „Wenn
alles sein kann und auch nicht sein kann, dann war einmal
nichts und dann wäre auch jetzt noch nichts," ist das
kategorische Wort des Aquinaten.

Die Dreieinigkeit bietet den festen Stützpunkt, aus welchem
die Kraft sich uns mitteilen kann, „zu wandeln, soweit das Licht
in uns ist". Wir allein sind schuld, wenn wir keinen Anteil
daran haben; wie derjenige, der am hellen Tage trotz seiner
gesunden Augen nicht sieht und deshalb fällt, nicht etwas anderes
anklagen darf, sondern nur sich selbst, weil er sich nämlich die
Augen zuhält.

Wir müssen uns darüber klar werden, in welcher Weise
der Dreieinige der feste Stützpunkt und zugleich der unerschöpfliche

Kraftquell für den wahren Frieden im Mensehen, nämlich
für die Einheit im Denken und Handeln ist. Hören wir an
erster Stelle Thomas, wie er über die lebensvolle Thätigkeit
innerhalb Gottes selber spricht (I, qu. 27, art. 2 ; Übers. V, Bd. II,
S. 15). Nachdem er erwähnt, wie Zeugen im allgemeinen nichts
anderes ist als eine Änderung aus Nicht-Sein in Sein, fährt er
fort: „Sodann wenden wir dieses Wort in besonderer Weise auf
das Lebendige an; und so bezeichnet Zeugung den Ursprung
eines lebenden Dinges von einem mit ihm verbundenen
Prineip; was dann im eigentlichen Sinne ,geboren werden'
genannt wird. Dabei mufs jedoch bemerkt werden, dafs nicht
jedes lebendige Ding, welches von einem mit ihm verbundenen
Prineip ausgeht, als ,gezeugt' bezeichnet wird; sondern nur das,
was im eigentlichen Sinne, nämlich dem Wesen nach ge-
mäfs der Ähnlichkeit, ausgeht. Demnach hat das Haar z. B.
nicht den Charakter des Gezeugten oder des Sohnes, sondern

nur, was, dem Wesen der Gattung gemäfs, dem ähnlich ist, von
dem es ausgeht. Auch die Würmer, welche aus den tierischen
Körpern entstehen, sind im Verhältnisse zu letzteren nicht
gezeugt, sind keine Söhne; denn nur die allgemeine ,Art', das
Moment des Lebenden, ist ihnen mit dem gemeinsam, wovon sie
ausgehen, während, um von Zeugung und Sohnsehaft sprechen
zu können, das engere Wesen oder die Natur der Gattung
gemeinsam sein mufs zwischen dem Ausgehenden und dem, wovon

es ausgeht, wie der Mensch z. B. vom Menschen ausgeht
und das Pferd vom Pferde. Besteht nun ein Sein, dessen Leben
nicht erst als Vermögen oder Möglichkeit lebendig zu werden,
,als Nichtsein', existierte, so wird bei ihm, falls ein Ausgehen in
selbigem ist, die erste Bedeutung des Wortes gänzlich
ausgeschlossen und nur die zweite, besondere, den lebenden Wesen



und der moderne Socialismus. 463

eigene hat statt. In dieser Weise also, da uns der geoffenbarte
Glaube lehrt, dafs in der einen selben für sich bestehenden
göttlichen Natur ein ,Ausgehen' sich findet, besitzt das Ausgehen
des ,Wortes' in Gott den Charakter wahrer Zeugung. Denn es
geht aus einerseits nach der Weise, wie die vernünftige Thätig-
keit erfordert, die ja ,Thätigkeit des Lebens' (operatio vitae)
genannt wird; und andererseits geht es aus von einem mit ihm
verbundenen Princip nach Mafsgabe der Ähnlichkeit, denn die
Auffassung (conceptio intellectus) der Vernunft ist die Ähnlichkeit

des verstandenen Dinges. Und endlieh existiert es, das
Wort, nicht nur, wie bei uns, in der gemeinsamen Gattung,
sondern in ganz und gar ein und derselben Natur, da ja in
Gott ein und dasselbe ist: Erkennen oder Auffassen und das
wirkliche Sein. Deshalb wird das Ausgehen des ,Wortes' in
Gott Zeugung genannt und das ausgehende Wort selber: Sohn."

Warum ist bei uns so oft Widerstreit zwischen der
moralischen Richtschnur unserer Handlungen und dem Handeln oder
Wirken selber? Thomas antwortet: „Bei uns ist das Erkennen
oder Auffassen nicht die Substanz, und somit ist das Wort,
welches gemäfs vernünftiger Thätigkeit in uns ausgeht, nicht der
nämlichen Natur mit dem, wovon es ausgeht; es hat nicht die
menschliche Substanz", folglich auch nicht deren Neigungen und
Affekte. Immer wohnt der Stimme der Vernunft in uns, als
der moralischen Richtschnur, der Charakter des Vermögens oder
der Möglichkeit inne, dafs ihr das wirkliche Handeln, das Sein
selber, widerspricht. Ein festes Fundament für den dauernden
Frieden findet sich da nicht. Eine Glückseligkeit, in welcher
Weise auch immer und welchen Grades auch immer, und demnach
(denn das ist doch in der Glückseligkeit eingeschlossen) ständigen
Frieden auf die natürliche Vernunft in uns gründen, heifst ebenso
viel wie auf losen Sand ein Haus errichten. Nur „was in Gott
als Gezeugtes dasteht, empfängt auch das Sein selber vom
Zeugenden; nicht als ob nun dieses Sein aufgenommen und getragen
sei von etwas anderem, wie etwa vom Stoffe bei uns die
bildende Form getragen wird, der nicht diese Form ist; das wäre
gegen das In- und Fürsichbestehen des göttlichen Seins.
Vielmehr wird da das Sein in der Weise empfangen, insofern der
Ausgehende von einem andern das göttliche Sein hat, nicht
insofern er etwas anderes wäre wie das göttliche Sein. Denn
in der einen selben Vollkommenheit des göttlichen Seins selber
ist enthalten sowohl das ,Wort', welches nach Weise des
Vernünftigen ausgeht, als auch das ,Princip des Wortes' und was
auch immer zu dessen Vollendung gehört!" Das felsenfeste Fun-



464 Die Grundprineipien des hl. Thomas von Aquin

dament des Friedens im Menschen ist somit unzweifelhaft
gegeben; denn wo Richtschnur der Thätigkeit, Princip der Thätigkeit

und die Thätigkeit oder operatio selber das eine einige
substantielle Sein ist, da kann kein Quell von Streit sein. Es
kommt nur noch darauf an, auf die eigen geartete Kraftfiilie
dieses Fundamentes im Verhältnisse zu uns hinzuweisen.

Es ist eine feststehende Thatsache, die im Laufe der
Jahrhunderte überall beobachtet werden kann : Soweit sich der
Mensch, das Volk, der Staat vom Übernatürlichen entfernt, wird
er ein Feind der Freiheit; und umgekehrt wächst die Achtung
vor der persönlichen Freiheit im selben Mafse, als der Hinblick
auf das, was den natürlichen Kräften unerreichbar ist, dem
Menschen seine Ohnmacht lehrt mit Rücksicht auf den Besitz der
endgültigen Vollendung. Hie modern-liberalen Regierungen haben
Verdacht gegen alles, was sie nicht fassen und greifen können.
Ein Christentum, welches von oben her eine für uns unberechenbare

Kraft und ein den Geist über sich selbst erhebendes Licht
bezieht, gibt Vertrauen und Zuversicht nur jenen, welche durch
die Erfahrung gelernt haben, dafs die materiellen oder natürlichen

Kräfte, sich selbst überlassen, nichts als Zwang und Gewalt
erzeugen; violentum aber non durât, sie zerstören sich damit
binnen kurzem gegenseitig.

Her notwendige Grund von diesem Wechselverhältnisse ist
nach dem Gesagten leicht zu finden. Wenn Gottes Natur selber
nichts als Thätigkeit ist und keineswegs irgend ein Vermögen,
um etwas Weiteres zu werden, in sich schliefst; wenn Gottes
Erkennen oder sein Auffassungsakt substantielles, für
sichbestehendes Sein ist, so dafs das Wort, das Ergebnis der
göttlichen Thätigkeit, als dieses selbe substantielle Sein dasteht;
dann vollendet sich durchaus und erschöpfend die operatio Gottes
im Innern des göttlichen Seins. Sie hat ihren notwendig
bestimmenden Grund einzig in sich und ist deshalb mit Notwendigkeit

frei von aller Abhängigkeit nach aufsen hin. Gerade dies
heifst ja „frei sein", dafs der Grund des Handelns im Handelnden
ist, dieser also selbständig dasteht und von keinem Vermögen
aufserhalb seiner gebunden erscheint, welches die Richtung der
eigenen Entscheidung bereits vor der einzelnen Thätigkeit in
sich enthält und die Folgen vorbedingt.

In diesem Sinne sagt Thomas mit Recht (I, qu. 32, art. 1,
ad III; Übers. Bd. II, S. 78): „Die Kenntnis der drei Personen
in Gott war zuvörderst für uns notwendig, damit wir in keinen
Irrtum fielen rücksichtlich der Erschaffung der Dinge. Denn
dadurch dafs wir sagen, alles habe Gott durch sein Wort gemacht,



und der moderne Socialismus. 465

wird der Irrtum derer ausgeschlossen, welche annehmen, Gott
habe mit Naturnotwendigkeit die Dinge hervorgebracht. Dadurch
aber, dafs in Gott ein Ausgehen (der dritten Person) gemäfs der
Liebe ist, wird der Irrtum jener entfernt, die da annehmen,
Gott habe infolge irgend eines Bedürfnisses seinerseits die Kreaturen

hervorgebracht oder infolge einer äufseren Ursache. Seine
reine Liebe war die Ursache für die Erschaffung der Dinge."

Soweit die Natur sich erstreckt, ebensoweit reicht die
Notwendigkeit. Wer einzig auf natürlichen Kräften aufbaut, mufs
mit nichts anderm wie mit dem Zwange und der Gewalt rechnen.
Es gibt unter diesen Kräften keine, welehe das Vermögen der
Freiheit in den vernünftigen Wesen bethätigen könnte.
Vielmehr bedeutet eben das Freiheitsvermögen nichts anderes wie
die Fähigkeit eines Wesens, von keiner andern Kraft zum Ziele
hin in Thätigkeit gesetzt werden zu können, als von der des

dreieinigen Gottes, die über aller Natur steht. Nur Gott wirkt
und kann nicht anders wirken wie aus Liebe. Er allein kann
das, was von Natur frei dem Vermögen nach ist, also von Natur
frei handeln kann, durch seine eigenste göttliche Kraft derart
durchdringen, dafs es, über die ganze Natur hinaus, einzig auf
sich stehend thätig ist. Derjenige, der das Ich seinem Wesen
nach ist und dessen Thätigkeit im eigenen innersten Wesen zur
Folge hat, dafs der Sohn und der hl. Geist, welche kraft der
göttlichen Natur, nicht kraft des freien göttlichen Willens in der
Gottheit ausgehen, dieses selbe göttliche Ich dem einen selben
Wesen nach sind; er allein kann so auf das freie Willensver-
mögen einwirken, dafs es im göttlichen Ich den Glanz des eigenen
Ich findet und danach, Gott ebenbildlich, freilich in der Weise
wie das Nichts Gottes Ebenbild tragen kann, auch thätig ist.
So drängt sich von dieser Seite her, was später noch eingehender
untersucht werden mufs, die Notwendigkeit ebenfalls auf, dafs
ein von Natur mit freiem Willensvermögen begabtes Geschöpf
nur da seinen Endzweck, d. h. seine schliefsliche Vollendung
haben kann, wo die natürlichen Kräfte, die ja alle mit Notwendigkeit

thätig sind, in keiner Weise hinreichen können. Es bleibt
noch übrig, das Eigentum auf das gleiche feste Fundament zu
stellen, auf welchem das Verhältnis des Wohles der ganzen
staatlichen Gesellschaft zum Wohle des einzelnen, also das
gesellschaftliche Wohl, sowie die moralische Richtschnur für das
Handeln, also der Friede im einzelnen Menschen, nämlich die
Übereinstimmung zwischen Vernunft und Sein, Denken und
Handeln, nach Thomas bereits steht.

Jahrbuch für Philosophie etc. IX. 30



466 Die Grundprincipien des hl. Thomas von Aquin

III.
Die Dreieinigkeit das Fundament des Eigentums.
Wir haben früher die in der Natur gelegene Berechtigung

des Privateigentums nachgewiesen. Sie beruht, als auf dem
entfernteren Grunde, auf der Thatsache, dafs der Mensch mit
Vernunft begabt ist, die zu sich selbst zurückkehrt, sich selbst zum
Gegenstande hat und somit Quelle der Selbstbestimmung und
der Leitung äufserlieber Dinge ist. Der nähere Grund ist die
wirkende Kraft im Menschen, durch welche er etwas herzustellen
vermag. Beide Seiten berührt der Herr im Anfange des 1. Buches
Mosis, wenn er dem ersten Menschenpaar sagt: „Herrschet und
unterwerfet euch die Erde." Auf Grund der Vernunft soll er
herrschen oder leiten; auf Grund seiner ausübenden Kraft soll
er die widerstehenden Elemente sich dienstbar machen. Wir
haben zudem geschieden, immer nach dem Vorgange des Aqui-
naten, den Besitz von dessen Gebrauche, mit andern Worten:
das Können und das wirkliche Verwenden, die Natur des
Besitzes und deren Thätigkeit. Nachdem wir das Licht des
Mysteriums angewandt haben auf den Menschen als ein Glied des
Menschengeschlechts sowie auf den Menschen in sich allein
betrachtet, wollen wir die Strahlen desselben auf den Menschen in
seiner Beziehung zu den sichtbaren Dingen lenken. Wir werden
das bereits Auseinandergesetzte durch diesen übernatürlichen
Glanz bestätigt und erläutert finden.

„In Gott findet sich," so Thomas (I, qu. 27, art. 3; Ubers.
Bd. II, S. 17), „ein zweifaches Ausgehen. Es kann da nämlich
ein solches Ausgehen bestehen, welches im Thätigseienden bleibt
und nicht auf etwas Äuferliches übergeht (wie z. B. das Feuer
auf das Holz oder die Thätigkeit des Malers auf die Leinwand).
Eine derartige Thätigkeit aber ist nur die der Vernunft und die
des Willens. Das Ausgehen des Wortes nun vollzieht sich
gemäfs der Thätigkeit der Vernunft. Gemäfs der Thätigkeit des
Willens findet sich aber in uns ein anderes Ausgehen, das der
Liebe, gemäfs welchem das Geliebte im Liebenden ist, wie
vermittels des Verstehens das Aufgefafste im Verstehenden. Dem-
gemäfs also ist in Gott ein zweites Ausgehen: das der Liebe.
Nun ist wohl eine gewisse Ähnlichkeit auch der Liebe eigen
(S. 19), jedoch nicht in derselben Weise, wie das Wort oder das
Gezeugte ähnlich ist dem Zeugenden. Das Wort oder der Begriff
nämlich ist selber Ähnlichkeit des verstandenen Dinges. Die
Liebe jedoch ist nicht Ähnlichkeit, sondern ihr kommt Ähnlichkeit

zu, insofern die Ähnlichkeit (also das Gekannte) Princip



und der moderne Socialismus. 467

für die Liebe ist. „Was gezeugt ist in der Vernunft, steht
(Jemnach als das Princip der Liebe da."

Da haben wir den ersten Quell des Eigentums in leuchtendster

Klarheit vor uns. Gottes Eigentum sind alle Dinge, weil
er sie aus Liebe gemacht hat. Würde er dieselben aus seinem
Bedürfnisse heraus oder bewogen durch etwas Äufserliches
geschaffen haben, so wären sie nicht unbeschränkt Gott zugehörig,
sondern dem weiteren höheren Grunde, der sie veranlafst hat.
Wer sich ein Haus baut, um darin zu wohnen, der hat keine
freie Verfügung über dessen Einrichtung und ist somit nicht
schrankenloser Herr darüber; denn er mufs sich nach dem richten,
was dem Wohnen dienlich ist. Hängt nun das volle Eigentumsrecht

Gottes über alles Sein von seiner Liebe ab, so hat diese
Liebe wieder ihr Princip in der Vernunft, nämlich im Gezeugten
und Zeugenden, im Worte und dem Vater. „Die Ähnlichkeit
ist ja immer Princip der Liebe." Wenn wir also sagen, das

Eigentumsrecht habe seinen tiefsten Grund in der Vernunft, die
zu sich zurückkehrt und somit nicht nach anfsen ihre Thätigkeit
trägt, so ist dafür in der Dreieinigkeit die übervolle Bestätigung.
Vom Vater und Sohn oder dem Worte geht ja in der Einheit
der einen selben göttlichen Substanz der hl. Geist aus, in welchem
Gott sich selbst, der Vater den Sohn, der Sohn den Vater liebt
und besitzt.

Deshalb ist auch der Harne des hl. Geistes, der ihm als
der dritten göttlichen Person zukommt, dieser: „Geschenk", do-

num. Thomas erläutert dies in folgenden trefflichen Worten
(1. c. qu. 38, art. 2; Übers. S. 138): „Der Harne ,Geschenk'
entspricht eigens und nur dem hl. Geiste. Denn jedes Geschenk
ist, wie Aristoteles sagt, eine Gabe, welche ihrer Hatur nach
irgend welches Wiedererstatten ausschliefst. Ein Geschenk wird
nicht in der Absicht gegeben, etwas dafür zu erhalten, sondern
aus reinem guten Willen. Der Grund für ein solches Geben ist
allein die Liebe; denn Liebe heifst jemandem wohlwollen, und
deswegen geben wir einem etwas ganz und gar umsonst, weil
wir nach seinem Wohle verlangen. Das erste also, was wir ihm
geben, ist die Liebe, kraft deren wir sein Wohl wollen. Daher
hat die Liebe den Charakter des Geschenkes in erster Linie.
Sie ist die Wurzel aller Geschenke. Alle wahren Geschenke
werden gegeben auf Grund der Liebe. Da nun der hl. Geist
als Liebe ausgeht, so geht er zugleich aus als erstes Geschenk.
Deshalb sagt Augustin: Auf Grund des Geschenkes, das da der
hl. Geist ist, werden viele andere Geschenke den Gliedern
zugeteilt."

30*



468 Die Grundprincipien des hl. Thomas von Aquin

Ein ungeheuer weites Feld öffnet sich da für unsern Geist.
Thomas weist darauf hin mit den Worten: „Der Vater und Sohn
lieben sich durch die aus ihnen hervorgehende Liebe, insoweit
die Liebe das Princip für alle Kreaturen ist" (1. c. S. 134). Alles
was in uns ist, alles was um uns ist, alles was Wirklichkeit
hat, tritt gleichsam, als im Verständnisse der Liebe gegeben, als
Wirkung, welche aus ihrem Wesen heraus auf den hl. Geist zeigt,
in den Bereich der Dreieinigkeit und erscheint da als Band der
drei göttlichen Personen. Was ist denn Gott seinem Wesen nach?
Die stetige, eine selbe Wirklichkeit von allem, was er versteht,
dieses Verstehen selber. In sich betrachtet, „geht der Mensch
wie in einem Bilde vorüber". Die Wirklichkeit dem Wesen nach
und somit die stets feste, unabänderliche, unermefsliche und
unerschöpfliche Wirklichkeit wirft ihren Glanz einen Augenblick auf
die Vermögen der Kreaturen, und je gemäfs dem dieser Glanz
auf sie fällt, sind sie in der Wirklichkeit; aber im Sturmschritte
„wandeln sie vorüber". Nichts haben sie in sich, um diese
Wirklichkeit festzuhalten. Wie Gegenstände, die beim Feuer
vorbeigetragen werden, einen Augenblick im Glänze des Feuers strahlen
und an demselben Wärme gewinnen, ähnlich ist es mit der
Wirklichkeit der Dinge. Sie wandeln vorüber an jener Wirklichkeit,
die nichts ist als Wirklichkeit, die nur aus sich Wirklichkeit
ist und die demnach allein Wirklichkeit geben kann, ganz so

lange sie will, wie sie will, in welcher Ausdehnung sie will.
Das Wesen der Geschöpfe, welches feststeht, ist Vermögen, leere
Möglichkeit; und diese Möglichkeit selber ist nur deshalb und
insoweit ihr eigen, als die reine Wirklichkeit, Gottes Wesen,
besteht und ihr Wirklichkeit geben kann. „Weil Gott sich
erkennt," so der Areopagite, „erkennt er alles," denn alles ist
durch seine wirkende Kraft. „Und weil er sein eigenes
Erkennen ist, deshalb ist die Wirklichkeit, wo er sie sieht." „Ihm
gehört der Erdkreis und seine Fülle."

Der Vater spricht das ewig persönliche Wort in der Einheit

der göttlichen Substanz. Seine ganze volle Wirklichkeit,
sein eigenes Sein und das, was er will, dafs es sei, spricht er.
Alles Vermögen der Kreatur, all ihre Thätigkeit, all ihre schliefs-
liche Vollendung ist in diesem Sprechen enthalten. Es schliefst
ja in sich das eine ganze allwaltende Sein. In der Liebe,
d. h. im hl. Geiste, spricht der Vater das Wort. Und darin ist
das enthalten, was unser eigen werden soll. Der Liebe Gottes
verdanken wir als reinstes Geschenk, und deshalb auf Grund
des ersten und grundlegendsten Eigentumstitels, unser ganzes
Wesen, d. h. das innerste Grundvermögen für unser Sein, jenes



und der moderne Socialismus. 469

Vermögen, kraft dessen wir, bei allem „Vorübergehen" im Bilde
der Wirklichkeit, immer und ständig Menschen bleiben. Wie
diese gesehenkreiche Liebe zartfühlend ist! Ehe sie eine kreatür-
liche Thätigkeit schenkt, will sie erst die Möglichkeit schaffen, dafs
diese Thätigkeit dem Geschöpfe eigen zugehört. Sie schafft die
kreatürliche Wesenheit, vermöge deren die Kreatur sagen kann :

Ich vermag zu steigen, ich vermag zu fallen; ich vermag zu
leuchten; ich vermag zu erkennen, zu wollen. Sowie es der
Liebe eigen ist, rein aus sich selbst zu handeln, so macht sie
im selben Grade, wie sie unmittelbar einwirkt, dafs das Geschöpf
aus sich heraus thätig ist, in sich den Grund der Thätigkeit hat,
gern wirkt und mit eigenen Kräften der Vollendung zustrebt.
Je mehr und je tiefer Gott einwirkt, desto gröfserer und
berechtigterer Eigentümer wird der Mensch. Der freie Akt gehört
im höchsten Grade dem vernünftigen Geschöpfe, weil das

Freiheitsvermögen es in seiner Natur hat, von Gott unmittelbar und
direkt zum einzelnen Akte bethätigt zu werden. Desto freier
ist der Mensch in seinem Handeln, desto mehr gehört ihm und
seinem Heile sein Wirken, je mehr der Charakter des Freien
durch die Bestimmung Gottes „geschenkt" wird.

Die Liebe schenkt die Vermögen sowie die innere Substanz
oder Natur; und deshalb sind diese Eigentum. Kraft ihrer
verlangt das Geschöpf selber nach der Vollendung. Die Liebe
schenkt die Thätigkeit; und deshalb gehört diese letztere dem
Geschöpfe eigen zu. „Das Geschenk gehört ja, ehe es gegeben
wird, dem Geber; nachdem es aber gegeben worden, gehört es

dem, der es empfangen," sagt Thomas. Gott allein kann geben
aus reiner Liebe; denn Gott allein gehört an erster Stelle,
unbeschränkt, sich selbst. Nur was Gott schenkt, wird wahrhaft
Eigentum. Und das erste Zeichen von diesem Eigentum ist, dafs der
Beschenkte nach Gott schaut, Gottes Gebot erfüllt, nach Gottes
Gesetz arbeitet, damit er so kraft dessen, was Gott ihm bereits
geschenkt, es verdiene, mehr zu erhalten, und dementsprechend
das Geschenk Gottes und die eigene Thätigkeit in schönster
Einheit Quell des Eigentums werde.

Nicht minder fällt Licht auf den Gebrauch des Eigentums
aus der Glanzfülle der Dreieinigkeit. Hilarius eignet im
besondern dem Vater die Ewigkeit zu, die Form oder Gestalt dem
Bilde des Vaters, nämlich dem Sohne, den Gebrauch (usus)
dem Geschenke oder dem hl. Geiste. Diese Zueignungen sind
von den Kreaturen hergenommen, insoweit durch Übertragung
solcher Eigenheiten die einzelnen Personen für unsere Kenntnis
verdeutlicht werden. Deshalb schreibt Thomas zu diesem Aus-



470 Die Grundprincipien des hl. Thomas von Aquin

drucke des hl. Hilarius: „Der Gebrauch hat Ähnlichkeit mit
dem, was dem hl. Geiste infolge seiner Persönlichkeit eigens
zukommt; wenn man nämlich ,Gebrauchen' im weiteren Sinne
nimmt, insoweit es in sich das Geniefsen einschliefst. Danach
heifst ,Gebrauchen' dasselbe wie: etwas in den Bereich der
WillensVerfügung ziehen; und ,Geniefsen' nach Augustin: ,mit
Freuden gebrauchen'. Der Gebrauch also, vermittels dessen der
Vater und der Sohn sich aneinander freuen und der eine des
andern geniefst, entspricht genau dem, was dem hl. Geiste eigen
ist, insofern derselbe recht eigentlich Lieben genannt wird. Das
deutet Augustin an mit den Worten: ,Jene Liebe, Ergötzlichkeit,
Glückseligkeit wird als ein wechselseitiges Gebrauchen bezeichnet.'
Der Gebrauch aber, vermittels dessen wir Gottes geniefsen, hat
Ähnlichkeit mit dem, was dem hl. Geiste zukommt, insofern er
ein Geschenk ist. Darauf verweist Augustin mit den Worten:
,ln der Dreieinigkeit ist der hl. Geist die Lieblichkeit des
Erzeugenden und des Erzeugten, der da mit alles Mafs
übersteigender Freigebigkeit und Fülle uns und die Kreaturen alle
durchdringt.'" (I, qu. 39, art. 8; Übers. Bd. II, S. 156.)

„Da ist noch eine Thorheit," heifst es im Prediger (c. 6, 1):
„Ein Mann, dem der Herr Reichtum gegeben hat, und er hat
es ihm nicht gegeben, dafs er verstehe, ihn zu gebrauchen." Der
hl. Geist wird nicht nur als „Geschenk" bezeichnet, sondern
auch als „Gebrauch". Er macht nicht nur, dafs uns etwas eigen
gehört, sondern auch, dafs wir daran uns freuen, wie Thomas
oben erklärte, und darüber mit freiem, nicht durch Leidenschaften
gefesseltem Willen, d. h. zu unserm wahren, endgültigen Heile
selbständig verfügen. Und wie allein können und sollen wir
darüber verfügen? So, dafs unser Hunger nach mehr beständig
wächst, dafs die Überzeugung von unserm Mangel, unserer
Ohnmacht zunimmt; so, dafs wir unsere Augen immer mehr auf Gott
richten, der stets noch mehr geben kann, als unser Verlangen
sich ersehnt. Das ist der weise Gebrauch, der in der Dreieinigkeit

selber seine Wurzel hat. Alles, d. h. das eine selbe
unendliche, göttliche Sein, hat der hl. Geist vom Vater und Sohn.
Es ist das erste Geschenk im Bereiche des Seins. Und wie ist
der Gebrauch? „Der Vater und Sohn freuen sich aneinander
und geniefsen einander im hl. Geiste." Das Geschenk fliefst
zurück auf sein Princip und der hl. Geist hat seine volle, göttliche

Selbständigkeit gerade darin, dafs er „die Verbindung ist
von Vater und Sohn, die verbunden sind durch das gemeinsame
Hauchen" (spiratio, 1. c. S. 157).

Ist dies nicht das beste, fruchtreichste Fundament für den



471

Satz des hl. Thomas, wonach das Privateigentum wohl trennt,
indem der eine etwas hat, was der andere nicht hat; der
Gebrauch desselben aber die Menschen verbinden soll. „Es besteht
wahres Privateigentum, aber so, dafs der Gebrauch gemeinsam
ist." Yon der Fülle der Dreieinigkeit allein, nicht von der Erde,
nicht von Menschen kommt diese Regel. Niemand hat den
Besitzer zu kontrollieren über die Verwendung seines Vermögens.
Aber der Besitzer ist im Gewissen verpflichtet, auf sein eigenes
Wohl und Beste zu achten. Und dieses gerade verlangt, dafs
er dem erhabenen Vorbilde da oben sieh nachbilde. Wie dort
der Gebrauch des Geschenkes darin besteht, dafs der hl. Geist
Vater und Sohn verbindet, dafs in ihm Vater und Sohn sich
aneinander freuen und sich geniefsen; so kann der Besitzer sein
Eigen nur dann zu seinem Heile gebrauchen, wenn er damit die
Menschen, soweit es angeht, mit einander und mit sieh selbst
verbindet. Sagt ja in diesem Sinne der Heiland : Machet euch
Freunde mit dem verschieden verteilten Mammon, damit sie euch
einst in die ewigen Zelte aufnehmen. Besteht denn etwa der
Segen der Getreidekörner darin, dafs der Landmann sie zu
ungeheuren Haufen aufspeichert? Keineswegs; zerstreut müssen
sie werden in die Erde, sollen sie reiche Frucht bringen. „Er,
unser Gott," sagt Paulus, „hat seine Gaben zerstreut, den Armen
hat.er gegeben; seine Gerechtigkeit währt ewiglich." In den
Boden des Herzens der andern streue aus die Samenkörner
deines Besitzes, und die reichste Frucht wird für dich selber
aufgehen. Ein Abglanz des hl. Geistes wird dich im Innern
beseligen, der da seine allgewaltige Herrlichkeit gebraucht, um
Vater und Sohn zu verbinden, und dessen Werk im besondern
es ist, durch seine Geschenke die Kreaturen zu einigen, damit
das Lob und der Preis des Vaters und des Sohnes, die
verbunden sind im hl. Geiste, auch aus dem Nichts heraufsteige.

Man schreit heutzutage von allen Seiten her nach Religion.
Das Christentum soll helfen im Kampfe gegen den Umsturz.
Gegen welchen Umsturz? Das weifs man selber nicht. Gröfs-
tenteils gehören die lautesten Rufer mit zum Umsturz.
Umsturz ist ein Christentum, welches unter dem Kommando der
politischen Machthaber und, am Ende, der simplen Polizei steht
oder stehen soll. Umsturz ist ein Christentum, welches die
Gelehrten sich herstellen; nicht als ein Ergebnis vorurteilsfreier
Kritik, sondern als ein Postulat ihrer vorgefafsten Meinung, es
gäbe nichts thatsächlich Übernatürliches. Umsturz ist ein
Christentum, in welchem Christus nichts ist als das Erzeugnis der
Phantasie und nicht der allgebietende Gott. Christus als blofser



472 Die Grundprincipien des hl. Thomas von Aquin

Mensch genommen, wie er in den von der modernen Kritik
„gereinigten" Evangelien vor uns steht, ist weit entfernt davon, ein
grofser Mann zu sein; er ist ein hysterischer Träumer, der
entweder elend lügt oder erbärmlich sich täuscht. Eines von beiden:
Entweder ist Christus Gott und als solcher ein Gegenstand des
Glaubens, oder er ist nicht wert, überhaupt in der Geschichte
ernsthaft genommen zu werden. Umsturz ist ein Christentum,
in welchem das Dogma nichts gelten soll, alles aber die Moral,
soweit diese jeder Mensch sich machen kann.

Es geht da, wie mit dem Lande Wanga in Afrika. Die
„Wissenschaft" verlegte es an die eine Stelle und veranlafste
demgemäfs die Zuteilung des Landes zu dem einen politischen
Machtgebiete. Die Natur aber hatte das Land anders wohin
gelegt, und danach war die Zuteilung zum andern politischen
Machtgebiete gerechtfertigt. Die „Wissenschaft" hielt fest, das Wasser,
woran Wanga liegt, sei die Mündung des Flusses. Die Natur
aber sagte, dieses Wasser sei eine blofse Lagune, die ihre
Speisung vom Meere erhält. Wer mufste am Ende recht
bekommen? Gegen die Natur kann eben der Mensch nicht an.
Mag die „Wissenschaft" noch so sehr „beweisen", dafs ein Land
da oder dort liegt: hat es von Natur eine andere Lage, so sind
jene getäuscht, die dahin gegangen sind, wohin die „Wissenschaft"

sie schickte.
Das Christentum als Produkt der Wissenschaft ist gar kein

Christentum und somit hat es auch nicht die heilende Kraft,
nach welcher die Natur mit ihrer Bedürftigkeit verlangt. Wer
in einem solchen Christentum das Heil für sich oder für die
kranke Gesellschaft sucht, der unterliegt einer grausamen
Täuschung, und das Ende seines Eorschens kann nur die Verzweiflung
sein. Die Natur sagt, „das Land der Lebendigen", die Kraft des
Heiles, liege nicht da, wo es die „Wissenschaft" hinverlegt; es
sei kein Produkt der menschlichen Forschung, sondern gehe allem
Forschen vorher und enthalte vielmehr die fruchtbarsten Prin-
cipien für das menschliche Wissen wie Ergebnisse desselben.
Und warum sagt das die Natur? Einfach weil kein Gut, welches
natürliche Kräfte, sei es eine jede für sich allein oder in ihrer
Gesamtheit, verschaffen können, sie anzufüllen und demnach zu
beseligen vermag. Ihr Endzweck, ihre Seligkeit ist nicht das
Ergebnis der natürlichen Kräfte. Das ergibt sich aus der Erfahrung
sowie aus der Beschaffenheit der Vernunft und des Willens, die
ihrem Wesen nach nicht zufrieden sind, wenn sie nicht die
absolute Fülle der Wahrheit und des Guten besitzen. Diese Fülle
aber kann niemals innerhalb der Natur sich finden, deren not-



und der moderne Socialismus. 473

wendiges Wesen es mit sich bringt, dafs sie immer mehr sein,
in immer höherem Grade vervollkommnet werden kann. Ist
aber der Endzweck, dessen Besitz die unbedingte Vollendung
bedeutet, den natürlichen Kräften unerreichbar und somit die
Besitznahme desselben kein Produkt natürlichen Forschens und
Könnens, so geht er mit der Kraft, die von ihm ausgeht, damit
sie die Vollendung erwirke, dem menschlichen Wissen und Handeln

vorher. Er ist Princip der Wirksamkeit, und seine Kraft
bethätigt, weckt und hebt die natürlichen Kräfte über dieselben
hinaus.

Ein Christentum ohne von vornherein mit ihm gegebene
Geheimnisse oder Mysterien, welche „jeden Verstand gefangen
nehmen", kann ein Produkt der modernen „Wissenschaft" sein;
aber die Natur vermag mit ihm nichts anzufangen. Es ist eine
Spielerei für die Gelehrten. Gerade die Geheimnisse des Christentums,

die der Mensch wegen ihrer unendlich strahlenden Lichtfülle

nicht zu prüfen hat, sondern die er im Glauben annimmt, so

lange seine Vernunft die Schwäche der Erdenpilgerschaft hat;
gerade diese Geheimnisse sind Lichtsonnen für die Vernunft,
Heilkraft für das Begehren. Unter ihren wärmenden Strahlen
verflüchtigen sieh die Hebel der Irrtümer und kräftigt sich die
zum Tode geschwächte Seele. Dafs sie jenes Licht und jenes Heil
wirklich in sich bergen, auf welches, nach, dem Psalmisten (Ps. 118),
die Natur „wartet", „wie der Hirsch dürstet nach den
Wasserquellen", ohne im geringsten es beanspruchen oder erkennen
oder etwas zu dessen Besitze thun zu können; dies wird
dadurch bezeugt, dafs diese Geheimnisse im höchsten Grade den
Bedürfnissen der Natur entsprechen. Wie in der Heimat ist die
Vernunft, ist alles Begehren, wenn die Kraft der übernatürlichen
Geheimnisse, wie Christus dieselben durch die Propheten und
die Apostel sowie vor allem durch das eigene Wort geoffenbart
hat, darauf einwirkt.

Wir sagen „darauf einwirkt"; denn es ist verfehlt, in die
Geheimnisse hineindringen zu wollen. Die Geheimnisse sind
gegebene Thatsachen, kein Forschungsgegenstand. Wie ich es
nicht zum Gegenstande meiner Forschung mache, ob die Sonne

existiert, sondern ihr Licht auf mich wirken lasse und
dasselbe anwende auf meine Bedürfnisse ; so ist das Geheimnis
für mich durch den Glauben feststehend zugleich mit dem kirchlich

gegebenen und von den Aposteln überlieferten Verständnisse.

Meine Aufgabe hier auf Erden ist es, seine Kraft auf
meine Bedürfnisse anzuwenden. „Von der Natur Gottes aus
können wir über eine Verschiedenheit des zweifachen Ausgehens



474 Die Grundprincipien des hl. Thomas von Aquin etc.

in Gott nichts sagen," schreibt Thomas, „sondern nur insofern
das eine Ausgehen gemäfs der Vernunft sich vollzieht und das
andere gemäfs dem Willen." Das heifst: Vom Innern des
Geheimnisses wissen wir nichts; wohl aber können wir die That-
sache dieser geoffenbarten Wahrheit anwenden, um unsere
Vernunft zu erleuchten und unsern Willen zu befestigen. Wie aber
manche Gelehrte, deren Verstand hoch entwickelt ist, etwas, auch
über die Sonne, mit Hilfe des Lichtes erforschen, das von ihr
ausgeht; so werden wir einmal, wenn die Hülle des Fleisches
von der Vernunft genommen sein wird, bekleidet mit dem Lichte
der Herrlichkeit, auch die innerste Natur oder Wesenheit der
Geheimnisse schauen. Jetzt sind wir, nach dem Apostel, unter
der Zucht des Glaubens wie unmündige Kinder unter Vormundschaft.

Wir haben im Vorstehenden versucht, das Licht des
Geheimnisses der Dreieinigkeit auf die grundlegenden Fragen, die
der Bestand und das Wohl der menschlichen Gesellschaft an
die Hand gibt, wirken zu lassen. Das Ergebnis wird niemand
leugnen, der den aus Thomas und den Vätern entnommenen
Auseinandersetzungen aufmerksam gefolgt ist. Im Geheimnisse
haben wir die feste, unerschütterliche Grundlage für die praktische
Lösung der drei grofsen, hier behandelten Fragen. Hur die
lebendige Verbindung mit dem Geheimnisse kann der Gesellschaft

ihr Wohlergehen, dem einzelnen den Frieden, den
sichtbaren Dingen die ruhige und ihnen selbst zum Heile dienende
Beherrschung durch die Vernunft bringen. Das Geheimnis ist
kein leuchtendes Meteor blofs, welches staunende Bewunderung
erregt; es enthält in sich zugleich die unerschöpfliche Kraft, um
den Menschen mit seinem Lichte und seinem Heile zu
durchdringen. Wir werden dies jetzt im einzelnen vorführen und
zwar zunächst die Gnade im allgemeinen besprechen als die
der Seele das eigentliche Heilsleben spendende Kraft. Unser
Zweck geht dahin, die christlichen Geheimnisse in das sociale,
wir möchten sagen, in das tägliche Leben hineinzutragen, damit
sie, gleich der Sonne in der materiellen Welt, durch ihre Strahlen
dem Geiste die Verbindung mit dem Endzwecke gewährleisten.
Wie das Sonnenlicht nämlich uns näher ist als die Steine, Pflanzen,
Tiere, obgleich die Sonne selbst soweit entfernt steht; ähnlich ist
die Kraft der christlichen Geheimnisse uns näher wie alles Wissen
und Können, Sehen und Begreifen, obgleich das Wesen des
Geheimnisses, der dreieinige Gott, seiner Natur nach so unendlich
fern von uns ist.

«


	Die Grundprincipien des Hl. Thomas von Aquin und der moderne Socialismus [Fortsetzung]

