
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 9 (1895)

Artikel: Apologetische Tendenzen und Richtungen

Autor: Glossner, M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761789

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761789
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


426 Apologetische Tendenzen und Richtungen.

APOLOGETISCHE TENDENZEN UND RICHTUNGEN.

Von Dr. M. GLOSSNER.

Siebenter Artikel.
Inspiration und (alttestamentlicher) Kanon.

Die Inspiration in dem engeren theologischen Sinne, in
welchem wir von göttlich inspirierten Schriften reden, schliefst
nach ihrem Vollbegriff drei Momente in sich, die sich als
ebenso viele Stufen oder Steigerungsgrade verhalten, nämlich den

göttlichen Antrieb zum Schreiben, die Mitteilung, resp.
Vergegenwärtigung von Wahrheiten, Erkenntnissen mit Ausschlufs
des Irrtums, endlich die Offenbarung oder Mitteilung
verborgener Wahrheiten in einem höheren (prophetischen) Lichte.

Der Lehre der Kirche zufolge mufs die Inspiration in einem
Sinne aufgefafst und bestimmt werden, dafs die inspirierte Schrift
wahrhaft als ein Werk des inspirierenden göttlichen Geistes
erscheint. Dies ist nur dann der Fall, wenn der Schriftsteller
nicht allein in der Weise zum Schreiben bewegt wird, wie alle
Handlungen der Geschöpfe vom göttlichen Antrieb und der
göttlichen Mitwirkung abhängen, sondern in dem Sinne, dafs das

Niedergeschriebene selbst aus dem göttlichen Einflufs hervorgeht.
(Schäzler, Introd. p. 85.)

Es genügt demnach nicht, die göttliche Inspiration nach der
Analogie des Einflusses zu denken, den endliche Geister auf
einander auszuüben vermögen. Denn da ein endlicher Geist den
andern nur moralisch, nicht physisch zu bewegen im stände ist,
so würde sich jene Analogie nicht einmal bis zu dem Niveau
der göttlichen Initiative und Mitwirkung in der natürlichen
Ordnung erheben, geschweige denn, dafs sie der Art und Weise
gerecht würde, wie der göttliche Geist in der übernatürlichen
Ordnung und speciell in der prophetischen Inspiration sich wirksam

erweist. Vergebens bieten daher jene, welche von der
Analogie menschlicher Inspiration ausgehen, ihren Scharfsinn auf,
um zu zeigen, wie jemand, der einen andern zum Schreiben
bewegt oder im Schreiben leitet, als Urheber und Verfasser des
Geschriebenen bezeichnet werden könne. (Schäzler 1. c. p. 80.)

Von der Analogie menschlicher Inspiration geht der
vormalige Tübinger Dogmatiker aus. Die Inspiration ist nach der
Ansicht v. Kuhns nicht Mitteilung wirklicher Erkenntnisse in



Inspiration und (alttestamentlicher) Kanon. 427

fertigen Vorstellungen und Begriffen, sondern Bereicherung des

Quells, woraus alle höhere Erkenntnis entspringt, nämlich der
sogenannten „Vernunftideen", aus denen durch die allerdings
vom göttlichen Geiste geleitet zu denkende Selbstthätigkeit des

Inspirierten die wirkliche Erkenntnis hervorgeht. In diesem
Sinne habe sich auch der profane Sprachgebrauch des Ausdrucks:
Inspiration bemächtigt. Von einem Zeitungsartikel z. B. sage
man, er sei von oben inspiriert, meine aber damit nicht, dafs
er fertig von da ausgegangen und von dem, unter dessen Namen
er erscheint, nur unterzeichnet, nicht aber in selbstthätiger und
eigentümlicher Weise ausgearbeitet sei. Man wolle damit nur
sagen, dafs Geist und Tendenz des Artikels von dort
ausgegangen und dem Verfasser vorgegeben, der Artikel selbst aber,
der fertige Artikel, sein Werk sei. Das, was uns die Organe
der Offenbarung als Wort Gottes und göttliche Wahrheit
mitteilen, sei solches in Wahrheit und zwar einmal deshalb, weil
es aus unmittelbar göttlicher Quelle geflossen, eine Inspiration
des göttlichen Geistes sei, sodann auch deshalb, weil die
Ausfertigung desselben in der Form objektiver menschlicher
Erkenntnis in bestimmten Vorstellungen und Begriffen, und sein
schriftlicher oder mündlicher Ausdruck an der Hand unmittelbarer

Leitung durch den göttlichen Geist, übrigens aber
unbeschadet der Selbstthätigkeit und individuellen Eigentümlichkeit
des menschlichen Geistes erfolgt sei. (Kath. Dogm. 2. Aufl. I.
S. 230 f.)

Gegen diese Auffassung der Inspiration wurde mit Recht
eingewendet, dafs unter der Voraussetzung ihrer Richtigkeit der
Inhalt der hl. Schriften nicht mehr Wort Gottes, sondern menschliches

Geistesprodukt sei. Zwar sucht Kuhn diesem Einwand
durch die Wendung zuvorzukommen, die Inspiration sei eine
Bereicherung der Quelle, woraus durch Selbstthätigkeit der
Offenbarungsorgane die fertigen Erkenntnisse fliefsen. Diese
Quelle aber ist ihm die Vernunft im Sinne der Iakobischen
Erkenntnistheorie als eine Art von höherem, übersinnlichem
Wahrnehmungsvermögen, von göttlichem Sinn. Die Inspiration wäre
demnach als eine höhere geistige Begabung und die Inspirierten
gewissermafsen als religiöse Genies aufzufassen. Die Inspiration
erscheint in dieser Kuhnschen Theorie als ein durchaus
natürlicher, der Naturordnung angeheriger Vorgang; denn die
besondere, die Selbstthätigkeit der menschlichen Schriftsteller vor
Irrtum bewahrende göttliche Leitung würde denselben noch
keineswegs in eine höhere, übernatürliche Ordnung erheben, es
sei denn, dafs man das Aufserordentliche und Ungewöhnliche des



428 Apologetische Tendenzen und Richtungen.

Vorgangs allein schon als genügend betrachten wollte, um ihn
als einen übernatürlichen zu bezeichnen.

Sind wir nun aber zu dieser Deutung der Kuhnschen Lehre
berechtigt? Wir glauben allerdings; denn nur, wenn man seine

Darstellung in diesem Sinne versteht, erseheint dieselbe als innerlich

harmonisch und widerspruchslos. Nur dann nämlich, wenn
die von uns gegebene Deutung zutreffend ist, läfst sich einerseits

das Inspirierte als aus unmittelbar göttlicher Quelle und
zugleich als aus der Vernunft — der angeblichen Quelle aller
höheren Wahrheit — fliefsend betrachten. Die Inspiration im
Kuhnschen Sinne ist nichts anderes als ein intensiveres Schauen
des Göttlichen, eine gesteigerte Thätigkeit der Vernunft; diese
ist aber eben das Göttliche, das Gott Wesensverwandte im
Menschen; das auf diesem Wege Erkannte demnach zugleich
aus unmittelbar göttlicher Quelle geflossen (durch aufserordent-
liehe i'eligiöse Begabung) und aus dem Grunde der Vernunft,
woraus alle höhere Erkenntnis der Wahrheit hervorgeht,
entsprungen.

Die Verwandtschaft, in welcher diese Theorie mit gewissen
rationalistischen Auffassungen steht, ist unverkennbar. Schleiermacher

spricht von einem höheren Priestertum, welches das
Innere aller geistigen Geheimnisse verkündige und aus dem
Reiche Gottes herabspreche, und nennt es die Quelle aller
Gesichte und Weissagungen, aller heiligen Kunstwerke und
begeisterten Reden. (Reden über die Religion. 1. Rede. Leipzig
1868 S. 8.) Derselbe protestantische Theologe betrachtet die
Inspiration als höhere, aufserordentliche Begabung einzelner, die
nicht aus dem Zustande des Kreises, woraus sie hervorgehen,
ihre Erklärung finde, sondern ein Anfangspunkt und nicht
Erzeugnis eines geistigen Umlaufs sei, wiewohl eine Wirkung der
der menschlichen Natur aus Gott innewohnenden Entwickelungs-
kraft, die nach göttlich geordneten Gesetzen in einzelnen Menschen
und an einzelnen Punkten sich äufsere, um durch sie die übrigen
weiter zu fördern. (8. Denzinger, Vier Bücher v. d. religiösen
Erkenntn. II. S. 190 f.) Einer ähnlichen Auffassung begegnen
wir bei Rothe. Diesem ist die Inspiration eine unmittelbare
Wirkung Gottes auf den Menschen, aber keineswegs eine
unvermittelte. Gott wirke nicht magisch auf die Seele des
Menschen, nicht ohne sich ausdrücklich an eine bestimmte, eigene
Receptivität für seine Einwirkung in ihr zu wenden. (A. a. 0.
S. 195.)

Auch in der Kuhnschen Auffassung ist die Inspiration zwar
eine unmittelbare, doch nicht eine unvermittelte. Sie ist ver-



Inspiration und (alttestamentiicher) Kanon. 429

mittelt durch den göttlichen Sinn, der das Gottebenbildliche im
Menschen ist, die Glut gleichsam, die der Hauch Gottes zur
Flamme anfacht. Dieser göttliche Sinn, die Quelle aller wahren
Religiosität aber ist es nach Kuhnscher Ansicht, was den
Menschen zum Menschen macht und ihn wahrhaft vom Tiere
unterscheidet, also etwas zur Natur Gehöriges, mag dasselbe immerhin
in manchen Menschen wie erstorben erscheinen.

Wie die Gleichsetzung des Religiösen mit dem Göttlichen
(Übernatürlichen) zeigt, ist die Auffassung des vormaligen
Tübinger Dogmatikers auch an seinem Nachfolger, unserem Apologeten

nicht spurlos vorübergegangen. Diesem zufolge ist die
Inspiration eine positive Einwirkung Gottes auf die hl. Schriftsteller

für alle Teile ihrer Bücher. Als positive Einwirkung aber
erscheine sie, insofern sie im Willen Gottes, die religiösen
Wahrheiten als göttliche Wahrheiten den Menschen mitzuteilen,
wurzle, und sich in dem -Antriebe des menschlichen Willens
zur Aufzeichnung dieser Wahrheiten und in der Unterstützung
des menschlichen Denkvermögens beim Niederschreiben derselben
äufsere. Diese bestehe negativ in der Bewahrung vor Irrtum,
positiv in der Einflöfsung der zu offenbarenden Wahrheiten.
(Schanz, Apolog. II. S. 343.) Für einzelne Teile genüge die
Bewahrung vor Irrtum; dies gelte von den geschichtlichen Büchern,
in welchen der geschichtliche Stoff durch Überlieferung, mündliche

oder schriftliche, gegeben sei. In diesen „beschränkte sich
die Inspiration darauf, den Schriftsteller vor jedem Irrtum zu
bewahren und in dem überlieferten Stoffe das Richtige, dem
Zwecke Entsprechende auswählen zu lassen". (A. a. 0. I. S. 276.)
Deutlich erklärt sich derselbe Autor gegen die Annahme, die
eigene Thätigkeit des inspirierten Schriftstellers sei „lediglich eine
instrumentale, von Gott zum Vollzug eines göttlichen Werkes
benützte, die sich von der Thätigkeit eines materiellen
Instrumentes nur dadurch unterscheidet, dafs das Werkzeug eben ein
lebendiges und geistiges ist und dieser Konstitution gemäfs in
Bewegung gesetzt wird" (ebd. II. S. 330): eine Annahme, die
nicht erst von Schäzler eingeführt ist, sondern dem hl. Thomas
angehört, und die nur ein wissenschaftlicher Ausdruck und eine

notwendige Konsequenz der von der Kirche wiederholt
ausgesprochenen Lehre ist, dafs die Schrift in allen ihren Teilen als
ein Werk Gottes und Gott als ihr eigentlicher und primärer
Urheber anzusehen sei. Um diese Lehre zur vollen Geltung zu
bringen, genügt die blofse Bewahrung vor Irrtum nicht, sondern
ist auch bezüglich des den bl. Schriftstellern aus anderen Quellen
bekannten (geschichtlichen oder ideellen) Inhalts eine der freien



430 Apologetische Tendenzen und Richtungen.

Eingebung äquivalente Vergegenwärtigung in einem höheren,
übernatürlichen Lichte erforderlich.

Bekennt man sich zu der strengeren Lehre des Aquinaten
von der Inspiration, so kann auch die Frage nicht umgangen
werden, ob sich die Inspiration allein auf die Gedanken, resp.
die Gegenstände, Ereignisse, oder auch auf die Wahl der Worte
beziehe, also ob die Inspiration als Verbalinspiration aufzufassen
sei. Als Vertreter der Verbalinspiration nennt Schäzler den
berühmten Theologen des Jesuitenordens Suarez und citiert den
Ausspruch : Est scriptura instinctu Spiritus sancti scripta dictantis
non tantum sensum, sed etiam verba. De Fide disp. 5. sect. 3.

n. 3. (Schäzler, In trod. p. 97.)
Nimmt man mit den hl. Vätern und den Theologen an, dafs

die hl. Schriften aufser dem Litteralsinn noch einen anderen,
mystischen Sinn in sich bergen, so wird man nicht umhinkönnen,
mit dem angeführten Autor zu schliefsen, dafs nicht blofs die
Gedanken, sondern auch die Wahl der Worte nicht
unabhängig von der Thätigkeit des hl. Geistes erfolgte. (L. c. p 96.)
Ohne göttliche Eingebung nämlich konnten die menschlichen,
werkzeuglichen Verfasser der hl. Schriften den verschiedenen
Sinn der von ihnen gebrauchten Worte und Wortverbindungen
nicht kennen, den Gott allein damit zu verknüpfen vermochte.
Der hl. Thomas erblickt hierin eine Bestätigung seiner Lehre,
dafs die kanonischen Schriftsteller nicht blofs bezüglich der
Gedanken und Gegenstände, sondern auch der Abfassung und des
Gedankenausdrucks als Werkzeuge des primären, göttlichen
Autors fungierten: auctor principalis sacrae scripturae est Spiritus
Sanctus, qui in uno verbo sacrae scripturae intellexit multo plura,
quam per expositores sacrae scripturae exponantur vel discer-
nantur. (Quodl. VII. art. 14. ad 5. Schäzler 1. c. p. 97.)

Bezüglich einzelner Stellen von hervorragend tiefer und
universeller Bedeutung wird die wörtliche Inspiration kaum
bezweifelt werden können. Oder trägt nicht der Anfang des

Johannesevangeliums, insbesondere die für die gesamte
Lehrentwickelung des christologischen Dogmas mafsgebend gewordenen
Worte: xal o lôyoç oàçig syévero den Stempel göttlichen
Ursprungs in einer fast unverkennbaren Weise an sich? Die Wahl
der Worte in diesem Abschnitt des tiefsinnigsten Evangeliums
ist eine solche, dafs sie bestimmt scheinen, zukünftige Irrtümer
der verschiedensten Art im Keime zu unterdrücken und durch
ihre Fassung unmittelbar auszuschliefsen.

Das Gewicht vorstehender Gründe wird durch die dagegen
erhobenen Einwendungen nicht aufgewogen. Die nach der In-



Inspiration und (alttestaraentlioher) Kanon. 431

dividualität des menschlichen Verfassers verschiedene Schreibart
widerspricht nicht der Art und Weise, wie der göttliche Geist
im menschlichen wirkt, indem er die individuelle Anlage nicht
unterdrückt, sondern sie vielmehr, freilich in seinem Dienste und
zu seinen Zwecken, zur vollen Geltung und Wirksamkeit bringt;
denn der prophetische Geist redet, wie der hl. Augustin bemerkt,
durch viele Gefäfse und viele Organe, und doch ertönt seine
eigene Stimme überall tangendo, modificando, inspirando. (Bei
Schäzler a. a. 0. S. 100.) Daher kann ebensowenig daraus, dafs
dieselben Beden, z. B. die Worte Christi oder die des Täufers
von verschiedenen Schriftstellern auf verschiedene Weise
wiedergegeben 'werden, ein stichhaltiger Einwurf gegen die
Verbalinspiration entnommen werden; denn wenn unter der
gegnerischen Voraussetzung die Verschiedenheit der Wiedergabe einer
und derselben Bede dadurch gerechtfertigt wird, dafs es den
hl. Schriftstellern um die Gleichheit des Sinnes, nicht der Worte
zu thun sei, so hindert nichts, vom Standpunkte der
wörtlichen Inspiration anzunehmen, dafs auch in diesem Falle der
göttliche Geist der Individualität des menschlichen Werkzeugs
sich accommodiere. (A. a. 0. S. 101.) Endlich ist mit dem öfter
angezogenen Schriftsteller zu bemerken, dafs die ältere Theorie
der Verbalinspiration nicht in dem Mafse, in welchem es
geschah, der Vergessenheit und dem Mifsverständnis anheimgefallen

wäre, wenn nicht schon zuvor das Verständnis der mit
jener Theorie innig zusammenhängenden -Lehre von der
wirksamen göttlichen Bewegung verloren gegangen wäre. (A. a. 0.
S. 102 if.)

In der jüngsten Kundgebung des kirchlichen Lehramts
(Leonis XIII. Lit. Eneycl. Providentissimus Deus) ist die Lehre,
wornach der Vorzug und die Würde der hl. Schriften darin
besteht, dafs sie Gott selbst zum Verfasser haben und seine tiefsten
Geheimnisse, Katschlüsse und Werke umfassen (tanta quum sit
praestantia et dignitas Scripturarum, ut Deo ipso auctore confectae,
altissima ejusdem mysteria, consilia, opera complectantur), aufs
neue eingeschärft.

Demselben Dokumente entnehmen wir folgende Aufserung
über die Ansicht, welche die Inspiration auf das Gebiet der
Glaubens- und Sittenlehre einschränkt, um den anseheinend
unlösbaren Schwierigkeiten, die teils vom geschichtlichen, teils vom
naturwissenschaftlichen Standpunkt erhoben werden, radikal
vorzubeugen. „Durchaus unrecht wäre es, entweder die Inspiration
auf einige Teile der hl. Schrift zu beschränken oder zuzugeben,
dafs der hl. Schriftsteller geirrt habe. Denn auch die Ansicht



432 Apologetische Tendenzen und Richtungen.

derjenigen kann nicht geduldet werden, welche sich jener
Schwierigkeiten dadurch entledigen, dafs sie ohne Bedenken zugeben,
die göttliche Inspiration beziehe sich auf Glaubens- und
Sittenlehren, aber nicht weiter, weil sie fälschlich dafür halten, wenn
es sich um die Wahrheit von Sätzen handle, müsse man nicht
so fast fragen, was Gott gesagt, als vielmehr, warum er es
gesagt habe; denn alle Bücher insgesamt, welche die Kirche für
heilig und kanonisch erklärt, sind in allen ihren Teilen auf Ge-
heifs des hl. Geistes geschrieben. Weit entfernt aber, dafs bei
der göttlichen Eingebung ein Irrtum unterlaufen kann, schliefst
sie vielmehr nicht nur durch sich selbst jeden Irrtum aus,
sondern dieser Ausschlufs und diese Zurückweisung geschieht so

notwendig, als es notwendig ist, dafs Gott, die höchste Wahrheit,
durchaus nicht Urheber eines Irrtums ist."

Wie man es dieser neuesten Kundgebung der kirchlichen
Lehrautorität gegenüber einer „katholischen deutschen Schule"
zum besonderen Verdienste anrechnen könne, das anthropologische
Moment des Christentums überhaupt und das des Inspirationsbegriffes

insbesondere schärfer zu betonen und der mechanischen
Auffassung eine „tiefere, lebensvollere, dem Wirken des hl. Geistes
mehr entsprechende" entgegenzustellen (Vgl. Hist. pol. Blätter
v. 1. März 1894), vermögen wir schlechterdings nicht einzusehen;
denn da die strengere, von uns vertretene Lehre mit Becht als
eine „mechanische" nicht bezeichnet werden kann, vielmehr, wie
wir zeigten, der Art des göttlichen Wirkens vollkommen entspricht,
so kann jene „anthropologische" Auffassung nur eine solche sein,
die den „natürlichen" Faktor einseitig oder ausschliefslich betont
und das Christentum im allgemeinen wie den Inspirationsbegriff
im besonderen rationalistischer Verflachung preisgiebt. Diese
anthropologische Auffassung ist es, die zu dem mit Recht
getadelten (S. a. a. 0.) Versuch, sei es vom exegetischen oder
apologetischen Standpunkt, führt, geschichtliche Teile der Schrift
nach rationalistischen Grundsätzen zu behandeln und die allegorische
Schrifterklärung eines Philo zu erneuern.

Obgleich die hl. Schrift des Alten wie des Neuen Bundes
in vielen ihrer Teile das Gepräge ihres göttlichen Ursprungs
unverkennbar an sich trägt, so vermag doch im allgemeinen und
für das Ganze derselben nur das autoritative Zeugnis der Kirche
diesen höheren Ursprung in unzweifelbar sicherer Weise zu
verbürgen. Andererseits aber kann nicht geleugnet werden, dafs
die Kirche selbst für ihre aus höherer Quelle entspringende
unfehlbare Autorität auf das Zeugnis der hl. Schriften sich beruft.
Wie bei der Analyse des Glaubensaktes, so scheinen wir aufs



Inspiration und (alttestamentlicher) Kanon. 433

neue vor einem fehlerhaften Cirkel zu stehen. „Einmal soll es die
Kirche sein, welche die Schrift erklärt, dann aber wieder aus der
Schrift selbst dieses Recht der Kirche begründet werden." (Hettinger,
Lehrb. d. Apolog. S. 278.) „Beides ist wahr — bemerkt der
angeführte Autor — aber es geschieht zu verschiedenen Zwecken
und unter einem verschiedenen Gesichtspunkte. Wer in der
Kirche steht, empfängt von ihr die Schrift und mit der Schrift
zugleich den Inhalt, nicht einen toten Buchstaben, sondern erklärt
von der Kirche. Wer aufser der Kirche steht, die Schrift aber
als ein göttliches oder wenigstens historisch glaubwürdiges Buch
anerkennt, dem gegenüber berufen wir uns auf die Schrift, um
die Autorität der Kirche zu begründen." (A. a. 0.) Aber eben
diese historische Glaubwürdigkeit wird von der rationalistischen
Bibelforschung bestritten. Zu den Angriffen der älteren
Rationalisten gesellen sich die Wäffen, die das Arsenal der vergleichenden
Religionswissenschaft und der Mythenforschung darzubieten scheint.
Die apologetische Wissenschaft darf sich der Aufgabe nicht
entziehen, auf diese Angriffe zu reagieren. Der Zweck, den wir
uns mit unseren Erörterungen gesetzt haben, kann nicht der
sein, die Lösung dieser Aufgabe selbst in die Hand zu nehmen,
sondern zuzusehen, auf welche Weise sie versucht worden ist
und versucht werden soll. Es handelt sich aufser anderem vor
allem um das Alter und den mosaischen Ursprung des Pentateuch,
um die Frage, ob die Autorschaft des Moses auch heutzutage
noch aufrecht erhalten werden könne; in zweiter Linie dann um
die Integrität oder unverfälschte Erhaltung jenes ältesten Teiles
der heiligen Schriften.

Dem apologetischen Interesse dürfte allein mit dem Versuche,
„die Unsicherheit der destruktiven Hypothesen darzuthun", schlecht
gedient sein. Es genügt nicht, jene Frage mit dem Hinweise
abzulehnen oder zu umgehen, dafs von verschiedenen alttestament-
lichen Büchern die Verfasser nicht angegeben und bei anderen
zwar Andeutungen vorhanden sind, die aufden Verfasser schliefsen
lassen, nicht aber jeden Zweifel ausschliefsen. (Schanz a. a. 0. II,
S. 300.)

Unter den uns vorliegenden apologetischen Schriften geht
die Propädeutik des Kardinals Zigliara näher auf das Alter des
Pentateuch ein (Propäd. ed. II. p. 244 squ.). Nach der von
Reufs, Graf und Wellhausen vertretenen Hypothese stammt der
Pentateuch mit Ausnahme des Deuteronomiums erst aus der
nachbabylonischen Periode. Das Deuteronomium aber wäre nach
den einen wenigstens teilweise älter, nach den anderen aber
jünger als die übrigen Teile des Pentateuch. (Über die ver-

Jahrbuch für Philosophie etc. IX. 28



434 Apologetische Tendenzen und Richtungen.

schiedenen Hypothesen vgl. Sc henz, Einleitung in die kanon.
Bücher d. A. Test. 1887. S. 60 ff.)

Die gegen diese einseitig auf vermeintlichen inneren Gründen
ruhende Hypothese in Betracht kommenden, für das Alter und
den traditionell angenommenen mosaischen Ursprung sprechenden
Momente sind folgende: 1. Die von den Gegnern zugestandene
Existenz älterer Traditionen und Schriften, darunter selbst
mosaischer, welche die Grundlage des nach ihrer Meinung späteren
Pentateuchs oder Hexateuchs gebildet haben sollen. 2. Die
jüdische, von Josephus und Philo bezeugte Tradition, die in Bezug
auf Namen (Moses), Zeit (Auszug aus Ägypten) und Ort (Aufenthalt

in der Wüste) eine vollkommen bestimmte und daher auch
moralische Gewifsheit zu erzeugen geeignet ist. 3. Der Umstand,
dafs der Pentateuch nachweisbar nicht allein der Periode Esdras
und der Könige, sondern auch der Richter und des Josue vorangeht.

Der Pentateuch ist älter als Esdras. Esdras liest vor
dem versammelten Volke aus dem Buche des Moses (2. Esdr.
c. 8, 1. 2. 5). Der Inhalt dieses Buches aber ist kein anderer
als das Gesetz, das die Juden auch während der Gefangenschaft
beobachteten und das der Prophet Jeremias ihnen eingeschärft
hatte (2. Makk. 2; Baruch 1, 20; 2, 2). Unter der Herrschaft
des Gyrus und vor Esdras bringt das Volk unter Zorobabel
Brandopfer dar nach der Vorschrift des Moses (1. Esdr. 3, 2. 12.)
Esdras ist gelehrt in den Reden, Vorschriften und Gebräuchen
des Herrn (1. Esdr. 7, 11), d. h. kundig des Inhaltes der
mosaischen Bücher, von denen Genesis und Exodus die Reden,
Exodus und Deuteronomium die Vorschriften, Leviticus und
Numeri die Gebräuche enthalten. (Zigliara 1. c. p. 247.) Dafs
der Pentateuch älter ist als die Zeiten der Könige, dürfte aus
der Gemeinsamkeit der mosaischen Tradition bei Juden und
Samaritanern, die auch von Reufs zugestanden wird, hervorgehen.

Wie die Juden, so schreiben auch die Samaritaner
(Cuthäer, d. h. die aus der asiatischen Provinz Outha
verpflanzten Bewohner des Zehnstämmereichs) ihren vom jüdischen
nicht erheblich abweichenden Pentateuch dem Moses, nicht dem

Esdras, den sie als Lügner hassen, zu. (Dr. Schenz, a. a. 0.
S. 54.) Der Bericht 1. Reg. 14, 33, dafs das Volk dem Herrn
gesündigt comedens cum sanguine, deutet auf das Verbot Gen. 9, 4,
Levit. 3,17 u. a. a. 0.; der Umstand aber, dafs Saul die Wahrsager
verfolgte (1 Reg. 28, 9), auf das Verbot Levit. 20, 27 hin.

Das Buch der Richter würde nach Bertheaus Geständnis
„in der Luft schweben, wenn nicht Pentateuch und Josue
demselben vorausgingen und ihm zur Stütze dienten". Die Be-



Inspiration und (alttestamentlicher) Kanon. 435

gründung, womit Gedeon die ihm angebotene Königswürde ablehnt
(Jud. 8, 23 : „Jahveh soll euer König sein"), stützt sich auf Ex.
19, 6. Das Nasiräat Samsons (Jud. 13, 4 ff.) hat Num. 6, 3
zur Voraussetzung (Dr. Schenz a. a. 0. S. 53). — Endlich
bezieht sich das Buch Josue auf das Gesetz des Moses, und
Josue selbst beauftragt die Altesten, Führer und Lehrer Israels,
alles zu halten, quae scripta suüt in volumine legis Moysi. (Jos.
23, 1. 2. 6.) Vgl. Ad. Zahn, Ernste Blicke in den Wahn der
modernen Kritik. 1893. S. 8. 12. „Das Buch Josua ist und
bleibt ein unanfechtbarer Zeuge für den mosaischen Ursprung
des ganzen Pentateuchs." Ders. Ernste Blicke u. s. w. Neue
Folge S. 19.

Der nachexilische Ursprung der Gesetzesbücher soll aus
der Thatsache folgen, dafs das Volk bis zur Zerstörung der
beiden Reiche dem Polytheismus und Götzendienste huldigte und
auf den Höhen opferte, was doch das Gesetz verpönte. In
diesem Einwurf wird fälschlich aus der Nichtbeobachtung auf die
Nichtexistenz des Gesetzes geschlossen; es ist aber etwas anderes
das Gesetz und die Beobachtung des Gesetzes. Umgeben von
Völkern, die dem Götzendienste ergeben waren, zeigte das Volk
unter Moses, den Richtern und Königen wiederholt die Neigung,
ihrem Beispiele zu folgen. Dem Abfall von Jehovah aber folgte
die Strafe in der Regel auf dem Fufse. (Vgl. Ex. 32, 28.) Wenn
der Kriticismus die Thatsache des Abfalls glaubwürdig findet,
so wird er auch nicht die in den nämlichen Büchern enthaltenen
Verbote und Strafen für den Abfall übergehen und als spätere
Zuthaten erklären dürfen.

Ferner ist nicht zutreffend, dafs das ganze Volk je dem
Götzendienste sieh ergab. Selbst von Israel, dessen Könige ihn
aus politischen Gründen begünstigten, wird berichtet, dafs
siebentausend Mann dem Herrn treu geblieben, die ihr Knie nicht vor
Baal gebeugt haben (3. Reg. 19, 18). Endlich schlofs der
Götzendienst nicht den Dienst Jehovahs aus, wie das Beispiel
der aus Babylon u. s. w. nach Samaria verpflanzten Ansiedler
beweist, von denen gesagt wird: timentes quidem Dominum, sed
nihilominus et idolis suis servientes (4. Reg. 17, 41).

Einen anderen Einwurf gegen den mosaischen Ursprung
des Pentateuch entnimmt Reufs aus dem Schweigen der
Propheten von einem geschriebenen Gesetze. Da nun aber nicht
geleugnet werden kann, dafs die Propheten vom Gesetze, vom
Bunde, von göttlichen Vorschriften reden, so wäre es Aufgabe
des Kriticismus, zu beweisen, dafs damit nicht ein geschriebenes
Gesetz gemeint sein könne, obgleich es am nächsten liegt, jene

28*



436 Apologetische Tendenzen und Richtungen.

Ausdrücke eben von dem uns überlieferten Gesetze zu verstehen.
Auch die Voraussetzung selbst ist falsch; denn zahlreiche Stellen
der Propheten enthalten den unzweifelhaften Hinweis auf ein
geschriebenes Gesetz (Zigliara, 1. c. p. 254 sq Beruft man sich
auf das viel niedrigere Alter der Schrift bei Griechen und
Römern, das nicht über das siebente Jahrhundert hinaufreiche, so
läfst sich erwidern, dafs hieraus für die orientalischen Litteratur-
werke keine Folgerung abgeleitet werden dürfe, indem z. B.
ägyptische Schriften einer weit älteren Periode angehören (Dr. Schenz,
a. a. 0. S. 56. 58).

Ein weiterer Einwand wird entnommen aus 4. Reg. 22,
wo von der Auffindung des Gesetzbuches durch den Hohenpriester
Helcias, unter der Herrschaft des Josias ,berichtet wird. Es
beweist aber dieser Bericht selbst, dafs ein geschriebenes Gesetzbuch

bereits vor Josias bestanden hat, dafs dasselbe also weder
unter Josias, noch weniger erst zur Zeit des Esdras entstanden
sein könne. Die einfachste und nächstliegende Erklärung dieses
Berichtes, deren Zulässigkeit der Kriticismus nicht zu widerlegen
vermag, liegt in der Annahme, dafs die Übung des Gesetzes
unter gottlosen Königen (Manasses und Amon) in hohem Mafse
in Abnahme gekommen war und daher der fromme Josias die
Gelegenheit der Auffindung eines vielleicht längst verloren
geglaubten und vermifsten Exemplares der mosaischen Schriften
(nach der Parallelstelle 2. Chron. 34, 14 der Originalschrift des

Moses, Schenz S. 59) benützte, um das Gesetz in der feierlichsten
Weise aufs neue zu verkünden und einzuschärfen.

Im zweiten Buche Esdras Kap. 8 wird erzählt, dafs das
Hüttenfest (fest, tabernaculorum) mit grofsem Jubel gefeiert wurde,
wie dies seit den Tagen Josuas nicht geschehen sei. Hieraus
will man auf die spätere Einführung dieses Festes schliefsen,
da es unglaublich scheine, dafs ein mosaisches Gebot von Josua
bis Esdras nicht befolgt worden sei. Das letztere liegt aber
auch nicht in jenen Worten, die nichts anderes besagen, als dafs
das genannte Fest seit Josua nicht auf diese Weise begangen
worden sei. Ahnliches gilt vom Passahfest nach 4. Reg. 23, 21 f.,
das nicht erst unter Josias eingeführt wurde, wie auch Reufs
zugesteht, wiewohl er — ohne jegliche Begründung — annimmt,
dafs es zuvor nur als Frühlingsfest gefeiert worden sei und erst
Josias ihm theokratische Bedeutung beigelegt habe (Zigl. 1. c.

p. 256 sq.).
Eicht blofs das hohe Alter, sondern auch der mosaische

Ursprung des Pentateuch und zwar nach seinem ganzen Umfang
läfst sich der modernen Hyperkritik gegenüber aufrecht erhalten.



Inspiration und (alttestamentlicher) Kanon. 437

Nach dem Vorgang des Isaak Pereyre und Hobbes leugnete den
mosaischen Ursprung des Pentateuch besonders der Philosoph
Spinoza und schrieb ihn dem Esdras zu. Andere, die jenen
Ursprung nur teilweise bestreiten, lassen sich in drei Klassen
teilen, je nachdem sie vormosaische, mosaische und nachmosaische
Bestandteile unterscheiden. Diejenigen, welche ältere Vorlagen
von Moses selbst beniitzt sein lassen, sind nicht als Gegner der
Authentie und Integrität des Pentateuch zu betrachten. Nicht
weiter in Betiacht kommt die Hypothese Richard Simons, nach
dessen Annahme die geschichtlichen Partieen des Pentateuch nicht
Moses, sondern Propheten und Schreiber aus seinem Gefolge zu
Urhebern haben sollen. Die Ansicht der neueren und neuesten
Hyperkritik aber geht dahin, dafs Esdras oder ein anderer
Ungenannter aus vormosaischen, mosaischen und nachmosaischen
Dokumenten den Pentateuch redigiert habe. Als mosaischen
Ursprungs wird kaum mehr als der Dekalog und einige
Gesetzesvorschriften anerkannt. Im einzelnen aber weichen die
verschiedenen Vertreter der modernen Kritik weit von einander ab.

Uber den Standpunkt, den die katholische Kirche in der
Frage einnimmt, kann kein Zweifel obwalten, nachdem der
mosaische Ursprung des Pentateuch in den Evangelien aufs
bestimmteste und nachdrücklichste behauptet ist. Jedoch hindert
nichts, vormosaische Bestandteile in demselben anzunehmen,
vorausgesetzt, dafs die höhere Leitung und der göttliche Antrieb
in der Auswahl und Aufnahme schriftlicher Vorlagen ebenso wie
in der Benutzung mündlicher Überlieferungen anerkannt wird.
Denn der Begriff der göttlichen Inspiration verlangt nicht, dafs
der gesamte Inhalt der hl. Schrift auf Offenbarung (revelatio)
beruhe, sondern nur, dafs derselbe in einem höheren Lichte
vergegenwärtigt und durch ein solches beglaubigt und verbürgt
werde. Einige Sätze (Deut. 34, 5—12), Sach- und
Worterklärungen müssen oder können allerdings als Zuthaten von
fremder, immerhin aber h agiographischer, d. h. unter dem
Einflüsse göttlicher Inspiration stehender Hand angesehen werden.

Die Argumente für die Authentie des Pentateuch lassen sieh
auf drei Arten, negative, positiv-äufsere und positiv-innere zurückführen.

Für unsern Zweck genügt es, im Anschlufs an den

angeführten Apologeten folgende hervorzuheben. — Was die
negativen Argumente betrifft, so ist die Tradition des mosaischen
Ursprungs des Pentateuch so lange vernünftiger Weise
festzuhalten, als dieselbe nicht als falsch erwiesen ist. Nun kann
aber die Falschheit jener Tradition durch die moderne Kritik,
die in sich selbst nach den verschiedensten Richtungen hin ge-



438 Apologetische Tendenzen und Richtungen.

spalten ist, indem die einen dieselben Dokumente für vor-, die
andern für naehmosaisch, die einen den elohistischen, die andern
den jehovistischen Teil als den älteren ansehen n. s. w., nicht
als erwiesen betrachtet werden. Vielmehr tritt durch diese
Zerfahrenheit die Willkür der angeblich höheren Kritik, die sich
in geschichtlichen Fragen, wie die nach Ursprung und Erhaltung
von Schriften, ausschliefslich durch innere Gründe bestimmen läfst,
in ein grelles Licht. (Vgl. das oben angeführte Rundschreiben
Leos XIII. : perperam enim et cum religionis damno induotum
est artificium. nomine honestatum criticae sublimioris, quo, ex
solis internis, uti loquuntur, rationibus, cuiuspiam libri origo,
integritas, auctoritas diiudicata emergant. Contra perspicuum est,
in quaestionibus rei historicae, cuiusmodi origo et conservatio
librorum, historiae testimonia valere prae ceteris, eaque esse

quam studiosissime et conquirenda et excutienda: illas vero ra-
tiones internas plerumque non esse tanti, ut in causam, nisi ad

quamdam confirmationem, possint advocari.) Bemerkenswert ist
das Geständnis, das in der folgenden Àufserung von Reufs (bei
Schanz, Apol. IL S. 143) liegt: „In dem Chaos von Meinungen,
in dem Gewirre von Hypothesen, die jeder bekämpft und vermehrt,
aus der Menge verschiedener Verneinungen und nichts
entscheidender Aufstellungen ist es überaus schwer, den reinen
Gewinn der geschichtlichen Ergebnisse auch des gewiegtesten
Kritikers zusammenzustellen."

Die den mosaischen Ursprung leugnende Kritik erweist sich
als eine voreingenommene dadurch, dafs sie, von der
religionsphilosophischen und -geschichtlichen Voraussetzung des höheren
Alters des Polytheismus gegenüber dem Monotheismus ausgehend;
jene Teile als älter, beziehungsweise als vormosaisch erklärt, in
denen von polytheistischen Verirrungen aus der Patriarchenzeit
berichtet wird (Zigliara, 1. c. p. 265 squ.).

Die positiv-historischen Beweisgründe sind aus der beständigen

und allgemeinen sowohl christlichen als hebräischen und
selbst heidnischen Uberlieferung entnommen. Die hebräischen
Zeugnisse wurden oben, wo vom Alter des Pentateuch die Rede

war, berührt. Uber das Zeugnis des Heuen Testamentes kann
kein Zweifel obwalten. Überdies bezeugen uns die Schriften
des Heuen Bundes die konstante mündliche Tradition der jüdischen
Gelehrten und des jüdischen Volkes. Hach der Erklärung des
jüdischen Geschichtsehreibers Josephus bildet das mosaische
Gesetz die Grundlage der Existenz und der Gesamtgestaltung
des jüdischen Volkes. Zu diesem Zeugnisse kommt das schon
erwähnte der Samaritaner hinzu, die den von ihnen angenommenen



Inspiration und (alttestamentlicher) Kanon. 439

Pentateuch als das Werk des Moses festhielten : eine Überlieferung',
die sich bis auf unsere Tage fortpflanzte; denn noch existieren
Nachkommen jener fremden Ansiedler in Naplus, dem alten
Sichern, unfern vom Berge Garizim.

Profane Schriftsteller, die über die mosaischen Schriften
berichten, führt Eusebius auf. Ein besonderes Gewicht legt das
christliche Altertum auf das Zeugnis des Diodorus Siculus (vgl.
Justin. Cohort, ad Graec.). Nach des Theophilus (1. III ad
Autol.) Zeugnis gedenkt Manetho des Gesetzgebers Moses.
Von römischen Schriftstellern sind zu nennen Justin, Tacitus,
Juvenal.

Die positiv-inneren Argumente ergeben sich aus dem innigen
Zusammenhange, in welchem die Teile des Pentateuch unter
einander stehen, infolge dessen derselbe ein Ganzes bildet, das
entweder als solches, d. h. nach allen seinen Teilen oder nach
keinem derselben auf den einen Verfasser, d. h. auf Moses, hinweist.
Das Buch Exodus setzt die Genesis voraus und bezieht sich
darauf; die übrigen Bücher aber bilden die notwendige Ergänzung
des Buches Exodus, indem sie die Leitung und Gesetzgebung
des auserwählten Volkes durch Moses und so die Grundlage
der gesamten politischen und religiösen Verfassung und Geschichte
desselben enthalten. Auf die Einheit des Verfassers deutet auch
der gleichmäfsig einfache und erhabene Stil dieser Bücher hin.
Dieses Argument wird durch die neuesten ägyptologischen
Forschungen verstärkt; der Pentateuch nämlich enthält ein Bild
des geographischen und politischen Zustandes von Ägypten, das
nicht mehr auf die Zeit der Könige, sondern nur auf die des
Moses zutrifft, das also nur von einem Zeitgenossen entworfen
sein kann. — Dafs Moses schriftliche Aufzeichnungen gemacht
habe, wird in verschiedenen Teilen des Pentateuch berichtet:
Ex. 17, 13. 14; 24, 4. 7. Num. 33, 1. 2. Deut. 31, 24—26
(Scripsit Moyses atque complevit): Aufzeichnungen, die
sowohl geschichtliche Ereignisse als auch Gesetze und
Vorschriften enthielten, obwohl die Gesamtheit derselben a potiori
den Namen Thora, Gesetz des Moses, erhielt.

Gegen die Authentie und die Integrität des Pentateuch werden
verschiedene Gründe ins Feld geführt. Erstens die anscheinenden
Wiederholungen. Ex. 16 und Num 11 wird von dem Murren
und der Bestrafung des Volkes berichtet; Num. 14 wird zweimal
gesagt, dafs nur Caleb das gelobte Land betreten werde. Andere
Wiederholungen sollen sich finden: Ex. 4 und 6; Ex. 18 und
Num. 11; Ex. 17 und Num. 22. Es handelt sich jedoch in den
Fällen, in welchen Thatsachen erzählt werden, nicht um wirk-



440 Apologetische Tendenzen und Richtungen.

liehe Wiederholungen, sondern um verschiedene oder âhnliché
Ereignisse zu anderer Zeit, an anderem Orte und unter anderen
Umständen. Zweitens will man aus der verschiedenen
Gottesbezeichnung bald mit Elohim, bald mit Jehovah (Jahweh) Elohim,
bald mit Jehovah auf eine Verschiedenheit der Verfasser schliefsen.
Auf diesen Einwand ist zu erwidern, erstens, dafs die Aufnahme
vormoaischer Bestandteile durch die behauptete Autorschaft des
Moses nicht ausgeschlossen ist; zweitens, dafs auch ohne die
Annahme solcher Bestandteile der Gebrauch verschiedener
Gottesnamen sowohl aus dem Bestreben, jede polytheistische
Anschauung auszuschliefsen, sich erklären läfst, als auch aus dem
Umstände, dafs der eine bei der Schöpfungsgeschichte angewendete
Ausdruck die Gottheit im allgemeinen als Schöpfer, Herrn und
Leiter der Welt, der Ausdruck Jehovah (Jahweh) aber die eigentliche

Hatur Gottes, der das Sein und das Leben ist, bezeichnet
und bezeichnen sollte. Der Unterschied der Gottesbezeichnung
ist indes bereits dem hl. Augustin aufgefallen, der ihn nach der
Übersetzung der Vulgata (Dominus Deus, d. h. Adonai-Elohim)
zu erklären sucht (Zigl. 1. c. p. 275). Drittens endlich wird aus
einzelnen Stellen gegen die Autorschaft des Moses geschlossen.
Each Deut. 1, 1 ist der Pentateuch jenseits des Jordans verfafst,
den Moses nie übersehritt. Each Gen. 12, 6 war „damals" der
Chananäer im Lande, was doch auch von der Zeit des Moses
gelte. Gen. 22, 14 ist vom Berge Moria die Bede, der diesen
Eamen erst von dem darauf gebauten Tempel erhielt. Wenn
Deut. 2, 12 gesagt wird, die Edomiter hätten die Heviter aus
ihrem Besitztum vertrieben, gleichwie Israel im Lande seiner
Eiederlassung gethan hatte, das ihm Jehovah gegeben, so könne
sich dies nur auf die erst durch Josua erfolgte Besitzergreifung
beziehen. — Eum. 12, 13 und Deuter. 34, 10 wird von Moses
in einer Weise geredet, die sich mit der Bescheidenheit eines
Autors nicht wohl zu vertragen scheint, wozu der Umstand sich
gesellt, dafs von Moses im Pentateuch überhaupt nur in der
dritten Person die Bede ist. Um diese Einwendungen kurz zu
beantworten, so geht der Sinn der zuerst angeführten Stelle,
wie Eatalis Alexander gegen Spinoza zeigt, dahin, dafs Moses
zu dem Volke sprach, als es den Jordan zu überschreiten im
Begriffe stand. Die Worte aber: Chananaeus tum erat in terra
besagen nicht, dafs derselbe später nicht mehr im Lande gewesen
sei, sondern dafs er schon zu Abrahams Zeiten dasselbe einge-
nommmen habe. Ferner der Berg, von dem Gen. 22, 14 redet,
erhielt den Eamen Moria bereits von Abraham, wie ebendaselbst
bemerkt ist. Die Äufserung Deut. 2, 12 ist von dem nach



Inspiration und (alttestanientlicher) Kanon. 441

Num. 21 bereits unterworfenen Ostjordanland zu verstehen, nicht
von dem allerdings erst durch Josua zu gründenden
Westjordanien (Dr. Schenz a. a. 0. S. 66). Der aus Num. 12, 13
geschöpfte Anstois würde ganz verschwinden, wenn die Stelle
durch : „Moses war der geplagteste unter allen Menschen"
wiederzugeben wäre (Dr. Schenz S. 60). Aber auch ohne diese
Annahme enthält das Moses gespendete Lob nichts, was gegen die
Wahrheit, und da Moses unter göttlicher Eingebung schrieb,
gegen die Bescheidenheit verstiefse. Endlich ist es nichts
Seltenes, dafs ein Schriftsteller in der dritten Person von sich
spricht, wie das Beispiel Casars und anderer lehrt. — Eine
weitere Stelle, die uns nach der Ansicht der Gegner in die Zeit
des Esdras herabführen soll: Gen. 36, 31, ist nicht notwendig
als ein späterer Zusatz anzusehen, sondern läfst sich mit
Beziehung auf 35, 11 als ein vorschaueuder Blick in die Zukunft
erklären (Vgl. Loch und Reischl zur St.).

Als Grundschrift und zweifellos späterer Bestandteil des
Pentateuch wird in der Wellhausenschen Hypothese der
sogenannte Priestercodex (die Ritualvorschriften enthaltend:
Leviticus, Teile des Exodus und Numeri) betrachtet. In unserer
Aufgabe liegt es nicht, die für die spätere Datierung dieser
Teile angegebenen Gründe näher zu prüfen (Schanz a. a. 0. Bd. II.
S. 123 ff.). Die gröfste Schwierigkeit scheint die Stelle Jerem.
7, 22 f. dem Verteidiger des mosaischen Ursprungs des Pentateuch
zu bereiten. Jeremias stellt, behauptet man, die Ursprünglichkeit
des Gebotes zu opfern für die Zeit des Auszugs ausdrücklieh
in Abrede: non praecepi eis in die, qua eduxi eos de terra
Aegypti, de verbo holocautomatum et victiinarum. Sed hoc
verbum praecepi eis dicens audite vocem rneam, et ero vobis
Deus et vos eritis mihi populus, et ambulate in omni via, quam
mandavi vobis, ut bene sit vobis. Der hl. Hieronymus glaubt
aus diesen Worten des Propheten schliefsen zu müssen, dafs
der Opferkult erst „nach der reinen Religion der zehn Gebote
begründet worden". Jeuer prophetische Ausspruch läfst sich
indes aus den Zeitumständen des Propheten, nämlich aus der
falschen Auffassung des göttlichen Bundes von Seiten derjenigen
erklären, welche die Opfer als äufserliche Werke und
unabhängig von dem sittlichen Werte und der Gesinnung der
Darbringer als das Wesentliche im Bundesverhältnisse zwischen
Gott und seinem Volke, also gerade die Hauptsache, die
Unterwerfung unter den göttlichen Herrscher und sein Gesetz als
gleichgültig ansehen (Loch u. Reischl z. St.).

Nicht allein der mosaische Ursprung, sondern auch der



442 Apologetische Tendenzen und Richtungen.

inspirierte Charakter des Pentateuch lälst sich vom geschichtlichen
Standpunkt, abgesehen von dem Zeugnisse der göttlichenOffenbarung,
das die Grundlage des übernatürlichen Glaubens bildet, dem
Kriticismus gegenüber verteidigen. Moses, der Verfasser des
Pentateuch, bezeugt seine göttliche Sendung in allen Teilen
derselben: Ex. 7, 2: Tu loqueris ei omnia, quae mando tibi. Ex.
8, 1: Haec dicit Dominus Deus Israel. Levit. 1, 1: Vocavit
autem Dominus Moysen et locutus est ei Dominus. Deut. 1,3:
Loeutus est Moyses ad filios Israel omnia, quae praeceperat
illi Dominus, ut diceret eis. Die Wahrheit dieses Zeugnisses,
das Moses von seiner göttlichen Mission ablegt, kann nicht in
Abrede gestellt werden, wenn anders nicht überhaupt die
Glaubwürdigkeit des Gesetzgebers des israelitischen Volkes auch in
seiner geschichtlichen Darstellung geleugnet oder in Zweifel
gesetzt werden soll, wofür jedoch nicht das geringste sichere
oder wahrscheinliche Argument beigebracht werden kann.

Für die Glaubwürdigkeit des Moses sprechen seine
anderweitigen sittlichen Eigenschaften, insbesondere seine Bescheidenheit
und Demut, die er in der Art wie er die ihm übertragene
Mission abzulehnen sucht, kundgibt. Das jüdische Volk glaubt
an diese Sendung und hält in der Überzeugung von seinem
göttlichen Ursprünge am mosaischen Gesetze als der Grundlage

seines religiösen, sittlichen und politischen Lebens fest trotz
vielfachen Abfalls und Widerstandes gegen Moses, und obgleich
der Inhalt des Gesetzes mit seinen verkehrten Neigungen und
den Sitten und Gebräuchen der umgebenden Nationen vielfach
in scharfem Gegensätze steht.

Die göttliche Sendung des Moses ist durch Wunder und
Weissagungen bestätigt worden. Rationalismus ünd Hyperkritik
leugnen zwar die im Pentateuch erzählten wunderbaren
Ereignisse oder suchen sie natürlich zu erklären, sei es aus
apriorischen Gründen, indem sie das Wunder als etwas Unmögliches
betrachten, oder weil kein Wunder den Anforderungen einer
strengen Kritik Genüge zu leisten vermöge. Da nun aber die
behauptete Unmöglichkeit entweder auf der Voraussetzung einer
absoluten UnVeränderlichkeit der Naturgesetze oder einer
atheistischen, beziehungsweise pantheistischen Weltanschauung, also
auf nachweisbar falschen Voraussetzungen beruht, die
Anforderungen der „Kritik" an die geschichtliehe Beglaubigung eines
Wunders aber derart sind, dafs sie, auf G-eschichtsthatsachen
angewendet, allen geschichtlichen Glauben untergraben würden: so
ist den durch positive Gründe nicht gestützten Einwendungen des
Rationalismus um so weniger eine weitere Beachtung zu schenken,



Inspiration und (alttestamentlicher) Kanon. 443

als die Gesamtgeschichte des israelitischen Volkes von der
Berufung Abrahams bis zur Zerstörung Jerusalems ohne die in den
Schriften des Alten Bundes erzählte besondere göttliche Führung
als ein völlig unbegreifliches Rätsel erscheinen müfste.

Aloses ist nicht allein Thaumaturg, sondern zugleich auch
Prophet; er weissagt (Deut. 18, 15) den kommenden Propheten,
der nach Joh. 5, 46 Christus selbst ist, die zukünftige Einsetzung
von Königen (1. c. 17, 14), die Zerstreuung des Volkes unter
die Heiden (1. c. 28, 37; 31, 24 ff.)

Verschiedene Einwände, die gegen den göttlich inspirierten
Charakter der mosaischen Schriften erhoben werden, finden
bereits im Neuen Testamente ihre Beantwortung. So soll sich in
den Büchern Alosis keine Andeutung der Geistigkeit und
Unsterblichkeit der Seele finden. Dagegen weist der Heiland selbst
die Sadducäer, welche die Auferstehung leugneten, auf den
Ausspruch Gottes hin: Ego sum Dens Abraham et Deus Isaac et
Deus Jacob, Gott sei aber nicht ein Gott der Toten, sondern
der Lebendigen. — Einen andern Stein des Anstofses bildet der
vermeintliche Anthropomorphismus des alttestamentlichen
Gottesbegriffs, der doch durch das strenge Verbot, von Gott ein körperliches

Bild zu machen, in den Offenbarungsurkunden selbst
rektifiziert und auf seinen wahren Sinn, eine geistige Ähnlichkeit
mit dem Menschen, zurückgeführt ist. Von der Zulassung des
Scheidebriefs hat wiederum der Heiland selbst die Erklärung
gegeben, die in der duritia cordis zu suchen ist. — Die im
Alten Bunde gestattete Polygamie, die zwar dem vollkommenen
Begriffe und der wahrhaft menschlichen Würde der ehelichen
Verbindung nicht entspricht, die Erreichung des primären Zweckes
der Ehe aber nicht unmöglich macht, erklärt sich als eine behufs
Vermehrung des auserwählten Volkes gestattete Ausnahme von
dem, was allerdings die der natürlichen Ordnung entsprechende
und daher durch Christus als allgemeines und ausnahmslos
gültiges Gesetz wiederhergestellte Regel bilden sollte.

Endlich sei noch bemerkt, dafs die im Pentateuch angeblich
sich findenden naturwissenschaftlichen Irrtümer aus der
Accomodation an die gewöhnliche Anschauungs- und Redeweise zu
erklären sind; denn die hl. Schrift will der Alenschheit als ein
religiös-sittliches Gesetzbuch dienen, nicht aber, wie bereits der
hl. Augustin erinnert, uns über Dinge belehren, die zu unserm
Heile in keiner Beziehung stehen (nulli saluti profütura). In
diesem Sinne spricht sich das angeführte Rundschreiben Leos XIII.
aus: quare eos, potius quam explorationem naturae recta per-
sequantur, res ipsas aliquando describere et tractare aut quodam



444 Apologetische Tendenzen und Richtungen.

translations modo, aut sicut communis sermo per ea ferebat
tempora hodieque de multis fert rebus in quotidiana vita, ipsos
inter homines doctissimos.

Der göttliche Ursprung des Pentateuch sowie der übrigen
alttestamentlichen Schriften würde in Frage gestellt, wenn es
mit den behaupteten polytheistischen und mythischen Spuren,
die sich darin finden sollen, seine Richtigkeit hätte. Nun ist
aber die Behauptung, der Polytheismus sei älter als der
Monotheismus, eine durch die Geschichte der ältesten Religionen
widerlegte Voraussetzung. Vergeblich würde man sich auf die

pluralistische Form der biblischen Gottesnamen Elohim, Adonai
berufen. Älter und allgemeiner ist die Singularform El (in
weiterer Bildung das poetische und spätere Eloah), der Name
des einen höchsten, wahren Gottes. Der eine Gott, unter der
Vielheit der Attribute aufgefafst (falls man nicht vorzieht, einen
Hinweis auf das Geheimnis der Trinität anzunehmen), ist Elohim.
Wie aus den Veden hervorgeht, sind die indischen Götter auf
eine ursprüngliche Vielheit der Attribute und Wirkungsweisen
einer einzigen Gottheit zurückzuführen. (Vgl. Philosoph. Hymnen
aus dem Rig- und Atharvavedasamhita von Dr. Sherman S. 4.
S. 27.) Wenn ein solcher die Gottesidee trübender Prozefs bei
dem auserwählten Volke nicht stattfand, so ist dies der speciellen
göttlichen Fürsorge und Führung zu verdanken. Die
religionsgeschichtliche Analogie würde gerade das Gegenteil jenes
behaupteten ursprünglichen Polytheismus erwarten lassen, nämlich
einen früheren Monismus, auf den ein späterer, die Attribute zu
Göttern erhebender Polytheismus folgen müfste. Die Pluralform
der Gottesnamen ist soweit entfernt, einen ursprünglichen
Polytheismus zu beweisen, dafs sie vielmehr auf das Gegenteil
hinweist, nämlich eine religiöse Anschauung, die alles in einer
Gottheit konzentriert, was der Polytheismus in eine Vielheit
selbständiger personifizierter göttlicher Kräfte zersplittert.

Die Stellen in den Büchern Josue, der Richter und der
Propheten, die für einen dem ausschliefslichen Kultus Jehovaha
vorangehenden Polytheismus zu sprechen scheinen, beweisen
nichts Weiteres, als die Geneigtheit der Israeliten, dem Beispiel
der Ägypter und kanaanitischen Völkerschaften zu folgen und
von dem Monotheismus der Väter mit seinen strengeren sittlichen
Anforderungen zu polytheistischem Aberglauben und sittlichen
Ausschweifungen abzufallen. Die angebliche beschränkt-nationale
Auffassung Jahvehs aber, die man ebenfalls als Beweis einer
polytheistischen Auffassung geltend macht, ist in der That nichts
anderes als das Bewufstsein, unter der besonderen Führung des



Inspiration und (alttestainGütlicher) Kanon. 445

einen wahren Gottes, von dem die Heiden abfielen, zu stehen.
Ist Moses, wie gezeigt wurde, der Verfasser der unter seinem
Samen überlieferten Schriften, so fällt jene Hypothese, derzufolge
erst die Propheten aus dem vorgeblichen Rationalgotte Jahveh
den einen Gott, den Schöpfer Himmels und der Erde und
Beherrscher aller Völker gemacht haben sollen, zu Boden; denn
eben dieser Gottesbegriff ist der der mosaischen Schriften.

Mythische Spuren wollen Vertreter der vergleichenden Sprach-
und Religionswissenschaft (Steinthal, Goldziher) insbesondere im
Buche der Richterentdeckt haben. Räch Steinthal ist Samson (Sonne)
der hebräische Herakles oder Sonnenheld, eine Personifikation der
Sonne; in den Haaren, d. i. in den Sonnenstrahlen, liege seine
Kraft. Die brennenden Schwänze der Schakale bedeuten den
die Felder verwüstenden Sonnenbrand. Die Analogieen scheinen
so zahlreich, dafs die Hypothese zwar nicht einer Entlehnung,
aber einer selbständigen mythologischen Dichtung auf alle, die
geneigt sind, die Geschichten des Altertums in Mythen
aufzulösen, ihres Eindrucks nicht verfehlen wird. Gleichwohl scheinen
sich die theologischen Anhänger der höheren Kritik noch nicht
entschliefsen zu können, die Resultate dieser mythologischen
Forschung zu acceptieren. (Vgl. Zittel, die Entstehung der Bibel,
Leipzig, Reclam, S. 50 f.) In der That würden mythische
Bestandteile in einem Religionssystem und einer geschichtlichen
Tradition, die zu den Mythologieen der heidnischen Völker im
schärfsten Gegensatze stehen, als etwas durchaus Fremdartiges
und Unwahrscheinliches betrachtet werden müssen. Was Samson

betrifft, so würde der Rame nur dann zu Gunsten der
mythologischen Auffassung sprechen, wenn dieselbe anderweitig
gesichert wäre. Der wunderbare Charakter aber, den Umstände
und Ereignisse in Person und Leben des „Sonnenhelden" an sich
tragen, wird jene Erklärung nur denjenigen empfehlen, die für
•die specielle Providenz des auserwählten Volkes durch alle
Phasen seiner geschichtlichen Entwickelung kein Verständnis
besitzen, und die deshalb mit Freuden alle Hypothesen der
„Wissenschaft" begrüfsen, welche die Wunder aus der Welt zu
schaffen geeignet scheinen, ohne Rücksicht darauf, dafs die
Schicksale des jüdischen Volkes, sein Monotheismus, sein Gesetz,
seine Prophétie, sein Messiasglaube ohne den Einschlag seiner
Wunder so wenig als die Geschichte Jesu und der Ursprung
des Christentums begriffen werden können.

Die Wichtigkeit des Gegenstandes dürfte es rechtfertigen,
etwas länger bei der Frage nach dem Alter des Gesetzes oder
dem, was man den Pragmatismus des Alten Bundes genannt hat,



446 Apologetische Tendenzen und Richtungen.

zu verweilen. Irgendwo wurde gesagt, der Katholik und katholische

Theologe könnten es ruhig den protestantischen Theologen
überlassen, sich mit den grundstürzenden Theorieen protestantischer
Bibelkritik auseinanderzusetzen. Wir sind in der Lage, zwei
protestantische Autoren aus den jüngsten Tagen als Gegner der
Wellhausenschen Kritik zu nennen. Der eine derselben,
Verfasser einer Einleitung in das Alte Testament, glaubt zwar die
Berechtigung einer kritischen Behandlung der alttestamentlichen
Schriften im allgemeinen zugestehen zu müssen (König, Alt-
testamentliche Kritik und Christenglaube. Ein Wort zum Frieden.
Bonn, 1893); es geschieht dies jedoch auf Gründe hin, mit denen
selbst die schärfste Fassung und gröiste Ausdehnung des

Inspirationsbegriffs zu bestehen vermöchte, denn es handelt sich
um die Integrität des Textes in ganz untergeordneten Punkten,
die weder die geschichtliche Glaubwürdigkeit, noch weniger
aber die Offenbarungslehren und Heilslhatsachen berühren. In
einem der angeführten Fälle (1. 8am. 16, 14. 23 in anscheinendem
Widerspruche mit 17, 55 ff.) tadelt der Verfasser, dafs Keil
(Einl. § 202) an die römischen Traditionalisten sich angeschlossen
und den Widerspruch durch die Annahme zu lösen versucht
habe, die Frage Sauls beziehe sich auf die näheren
Familienverhältnisse Davids, und erklärt seinerseits den Widerspruch aus
der angeblichen Art älterer Geschichtschreiber, Quellenauszüge
einfach neben einander zu stellen, indem es ihnen in erster
Linie darauf angekommen sei, kein Moment des überlieferten
Materials verloren gehen zu lassen (8. 6). Diese Art,
Widersprechendes aneinander zu reihen, erscheint uns allerdings als

eine gegenüber inspirierten Schriftstellern unmögliche Annahme.
Dagegen dürfte nichts hindern, eine Lücke im überlieferten Texte
anzunehmen, denn es möchte von diesem dem Ahnliches gelten, was
nach der Erklärung der katholischen Kirche vom Texte der
Vulgata zu halten ist, nämlich dafs die göttliche Vorsehung über
die Integrität des Textes soweit wacht, dafs derselbe nach seinem
wesentlichen und für den Zweck der Offenbarung geforderten
Inhalte bewahrt bleibt, womit also variierende Lesarten, Zusätze
und Lücken in ganz nebensächlichen Dingen nicht
ausgeschlossen sind.

Gegen die destruktive Kritik behauptet der Verfasser
entschieden den ursprünglichen und einheitlichen Charakter der
mosaisch-jüdischen Tradition in Bezug auf Lehre und Kultus.
Er fragt: Ist durch die Alteration der ursprünglichen
Dokumente etwa das Zeugnis von dem weltüberragenden Quell des

Berufungsbewufstseins der israelitischen Propheten um seine



Inspiration und (alttestamentlicber) Kanon. 447

Autorität gebracht worden? (Vgl. Ps. 147, 19 f. Er zeigt
Jakob sein Wort, Jsrael seine Sitten und Rechte. So thut er
keinen Heiden.) Ist die Einheitlichkeit dieses Zeugnisses durch
Textverderbnisse aufgelöst worden? Sind Dissonanzen der
Propheten in den Aussagen das Alten Testamentes über ihren
specifischen Kontakt mit dem Welthintergrund durch die
alsttestamentliche Kritik konstatiert worden? (S. 9.) Der
Verfasser macht aufmerksam auf die durchgehende Übereinstimmung
aller Bestandteile des Alten Testamentes, die Erhabenheit des
von Moses und den Propheten verkündeten Gottes über die
Götter der Völker, auf die Bildlosigkeit des Jahveh-Kultes als
ursprünglichen und bleibenden Zug jenes israelitischen Kultes,
der sich bewufst war, der zu Recht bestehende zu sein. Eine
besonnene Kritik lasse alle Grundpfeiler derjenigen Religion
Israels stehen, die von den Patriarchen an der ausdauernde
Quell der Sonderexistenz Israels trotz aller Exile und
fremdnationalen Überwältigungen geblieben ist (S. 10 f.) Er bestreitet,
dals der Sinn für den religiösen Pragmatismus erst im
babylonischen Exil erwacht und von unten nach oben auf die früheren
religiösen Phasen übertragen worden sei. Was den Kultus
betrifft, so gebe es seit Moses ein Centralheiligtum in Israel.
Gegen die Behauptung aber, die Stiftshütte sei lediglich eine
Projicierung des deuteronomischen Centraiheiligtums, d. h. des
salomonischen Tempels in die mosaische Zeit, liegen reale Gründe
vor. Ebenso ist es falsch, dafs erst durch die Anerkennung des
Deuteronomiums „die Schrift an Stelle der Rede trat"; vielmehr
besafs die von Moses an laufende Periode der Offenbarungsreligion

von vornherein eine schriftliche Grundlage. Endlich
mufs die Kritik auch alle Grundzüge der Stammes- und
Volksgeschichte Israels unberührt stehen lassen.

Was werden wir aus diesen Zugeständnissen erschliefsen?
Nichts anderes als die Zuverlässigkeit der Tradition, weshalb
wir den Vergleich des angeblich aus Quellen zusammengeleiteten
Pentateuch (sofern damit der mosaische Ursprung des Pentateuch
als Ganzen preisgegeben werden soll) mit dem Diatessaron Tatians
ablehnen zu müssen glauben. (S. 17 Anm.) Diese Glaubwürdigkeit
würden wir der Tradition vom geschichtlichen Standpunkte
zuerkennen, selbst wenn dieser nicht die Würde einer selbständigen
Glaubensquelle zukäme, was der Verfasser von seinem
protestantischen Standpunkte auf Gründe hin in Abrede stellt (S. 32),
die wir an diesem Orte nicht weiter berücksichtigen können.
Die grundsätzliche Leugnung des Traditionsprincips und die
einseitige Geltendmachung des mit sich selbst verfeindeten Schrift-



448 Apologetische Tendenzen und Richtungen.

princips ist die Schwäche der protestantischen Position, die dem
Anprall der negativen Kritik einen nachhaltigen Widerstand nicht
entgegenzusetzen vermag. Als ein weiteres ungünstiges Moment
tritt hinzu die lutherische Auffassung der Menschwerdung im
Sinne einer transcendenten Selbstbeschränkung des Logos, die
es zum reinen Begriff der Erscheinung des Gottessohnes in der
menschlichen Natur (apparuit Tit. 3, 4) nicht kommen läfst
(S. 63 ff. S. 87 ff).

Ein anderer Gegner der extremen Kritik Wellhausens
betrachtet die wichtigsten Sätze der neueren alttestamentlichen
Kritik vom Standpunkte der Propheten Arnos und Hosea (Bilieb,
die wichtigsten Sätze der neu. alttest. Kr. v. Standp. der Proph.
Am. u. Hos. aus betrachtet. Halle 1893), indem er bei den

genannten Propheten Umfrage hält, ob ihre Geschichtsanschauung
und Theologie mit der Ansicht der kritischen Schule, dafs erst
mit der „Entstehung des Deuteronomiums kurz vor Josia" der
Tempel von Jerusalem die Bedeutung eines Centraiheiligtums
erhalten habe, die priesterliche Gesetzgebung aber und der
Elohist erst der Zeit Esdras angehöre, übereinstimmt (S. Y. VI.).
Während nach früherem Dafürhalten die elohistische Urkunde
früher verfafst wurde, als die jehovistische, setzt die neuere
Kritik diese zuerst und läfst die erstere nach dem Exil
entstanden sein. Mit der Thatsache, dafs der Pentateuch, wie er
vorliegt, nicht von Moses verfafst sei, habe sich zwar die Theologie

längst abfinden müssen das Bedenkliche aber sei, dafs
man der Hypothese einen weitern Spielraum gewähre, als der
Gesundheit der Kritik zuträglich sei. Das Bild, das die Propheten
Arnos, Hosea, Sacharjaentwerfen, deren Schriften ohne Zweifel echt
sind und uns einen tieferen Einblick in das religiöse und sittliche
Leben des Zehnstämmereichs gewähren, steht mit den
Behauptungen der Kritik im Widerspruche. Trotz Bilder- und
Götzendienst steht im Zehnstämmereiche im.Volksbewufstsein fest,
dafs' der Herr König seines Volkes ist und durch den Mund
seiner Propheten Befehle erteilt. In den Anführungen der
Propheten Arnos und Hosea ist die jehovistische Urkunde in allen
wesentlichen Zügen erkennbar; es tritt uns ein einheitliches,
im theokratischen Geiste geschriebenes Ganzes, ein Geschichtswerk,

das aus einem Gufs ist und von der Schöpfung der Welt
bis zur Verwerfung Sauls reicht, entgegen. (S. 13.) Arnos
kennt das Buch Hiob, die Sprüche Salomos, diese setzen ihrerseits

die Bücher Mosis, speciell das erste und fünfte voraus. —
Die im Deuteronomium berührten politischen Verhältnisse weisen
auf die Zeit Josaphats hin. Gegen das Alter des Priestercodex



Inspiration und (alttestamentlicber) Kanon. 449

läfst sich aus Jeremias nichts einwenden (S. 40 f.), vielmehr
bezeugt gerade dieser Prophet nicht allein Brand-, Schlacht- und
Speiseopfer, sondern auch Weihrauchopfer für die vorexilische
Zeit. Das von Josias gefeierte Passah war keineswegs das
erste: auf eine vorexilische Feier des grofsen Versöhnungsfestes
deutet eine Vision Sacharjas hin. Weder Esra noch ein anderer
späterer Schriftgelehrte kann den Priestercodex verfafst haben.
(S. 61.) Die Kritik steht unter dem Einflufs des unbewiesenen
Vorurteils, dafs Israel seine Religion nicht der Offenbarung
Gottes, sondern einer natürlichen Entwickelung verdankte,
ursprünglich aber, wie die übrigen semitischen Stämme, auf dem
Boden einer Naturreligion stand. Der Ansicht, dafs die religi-
giösen Vorstellungen von Gott als Schöpfer-der Welt und Regent
des Menschengeschlechtes erst nach dem Falle Samarias in die
Theologie Israels gekommen seien, widersprechen bestimmte Zeugnisse

der Propheten Arnos und Hosea. Die Vorhersagungen
der Propheten können nicht erst nachträglich hineingetragen
worden sein, denn Gott ist ihnen „allwissender, allweiser Ordner
der Dinge vom Anbeginn der Welt" (S. lül). — Kann man
auch nicht in allweg mit dem Verfasser einverstanden sein, so
mufs doch sein speciell mit Rücksicht auf die Propheten Arnos
und Hosea geführter gelungener Nachweis der über das Exil
hinaus in die Urgeschichte des jüdischen Volkes ragenden theo-
krati8chen Einrichtung in Bezug auf Priestertum, Centraiheiligtum,
Opfer u. s. w. als verdienstvoll anerkannt werden.

Wir haben uns vorwiegend mit dem Pentateuch beschäftigt,
für die übrigen Teile des alttestamentlichen Kanons verweisen
wir auf die zahlreichen Einleitungen, die diesen Gegenstand
ex professo erörtern. Der neutestamentliche Kanon wird bei
einer späteren Gelegenheit zur Sprache kommen. Eine kurze
Bemerkung sei noch gestattet. Wenn die christliche Kirche nicht
den palästinensischen, sondern den alexandrinischen Kanon mit
den sog. deuterokanonischen Schriften adoptierte, so ist hierin das
Walten des hl. Geistes unverkennbar; denn diese Schriften bilden
ein notwendiges ergänzendes Glied in der bis zu dem letzten
Propheten, der mehr als Prophet ist, Johannes dem Täufer,
fortlaufenden Kette göttlicher Schriften und erscheinen nach Inhalt
und Form des göttlichen Ursprungs so würdig als irgend eine
Schrift des Alten Bundes.

Jahrbuch für Philosophie etc. IX. 29


	Apologetische Tendenzen und Richtungen

