Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 9 (1895)

Artikel: Apologetische Tendenzen und Richtungen
Autor: Glossner, M.
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761789

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761789
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

426 Apologetische Tendenzen und Richtungen.

APOLOGETISCHE TENDENZEN UND RICHTUNGEN.
Von Dr. M. GLOSSNER.

Siebenter Artikel.
Inspiration und (alttestamentlicher) Kanon.

Die Inspiration in dem engeren theologischen Sinne, in
welchem wir von gottlich inspirierten Schriften reden, schliefst
nach ihrem Vollbegriff drei Momente in sich, die sich als
ebenso viele Stufen oder Steigerungsgrade verhalten, nédmlich den
gottlichen Antrieb zum Schreiben, die Mitteilung, resp. Ver-
gegenwirtigung von Wahrheiten, Erkenntnissen mit Ausschluls
des Irrtums, endlich die Offenbaulng oder Mitteilung ver-
borgener V\Tdhrheﬂten in einem hoheren (prophetlschen) Lichte.

Der Lehre der Kirche zufolge mufls die Inspiration in einem
Sinne a,ufgefafst und bestimmt werden, dafs die inspirierte Schrift
wahrhaft als ein Werk des mspmerenden gottlichen Greistes
erscheint. Dies ist nur dann der Fall, wenn der Schriftsteller
nicht allein in der Weise zum Schreiben bewegt wird, wie alle
Handlungen der Geschopfe vom gottlichen Antrieb und der gott-
lichen Mitwirkung abhéngen, sondern in dem Sinne, dals das
Niedergeschriebene selbst aus dem gottlichen Einfluls hervorgeht.
(Schézler, Iatrod. p. 85.)

Es geniigt demnach nicht, die gottliche Inspiration nach der
Analogie des FEinflusses zu denken, den endliche Geister auf
einander auszuiiben vermogen. Denn da ein endlicher (zeist den
andern nur moralisch, nicht physisch zu bewegen im stande ist,
so wiirde sich jene Analogie nicht einmal bis zu dem Niveau
der gottlichen Initiative und Mitwirkung in der natiirlichen Ord-
nung erheben, geschweige denn, dals sie der Art und Weise
gerecht wiirde, wie der gottliche Geist in der iibernatiirlichen
Ordnung und speciell in der prophetischen Inspiration sich wirk-
sam erweist. Vergebens bieten daher jene, welche von der
Analogie menschlicher Inspiration ausgehen, ihren Scharfsinn auf,
um zu zeigen, wie jemand, der einen andern zum Schreiben be-
wegt oder im Schreiben leitet, als Urheber und Verfasser des
Geschriebenen bezeichnet werden konne. (Schézler 1 c. p. 80.)

Von der Analogie menschlicher Inspiration geht der vor-
malige Tibinger Dogmatiker aus. Die Inspiration ist nach der
Ansicht v. Kuhns nicht Mitteilung wirklicher Erkenntnisse in



Inspiration und (alttestamentlicher) Kanon. 427

fertigen Vorstellungen und Begriffen, sondern Bereicherung des
Quells, woraus alle hohere Erkenntnis entspringt, ndmlich der
sogenannten ,,Vernunftideen, aus denen durch die allerdings
vom gottlichen Geiste geleitet zu denkende Selbstthitigkeit des
Inspirierten die wirkliche Erkenntnis hervorgeht. In diesem
Sinne habe sich auch der profane Sprachgebrauch des Ausdrucks:
Inspiration bemdchtigt. Von einem Zeitungsartikel z. B. sage
man, er sei von oben .inspiriert, meine aber damit nicht, dafs
er fertig von da ausgegangen und von dem, unter dessen Namen
er erscheint, nur unterzeichnet, nicht aber in selbstthdtiger und
eigentiimlicher Weise ausgearbeitet sei. Man wolle damit nur
sagen, dals Geist und Tendenz des Artikels von dort ausge-
gangen und dem Verfasser vorgegeben, der Artikel selbst aber,
der fertige Artikel, sein Werk sei. Das, was uns die Organe
der Offenbarung als Wort Gottes und gottliche Wahrheit mit-
teilen, sei solches in Wahrheit und zwar einmal deshalb, weil
es aus unmittelbar gottlicher Quelle geflossen, eine Inspiration
des gottlichen Geistes sei, sodann auch deshalb, weil die Aus-
fertigung desselben in der Form objektiver menschlicher Er-
kenntnis in bestimmten Vorstellungen und Begriffen, und sein
schriftlicher oder miindlicher Ausdruck an der Hand unmittel-
barer Leitung durch den gottlichen (reist, iibrigens aber unbe-
schadet der Selbstthitigkeit und individuellen Eigentiimlichkeit
des menschlichen Geistes erfolgt sei. (Kath. Dogm. 2. Aufl. L
S. 230 f)

Gegen diese Auffassung der Inspiration wurde mit Recht
eingewendet, dafls unter der Voraussetzung ihrer Richtigkeit der
Inhalt der hl. Schriften nicht mehr Wort Gottes, sondern mensch-
liches Geistesprodukt sei. Zwar sucht Kuhn diesem Einwand
durch die Wendung zuvorzukommen, die Inspiration sei eine
Bereicherung der Quelle, woraus durch Selbstthitigkeit der
Offenbarungsorgane die fertigen Erkenntnisse flie[sen. Diese
Quelle aber ist ihm die Vernunft im Sinne der Iakobischen
Erkenntnistheorie als eine Art von hoherem, iibersinnlichem Wahr-
nehmungsvermogen, von gittlichem Sinn. Die Inspiration wére
demnach als eine hohere geistige Begabung und die Inspirierten
gewissermalsen als religiose Genies aufzufassen. Die Inspiration
erscheint in dieser Kuhnschen Theorie als ein durchaus natiir-
licher, der Naturordnung angehoriger Vorgang; denn die be-
sondere, die Selbstthitigkeit der menschlichen Schriftsteller vor
Irrtum bewahrende gottliche Leitung wiirde denselben mnoch
keineswegs in eine hohere, iibernatiirliche Ordnung erheben, es
sei denn, dals man das Aulserordentliche und Ungewdhnliche des



428 Apologetische Tendenzen und Richtungen.

Vorgangs allein schon als geniigend betrachten wollte, um ihn
als einen iibernatiirlichen zu bezeichnen.

Sind wir nun aber zu dieser Deutung der Kuhnschen Lehre
berechtigt? Wir glauben allerdings; denn nur, wenn man seine
Darstellung in diesem Sinne versteht, erscheint dieselbe als inner-
lich harmonisch und widerspruchslos. Nur dann ndmlich, wenn
‘die von uns gegebene Deutung zutreffend ist, ldfst sich einer-
seits das Inspirierte als aus unmittelbar gottlicher Quelle und
zugleich als aus der Vernunft — der angeblichen Quelle aller
hoheren Wahrheit — fliefsend betrachten. Die Inspiration im
Kuhnschen Sinne ist nichts anderes als ein intensiveres Schauen
des Grottlichen, eine gesteigerte Thatigkeit der Vernunft; diese
ist aber eben das Gottliche, das Gott Wesensverwandte im
Menschen; das auf diesem Wege Erkannte demnach zugleich
aus unmittelbar gottlicher Quelle geflossen (durch aufserordent-
liche religiose Begabung) und aus dem Grunde der Vernunft,
woraus alle hohere Erkenntnis der Wahrheit hervorgeht, ent-
sprungen.

Die Verwandtschaft, in welcher diese Theorie mit gewissen
rationalistischen Auffassungen steht, ist unverkennbar. Schleier-
macher spricht von einem hoheren Priestertum, welches das
Innere aller geistigen Geheimnisse verkiindige und aus dem
Reiche Gottes herabspreche, und nennt es die Quelle aller Ge-
sichte und Weissagungen, aller heiligen Kunstwerke und be-
geisterten Reden. (Reden iiber die Religion. 1. Rede. Leipzig
1868 8. 8.) Derselbe protestantische Theologe betrachtet die
Inspiration als hohere, aufserordentliche Begabung einzelner, die
nicht aus dem Zustande des Kreises, woraus sie hervorgehen,
ihre Erkldrung finde, sondern ein Anfangspunkt und nicht Er-
zeugnis eines geistigen Umlaufs sei, wiewohl eine Wirkung der
der menschlichen Natur aus Gott innewohnenden Entwickelungs-
kraft, die nach gottlich geordneten Gesetzen in einzelnen Menschen
und an einzelnen Punkten sich dufsere, um durch sie die iibrigen
weiter zu fordern. (8. Denzinger, Vier Biicher v. d. religiosen
Erkenntn, IL. 8. 190 f.) Einer dhnlichen Auffassung begegnen
wir bei Rothe. Diesem ist die Inspiration eine unmittelbare
Wirkung Gottes auf den Menschen, aber keineswegs eine un-
vermittelte. Gott wirke nicht magisch auf die Seele des
Menschen, nicht ohne sich ausdriicklich an eine bestimmte, eigene
Receptivitit fiir seine Einwirkung in ihr zu wenden. (A. a. O.
S. 195.)

Auch in der Kuhnschen Auffassung ist die Inspiration zwar
eine unmittelbare, doch nicht eine unvermittelte. Sie ist ver-



Inspiration und (altteatamenthcherj Kanon. 429

mittelt durch den gbttlichen Sinn, der das Gottebenbildliche im
Menschen ist, die Glut gleichsam, die der Hauch Gottes zur
Flamme anfacht. Dieser gottliche Sinn, die Quelle aller wahren
Religiositiat aber ist es nach Kuhnscher Ansicht, was den Men-
schen zum Menschen macht und ihn wahrhaft vom Tiere unter-
scheidet, also etwas zur Natur Gehoriges, mag dasselbe immerhin
in manchen Menschen wie erstorben erscheinen.

Wie die Gleichsetzung des Religiosen mit dem Gottlichen
(Ubernatiirlichen) zeigt, ist die Auffassung des vormaligen Ti-
binger Dogmatikers auch an seinem Nachfolger, unserem Apolo-
geten nicht spurlos voriibergegangen. Diesem zufolge ist die
Inspiration eine positive Einwirkung Gottes auf die hl. Schrift-
steller fiir alle Teile ihrer Biicher. Als positive Einwirkung aber
erscheine sie, insofern sie im Willen (Grottes, die religiosen
Wahrheiten als gottliche Wahrheiten den Menschen mitzuteilen,
wurzle, und sich in dem -Antriebe des menschlichen Willens
zur Aufzeichnung dieser Wahrheiten und in der Unterstiitzung
des menschlichen Denkvermogens beim Niederschreiben derselben
aufsere. Diese bestehe negativ in der Bewahrung vor Irrtum,
positiv in der Einﬂﬁ[’sung der zu offenbarenden Wahrheiten.
(Schanz, Apolog. II. 8. 343.) TFir einzelne Teile geniige die Be-
wahrung vor Irrtum; dies gelte von den geschichtlichen Biichern,
in welchen der gesohlchthche Stoff durch Uberlieferung, miind-
liche oder schriftliche, gegeben sei. In diesen ,beschrinkte sich
die Inspiration darauf, den Schriftsteller vor jedem Irrtum zu
bewahren und in dem iiberlieferten Stoffe das Richtige, dem
Zwecke Entsprechende auswiblen zu lassen®. (A.a. O. L. 8. 276.)
Deutlich erkldrt sich derselbe Autor gegen die Annahme, die
eigene Thitigkeit des inspirierten Schriftstellers sei ,,lediglich eine
instrumentale, von Gott zum Vollzug eines gottlichen Werkes
beniitzte, die sich von der Thétigkeit eines materiellen Instru-
mentes nur dadurch unterscheidet, dals das Werkzeug eben ein
lebendiges und geistiges ist und dieser Konstitution gemils in
Bewegung gesetzt wird“ (ebd. II. 8. 330): eine Annahme, die
nicht erst von Schézler eingefithrt ist, sondern dem hl. Thomas
angehort, und die nur ein wissenschaftlicher Ausdruck und eine
notwendige Konsequenz der von der Kirche wiederholt ausge-
sprochenen Lehre ist, dafs die Schrift in allen ihren Teilen als
ein Werk Gottes und Gott als ihr eigentlicner und primérer
Urheber anzusehen sei. Um diese Lehve zur vollen Geltung zu
bringen, geniigt die blofse Bewahrung vor Irrtum nicht, sondern
18t auch beziiglich des den hl. Schriftstellern aus anderen Quellen
bekannten (geschichtlichen oder ideellen) Inhalts eine der freien



430 Apologetische Tendenzen und Richtungen.

Eingebung &dquivalente Vergegenwirtigung in einem hoheren,
iibernatiirlichen Lichte erforderlich.

Bekennt man sich zu der strengeren Lehre des Aquinaten
von der Inspiration, so kann auch die Frage nicht umgangen
werden, ob sich die Inspiration allein auf die Gedanken, resp.
die Gegenstinde, Ereignisse, oder auch auf die Wahl der Worte
beziehe, also ob die Inspiration als Verbalinspiration aufzufassen
sei. Als Vertreter der Verbalinspiration nennt Schizler den be-
rithmten Theologen des Jesuitenordens Suarez und citiert den
Ausspruch: Est scriptura instinctu Spiritus sancti scripta dictantis
non tantum sensum, sed etiam verba. De Fide disp. 5. sect. 3.
n. 3. (Schézler, Introd. p. 97.)

Nimmt man mit den hl. Vitern und den Theologen an, dafs
die hl. Schriften aufser dem Litteralsinn noch einen anderen,
mystischen Sinn in sich bergen, so wird man nicht umhinkonnen,
mit dem angefiihrten Autor zu schlielsen, dals nicht blofs die
Gedanken , sondern auch die Wahl der Worte nicht unab-
hangig von der Thétigkeit des hl. Geistes erfolgte. (L. c. p 96.)
Ohne gottliche Eingebung ndmlich konnten die menschlichen,
werkzeuglichen Verfasser der hl. Schriften den verschiedenen
Sinn der von ihnen gebrauchten Worte und Wortverbindungen
nicht kennen, den Gott allein damit zu verkniipfen vermochte.
Der hl. Thomas erblickt hierin eine Bestidtigung seiner Lehre,
dafs die kanonischen Schriftsteller nicht blofs beziiglich der Ge-
danken und Gegenstdnde, sondern auch der Abfassung und des
(Gedankenausdrucks als Werkzeuge des priméren, gottlichen Au-
tors fungierten: auctor principalis sacrae scripturae est Spiritus
Sanctus, qui in uno verbo sacrae scripturae intellexit multo plura,
quam per expositores sacrae scripturae exponantur vel discer-
nantur. (Quodl. VIL art. 14. ad 5. Schézler 1. c. p. 97.)

Beziiglich einzelner Stellen von hervorragend tiefer und
universeller Bedeutung wird die wértliche Inspiration kanm
bezweifelt werden konnen. Oder trdgt nicht der Anfang des
Johannesevangeliums, insbesondere die fiir die gesamte Lehrent-
wickelung des christologischen Dogmas malsgebend gewordenen
Worte: xal 6 Adyoc 6&o§ &yévero den Stempel gottlichen Ur-
sprungs in einer fast unverkennbaren Weise an sich? Die Wahl
der Worte in diesem Abschnitt des tiefsinnigsten Evangeliums
ist eine solche, dafs sie bestimmt scheinen, zukiinftige Irrtiimer
der verschiedensten Art im Keime zu unterdriicken und durch
ihre Fassung unmittelbar auszuschliefsen.

Das Gewicht vorstehender Griinde wird durch die dagegen
erhobenen Kinwendungen nicht aufgewogen. Die nach der In-



Inspiration und (alttestamentlicher) Kanon. 431

dividualitdt des menschlichen Verfassers verschiedene Schreibart
widerspricht nicht der Art und Weise, wie der gottliche Geist
im menschlichen wirkt, indem er die individuelle Anlage nicht
unterdriickt, sondern sie vielmehr, treilich in seinem Dienste und
zu seinen Zwecken, zur vollen Geltung und Wirksamkeit bringt;
denn der prophetische Geist redet, wie der hl. Augustin bemerkt,
durch viele Gefifse und viele Organe, und doch ertént seine
eigene Stimme iberall tangendo, modificando, inspirando. (Bei
Schézler a. a. O. 8. 100.) Daher kann ebensoweunig daraus, dals
dieselben Reden, z. B. die Worte Christi oder die des Taufers
von verschiedenen Schriftstellern auf verschiedene Weise wieder-
gegeben ‘werden, ein stichhaltiger Einwurf gegen die Verbal-
inspiration entnommen werden; denn wenn unter der gegne-
rischen Voraussetzung die Verschiedenheit der Wiedergabe einer
und derselben Rede dadurch gerechtfertigt wird, dafs es den
hl, Schriftstellern um die Gleichheit des Sinnes, nicht der Worte
zu thun sei, so hindert nichts, vom Standpunkte der wort-
lichen Inspiration anzunehmen, dals auch in diesem Falle der
gottliche Geist der Individualitit des menschlichen Werkzeugs
sich accommodiere. (A.a. O. 8. 101.) Endlich ist mit dem ofter
angezogenen Schriftsteller zu bemerken, dals die altere Theorie
der Verbalinspiration nicht in dem Malfse, in welchem es ge-
schah, der Vergessenheit und dem Milsverstindnis anheimge-
fallen wére, wenn nicht schon zuvor das Verstidndnis der mit
jener Theorie innig zusammenhéngenden -Lehre von der wirk-
samen gottlichen Bewegung verloren gegangen wire. (A. a. O.
S. 102 ff)

In der jiingsten Kundgebung des kirchlichen Lehramis
(Leonis XIII. Lit. Encyel. Providentissimus Deus) ist die Lehre,
wornach der Vorzug und die Wiirde der hl. Schriften darin be-
steht, dals sie Gott selbst zum Verfasser haben und seine tiefsten
Geheimnisse, Ratschliisse und Werke umfassen (tanta quum sit
praestantia et dignitas Scripturarum, ut Deo ipso auctore confectae,
altissima ejusdem mysteria, consilia, opera complectantur), aufs
neue eingescharft. .

Demselben Dokumente entnehmen wir folgende Aufserung
iber die Ansicht, welche die Inspiration auf das Gebiet der
Glaubens- und Sittenlehre einschrinkt, um den anscheinend un-
l1osbaren Schwierigkeiten, die teils vom geschichtlichen, teils vom
naturwissenschaftlichen Standpunkt erhoben werden, radikal vor-
zubeugen. ,,Durchaus unrecht wire es, entweder die Inspiration
auf einige Teile der hl. Schrift zu beschrianken oder zuzugeben,
dals der hl. Schriftsteller geirrt habe. Denn auch die Ansicht



432 Apologetische Tendenzen und Richtungen.

derjenigen kann nicht geduldet werden, welche sich jener Schwie-
rigkeiten dadurch entledigen, dafs sie ohne Bedenken zugeben,
die gottliche Inspiration beziehe sich auf (Glaubens- und Sitten-
lehren, aber nicht weiter, weil sie félschlich dafiir halten, wenn
es sich um die Wahrheit von Satzen handle, miisse man nicht
so fast fragen, was Gott gesagt, als vielmehr, warum er es ge-
sagt habe; denn alle Biicher insgesamt, welche die Kirche fiir
heilig und kanonisch erkldrt, sind in allen ihren Teilen auf Ge-
heils des hl. Geistes geschrieben. Weit entfernt aber, dals bel
der gottlichen Eingebung ein Irrtum unterlaufen kann, schlielst
sie vielmehr nicht nur durch sich selbst jeden Irrtum aus, son-
dern dieser Ausschlufs und diese Zuriickweisung geschieht so
notwendig, als es notwendig ist, dals Gott, die hdchste Wahrheit,
durchaus nicht Urheber eines Irrtums ist.‘

Wie man es dieser neuesten Kundgebung der kirchlichen
Lehrautoritit gegeniiber einer ,katholischen deutschen Schule®
zum besonderen Verdienste anrechnen konne, das anthropologische
Moment des Christentums iiberhaupt und das des Inspirations-
begriffes insbesondere schérfer zu betonen und der mechanischen (?)
Auffassung eine , tiefere, lebensvollere, dem Wirken des hl. Geistes
mehr entsprechende” entgegenzustellen (Vgl. Hist. pol. Blatter
v. 1. Mérz 1894), vermdgen wir schlechterdings nicht einzusehen;
denn da die strengere, von uns vertretene Lehre mit Recht als
eine ,mechanische nicht bezeichnet werden kann, vielmehr, wie
wir zeigten, der Art des gottlichen Wirkens vollkommen entspricht,
so kaonn jene ,anthropologische® Auffassung nur eine solche sein,
die den ,natiirlichen Faktor einseitig oder ausschlielslich betont
und das Christentum im allgemeinen wie den Inspirationsbegriff
im besonderen rationalistischer Verflachung preisgiebt. Diese
anthropologische Auffassung ist es, die zu dem mit Recht ge-
tadelten (8. a. a. O.) Versuch, sei es vom exegetischen oder
apologetischen Standpunkt, fiihrt, geschichtliche Teile der Schrift
nach rationalistischen Grundséitzen zu behandeln und die allegorische
Schrifterkldrung eines Philo zu erneuern.

Obgleich die hl. Schrift des Alten wie des Neuen Bundes
in vielen ihrer Teile das Geprdge ihres gottlichen Ursprungs
unverkennbar an sich tragt, so vermag doch im allgemeinen und
fiir das Ganze derselben nur das autoritative Zeugnis der Kirche
diesen hoheren Ursprung in unzweifelbar sicherer Weise zu
verbiirgen. Andererseits aber kann nicht geleugnet werden, dafs
die Kirche selbst fiir ihre aus hoherer Quelle entspringende un-
fehlbare Autoritit auf das Zeugnis der hl. Schriften sich beruft.
Wie bei der Analyse des Glaubensaktes, so scheinen wir aufs



Inspiration und (alttestamentlicher) Kanon. 433

neue vor einem fehlerhaften Cirkel zu stehen. ,,Einmal soll es die
Kirche sein, welche die Schrift erklart, dann aber wieder aus der
Schriftselbst dieses Recht der Kirche begriindet werden.* (Hettinger,
Lehrb. d. Apolog. 8. 278.) ,Beides ist wahr -— bemerkt der
angefihrte Autor — aber es geschieht zu verschiedenen Zwecken
und unter einem verschiedenen Gesichtspunkte. Wer in der
Kirche steht, empfingt von ihr die Schrift und mit der Schrift
zugleich den Inhalt, nicht einen toten Buchstaben, sondern erklért
von der Kirche. Wer aufser der Kirche steht, die Schrift aber
als ein gottliches oder wenigstens historisch glaubwiirdiges Buch
anerkennt, dem gegeniiber berufen wir uns auf die Schrift, um
die Autoritdt der Kirche zu begriinden.“ (A. a. O.) Aber eben
diese historische Glaubwiirdigkeit wird von der rationalistischen
Bibelforschung bestritten. Zu den. Angriffen der &lteren Ratio-
nalisten gesellen sich die Waffen, die das Arsenal der vergleichenden
Religionswissenschaft und der Mythenforschung darzubieten scheint.
Die apologetische Wissenschaft darf sich der Aufgabe nicht ent-
ziehen, auf diese Angriffe zu reagieren. Der Zweck, den wir
uns mit unseren Krorterungen gesetzt haben, kann nicht der
sein, die Losung dieser Aufgabe selbst in die Hand zu nehmen,
sondern zuzusehen, auf welche Weise sie versucht worden ist
und versucht werden soll. Es handelt sich aulser anderem vor
allem um das Alter und den mosaischen Ursprung des Pentateuch,
um die Frage, ob die Autorschaft des Moses auch heutzutage
noch aufrecht erhalten werden konne; in zweiter Linie dann um
die Integritdt oder unverfélschte Erhaltung jenes é&ltesten Teiles
der heiligen Schriften.

Dem apologetischen Interesse diirfte allein mit dem Versuche,
,,die Unsicherheit der destruktiven Hypothesen darzuthun®, schlecht
gedient sein. Hs geniigt nicht, jene Frage mit dem Hinweise ab-
zulehnen oder zu umgehen, dafs von verschiedenen alttestament-
lichen Biichern die Verfasser nicht angegeben und bel anderen
zwar Andeutungen vorhanden sind, die auf'den Verfasser schliefsen
lassen, nicht aber jeden Zweifel ausschliefsen. (Schanz a. a. O. II,
8. 300.)

Unter den uns vorliegenden apologetischen Schriften geht
die Propddeutik des Kardinals Zigliara ndher auf das Alter des
Pentateuch ein (Propdd. ed. IL. p. 244 squ.) Nach der von
Reuls, Graf und Wellhausen vertretenen Hypothese stammt der
Pentateuch mit Ausnahme des Deuteronomiums erst aus der
nachbabylonischen Periode. Das Deuteronomium aber ware nach
den einen wenigstens teilweise ilter, pach den anderen aber
jinger als die iibrigen Teile des Pentateuch. (Uber die ver-

Jabrbuch fiir Philosophie ete, IX. ‘ 28



434 Apologetische Tendenzen und Richtungen.

schiedenen Hypothesen vgl. Schenz, Einleitung in die kanon.
Biicher d. A. Test. 1887, 8. 60 ff))

Die gegen diese einseitig auf vermeintlichen inneren Griinden
ruhende Hypothese in Betracht kommenden, fiir das Alter und
den traditionell angenommenen mosaischen Ursprung sprechenden
Momente sind folgende: 1. Die von den Gegnern zugestandene
Existenz dlterer Traditionen und Schriften, darunter selbst mo-
saischer, welche die Grundlage des nach ihrer Meinung spateren
Pentateuchs oder Hexateuchs gebildet haben sollen. 2. Die
jiidische, von Josephus und Philo bezeugte Tradition, die in Bezug
auf Namen (Moses), Zeit (Auszug aus Agypten) und Ort (Aufent-
halt in der Wiiste) eine vollkommen bestimmte und daher auch
moralische Gewifsheit zu erzeugen geeignet ist. 3. Der Umstand,
dals der Pentateuch nachweisbar nicht allein der Periode Esdras
und der Konige, sondern auch der Richter und des Josue voran-
geht. Der Pentateuch ist élter als Esdras. Ksdras liest vor
dem versammelten Volke aus dem Buche des Moses (2. Esdr.
c. 8, 1. 2. 5). Der Inhalt dieses Buches aber ist kein anderer
als das Gesetz, das die Juden auch wéahrend der Gefangenschaft
beobachteten und das der Prophet Jeremias ihnen eingeschérft
hatte (2. Makk. 2; Baruch 1, 20; 2, 2). Unter der Herrschaft
des Cyrus und vor KEsdras bringt das Volk unter Zorobabel
Brandopfer dar nach der Vorschritt des Moses (1. Esdr. 3, 2. 12.)
Esdras ist gelehrt in den Reden, Vorschriften und Gebrauchen
des Herrn (1. Esdr. 7, 11), d. h. kundig des Inhaltes der mo-
saischen Biicher, von denen Genesis und HExodus die Reden,
Exodus und Deuteronomium die Vorschriften, Leviticus und
Numeri die Gebrduche enthalten. (Zigliara 1. c. p. 247.) Dals
der Pentateuch dlter ist als die Zeiten der Konige, diirfte aus
der Gemeinsamkeit der mosaischen Tradition bei Juden und
Samaritanern, die auch von Reufs zugestanden wird, hervor-
gehen. Wie die Juden, so schreiben auch die Samaritaner
(Cuthéer, d. h. die aus der asiatischen Provinz Cutha ver-
pflanzten Bewohner des Zehnstdémmereichs) ihren vom jidischen
nicht erheblich abweichenden Pentateuch dem Moses, nicht dem
Esdras, den sie als Liigner hassen, zu. (Dr. Schenz, a. a. O.
S. 54.) Der Bericht 1. Reg. 14, 33, dals das Volk dem Herrn ge-
stindigt comedens cum sanguine, deutet auf das Verbot Gen. 9, 4,
Levit. 3,17 u. a. a. 0.; der Umstand aber, dafs Saul die Wahrsager
verfolgte (1 Reg. 28, 9), auf das Verbot Levit. 20, 27 hin.

Das Buch der Richter wiirde nach Bertheaus Gestdndnis
,»in der Lult schweben, wenn nicht Pentateuch und Josue dem-
selben vorausgingen und ihm zur Stiitze dienten“. Die Be-



Inspiration und (alttestamentlicher) Kanon. 435

griindung, womit Gedeon die ihm angebotene Konigswiirde ablehnt
(Jud. 8, 23: ,Jahveh soll euer Konig sein®), stiitzt sich auf Ex.
19, 6. Das Nasirdat Samsons (Jud. 13, 4 ff) hat Num. 6, 3
zur Voraussetzung (Dr. Schenz a. a. 0. 8. 53). — Endlich
bezieht sich das Buch Josue auf das Gesetz des Moses, und
Josue selbst beauftragt die Altesten, Fiihrer und Lehrer Israels,
alles zu halten, quae scripta sunt in volumine legis Moysi. (Jos.
23, 1. 2. 6) Vgl. Ad. Zahn, Eroste Blicke in den Wabn der
modernen Kritik., 1893. 8. 8, 12. ,,Das Buch Josua ist und
bleibt ein unanfechtbarer Zeuge fiir den mosaischen Ursprung
des ganzen Pentateuchs.” Ders. Ernste Blicke u. s. w. Neue
Folge S. 19.

Der nachexilische Ursprung der Gesetzesbiicher soll aus
der Thatsache folgen, dafs das Volk bis zur Zerstorung der
beiden Reiche dem Polytheismus und Gotzendienste huldigte und
auf den Hohen opferte, was doch das Gesetz verponte. In
diesem Einwurf wird falschlich aus der Nichtbeobachtung auf die
Nichtexistenz des (Gesetzes geschlossen; es ist aber etwas anderes
das Gesetz und die Beobachtung des (Gesetzes. Umgeben von
Volkern, die dem Gotzendienste ergeben waren, zeigte das Volk
unter Moses, den Richtern und Konigen wiederholt die Neigung,
ihrem Beispiele zu folgen. Dem Abfall von Jehovah aber folgte
die Strafe in der Regel auf dem Fufse. (Vgl. Ex. 32, 28.) Wenn
der Kriticismus die Thatsache des Abfalls glaubwiirdig findet,
so wird er auch nicht die in den namlichen Biichern enthaltenen
Verbote und Strafen fiir den Abfall iibergehen und als spatere
Zuthaten erkldren diirfen.

Ferner ist nicht zutreffend, dals das ganze Volk je dem
Gotzendienste sich ergab. Selbst von Israel, dessen Konige ihn
aus politischen Griinden begiinstigten, wird berichtet, dals sieben-
tausend Mann dem Herrn treu geblieben, die ihr Knie nicht vor
Baal gebeugt haben (3. Reg. 19, 18). Endlich schlofs der
Gotzendienst nicht den Dienst Jehovahs aus, wie das Beispiel
der aus Babylon u. s. w. nach Samaria verpflanzten Ansiedler
beweist, von denen gesagt wird: timentes quidem Dominum, sed
nihilominus et idolis suis servientes (4. Reg. 17, 41).

Einen anderen Einwurf gegen den mosaischen Ursprung
des Pentateuch entnimmt Reuls aus dem Schweigen der Pro-
pheten von einem geschriebenen Gesetze. Da nun aber nicht
geleugnet werden kann, dafs die Propheten vom Gesetze, vom
Bunde, von gottlichen Vorschriften reden, so wire es Aufgabe
des Kriticismus, zu beweisen, dals damit nicht ein geschriebenes
Gesetz gemeint sein konne, obgleich es am néchsten liegt, jene

28*



436 Apologetische Tendenzen und Richtungen.

Ausdriicke eben von dem uns iiberlieferten Gesetze zu verstehen.
Auch die Voraussetzung selbst ist falsch; denn zahlreiche Stellen
der Propheten enthalten den unzweifelhaften Hinweis auf ein
geschriebenes Gesetz (Zigliara, 1. c. p. 254 sq ). Beruft man sich
auf das viel niedrigere Alter der Schrift bei Griechen und
Romern, das nicht iiber das siebente Jahrhundert hinaufreiche, so
lafst sich erwidern, dafs hieraus fiir die orientalischen Litteratur-
werke keine Folgerung abgeleitet werden diirfe, indem z. B.
dgyptische Schriften einer weit dlteren Periode angehoren (Dr.Schenz,
a. a. 0. 8. 56. 58).

Ein weiterer Einwand wird entnommen aus 4. Reg. 22,
wo von der Auffindung des Gesetzbuches durch den Hohenpriester
Helcias, unter der Herrschaft des Josias berichtet wird. Es
beweist aber dieser Bericht selbst, dafls ein geschriebenes Gesetz-
buch bereits vor Josias bestanden hat, dafs dasselbe also weder
unter Josias, noch weniger erst zur Zeit des Esdras entstanden
sein konne. Die einfachste und néchstliegende Erklirung dieses
Berichtes, deren Zulassigkeit der Kriticismus nicht zu widerlegen
vermag, liegt in der Annahme, dafls die Ubung des Gesetzes
unter gottlosen Konigen (Manasses und Amon) in hohem Mafse
in Abnahme gekommen war und daher der fromme Josias die
Gelegenheit der Auffindung eines vielleicht langst verloren ge-
glaubten und vermilsten Exemplares der mosaischen Schriften
(nach der Parallelstelle 2. Chron. 34, 14 der Originalschrift des
Moses, Schenz 8. 59) beniitzte, um das Gesetz in der feierlichsten
Weise aufs neue zu verkiinden und einzuschérfen.

Im zweiten Buche Esdras Kap. 8 wird erzahlt, dafs das
Hittenfest (fest. tabernaculorum) mit grofsem Jubel gefeiert wurde,
wie dies seit den Tagen Josuas nicht geschehen sei. Hieraus
will man auf die spétere Einfilhrung dieses Festes schliefsen,
da es unglaublich scheine, dafs ein mosaisches Gebot von Josua
bis Esdras nicht befolgt worden sei. Das letztere liegt aber
auch nicht in jenen Worten, die nichts anderes besagen, als dals
das genannte Fest seit Josua nicht auf diese Weise begangen
worden sei. Ahnliches gilt vom Passahfest nach 4. Reg. 23, 21 f,
das nicht erst unter Josias eingefithrt wurde, wie auch Reufs
zugesteht, wiewohl er — ohne jegliche Begriindung — annimmt,
dafs es zuvor nur als Frithlingsfest gefeiert worden sei und erst
Josias ihm theokratische Bedeutung beigelegt habe (Zigl. I c.
p- 256 sq.).

Nicht blofs das hohe Alter, sondern auch der mosaische
Ursprung des Pentateuch und zwar nach seinem ganzen Umfang
lilst sich der modernen Hyperkritik gegeniiber aufrecht erhalten.



437
Nach dem Vorgang des Isaak Pereyre und Hobbes leugnete den
mosaischen Ursprung des Pentateuch besonders der Philosoph
Spinoza und schrieb ihn dem Esdras zu. Andere, die jenen
Ursprung nur teilweise bestreiten, lassen sich in drei Klassen
teilen, je nachdem sie vormosaische, mosaische und nachmosaische
Bestandteile unterscheiden. Diejenigen, welche éltere Vorlagen
von Moses selbst beniitzt sein lassen, sind nicht als Gegner der
Authentie und Integritit des Pentateuch zu betrachten. Nicht
weiter in Betracht kommt die Hypothese Richard Simons, nach
dessen Annahme die geschichtlichen Partieen des Pentateuch nicht
Moses, sondern Propheten und Schreiber aus seinem Gefolge zu
Urhebern haben sollen. Die Ansicht der neueren und neuesten
Hyperkritik aber geht dahin, dafs Esdras oder ein anderer
Ungenannter aus vormosaischen, mosaischen und nachmosaischen
Dokumenten den Pentateuch redigiert habe. Als mosaischen
Ursprungs wird kaum mehr als der Dekalog und einige Gesetzes-
vorschriften anerkannt. Im einzelnen aber weichen die ver-
schiedenen Vertreter der modernen Kritik weit von einander ab.

Uber den Standpunkt, den die katholische Kirche in der
Frage einnimmt, kann kein Zweifel obwalten, nachdem der mo-
saische Ursprung des Pentateuch in den Evangelien aufs be-
stimmteste und nachdriicklichste behauptet ist. Jedoch hindert
nichts, vormosaische Bestandteile in demselben anzunehmen,
vorausgesetzt, dals die hohere Leitung und der gottliche Antrieb
in der Auswahl und Aufnahme schriftlicher Vorlagen ebenso wie
in der Benutzung miindlicher Uberlieferungen anerkannt wird.
Denn der Begriff der gottlichen Inspiration verlangt nicht, dafs
der gesamte Inhalt der hl. Schrift auf Offenbarung (revelatio)
beruhe, sondern nur, dals derselbe in einem hoheren Lichte ver-
gegenwartigt und durch ein solches beglaubigt und verbiirgt
werde. Einige S#tze (Deut. 34, 5—12), Sach- und Wort-
erklarungen miissen oder konnen allerdings als Zuthaten von
fremder, immerhin aber hagiographischer, d. h. unter dem Kin-
flusse gottlicher Inspiration stehender Hand angesehen werden.

Die Argumente {iir die Authentie des Pentateuch lassen sich
auf drei Arten, negative, positiv-dulsere und positiv-innere zuriick-
fihren. Fir unsern Zweck geniigt es, im Anschlufs an den
angefithrten Apologeten folgende hervorzuheben. — Was die
negativen Argumente betrifft, so ist die Tradition des mosaischen
Ursprungs des Pentateuch so lange verniinftiger Weise fest-
zuhalten, als dieselbe nicht als falsch erwiesen ist. Nun kann
aber die Falschheit jener Tradition durch die moderne Kritik,
die in sich selbst nach den verschiedensten Richtungen hin ge-



438 Apologetlsche Tendenzen und Rlchtungen

spalten ist, indem die einen dieselben Dokumente fiir vor-, die
andern fiir nachmosaisch, die einen den elohistischen, die andern
den jehovistischen Teil als den élteren ansehen u. s. w., nicht
als erwiesen betrachtet werden. Vielmehr tritt durch diese
Zerfahrenheit die Willkiir der angeblich hoheren Kritik, die sich
in geschichtlichen Fragen, wie die nach Ursprung und Erhaltung
von Schriften, ausschliefslich durch innere Griinde bestimmen 14[st,
in ein grelles Licht. (Vgl. das oben angefibrte Rundschreiben
Leos XIIL.: perperam enim et cum religionis damno inductum
est artificlum, nomine honestatum criticae sublimioris, quo, ex
solis internis, uti loquuntur, rationibus, cuiuspiam libri origo,
integritas, auctoritas diiudicata emergant. Contra perspicuum est,
in quaestionibus rei historicae, cuiusmodi origo et conservatio
librorum, historiae testimonia valere prae ceteris, eaque esse
quam studiosissime et conquirenda et excutienda: illas vero ra-
tiones internas plerumque non esse tanti, ut in causam, nisi ad
quamdam confirmationem, possint advocan) Bemerkenswert 1st
das Gestdndnis, das in der folgenden Aufserung von Reufs (bei
Schanz, Apol. II. 8. 143) liegt: ,In dem Chaos von Meinungen,
in dem Gewirre von Hypothesen, die jeder bekédmpft und vermehrt,
aus der Menge verschiedener Verneinungen und nichts ent-
scheidender Aufstellungen . .. ist es iiberaus schwer, den reinen
Gewinn der geschichtlichen Ergebnisse auch des gewiegtesten
Kritikers zusammenzustellen.

Die den mosaischen Ursprung leugnende Kritik erweist sich
als eine voreingenommene dadurch, dafs sie, von der religions-
philosophischen und -geschichtlichen Voraussetzung des hoheren
Alters des Polytheismus gegeniiber dem Monotheismus ausgehend,
jene Teile als élter, beziehungsweise als vormosaisch erkldrt, in
denen von polytheistischen Verirrungen aus der Patriarchenzeit
berichtet wird (Zigliara, 1. c. p. 2‘05 squ.).

Die positiv-historischen Beweisgriinde sind aus der bestiin-
digen und allgemeinen sowohl christlichen als hebraischen und
selbst heidnischen Uberlieferung entnommen. Die hebriischen
Zeugnisse wurden oben, wo vom Alter des Pentateuch die Rede
war, beriihrt. Uber das Zeugnis des Neuen Testamentes kann
kein Zweifel obwalten. Uberdies bezeugen uns die Schriften
des Neuen Bundes die konstante miindliche Tradition der jiidischen
Gelehrten und des jiidischen Volkes. Nach der Erklirung des
jiidischen (eschichtschreibers Josephus bildet das mosaische
Gesetz die Grundlage der Existenz und der Gesamtgestaltung
des jiidischen Volkes. Zu diesem Zeugnisse kommt das schon
erwabunte der Samaritaner hinzu, die den von ihnen angenommenen



Inspiration und (alttestamentlicher) Kanon. 439

Pentateuch als das Werk des Moses festhielten: eine Uberlieferung,
die sich bis auf unsere Tage fortpflanzte; denn noch existieren
Nachkommen jener fremden Ansiedler in Naplus, dem alten
Sichem, unfern vom Berge Garizim.

Profane Schriftsteller, die iiber die mosaischen Schriften
berichten, fiihrt Eusebius auf. Ein besonderes Gewicht legt das
christliche Altertum auf das Zeugnis des Diodorus Siculus (vgl
Justin. Cohort. ad Graec.). Nach des Theophilus (1. IIT ad
Autol.) Zeugnis gedenkt Manetho des Gesetzgebers Moses.
Von romischen Schriftstellern sind zu nennen Justin, Tacitus,
Juvenal.

Die positiv-inneren Argumente ergeben sich aus dem innigen
Zusammenhange, in welchem die Teile des Pentateuch unter
cinander stehen, infolge dessen derselbe ein Ganzes bildet, das
entweder als solches, d. h. nach allen seinen Teilen oder nach
keinem derselben auf den einen Verfasser, d. h. auf Moses, hinweist.
Das Buch Exodus setzt die Genesis voraus und bezieht sich
darauf; die iibrigen Biicher aber bilden die notwendige Ergénzung
des Buches Exodus, indem sie die Leitung und Gesetzgebung
des auserwihlten Volkes durch Moses und so die Grundlage
der gesamten politischen und religiosen Verfassung und Geschichte
desselben enthalten. Auf die Einheit des Verfassers deutet auch
der gleichmiéfsig einfache und erhabene Stil dieser Biicher hin.
Dieses Argument wird durch die neuesten &dgyptologischen
Forschungen verstirkt; der Pentateuch nimlich enthilt ein Bild
des geographischen und politischen Zustandes von Agypten, das
nicht mehr auf die Zeit der Konige, sondern nur auf die des
Moses zutrifft, das also nur von einem Zeitgenossen entworfen
sein kann. — Dals Moses schriftliche Aufzeichnungen gemacht
habe, wird in verschiecdenen Teilen des Pentateuch berichtet:
Ex. 17, 13. 14; 24, 4. 7. Num. 33, 1. 2. Deut. 31, 24—26
(Scripsit Moyses . . . atque complevit): Aufzeichnungen, die
sowohl geschichtliche Ereignisse als auch Gesetze und Vor-
schriften enthielten, obwohl die Gesamtheit derselben a potiori
den Namen Thora, Gesetz des Moses, erhielt.

Gegen die Authentie und die Integritit des Pentateuch werden
verschiedene Griinde ins Feld gefiihrt. Erstens die anscheinenden
Wiederholungen. KEx. 16 und Num 11 wird von dem Murren
und der Bestrafung des Volkes berichtet; Num. 14 wird zweimal
gesagt, dals nur Caleb das gelobte Land betreten werde. Andere
Wiederholungen sollen sich finden: Ex. 4 und 6; Ex. 18 und
Num. 11; Ex. 17 und Num. 22. Es handelt sich jedoch in den
Fillen, in welchen Thatsachen erzihlt werden, nicht um wirk-



440 Apologetische Tendenzen und Richtungen.

liche Wiederholungen, sondern um verschiedene oder &hnliche
Ereignisse zu anderer Zeit, an anderem Orte und unter anderen
Umstinden. Zweitens will man aus der verschiedenen Gottes-
bezeichnung bald mit Elohim, bald mit Jehovah (Jahweh) Elohim,
bald mit Jehovah auf eine Verschiedenheit der Verfasser schliefsen.
Auf diesen Einwand ist zu erwidern, erstens, dals die Autnahme
vormoaischer Bestandteile durch die behauptete Autorschaft des
Moses nicht ausgeschlossen ist; zweitens, dals auch ohne die
Annahme solcher Bestandteile der Gebrauch verschiedener
Gottesnamen sowohl aus dem Bestreben, jede polytheistische
Anschauung auszuschliefsen, sich erklaren ldlst, als auch aus dem
Umstande, dals der eine bei der Schopfungsgeschichte angewendete
Ausdruck die Gottheit im allgemeinen als Schopfer, Herrn und
Leiter der Welt, der Ausdruck Jehovah (Jahweh) aber die eigent-
liche Natur Gottes, der das Sein und das Leben ist, bezeichnet
und bezeichnen sollte. Der Unterschied der Gottesbezeichnung
st indes bereits dem hl. Augustin aufgefallen, der ihn nach der
Ubersetzung der Vulgata (Dominus Deus, d. b. Adonai-Elohim)
zu erkliren sucht (Zigl. 1. e. p. 275). Drittens endlich wird aus
einzelnen Stellen gegen die Autorschaft des Moses geschlossen.
Nach Deut. 1, 1 ist der Pentateuch jenseits des Jordans verfalst,
den Moses nie iiberschritt. Nach Gen. 12, 6 war ,,damals®“ der
Chanander im Lande, was doch auch von der Zeit des Moses
gelte. Gen. 22, 14 ist vom Berge Moria die Rede, der diesen
Namen erst von dem darauf gebauten Tempel erhielt. Wenn
Deut. 2, 12 gesagt wird, die Edomiter hitten die Heviter aus
ihrem Besitztum vertrieben, gleichwie Israel im Lande seiner
Niederlassung gethan hatte, das ihm Jehovah gegeben, so konne
sich dies nur auf die erst durch Josua erfolgte Besitzergreifung
beziehen. — Num. 12, 13 und Deuter. 34, 10 wird von Moses
in einer Weise geredet, die sich mit der Bescheidenheit eines
Autors nicht wohl zu vertragen scheint, wozu der Umstand sich
gesellt, dafs von Moses im Pentateuch iiberhaupt nur in der
dritten Person die Rede ist. Um diese Einwendungen kurz zu
beantworten, so geht der Sinn der zuerst angefithrten Stelle,
wie Natalis Alexander gegen Spinoza zeigt, dahin, dals Moses
zu dem Volke sprach, als es den Jordan zu iiberschreiten im
Begriffe stand. Die Worte aber: Chananaeus tum erat in terra
besagen nicht, dals derselbe spéter nicht mehr im Lande gewesen
sel, sondern dafs er schon zu Abrahams Zeiten dasselbe einge-
nommmen habe. Ferner der Berg, von dem Gen. 22, 14 redet,
erhielt den Namen Moria bereits von Abraham, wie ebendaselbst
bemerkt ist. Die Aufserung Deut. 2, 12 ist von dem nach



Inspiration und (alttestamentlicher) Kanon. 441

Num. 21 bereits unterworfenen Ostjordanland zu verstehen, nicht
von dem allerdings erst durch Josua zu griindenden West-
jordanien (Dr. Schenz a. a. O. 8. 66). Der aus Num. 12, 13
geschopfte Anstols wiirde ganz verschwinden, wenn die Stelle
durch: ,,Moses war der geplagteste unter allen Menschen® wieder-
zugeben wére (Dr. Schenz S. 60). Aber auch ohne diese An-
nahme enthélt das Moses gespendete Lob nichts, was gegen die
Wahrheit, und -da Moses unter goéftlicher Eingebung schrieb,
gegen die DBescheidenheit verstielse. Endlich ist es nichts
Seltenes, dals ein Schriftsteller in der dritten Person von sich
spricht, wie das Beispiel Césars und anderer lehrt. — Eine
weitere Stelle, die uns nach der Ansicht der Gegner in die Zeit
des Esdras herabfithren soll: Gen. 36, 31, ist nicht notwendig
als ein spéterer Zusatz anzusehen, sondern ldfst sich mit Be-
ziehung auf 35, 11 als ein vorschauender Blick in die Zukunft
erkldren (Vgl. Loch und Reischl zur St.).

Als Grundschrift und zweifellos spiterer Bestandteil des
Pentateuch wird in der Wellhansenschen Hypothese der soge-
nannte Priestercodex (die Ritualvorschriften enthaltend: Le-
viticus, Teile des Exodus und Numeri) betrachtet. In unserer
Aufgabe liegt es nicht, die fiir die spitere Datierung dieser
Teile angegebenen Griinde ndher zu priifen (Schanz a. a. O. Bd. 11.
S. 123 ff). Die grofste Schwierigkeit scheint die Stelle Jerem.
7, 22 f. dem Verteidiger des mosaischen Ursprungs des Pentateuch
zu bereiten. Jeremias stellt, behauptet man, die Urspriinglichkeit
des Gebotes zu opfern fiir die Zeit des Auszugs ausdriicklich
in Abrede: non praecepi eis in die, qua eduxi eos de terra
Aegypti, de verbo holocautomatum et victimarum. Sed hoc
verbum praecepi eis dicens ... audite vocem meam, et ero vobis
Deus et vos eritis mihi populus, et ambulate in omni via, quam
mandavi vobis, ut bene sit vobis. Der hl. Hieronymus glaubt
aus diesen Worten des Propheten schliefsen zu miissen, dals
der Opferkult erst ,nach der reinen Religion der zehn Gebote
begriindet worden®“. Jener prophetische Ausspruch lafst sich
indes aus den Zeitumstinden des Propheten, nimlich aus der
falschen Auffassung des gottlichen Bundes von seiten derjenigen
erklaren, welche die Opfer als &ufserliche Werke und unab-
hingig von dem sittlichen Werte und der Gesinnung der Dar-
bringer als das Wesentliche im Bundesverbéltnisse zwischen
Gott und seinem Volke, also gerade die Hauptsache, die Unter-
werfung unter den gottlichen Herrscher und sein Gesetz als
gleichgiiltig ansehen (Loch u. Reischl z. St.).

Nicht allein der mosaische Ursprung, sondern auch der



442 Apologetische Tendenzen und Richtungen.

inspirierte Charakter des Pentateuch ldlst sich vom geschichtlichen
Standpunkt,abgesehen von dem Zeugnisseder gottlichenOffenbarung,
das die Grundlage des iibernatiirlichen Glaubens bildet, dem
Kriticismus gegeniiber verteidigen. Moses, der Verfasser des
Pentateuch, bezeugt seine gottliche Sendung in allen Teilen der-
selben: Ex. 7, 2: Tu loqueris ei omnia, quae mando tibi. Ex.
3, 1: Haec dicit Dominus Deus Israel. Levit. 1, 1: Vocavit
autera Dominus Moysen et locutus est ei Domiuus. Deut. 1, 3:
Locutus est Moyses ad filios Israel ommuia, quae praeceperat
illi Dominus, ut diceret eis. Die Wahrheit dieses Zeugnisses,
das Moses von seiner gottlichen Mission ablegt, kanon nicht in
Abrede gestellt werden, wenn anders nicht iiberhaupt die Glaub-
wiirdigkeit des Gesetzgebers des israelitischen Volkes auch in
seiner geschichtlichen Darstellung geleugnet oder in Zweifel
gesetzt werden soll, wofir jedoch nicht das geringste sichere
oder wahrscheinliche Argument beigebracht werden kann.

Fiir die Glanbwiirdigkeit des Moses sprechen seine ander-
weitigen sittlichen Eigenschaften, insbesondere seine Bescheidenheit
und Demut, die er in der Art, wie er die ithm iibertragene
Mission abzulehnen sucht, kundgibt. Das jiidische Volk glaubt
an diese Sendung und h&lt in der Uberzeugung von seinem
gottlichen Ursprunge am mosaischen (Gesetze als der Grund;
lage seines religiosen, sittlichen und politischen Lebens fest trotz
vielfachen Abfalls und Widerstandes gegen Moses, und obgleich
der Inhalt des Gesetzes mit seinen verkehrten Neigungen und
den Sitten und Gebrduchen der umgebenden Nationen vielfach
in scharfem Gegensatze steht.

Die gottliche Sendung des Moses ist durch Wunder und
Weissagungen bestitigt worden. Rationalismus tind Hyperkritik
leugnen zwar die im Pentateuch erzahlten wunderbaren Er-
eignisse oder suchen sie natiirlich zu erkldren, sei es aus apri-
orischen Griinden, indem sie das Wunder als etwas Unmogliches
betrachten, oder weil kein Wunder den Anforderungen einer
strengen Kritik Geniige zu leisten vermdge. Da nun aber die
behauptete Unmoglichkeit entweder auf der Voraussetzung einer
absoluten Unverinderlichkeit der Naturgesetze oder einer athe-
istischen, beziehungsweise pantheistischen Weltanschanung, also
auf nachweisbar falschen Voraussetzungen beruht, die An-
forderungen der . Kritik an die geschichtliche Beglaubigung eines
Wounders aber derart sind, dafls sie, auf Geschichtsthatsachen an-
gewendet, allen geschichtlichen Glauben untergraben wiirden: so
1st den durch positive Griinde nicht gestiitzten Einwendungen des
Rationalismus um so weniger eine weitere Beachtung zu schenken,



Inspiration und (alttestamentlicher) Kanon. 443

als die Gesamtgeschichte des israelitischen Volkes von der Be-
rufung Abrahams bis zur Zerstorung Jerusalems ohne die in den
Schriften des Alten Bundes erzéihlte besondere gottliche Fiihrung
als ein vollig unbegreifliches Rétsel erscheinen miilste.

Moses ist nicht allein Thanmaturg, sondern zugleich auch
Prophet; er weissagt (Deut. 18, 15) den kommenden Propheten,
der nach Joh. 5, 46 Christus selbst ist, die zukiinftige Einsetzung
von Konigen (L. e. 17, 14), die Zerstreunung des Volkes unter
die Heiden (1. c. 28, 37; 31, 24 ff)

Verschiedene Einwinde, die gegen den gottlich inspirierten
Charakter der mosaischen Schriften erhoben werden, finden be-
reits im Neuen Testamente ihre Beantwortung. So soll sich in
den Biichern Mosis keine Andeutung der Geistigkeit und Un-
sterblichkeit der Seele finden. Dagegen weist der Heiland selbst
die Sadducider, welche die Auferstehung leugneten, auf den Aus-
spruch Gottes hin: Ego sum Deus Abraham et Deus Isaac et
Deus Jacob, Gott sei aber nicht ein Gott der Toten, sondern
der Lebendigen. — Einen andern Stein des Anstofses bildet der
vermeintliche Anthropomorphismus des alttestamentlichen Gottes-
begriffs, der doch durch das strenge Verbot, von Gott ein kirper-
liches Bild zu machen, in den Offenbarungsurkunden selbst rekti-
fiziert und auf seinen wahren Sinn, eine geistige Ahnlichkeit
mit dem Menschen, zuriickgefiithrt ist. Von der Zulassung des
Scheidebriefs hat wiederum der Heiland selbst die Erkldrung
gegeben, die in der duritia cordis zu suchen ist. — Die im
Alten Bunde gestattete Polygamie, die zwar dem vollkommenen
Begriffe und der wahrhaft menschlichen Wiirde der ehelichen
Verbindung nicht entspricht, die Erreichung des priméiren Zweckes
der Ehe aber nicht unméglich macht, erklért sich als eine behufs
Vermehrung des auserwihlten Volkes gestattete Ausnahme von
dem, was allerdings die der natiirlichen Ordoung entsprechende
und daher durch Christus als allgemeines und ausnahmslos giil-
tiges Gesetz wiederhergestellte Regel bilden sollte.

Endlich sei noch bemerkt, dals die im Pentateuch angeblich
sich findenden naturwissenschaftlichen Irrtimer aus der Acco-
modation an die gewohnliche Anschauungs- und Redeweise zu
erkliren sind; denn die hl. Schrift will der Mepschheit als ein
religios-sittliches Gesetzbuch dienen, nicht aber, wie bereits der
bl. Augustin erinnert, uns iiber Dinge belehren, die zu unserm
Heile in keiner Beziehung stehen (nulli saluti profutura). In
diesem Sinne spricht sich das angefiihrte Rundschreiben Leos XII1.
aus: quare eos, potius quam explorationem nvaturae recta per-
sequantur, res ipsas aliquando describere et tractare aut quodam



444 Apologetische Tendenzen und Richtungen.

translationis modo, aut sicut communis sermo per ea ferebat
tempora hodieque de multis fert rebus in quotidiana vita, ipsos
inter homines doctissimos.

Der giottliche Ursprung des Pentateuch sowie der iibrigen
alttestamentlichen Schriften wiirde in Frage gestellt, wenn es
mit den behaupteten polytheistischen und mythischen Spuren,
die sich darin finden sollen, seine Richtigkeit hétte. Nun ist
aber die Behauptung, der Polytheismus sei alter als der Mono-
theismus, eine durch die Geschichte der dltesten Religionen
widerlegte Voraussetzung. Vergeblich wiirde man sich auf die
pluralistische Form der biblischen Gottesnamen Elohim, Adonai
berufen. Alter und allgemeiner ist die Singularform El (in
weiterer Bildung das poetische und spitere Eloah), der Name
des einen hochsten, wahren Gottes. Der eine Gott, unter der
Vielheit der Attribute aufgefalst (falls man nicht vorzieht, einen
Hinweis aut das Geheimnis der Trinitit anzunehmen), ist Elohim.
Wie aus den Veden hervorgeht, sind die indischen Gotter auf
eine urspriingliche Vielheit der Attribute und Wirkungsweisen
einer einzigen Gottheit zuriickzufiihren. (Vgl. Philosoph. Hymnen
aus dem Rig- und Atharvavedasamhita von Dr. Sherman 8. 4.
S. 27.) Wenn ein solcher die Gottesidee tritbender Prozels bei
dem auserwihlten Volke nicht stattfand, so ist dies der speciellen
gottlichen Fiirsorge und Fiihrung zu verdanken. Die religions-
geschichtliche Analogie wiirde gerade das Gegenteil jenes be-
haupteten urspriinglichen Polytheismus erwarten lassen, namlich
einen frilheren Monismus, auf den ein spiterer, die Attribute zu
Gottern erhebender Polytheismus folgen miilste. Die Pluralform
der Gottesnamen ist soweit entfernt, einen urspriinglichen Poly-
theismus zu beweisen, dafs sie vielmehr aut das Gegenteil
hinweist, ndmlich eine religiose Anschanung, die alles in einer
Gottheit konzentriert, was der Polytheismus in eine Vielheit
selbstandiger personifizierter gottlicher Krifte zersplittert.

Die Stellen in den Biichern Josue, der Richter und der
Propheten, die fiir einen dem ausschliefslichen Kultus Jehovahs
vorangehenden Polytheismus zu sprechen scheinen, beweisen
nichts Weiteres, als die Geneigtheit der Israeliten, dem Beispiel
der Agypter und kanaanitischen Volkerschaften zu folgen und
von dem Monotheismus der Védter mit seinen strengeren sittlichen
Anforderungen zu polytheistischem Aberglauben und sittlichen
Ausschweifungen abzufallen. Die angebliche beschrinkt-nationale
Auffassung Jahvehs aber, die man ebenfalls als Beweis einer
polytheistischen Auffassung geltend macht, ist in der That nichts
anderes als das Bewulstsein, unter der besonderen Fiihrung des



Inspiration und (alttestamentlicher) Kanon.

445

einen wahren Gottes, von dem die Heiden abfielen, zu stehen.
Ist Moses, wie gezeigt wurde, der Verfasser der unter seinem
Namen iiberlieferten Schriften, so fillt jene Hypothese, derzufolge
erst die Propheten aus dem vorgeblichen Nationalgotte Jahveh
den einen Gott, den Schopfer Himmels und der Erde und
Beherrscher aller Volker gemacht haben sollen, zu Boden; denn
eben dieser Gottesbegriff ist der der mosaischen Schriften.

Mythische Spuren wollen Vertreter der vergleichenden Sprach-
und Religionswissenschaft (Steinthal, Goldziher) insbesondere im
Buche der Richterentdeckt haben. Nach Steinthal ist Samson(Sonne)
der hebraische Herakles oder Sonnenheld, eine Personifikation der
Sonne; in den Haaren, d. i. in den Sonnenstrahlen, liege seine
Kraft. Die brennenden Schwénze der Schakale bedeuten den
die Felder verwiistenden Sonnenbrand. Die Analogieen scheinen
so zahlreich, dals die Hypothese zwar nicht einer HEntlehnung,
aber einer selbstindigen mythologischen Dichtung auf alle, die
geneigt sind, die Geschichten des Altertums in Mythen auf-
zulosen, ihres Eindrucks nicht verfehlen wird. Gleichwohl scheinen
sich die theologischen Anhinger der hoheren Kritik noch nicht
entschliefsen zu konnen, die Resultate dieser mythologischen
Forschung zu acceptieren. (Vgl. Zittel, die Entstchung der Bibel,
Leipzig, Reclam, 8. 50 f) In der That wiirden mythische
Bestandteile in einem Religionssystem und einer geschichtlichen
Tradition, die zu den Mythologieen der heidnischen Vélker im
scharfsten (vegensatze stehen, als etwas durchaus Fremdartiges
und Unwahrscheinliches betrachtet werden miissen. Was Samson
betrifft, so wiirde der Name nur dann zu Gunsten der mytho-
logischen Auffassung sprechen, wenn dieselbe anderweitig ge-
sichert wére. Der wunderbare Charakter aber, den Umsténde
und Ereignisse in Person und Leben des ,,Sonnenhelden® an sich
tragen, wird jene Erkldrung nur denjenigen empfehlen, die fiir
die specielle Providenz des auserwihlten Volkes durch alle
Phasen seiner geschichtlichen Entwickelung kein Verstdndnis
besitzen, und die deshalb mit Freuden alle Hypothesen der
» Wissenschaft” begriilsen, welche die Wunder aus der Welt zu
schaffen geeignet scheinen, ohne Riicksicht darauf, dals die
Schicksale des jiidischen Volkes, sein Monotheismus, sein Gesetz,
seine Prophetie, sein Messiasglaube ohne den Einschlag seiner
Wunder so wenig als die Geschichte Jesu und der Ursprung
des Christentums begriffen werden konnen.

Die Wichtigkeit des Gegenstandes diirfte es rechtfertigen,
etwas linger bei der Frage nach dem Alter des Gesetzes oder
dem, was man den Pragmatismus des Alten Bundes genannt hat,



446 Apologetische Tendenzen und Richtungen.

zu verweilen, Irgendwo wurde gesagt, der Katholik und katho-
lische Theologe konnten es ruhig den protestantischen Theologen
iiberlassen, sich mit den grundstiirzenden Theorieen protestantischer
Bibelkritik auseinanderzusetzen. Wir sind in der Lage, zwel
protestantische Autoren aus den jiingsten Tagen als Gegner der
Wellhausenschen Kritik zu nennen. Der eine derselben, Ver-
tasser einer Kinleitung in das Alte Testament, glaubt zwar die
Berechtigung einer kritischen Behandlung der alttestamentlichen
Schriften im allgemeinen zugestehen zu miissen (Konig, Alt-
testamentliche Kritik und Christenglaube. Ein Wort zum Frieden.
Bonn, 1893); es geschieht dies jedoch auf Griinde hin, mit denen
selbst die scharfste Fassung und grolste Ausdehnung des In-
spirationsbegriffs zu bestehen vermdchte, denn es handelt sich
um die Integritdt des Textes in ganz untergeordneten Punkten,
die weder die geschichtliche Glaubwiirdigkeit, noch weniger
aber die Offenbarungslehren und Heilsthatsachen beriihren. In
einem der angefiihrten Falle (1. Sam. 16, 14. 23 in anscheinendem
Widerspruche mit 17, 55 ff) tadelt der Verfasser, dals Keil
(Einl. § 202) an die romischen Traditionalisten sich angeschlossen
und den Widerspruch durch die Annahme zu losen versucht
habe, die Frage Sauls beziehe sich auf die ndheren Familien-
verhéltnisse Davids, und erklédrt seinerseits den Widerspruch aus
der angeblichen Art élterer (eschichtschreiber, Quellenausziige
einfach neben einander zu stellen, indem es ihnen in erster
Linie darauf angekommen sei, kein Moment des iiberlieferten
Materials verloren gehen zu lassen (8. 6). Diese Art, Wider-
sprechendes aneinander zu reihen, erscheint uns allerdings als
eme gegeniiber inspirierten Schriftstellern unmogliche Annahme.
Dagegen diirfte nichts hindern, eine Liicke im iiberlieferten Texte
anzunehmen, denn es michte von diesem dem Ahnliches gelten, was
nach der Erklirung der katholischen Kirche vom Texte der
Vulgata zu halten ist, ndmlich dafs die gottliche Vorsehung iiber
die Integritdt des Textes soweit wacht, dafs derselbe nach seinem
wesentlichen und fir den Zweck der Offenbarung geforderten
Inhalte bewahrt bleibt, womit also variierende Lesarten, Zusatze
und Licken in ganz nebenséchlichen Dingen nicht ausge-
schlossen sind.

Gegen die destruktive Kritik behanptet der Verfasser ent-
schieden den urspriinglichen und einheitlichen Charakter der
mosaisch-jidischen Tradition in Bezug auf Lehre und Kultus.
Er fragt: Ist durch die Alteration (?) der urspriizglichen Doku-
mente etwa das Zeugnis von dem weltiiberragenden Quell des
Berufungsbewufstseins der israelitischen Propheten um seine



Insplrat,lon und (alttestamentlicher) Kanon. 447

Autoritdt gebracht worden? (Vgl. Ps. 147, 19 f. Er zeigt
Jakob sein Wort, Jsrael seine Sitten und Rechte. So thut er
keinen Heiden.) Ist die Einheitlichkeit dieses Zeugnisses durch
Textverderbnisse aufgelost worden?  Sind Dissonanzen der
Propheten in den Aussagen das Alten Testamentes iiber ihren
specifischen Kontakt mit dem Welthintergrund (?) durch die
alsttestamentliche Kritik konstatiert worden? (S. 9.) Der Ver-
fasser macht aufmerksam auf die durchgehende Ubereinstimmung
aller Bestandteile des Alten Testamentes, die Erhabenheit des
von Moses und den Propheten verkﬁndeten Gottes iiber die
Gotter der Vilker, auf die Bildlosigkeit des Jahveh-Kultes als
urspriinglichen und bleibenden Zug jenes israelitischen Kultes,
der sich bewulst war, der zu Recht bestehende zu sein. Eine
besonnene Kritik lasse alle Grundpfeiler derjenigen Religion
Israels stehen, die von den Patriarchen an der ausdauernde
Quell der Sonderexistenz Israels trotz aller Exile und {remd-
nationalen Uberwiltigungen geblieben ist (S. 10 £.) Er bestreitet,
dals der Sinn fiir den religiosen Pragmatismus erst im babyio-
nischen Exil erwacht und von unten nach oben auf die fritheren
religiosen Phasen iibertragen worden sel. Was den Kultus
betrifft, so gebe es seit Moses ein Centralheiligtum in Israel.
Gegen die Behauptung aber, die Stiftshiitte sei lediglich eine
Projicierung des deuteronomischen Centralheiligtums, d. h. des
salomonischen Tempels in die mosaische Zeit, liegen reale Griinde
vor. Kbenso ist es falsch, dals erst durch die Anerkennung des
Deuteronomiums ,,die Schrift an Stelle der Rede trat®; vielmehr
besals die von Moses an laufende Periode der Offenbarungs-
religion von vornherein eine schriftliche Grundlage. Endlich
muls die Kritik auch alle Grundziige der Stammes- und Volks-
geschichte Israels unberiihrt stehen lassen.

Was werden wir aus diesen Zugestdndnissen erschliefsen?
Nichts anderes als die Zuverlassigkeit der Tradition, weshalb
wir den Vergleich des angeblich aus Quellen zusammengeleiteten
Pentateuch (sofern damit der mosaische Ursprung des Pentateuch
als Ganzen preisgegeben werden soll) mit dem Diatessaron Tatians
ableknen zu miissen glauben. (8. 17 Anm.) Diese Glaubwirdigkeit
wiirden wir der Tradition vom geschichtlichen Standpunkte zu-
erkennen, selbst wenn dieser nicht die Wiirde einer selbstindigen
Glaubensquelle zukdme, was der Verfasser von seinem prote-
stantischen Standpunkte auf Griinde hin in Abrede stellt (S. 32),
die wir an diesem Orte nicht weiter beriicksichtigen konnen.
Die grundsitzliche Leugnung des Traditionsprincips und die ein-
seitige Geltendmachung des mit sich selbst verfeindeten Schrift-



448 Apologetische Tendenzen und Richtungen.

princips ist die Schwéche der protestantischen Position, die dem
Anprall der negativen Kritik einen nachhaltigen Widerstand nicht
entgegenzusetzen vermag. Als ein weiteres ungiinstiges Moment
tritt hinzu die lutherische Auffassung der Menschwerdung im
Sinne einer transcendenten Selbstbeschrinkung des Logos, die
es zum reinen Begriff der Erscheinung des Gottessohnes in der
menschlichen Natur (apparuit . . . Tit. 3, 4) nicht kommen lafst
(S. 63 fI. 8. 87 ff).

Ein anderer Gegner der extremen Kritik Wellhausens be-
trachtet die wichtigsten Sétze der neueren alttestamentlichen
Kritik vom Standpunkte der Propheten Amos und Hosea (Billeb,
die wichtigsten Sédtze der neu. alttest. Kr. v. Standp. der Proph.
Am. u. Hos. aus betrachtet. Halle 1893), indem er bei den
genannten Propheten Umfrage hélt, ob ihre Geschichtsanschauung
und Theologie mit der Ansicht der kritischen Schule, dafs erst
mit der , Entstehung des Deuteronomiums kurz vor Josia® der
Tempel von Jerusalem die Bedeutung eines Centralheiligtums
erhalten habe, die priesterliche (Gesetzgebung aber und der
Elohist erst der Zeit Esdras angehore, iibereinstimmt (S. V. VI.).
Wihrend nach fritherem Dafiirhalten die elohistische Urkunde
friither verfafst wurde, als die jehovistische, setzt die neuere
Kritik diese zuerst und ldfst die erstere nach dem Exil ent-
standen sein. Mit der Thatsache, dals der Pentateuch, wie er
vorliegt, nicht von Moses verfalst sei, habe sich zwar die Theo-
logie langst abfinden miissen (?), das Bedenkliche aber sei, dals
man der Hypothese einen weitern Spielraum gewahre, als der
Gesundheit der Kritik zutréglich sei. Das Bild, das die Propheten
Amos, Hosea, Sacharja entwerfen, deren Schriften ohne Zweifel echt
sind und uns einen tieferen Hinblick in das religiose und sittliche
Leben des Zehnstimmereichs gewahren, steht mit den Be-
hauptungen der Kritik im Widerspruche. Trotz Bilder- und
(Gotzendienst steht im Zehnstimmereiche im Volksbewulstsein fest,
dals” der Herr Konig seines Volkes ist und durch den Mund
seiner Propheten Befehle erteilt. In den Anfiihrungen der Pro-
pheten Amos und Hosea ist die jehovistische Urkunde in allen
wesentlichen Ziigen erkennbar; es tritt uns ein einheitliches,
im theokratischen Geiste geschriebenes (ranzes, ein Geschichts-
werk, das aus einem Gufls ist und von der Schopfung der Welt
bis zur Verwerfung Sauls reicht, entgegen. (5. 13.) Amos
kennt das Buch Hiob, die Spriiche Salomos, diese setzen ihrer-
seits die Biicher Mosis, speciell das erste und fiinfte voraus. —
Die im Deuteronomium beriihrten politischen Verhiltnisse weisen
auf die Zeit Josaphats hin. Gegen das Alter des Priestercodex



Inspiration und (alttestamentlicher) Kanon. 449

lafst sich aus Jeremias nichts einwenden (S. 40 f), vielmehr
bezeugt gerade dieser Prophet nicht allein Brand-, Schlacht- und
Speiseopfer, sondern auch Weihrauchopfer fir die vorexilische
Zeit. Das von Josias gefeierte Passah war keineswegs das
erste: auf eine vorexilische Feier des grofsen Verséhnungsfestes
deutet eine Vision Sacharjas hin. Weder Esra noch ein anderer
spaterer Schriftgelehrte kann den Priestercodex verfafst haben.
(S. 61.) Die Kritik steht unter dem Einfluls des unbewiesenen
Vorurteils, dafs Israel seine Religion nicht der Offenbarung
Gottes, sondern einer natirlichen Entwickelung verdankte, ur-
spriinglich aber, wie die iibrigen semitischen Stdmme, auf dem
Boden einer Naturreligion stand. Der Ansicht, dals die religi-
giosen Vorstellungen von Gott als Schopfer -der Welt und Regent
des Menschengeschlechtes erst nach dem Falle Samarias in die
Theologie Israels gekommen seien, widersprechen bestimmte Zeug-
nisse der Propheten Amos und Hosea. Die Vorhersagungen
der Propheten konnen nicht erst nachtriglich hineingetragen
worden sein, denn Gott ist ihnen ,,allwissender, allweiser Ordner
der Dinge vom Anbeginn der Welt“ (8. 101). — Kann man
auch nicht in allweg mit dem Verfasser einverstanden sein, so
mufs doch sein speciell mit Riicksicht auf die Propheten Amos
und Hosea gefiihrter gelungener Nachweis der iiber das Exil
hinaus in die Urgeschichte des jiidischen Volkes ragenden theo-
kratischen Einrichtung in Bezug auf Priestertum, Centralheiligtum,
Opfer u. s. w. als verdienstvoll anerkannt werden.

Wir haben uns vorwiegend mit dem Pentateuch beschiftigt,
fir die iibrigen Teile des alttestamentlichen Kanons verweisen
wir auf die szahlreichen Einleitungen, die diesen Gegenstand
ex professo erortern. Der neutestamentliche Kanon wird bei
einer spiteren Gelegenheit zur Sprache kommen. Eine kurze
Bemerkung sei noch gestattet. Wenn die christliche Kirche nicht
den paldstinensischen, sondern den alexandrinischen Kanon mit
den sog. deuterokanonischen Schriften adoptierte, so ist hierin das
Walten des hl. Geistes unverkennbar; denn diese Schriften bilden
ein notwendiges ergdnzendes Glied in der bis zu dem letzten
Propheten, der mehr als Prophet ist, Johannes dem Taufer, fort-
laufenden Kette gottlicher Schriften und erscheinen nach Inhalt
und Form des géttlichen Ursprungs so wiirdig als irgend eine
Schrift des Alten Bundes.

Jahrbuch fiir Philosophie ete, IX. 29



	Apologetische Tendenzen und Richtungen

