Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 9 (1895)

Artikel: Die Neu-Thomisten [Fortsetzung]
Autor: Feldner, F. Gundisalv
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761788

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761788
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

398 Die Neu-Thomisten.

DIE NEU-THOMISTEN.
VYON FR. GUNDISALV FELDNER,
Mag. S. Theol. Ord. Praed.
(Fortsetzung von Bd. IX, S. 318.)

—_———

Behaupten die Molinisten, dafs in den Kreaturen nicht die
,,geringste Bewegung irgendwie stattfinden konne, ohne dals Gott
dabei aktiv thatig ware, uud sie leugnen dabei hartnickig
die Bestimmung oder Determinierung der Kreaturen durch
Gott, so reden sie offen und im vollen Bewuflstsein die
Unwahrheit. Behaupten sie ferner, diese Bestimmung, nament-
lich die Selbstbestimmung des Willens sei nicht von Gott, so
sagen sie damit, dafs diese Selbstbestimmung nicht ein Seiendes,
ein ens durch Anteilnahme, sondern ein Seiendes durch
eine eigene Wesenheit, mit andern Worten: dals sie Gott
selber ist. Hier gibt es nur zwei Moglichkeiten: entweder
ist man Thomist, oder man ist Pantheist. Behaupten endlich
die Molinisten, die Bestimmung der Kreaturen, auch die Selbst-
bestimmung des Willens habe allerdings auch Gott zu ihrer
Ursache, allein diese Ursache wirke nicht der Natur und Kausalitat
nach friher, sondern zugleich mit der Kreatur, so wissen sie
nicht, was sie reden. Sicut autem participans posterius est
€0 quod est per essentiam, ita et ipsum partlelpdtum sicuf
1gms in ignitis est posterior eo quod est per essentiam.

. Thom. Summ. theol. L. p. 9. 3. a. 8. — Motio moventis
praecedit motum mobilis ratione et causa. Summ. ctr.
Gent. lib. 3. ¢. 149. — Vergl. a. a. 0. 1. B. K. 22 und 38. —
Damit ist die Behauptung des Autors, dals die ,,Thomisten ohne
einen verniinftigen Grund die Thatigkeit Gottes der Natur
und Kausalitdt nach friiher sein lassen, in das richtige Licht
gestellt. Das ens per essentiam ist immer der Natur und Kausalitat
nach f rither, als das ens per participationem. Die Ubertuhrung
der Potenz in den Akt, in das agens in actu, bildet ein ens,
und zwar, falls wir es nicht zu (Gott machen wollen, ein ens
per participationem. Folglich mufs dieses ens der Natur
und Kausalitdt nach spédter sein, als die Thétigkeit Gottes, das
ens per essentiam. Bildet das keinen verniinftigen Grund,
dann gibt es iiberhaupt keine verniinftigen Griinde mehr.



Die Neu-Thomisten. 399

Das einzige verninftige Argument wird dann wohl folgendes
sein: die Thatigkeit Gottes, die Pridetermination des Willens,
die der Natur und Kausalitit nach zugleiche Thatigkeit Gottes
ist unmoglich, weil sie das esse per essentiam bildet; also
ist Gott iiberhaupt gar nicht thitig, und die Selbstbestimmung
des Willens ist ein ens per essentiam, ist selber Gott.
Oder wollen die Molinisten mehrere entia per essentiam an-
nehmen? Der hl. Thomas kennt nur eines: Gott. Oder meinen
die Molinisten, dafs diese Selbstbestimmung zwar nicht ein ens
per essentiam, sondern ein ens per participationem, aber trotzdem
nicht von Gott sei? Der hl. Thomas weils nichts davon. Vielmehr
mufls nach ihm jedes ens per participationem auf Gott, auf
das ens per essentiam, als auf seine Ursache, zurickgefihrt
werden.

Die Molinisten suchen sich dadurch zu helfen, dafs sie sagen,
dieser Einflufs Gottes sei nicht etwas von der Bewahrung der
Kreatur und ihrer Krifte Verschiedenes. Allein damit kommen
sie mit dem hl. Thomas und mit der Vernunft in Konflikt. Der
hl. Thomas erkldrt ausdriicklich, dafs die ,,applicatio virtutis ad
agendum‘ nicht identisch sei mit der ,collatio et conservatio
virium“. Sed quia nulla res per seipsam movet vel agit, nisi
sit movens non motum, tertio modo dicitur una res esse causa
actionis alterius, in quantum movet eam ad agendum. In quo
nonintelligiturcoliatioautconservatio virtutisactivae,
sed applicatio virtutis ad actionem. S. Thom. Quaest. disp.
de potentia q. 3. a. 7. — Virtus naturalis, quae est rebus
naturalibus in sua institutione collata inest eis ut quaedam
forma habens esse ratum et firmum in natura. Sed id quod
a Deo fit in re naturali, quo actualiter agat, est ut in-
tentio sola habens esse incompletum per modum quo colores sunt
in aére. l. c. ad 7. — Diese Theorie verstofst aber auch gegen
die Vernunft, denn niemand wird im Ernste behaupten, die
Bestimmung der Kreatur sei identisch mit der Bestimmungs-
fahigkeit. Besteht nun der Einflufs Gottes in nichts anderem
als in der Mitteilung und Erhaltung der Bestimmungsfahigkeit,
also des Vermogens, der P otenz, so ist er damit keineswegs
die Ursache der Bestimmung selber, die etwas durchaus
real Verschiedenes ist von der Fahigkeit, bestimmt zu werden.
Diese Bestimmung kommt dann eben nicht von Gott, sondern
von der Kreatur allein. Damit fallt die ,applicatio virtutis ad
agendum‘ durch Gott fort, und die Kreatur ist ein movens non
motum. Der hl Thomas kennt aber nur ein emzxges movens
non motum: ndmlich Gott.



400 Die Neu-Thomisten.

Wer die praemotio physica Gottes bekampft, der leugnet,
dals Gott alle Kreaturen zu der Thitigkeit bewege. Er be-
streitet somit, dals Gott allen Kreaturen zum Zwecke ihrer
Thétigkeit eine Kraft oder Form als ein wahres ens mit-
teile, denn ,habere talem formam est motum esse”. Behauptet
er dann andererseits, dals von seiten der Kreatur ,nicht die
geringste Bewegung stattfinden konne, ohne dals Gott bei dieser
Bewegung innerlich mitwirke*, so redet er mit vollem Be-
wulstsein die Unwahrheit. Soviel iiber die Determi-
nierung der Kreaturen.

Nun kommen wir zu der Thitigkeit derselben. Dals die
Thétigkeit sich von der Bestimmung oder Determinierung real
anterscheide, wurde bereits gesagt. Wirkt nun Gott nach der
Theorie der Molinisten die Théatigkeit der Kreaturen?
P. Frins behauptet es fest und steif. Allein diese Behauptung
erweist sich sofort als eine offene Unwahrheit. In Wahrheit
bezieht sich der Konkurs oder die Thatigkeit Gottes auf die von
Gott und der Kreatur gemeinsam hervorgebrachte Wirkung,
nicht aber auf die Théatigkeit der Kreatur. Die Ansicht des
P. Molina hieriiber haben wir in diesem Jahrbuche: B. 5.
S. 303 ausfihrlich dargelegt. Die Molinisten bedienen sich, um
ihre Theorie zu erklaren, gern der Beispiele. Da haben wir das
Schiff des P. Cornoldi. Gottes Thétigkeit wird dargestellt
durch den Wind, der das Schiff ,,im allgemeinen* bewegt, d. h.
ohne dem Schiffe eine bestimmte Richtung zu geben. Die
Thatigkeit der Kreatur wird uwns klar gemacht durch den
Steuermann, der das Schiff nach einer bestimmten Richtung
hinlenkt. Wie jedermann sieht, ist hier die Rede von der
gemeinsamen Wirkung, nédmlich von der Bewegung des
Schiffes. So wenig demnach der Wind die Thatigkeit des
Steuermannes bewirkt oder mithervorbringt, ebenso
wenig brivgt Gott die Théatigkeit der Kreatur hervor. Er
wirkt blols zugleich mit der Kreatur den Effeki. Wir haben
folglich zwei Thatige, zwei Thitigkeiten, und eine Wirkung.
Sollten wir iiber die Sache noch im Zweifel sein, so wird uns
P. Pesch den nétigen Aufschluls geben. ,,Gott macht es®, schreibt
dieser Autor, a. a. O. IL. B. S. 363., ,wie ein guter Vater mit
seinem lieben Kinde. Das Kindlein méchte den schweren Schrank
da oder dort hingestellt haben, und zwar will es selber die
Ausfiihrung besorgen; der Vater sieht dem Kinde den Wunsch
an den Augen ab; er accommodiert sich, er hebt den Schrank;
und obgleich er selber allein den schweren Schrank bewegen
konnte, gestattet er dem Kinde, seine Hdnde an den Schrank



Die Neu-Thomisten. 401

zu legen, iiberlilst dem Kinde jene Mitwirkung, deren es fihig
ist; und so geht’s vorwérts nach dem Begehren des Kindes.
So Gott der Herr. Anthropomorphismus! wird man einwerfen.
Allerdings. Aber nicht ,als Beweis‘, sondern als Illustration des
Thatbestandes.”

Allerdings wird hier ein Thatbestandillustriert, ndmlich:
die offene Unwahrheit der Molinisten, die behaupten, nach
ihrer Lehre konne die Kreatur ,nicht die geringste Bewegung,
noch irgend eine Thitigkeit ausiiben, ohne dafs Gott innerlich
zugleich mitwirkte. Der Vater wirkt gar nicht auf das Kind,
also auch nicht die Thétigkeit des Kindes, sondern nur den
gemeinsamen Effekt, die Umstellung des Schrankes. Und doch
handelt es sich in unserer Frage zunédchst um die Thétigkeit,
um diese erste Wirkung des agens in actu. Wir mdchten
also vor allem andern wissen, wie und wodurch das Kind
dazu kommt, jetzt seine Hand an den Schrank zu legen, selber
théitig zu sein, wihrend es dies frither nicht war. Soll das
Beispiel illustrieren, dals der Vater auch die Théatigkeit des
Kindes wirkt, so dals nur eine Thitigkeit vorhanden isf, so
mufs der Vater die Hand des Kindes an den Schrank legen und
mit dieser Hand des Kindes den Schrank weiterriicken.
Dann hat aber der Vater der Hand des Kindes seine Kraft
mitgeteilt, und durch diese Kraft, Bewegung oder Form ist
das Kind selber thatig. Dies ist aber die praemotio physica,
die dann als Kraft und agens quo die Thétigkeit des Kindes
verursacht. Dies ist aber, wie das Beispiel den Thatbestand
illustriert, durchaus nicht der Fall, sondern der Vater ,iiberldfst”
dem Kinde die ,,Mitwirkung®. Diese ,,Mitwirkung* wird folglich
nicht vom Vater verursacht. Mit welchem Rechte dann P. Frins
die Behauptung der Thomisten, nach den Molinisten stamme der
Anfang der Thitigkeit von der Kreatur allein, eine ,vollig
absurde* nennt, ist unschwer einzusehen. Nicht allein der Anfang,
das wire zu wenig gesagt, sondern die ganze Thiatigkeit der
Kreatur kommt von ihr allein, wie die Beispiele der Molinisten
beweisen, den Thatbestand illustrieren. Blofs das durch die
Thatigkeit Bewirkte, der Effekt, wird auch von Gott
verursacht. Dagegen hilft alles Herumreden iiber Gott als die
Hauptursache, die,,allgemeiner®, ,innerlicher®, , griindlicher“u.s. w.
wirkt, ein fiir allemal nichts. Die ,,Thomisten® lassen sich nicht
hinter das Licht filhren. Sie lesen auch die Werke der Moli-
nisten selber. Alle Versuche, die Theorie der Molinisten anders
zu deuten, miflslingen, indem sie unter der fadenscheinigen Decke
immer wieder zum Vorschein kommt. P. Frins miiht sich sieben

Jahrbuch fiir Philosophie ete. IX. 26



402 Die Neu-Thomisten.

Seiten hindurch ab, zu beweisen, wie sehr die Thomisten mit
ithrem Vorwurfe sich im Unrechte befinden, und er beweist damit
in aller Form, dafls sie vollauf recht haben. Horen wir die
Beweise des Autors: Omnis causa secunda suapte natura essenti-
aliter, intime, immediate fundet a Deo conservante, ut sit.
S. 30. Also Gott bildet insofern die Ursache der Thitigkeit
der Kreaturen, als er die Kreaturen selber im Sein erhalt.
Das ist alles. Doch nein, fatendum est, nullam creaturam valere
quidquam operari, nec ullum motum emittere, nisi Deus simul
intime motui illi cooperetur simulque cum creatura effectum, ut
esse possit, physice et efficaciter moveat. Die Kreatur vermag
ohne Gott keinen Effekt hervorzubringen. Von der Thétigkeit
der Kreatur ist nicht die Rede. Der Einflufs Gottes unter-
scheidet sich nicht von der Erhaltung der Kreatur und
ihrer Kréfte. So 8. 30. — Die Kreatur vermag absolut nichts
hervorzubringen, was nicht zugleich Gott hervorbrichte. S.31.
— Die Kreatur iibt ihren Einfluls auf die Thitigkeit und den
Effekt insofern aus, als diese beiden von dieser bestimmten
Natur sind und einer bestimmten Art angehdren. Gott hin-
gegen, insofern diese beiden schlechthin sind oder Seiende
bilden. 8. 32. Wir haben also zwei Einflisse, mit andern
Worten, zwei Thédtigkeiten: die Thiatigkeit Gottes und die
Thatigkeit der Kreatur.

Aber zugegeben, es werde unter diesem , Hinflusse® nicht
die Thatigkeit verstanden, indem der Autor sagt, die Kreatur
iibe ihren Einflufs auch auf die Thatigkeit aus: es wiirde immerhin
die ndmliche Sache bewiesen. Gott wirkt die Thatigkeit der
Kreatur nur, ,insofern dieselbe ein Seiendes® bildet. Allein ein
Seiendes blofls als Seiendes existiert nirgends in der Welt.
Alles, was existiert, besitzt eine bestimmte Natur und ist,
wie der Autor sagt, ,ad certam speciem circumscriptum®. Die
Thitigkeit der Kreatur macht davon keine Ausnahme, andern-
falls konnte sie gar nicht existieren. Wirkt demnach die
Kreatur die Thédtigkeit, insofern dieselbe eine bestimmte Natur
hat und ,,ad certam speciem circumscripta est”, so wirkt sie
eben die Thatigkeit, wie dieselbe thats&dchlich existiert.
Aber so wird die Thatigkeit, nach dem Gestdndnisse des
Autors, von Gott nicht gewirkt, sondern nur insofern sie ein
ens iiberhaupt ist. Sie wird folglich von Gott thatsadchlich
nicht hervorgebracht, weil sie als ein ens iiberhaupt
nirgends eXistiert, sondern iiberall nur als dieses durchaus
bestimmte ens. So wenig das Schiff des P. Cornoldi vom Winde
blofs ,,im allgemeinen® bewegt werden kann, ebenso wenig kann



Die Neu-Thomisten. 403

es ein ens ,im allgemeinen® oder ,blofs als ens“ geben. Die
,;allgemeine” Bewegung und das ,,allgemeine ens” sind der gleiche
philosophische Widersinn. Anderswo sagt der Autor, S. 33, Gott
und die Kreatur bildeten Teilursachen, nicht in Bezug auf
den Effekt, wohl aber hinsichtlich der Ursache, ex parte causae.
Die secundiren Ursachen miifsten notwendig das Complementum
ihrer Energie von der ersten Ursache erhalten. — Wir haben
also wiederum zwei Ursachen oder agentia quod vor uns: den
Vater und das Kind. Die Energie des Kindes mufls ihr Com-
plementum vom Vater erhalten. Damit wird gesagt, dafs die
KEnergie des Kindes, die Thédtigkeit desselben, welche bereits
vorhanden ist, und welche bei der Verschiebung des Schrankes
angewendet wird, vom Vater vervollkommnet werden miisse.
Allein das Kind besitzt selber Energie, denn es ist thétig,
wirkt mit. Diese Thatigkeit oder Entwickelung der Energie
stammt aber nicht vom Vater. So macht es Gott, erklirt
uns P. Pesch allen Ernstes. Welche Energie darum ein Com-
plementum von der ersten Ursache brauche, ist unschwer ein-
zusehen. Ks ist die Thatigkeit, die fir sich allein einen Effekt
nicht zustande bringt. Dals es sich hier in Wahrheit um zwei
Ursachen, richtiger um zwei Verursachende, agentia quod,
handelt, erkldrt P. Frins ausdriicklich aus Suarez: ,nam, ut idem
Suarez autor est, ex causa prima et secunda non conflatur una
causa totalis, sed cumulus plurium causarum ad talem modum
efficiendi necessarius. Indlich weils der Autor an dem Beispiele
des P. Molina, von zwei Pferden, die ein Schiff ziehen, nur das
eine zu tadeln, dals es die Unterordnung der secundéiren Ursache
unter die primére nicht geniigend ausdriicke. Im ibrigen dient
das Beispiel, nach unserm Autor, vortrefflich zur ,Illustration
des Thatbestandes“. Nun wird aber hoffentlich kein Mensch so
unverniinftig sein, zu behaupten, das eine Pferd bilde die Ursache,
dafs das andere thétig ist oder zieht. Jedes der beiden
Pferde setzt seine eigene, nicht vom andern verursachte
Thétigkeit daran. Aber der Effekt, die Bewegung des Schiffes,
ist beiden gemeinsam.

Aus alledem ergibt sich zur Evidenz, dals die Thatigkeit
selber der Kreaturen nicht von Gott kommt, nicht Gott zu
ithrer (rsache hat. Alle gegenteiligen Behauptungen der
Molinisten sind weiter nichts als leere Reden und Irrefiihrungen
der Leser.

Es ist aber auch gar nicht anders moglich, denn der Simultan-
Konkurs der Molinisten schliefst, falls er sich auf die Théatigkeit
der Kreaturen bezieht, einen hellen Widerspruch in sich.

26*



404 Die Neu-Thomisten.

Objectio: una actio a duobus agentibus non videtur progredi posse.
Si igitur actio per quam naturalis effectus producitur, procedit.a
corpore naturali, non procedit a Deo. Ks fragt sich also hier,
wie eine und dieselbe Thétigkeit von zwei Thétigen
ausgefiihrt werden konne. Nicht vom Effekt, sondern von
der Thatigkeit ist die Rede. Was antwortet nun S, Thomas
auf diese wichtige Frage. In quolibet enim agente est duo con-
siderare, scilicet rem ipsam, quae agit, et virtutem, qua
agit: sicut ignis calefacit per calorem. Virtus autem inferioris
agentis dependet a virtute superioris agentis, inquantum superius
agens dat virtutem ipsam inferiori agenti, per quam agit, vel
conservatam, aut etiam applicat eam ad agendum: sicut artifex
applicat instrumentum ad proprium effectum, cui tamen interdum
formam non dat, per quam agit instrumentum, nec conservat,
sed dat ei solum motum. Oportet igitur quod actio inferioris
agentis non solum sit ab eo per propriam virtutem, sed per
virtutem omnium superiorum agentium. Agit enim in virtute
omnium. Et sicut agens infimum invenitur immediatum activam,
ita virtus primi agentisinveniturimmediata ad producendum
effectum. Nam virtus infimi agentis non habet quod pro-
ducat hunc effectum ex se, sed ex virtute superioris proximi,
et virtus illius ex virtute superioris. Et sic virtus supremi
agentis invenitur ex se productiva effectus, quasi causa
immediata: sicut patet in principiis demonstrationum, quorum
primum est immediatum.

Sicut igitur non est inconveniens, quod una actio pro-
ducatur ex aliquo agente, et eius virtute, ita non est in-
conveniens, quod preducatur idem effectus ab inferiori agente,
et a Deo; ab utroque immediate, licet alio et alio modo.
S. Thom. Summ. ctr. Gent. lib. 3. c. 70.

Eine und dieselbe Thatigkeit kann somit nur dann
von zwel Thatigen hervorgebracht werden, wenn das eine in
der Kraft und durch die Kraft des andern thitig ist. Auf
eine andere Weise ist es nicht moglich. Nun leugnen aber die
Molinisten, dafs Gott der Kreatur eine Kraft oder Form mitteile,
durch welche die Kreatur thatig wire. Das wire ja leib-
haftig die praemotio physica. Vergl. Summ. ctr. Gent. lib 3.
c. 149. Der Vater gibt dem Kinde keine Kraft. Er bewegt
oder appliciert nicht die Hand des Kindes. Nein, das iiber-
lafst er dem Kinde. Somit ist die Kraft des Vaters auch nicht
1m Kinde, sondern sie wirkt blofs mit dem Kinde. Und eben
darum ist es absolut unmdoglich, dafs die Théatigkeit des
Kindes zugleich den Vater zu ihrer Ursache habe. Eine und



I)ie Neu-Thomisten. 405

dieselbe Thitigkeit ist nur dann moglich, wenn das Kind die
Kraft des Vaters in sich aufgenommen hat und durch eben-
diese Kraft, als das agens quo, wirkt. Und gerade dieser
Umstand, dals nidmlich Gott die Kreaturen bewege, d. h.
thnen eine Form oder Kraft mitteile, wodurch sie thétig sind,
wird von den Molinisten in Abrede gestellt. P. Frins spricht
zwar von einer ,Hnergie“, die eines Complementum durch die
erste Ursache bedarf. Allein unter dieser ,Energie kann im
Sinne des Autors nur die Théatigkeit selber verstanden werden.
Wire darunter nicht die Théatigkeit, sondern die Potenz zu
denken, so hitten wir ja die praemotio physica vor uns. Denn
,,habere talem formam, tale complementum, est motum esse®.
Und weiter: ,motio moventis praecedit motionem mobilis ratione
et causa®. Da aber die Molinisten die praemotio physica be-
kimpfen, somit auch in Abrede stellen miissen, dals die Kreatur
in der Kraft Gottes thitig sei, so gehen sie ganz konsequent
vor, wenn sie leugnen, dals die Thatigkeit der Kreatur Gott
zu ihrer Ursache habe. ‘

Allerdings sind mit dieser Konsequenz zwei fatale weitere
Folgen verbunden, ndmlich dafs die Kreatur ihre eigene Thatigkeit,
also ein ens aus sich allein hat, indem Gott dieses ens der
Kreatur ,iiberlafst“. Und zweitens, dafs die Kreatur eine Théatigkeit,
also etwas Vornehmeres, als sie selbst ist, hervorbringt. Die
erste Folgerung fiihrt abermals zum Pantheism us, indem diese
Thétigkeit dann ein ens per essentiam, mithin Gott bildet; die
zweite Folgerung fithrt zur Aufhebung der Denkgesetze, indem
die Wirkung vollkommener als ihre Ursache, demnach ip
dieser letztern gar nicht enthalten ist.

Die Behauptung des P. Frins, dals die praemotio physica
der Thomisten blofs ein ,mittelbarer®, nicht ein ,,unmittelbarer
Einflufs auf ein anderes sei, wollen wir hier blofs registrieren.
Die friilher von uns angefiihrte Stelle des hl. Thomas und das
bereits schon Gesagte ,,illustrieren® hinreichend den Wert dieser
Behauptung. Sed ipsa naturae operatio est etiam operatio
virtutis divinae: sicut operatio instrumenti est per virtutem
agentis principalis. 8. Thom. Quaest. disp. de potentia,
q. 3. a. 7. ad 3. Dalfs die ,,virtus divina“ mit der Wesenheit
Gottes identisch ist, diirfte der Autor hoffentlich wissen. Ebenso
wird ihm ohne Zweifel bekannt sein, dafs die ,virtus divina®
somit auch Gott selber dort sein muls, wo die Thatigkeit statt-
findet, weil alle geistigen Wesen dort unmittelbar gegenwirtig
sind, wo sie wirken. Uber die Schwierigkeit, wie zwei agentia
eine und dieselbe Thétigkeit verursachen konnen, setzt sich



4006 Die Neu-Thomisten.

unser Autor mit aller Leichtigkeit durch die Bemerkung hinweg,
wenn wir diesen Vorgang auch nicht erkldren kdnnten, so wiirde
damit doch nicht der Beweis erbracht, dals unser Simultan-Konkurs
in der Wirklichkeit nicht stattfinden konne. Das heilst also mit
andern Worten: wir nehmen unsern Simultan-Konkurs um jeden
Preis an, wenn wir die dagegen aufgeworfenen Schwierigkeiten
auch nicht zu lésen vermdogen. Und warum nicht. Den freien
Willen kann man nicht zwingen. Dies bringt selbst Gott nicht
zustande.

S. 36 endlich behauptet unser Autor, dafls die Thomisten
einen ganz falschen Begriff vom Willen als einer aktiven und
freien Potenz hétten. Denn in Kraft der natiirlichen Bestimmung
oder Determinierung zu jedem Gut ,,im allgemeinen®, welche der
Wille in der That von Natur aus besitzt, konne der Wille ,,un-
mittelbar und ,,durch sich®, ohne irgend eine neue Bestimmung
durch einen ,andern®, so oft dem Menschen, dessen Werkzeug
der Wille ist, irgend ein Gut hinreichend vorgestellt wird, diesen
oder jenen Willensakt ausiiben, oder auch nicht ausiiben. Dazu
werde blofs erfordert, dals Gott mithelfe. Der Wille, bemerkt
der Autor weiter, besitzt eine angeborene aktive Indifferenz.
Kommt dann dazu noch die natiirliche Determinierung zum Gut
im allgemeinen, so kann der Wille unmittelbar den einen der
beiden Akte, das Wollen oder das Nichtwollen, mit Bezug auf
ein partikulares Gut vollziehen, ohne irgend eine Pramotion oder
Pradetermination zu der Théatigkeit von Seite des ersten Agens.

Die Thomisten behaupten ganz einfach mit ihrem Meister,
dals der Wille und die Freiheit von Natur aus nicht eine
aktive Poitenz oder potentia in actu, sondern eine passive
Potenz bildet. Aktive Potenz oder potentia in actu ist der Wille
einzig und allein nur in Gott. Darum mufs der Wille der
Kreaturen von einem agens in actu bewegt werden, wahrend der
Wille Gottes jede Bewegung durch ,einen anderen ausschlielst.
Die Thomisten lehren ferner mit ihrem Meister, dafs der Wille
oder die Freiheit subjektiv, quoad exercitium actus, nicht von
Natur aus zu dem Gut im allgemeinen bestimmt sei. Von
einer angeborenen aktiven Indifferenz weils der hl. Thomas
nichts. Die besitzt nach ihm Gott allein. Merkwiirdig ist,
dals nach unserm Autor der Wille mit dieser angeborenen aktiven
Indifferenz und der natiirlichen Bestimmung zom Gut im all-
gemeinen unmittelbar den einen oder andern Akt ausiiben kann,
und dafs diese ,,Energie‘ trotzdem noch notwendig eines ,,Com-
plementums® von der ersten Ursache bedarf. Geniigt in der
That die vorhin genannte Indifferenz und natiirliche Bestimmung,



Die Neu-Thomisten. 407

so ist der Beweis hergestellt, dals der freie Akt des Willens
nicht Gott zu seiner Ursache hat. Denn diese angeborene
aktive Indifferenz und natirliche Determinierung zum Gut im
allgemeinen unterscheidet sich offenbar real vom freien Akte.
Jene ist angeboren und natiirlich, dieser hingegen frei. Geniigen
somit die Indifferenz und natiirliche Determivierung, dann ist
iiberhaupt kein Grund vorhanden, fir die freie Thatigkeit
Gottes Mitwirkung zu fordern. Omne quod agit, agit ex hoc
quod est in actu. Unde oportet quod omne quod est in actu
aliquid, aliquo modo esse activum illius. 8. Thom. III. Sent.
d. 33. q. 1. a. 2. qu. 2.

Wenn der Autor schliefslich meint, die ,/Thomisten®:hin-
reichend widerlegt zu haben, so bemerken die ,/ Thomisten
demgegeniiber, dafls sie ihre Behauptungen trotz der Widerlegung
durch P. Frins leider ganz und voll aufrecht erhalten miissen.
Diese Behauptungen bestehen in folgendem:.

a) Die praemotio physica ist notwendig zum Zwecke der
Unterordnung der secunddren Ursachen unter die erste Ur-
sache: Gott. ;

Die zweiten Ursachen befinden sich nicht immer oder un-
ausgesetzt in jenem Zustande, in jener.Verfassung, dals sie ihre
(iite und Ahnlichkeit einem andern mitteilen konnten. In diesem
Zustande befindet sich einzig und allein Gott fortwédhrend;
die Kreaturen dagegen nur mit vielfacher Unterbrechung. Die
secundéren Ursachen bediirfen somit eines Bewegers uud des
Einflusses der ersten Ursache, damit sie selber in der Wirklichkeit
oder actu einen Einflufs auf anderes geltend machen. Denn die
Ausiibung dieses Einflusses auf anderes oder die Thatigkeit
gehort dem Suppositum als dem agens quod an, der Form hin-
gegen als dem agens quo. Der Form kommt es eigentlich zu
zu fliefsen. Durch dieses ihr Fliefsen wird dem Effekte ihre
Ahnlichkeit mitgeteilt. Nun ist aber die Form jederzeit friiher
der Natur und Kausalitit nach, als das durch sie Geformte, weil
sie ja die Ursache desselben bildet. HEs unterliegt demnach
gar keinem Zweifel, dafls die Thitigkeit Gottes, durch welche
den Kreaturen die Ahnlichkeit mit Gott mitgeteilt wird, friiher
sein miisse als die Thétigkeit der Kreatur, weil die Kreaturen
erst durch die Mitteilung dieser Form Gott dhnlich werden. In
Gott nun sind besonders zwei Dinge: er ist seinem Wesen nach
Form oder Akt; und ebenso ist er seinem Wesen und Dasein
nach Thitigkeit, also Ursache. Diese zwei Dinge oder Eigen-
schaften wollte Gott auch den Kreaturen mitteilen, ndmlich das
Sein und das Ursache-sein. Beides aber haben die Kreaturen



408 Die Neu-Thomisten.

in analoger. aber getreuer Nachahmung ihres Vorbildes durch
eine Form. Das Sein haben die Kreaturen durch eine Form
und ebenso das Thétig-sein. Ein jedes Ding ist durch seine
Form, und in jedem bildet die Form das Princip der Thitigkeit.
Dies ist nicht minder in Gott der Fall, denn Gott ist Form, und
er ist durch seinen Verstand, also durch die Formen oder Ideen,
die mit ihm real eins und dasselbe ausmachen, ebenfalls thétig.
Forma autem alicuius rei potest dici tripliciter. Uno modo, a qua
formatur res: siout a forma agentis procedit effectus formatio.
Sed quia non est de necessitate actionis, ut effectus pertingat ad
completam rationem formae agentis, cum frequenter deficiant,
maxime in causis aequivocis; ideo forma, a qua formatur aliquid,
non dicitur esse idea vel forma. Alio modo dicitur forma alicuius
secundum quam aliquid formatur: sicut anima est forma hominis,
et figura statuae est forma cupri. Et quamvis forma, quae est
pars compositi, vere dicatur esse illius forma, non tamen con-
suevit dici eius idea, quia videtur hoc nomen idea significare
formam separatam ab eo, cuius est forma. Tertio modo dicitur
forma alicuius illud, ad quod aliquid formatur. KEt haec est
forma exemplaris, ad cuius similitudinem aliquid constituitur. Lt
in hac significatione consuetum est nomen ideae accipi, ut idem
sit idea quod forma, quam aliquid imitatur. Illi qui ponebant
omnia casu accidere, non poterant ideam ponere (in Deo). Sed
haec opinio a philosophis reprobatur. Quia quae sunt a casu
non se habent eodem modo nisi ut in paucioribus. Naturae autem
cursum videmus semper eodem modo progredi, aut ut in pluribus.
Similiter etiam secundum eos qui posuerunt quod a Deo procedunt
omnia per necessitatem naturae, non per arbitrium voluntatis,
non possunt poni ideae. Quia ea quae ex necessitate naturae
agunt non praedeterminant sibi finem. Sed hoc esse non potest;
quia omue, quod agit propter finem, si non determinat sibi finem,
determinatur ei finis ab aliquo superiori. Et sic aliqua causa
erit eo superior, quod esse non potest. Quia omnes loquentes
de Deo intelligunt eum esse causam primam entium. Kt ideo
Plato refugiens Epicurearum opinionem, qui ponebant omnia casu
accidere; et Empedoclis et aliorum, qui ponebant omnia accidere
ex necessitate naturae, posuit ideas esse. Kt hanc etiam rationem
ponendi ideas, scilicet praedefinitionem operum agendorum
innuit Dionysius dicens: exemplaria dicimus in Deo exi-
stentium rationessubstantificatas,et singulariter prae-
existentes, quas Theologia praedefinitiones vocat, et
divinas et bonas voluntates existentium praedetermina-
tivas et effectivas, secundum quas supersubstantialis



Die Neu-Thomisten. 409

essentia omnia praedefinivit et produxit. Sed quia forma
exemplaris vel idea habet quodam modo rationem finis, et ab ea
accipit artifex formam, qua agit, si sit extra ipsum: non est
autem conveniens ponere Deum agere propter finem alium a se,
et accipere aliunde, unde sit sufficiens ad agendum; ideo non
possumus ponere ideas esse extra Deum, sed in mente divina
tantum. S. Thom. Quaest. disp. de veritate. q. 3. a. 1. — Ideae
existentes in mente divina non sunt generatae, nec sunt gene-
rantes, si fiat vis in verbo, sed sunt creativae et productivae
rerum. L c.ad 5. — Posita actione sequitur effectus secundum
exigentiam formae, quae est principium actionis. In
agentibus autem per voluntatem, quod conceptum est et prae-
definitum, accipitur ut forma, quae est principium actionis. Ex
actione igitur aeterna non sequitur effectus aeternus, sed qualem
Deus voluit. Summ. theol. 1. p. q. 46. a. 1. ad 10.

Was demnach Gott als Wesenheit besitzt: die Form, wodurch
er ist und wodurch er wirkt, das besitzen die Kreaturen nicht
in derselben, wohl aber in analoger Weise. Denn Gott teilt es
thnen mit. Causa productionis rerum in esse est divina bonitas,
ut Dionysius et Augustinus dicunt. Voluit enim Deus perfectionem
suae bonitatis secundum quod possibile est creaturae alteri com-
municare. Divina autem bonitas duplicem habet perfectionem:
unam secundum se, prout scilicet omnem perfectionem super-
eminenter in se continet; aliam prout influit in res secundum
scilicet quod est causa rerum. Unde et divinae bonitati con-
gruebat, ut utraque creaturae communicaretur: ut scilicet res
creata non solum a divina bonitate haberet, quod esset, et bona
esset, sed etiam quod alii esse et bonitatem largiretur: sicut
etiam sol per diffusionem radiorum suorum non solum facit
corpora illuminata, sed etiam illuminantia. S. Thom. Quaest.
disp. de veritate q. 5. a. 8. — Die Kreaturen nun sind durch
eine Form, gleichwie Gott durch eine Form ist. Gott ist aber
auch durch eine Form thétig. Folglich konnen die Kreaturen
ebenfalls nur durch eine Form thétig sein. Wie die
Kreaturen aus sich selber nichts sind als blofse Moglichkeit
und erst durch die von Gott mitgeteilte Form Wirklichkeit
haben; ebenso bilden sie in Bezug auf die Thétigkeit, in ordine
operativo, aus sich selber nichts als blofse Méglichkeit.
Sollten sie in dieser Ordnung Wirklichkeit gewinnen, so
miissen sie von Gott eine Form erhalten. Die Vermogen
oder Potenzen der Kreaturen miissen innerlich ein ,Com-
plementum® erhalten und in sich aufnehmen.

In ordine entitativo entsprechen die Kreaturen als



410 Die Neu-Thomisten.

Méglichkeit der aktiven Potenz Gottes. Das nédmliche gilt
darum auch in ordine operativo. Die Potenzen der Kreaturen
als Potenzen, d. h. in ihrer Hinordnung zu der Thatigkeit, sind
nichts als Moglichkeit. Durch die Form, welche Gott ihnen
mitteilt, werden sie Wirklichkeit. Est autem considerandum
quod cum unumquodque agens agat sibi simile, unicuique po-
tentiae activae correspondet possibile ut objectum proprium
secundum rationem illius actus, in quo fundatur potentia activa.
S. Thom. Summ. theol. 1. p. q. 25. a. 3. In der Ordnung des
Seins entspricht der aktiven Potenz Gottes die Kreatur als
Méglichkeit, die von Gott in den Akt gesetzt, aktuiert wird;
in der Ordnung der Théatigkeit entsprechen dieser aktiven
Potenz Gottes die Potenzen dieser Kreatur. Gott muls darum
diese Potenzen in den Akt setzen, aktuieren. Den Vorgang
dieser Aktnierung nennen wir Bewegung oder Bewegen von Seite
Gottes, und Bewegung oder Bewegt-werden von Seite der Kreatur.
Das Bewegen durch Gott besteht in der voriibergehenden Mit-
teilung einer Form oder Kraft. Oportet enim quod est in po-
tentia reducatur in actum per aliquid quod est in actu. Ef hoc
est movere. S. Thom. theol. 1. 2. q. 9. a. 1. — Forma recepta
in aliquo non movet illad in quo recipitur. Sed ipsum habere
talem formam est ipsum motum esse. Sed movetur ab
exteriori agente: sicut corpus quod calefit per ignem non mo-
vetur a calore recepto, sed ab igne. Quaest. disp. de veritate
g. 22. a. 5. ad 8.

Geht demnach die Potenz der Kreatur ohne diese Form
nicht in Thétigkeit iiber, indem erst die Form aus ihr ein agens
in actu macht, sie in actu versetzt, und die Thatigkeit nur aus
der Potenz in actu, aus dem agens in actu herausflielst, so
liegt es auf flacher Hand, dals die Mitteilung dieser Form durch
Gott, und die Aufnahme derselben durch die Kreatur vorher-
gehen mufs. Auf diese Weise besteht dann auch die richtige
Unterordnung der sekundaren Ursachen als Ursachen zu Recht.
Die Kreaturen sind formell Ursachen dadurch, dafs sie sich
in actu befinden, ein agens in actu bilden. Und eben dies
erhalten sie von Gott, der ihnen voriibergehend eine, oder rich-
tiger seine, Kraft mitteilt.

Dagegen behauptet nun P. Frins mit den Molinisten: Um
die wahre Lehre tber das Verhaltnis Gottes zu der Kreatur
genau und erschopfend anzugeben, geniige es, zu sagen, dals die
Kreatur ganz und gar nichts, nicht einmal das Geringste hervor-
zubringen vermdge, was nicht auch zugleich Gott, das Princip
alles Seins, wahrhaft in simultaner Weise, innerlich, unmittelbar



Die Neu-Thomisten. 411

und physisch bewirkte, und zwar derart, dals keine Wirkung,
oder irgend eine Bewegung zu der Wirkung hin aus der Kreatur
hervorgehen konne, ohne dals Gott sie bei dieser Bewegung,
bei dieser Wirkung zugleich physisch und upmittelbar unter-
stiitzte. Weil Gott die Thétigkeit wirke, insofern dieselbe ein
Seiendes, ein ens ausmacht, deshalb sei seine Thitigkeit eine
universellere, grundlegendere und innerlichere als die der
Kreaturen.

Darauf miissen wir zunichst bemerken, dals die Schwierig-
keit der Thomisten durch diese Sentenz nicht gelost, sondern
mit Stillschweigen iibergangen wird. Damit wird nur erklért,
wie die Thatigkeit aus der aktiven Potenz, oder der potentia
in actu herausfliefst, um mit dem hl. Thomas zu sprechen,
keineswegs aber, wie die Potenz in actu versetzt, ein agens
in actu wird. Und doch mufs vor allen andern diese Frage
richtig beantwortet werden. Die Thomisten verlangen die prae-
motio physica nicht fiir die Thatigkeit selber, sondern fir die
Potenz, damit diese n@mlich aus einem agens in potentia ein
agens in actu, oder formell als Ursache innerlich konsti-
tuiert werde. Die Ausrede der Molinisten, dals die Potenz der
Kreaturen, namentlich der Wille, schon von Natur aus eine
aktive Potenz oder potentia in actu bilde, haben wir friiher
bereits als unrichtig zuriickgewiesen. Beruhte diese Ansicht auf
Wahrheit, so miilsten die Kreaturen ununterbrochen thitig
sein, aus dieser aktiven Potenz bestdndig die Thatigkeit als
Effekt heraustreten, was durchaus nicht der Fall ist. Zudem
ware dann die Thitigkeit der Kreaturen nicht ein Accidens
per accidens, sondern, gleich der Potenz, ein accidens pro-
prium. — Auch die fernere Bemerkung der Molinisten, die Po-
tenz werde innerlich formell durch die Thatigkeit selber als agens
in actu, oder potentia in actu konstituiert, erweist sich als durch-
aus falsch. Denn zum ersten mufls das innerliche, formell konsti-
tutive Princip in dem Substrate, welches durch eben dieses Princip
innerlich konstituiert wird, inneriich verbleiben, demselben inner-
lich inhédrieren. Jedes formell konstitutive Princip ,,inhaeret
suo subjecto”. Die Thitigkeit aber ist, wie der hl. Tnomas sagt,
etwas aus der Potenz Herausflielsendes, aliquid fluens ab
agente et cum motu. Zum zweiten bildet die Thatigkeit einen
Effekt der Potenz, des agens in actu. Nun ist es sicher noch
nie eingetroffen, dals eine Wirkung innerlich und formell ihre
eigene Ursache konstituniert hat. Die Ursache muls doch
ohne Zweifel als Ursache der Natur und Kausalitdt nach friither
sein als ihr Effekt. Darum kann dieser Effekt unmoglich seine



412 Die Neu-Thomisten.

Ursache erst innerlich und formell konstituieren. Der englische
Lehrer hat sich hieriiber mit aller nur wiinschenswerten Deut-
lichkeit ausgesprochen. Wir verweisen, um nieht schon Gesagtes
noch einmal zu wiederholen, auf I. Sent. d. 32. q. 1. a. 1. Da-
selbst heilst es ausdriicklich, dals eine Form das innerliche
formell konstitutive Princip der Ursache bilde. Folglich wird
die Potenz, welche frither ,ruhte“, durch eine Form in actu
versetzt, ein agens in actu.

Woher stammt nun diese Form? Nach dem hl. Thomas
mufs sie von einem agens in actu kommen. Oportet quod illud
quod est in potentia reducatur in actum per aliquid quod est in
actu. Kt hoc est movere. Die Kreaturen befinden sich aber von
sich selber aus mit Bezug auf die Thatigkeit ebenso wenig in
actu wie hinsichtlich des Seins. Sie sind in beiden Féllen nur
Moglichkeit oder Potenz. Gott allein ist von Natur aus in
actu oder Akt, reine Wirklichkeit. — Die Behauptung des
P. Pesch, dals Gott, der Schopfer, wie er den Dingen ein Selbst-
sein verlichen hat, so auch ein Selbstwirken gewihrt habe,
erweist sich als ganz und gar unzutreffend und falsch. Denn
mit Bezug auf das Selbstsein sind ja die Dinge nicht bald, und
bald sind sie nicht, sondern sie sind ohne Unterbrechung.
Hinsichtlich der Thatigkeit dagegen sind sie manchmal in actu,
manchmal in der Potenz. Quandoque agens in potentia quando-
que agens in actu. Dieser Vergleich des P. Pesch gibt, seine
Richtigkeit angenommen, dem ganzen System der Molinisten den
Todesstols. Und in der That! Wie Gott den Kreaturen ein
Selbstsein verliechen hat, so hat er ihnen auch ein Selbstwirken
gewdhrt. Wenn also eine Kreatur das Selbstsein manchmal ver-
liert, und infolgedessen, in ordine entitativo, in potentia ist,
so kann sie sich dieses Selbstsein selber geben. Da sind wir
richtig wieder bei dem Herrn Miinchhausen angelangt. Wie
also die Kreatur, so oft sie mit Bezug auf das Selbstsein in der
Potenz ist, sich dieses Selbstsein selber verleihen kann, ebenso
kann sie, so oft sie hinsichtlich der Thatigkeit, des Selbst-
wirkens, in der Potenz ist, sich dieses Selbstwirken selber
geben. Sie bedarf dazu des Einflusses Gottes nicht. Das sind
nun allerdings recht sonderbare Ansichten. Das Richtige ist
vielmehr dieses: die Kreatur braucht in beiden Féllen die ,,virtus
divina“. Und da die virtus divina nichts anderes ist als eine von
Gott selbst, von der mit ihm real identischen Théatigkeit, per
modum ,,intentionis®, vel ,formae transeuntis” der Kreatur mit-
getellten Kraft, so bedarf die Kreatur eben der Thitigkeit Gottes,
um in ordine entitativo, und in ordine operativo in actu zu sein.



Die Neu-Thomisten, 413

P. Pesch meint, die von Gott am Anfange der Welt in die
Kreaturen hineingelegten Krifte reichten dazu vollkommen aus.
Der hl. Thomas dagegen erklirt: quantumcunque natura aliqua
corporalis, vel spiritnalis ponatur perfecta, non potest in suum
actum procedere, nisi moveatur a Deo . .. Sic igitur actio
intellectus et cujuscunque entis creati dependet a Deo quantum
ad duo: uno modo, in quantum ab ipso habet perfectionem sive
formam, per quam agit. Alio modo in quantum ab ipso movetur
ad agendum. Summ. theol. 1. 2. q. 109, a. 1. — Dals die Be-
wegung durch Gott in der voriibergehenden Mitteilung einer
Kraft oder Form bestehe, haben wir bereits gesagt. Diese Form
oder Kraft ist nicht etwas von Gott selber Verschiedenes, son-
dern eben die Thétigkeit Gottes selber. Sollte die Kreatur
durch sich selber, mit Ausschluls Gottes thitig sein, so miilste
sie. ein movens non motum bilden oder Gott selber sein. Sed
quia nulla res per se ipsum movet vel agit, nisi sit mo-
vens non motum, tertio modo dicitur una res esse causa
actionis alterius, in quantum movet eam ad agendum. In
quo mnon intelligitur collatio vel conservatio virtutis activae, sed
applicatio virtutis ad actionem. De potentia q. 3. a. 7.

Wie gesagt, iibergehen die Molinisten diesen wichtigen,
eigentlich entscheidenden Punkt vollstindig mit Stillschweigen.
Nach ihnen sind die Potenzen der Kreaturen, namentlich der
Wille, aktive Potenzen oder Potenzen in actu, also agentia in
actu. Dals sie mit dieser Behauptung die Vernunft und die
Erfahrung gegen sich haben, macht ihnen nicht die geringsten
Schwierigkeiten, wenn sie damit nur die praemotio physica der
»Lhomisten bekdmpfen konnen. Ks ist aber bei diesem Sach-
verhalte absolut nicht einzusehen, warum denn die Molinisten
immer auf die praemotio physica losstiirzen. Die Molinisten und
die Thomisten stehen ja gar nicht auf dem ndmlichen Stand-
punkte. Nach den Molinisten sind die Potenzen der Kreaturen
aktive, nach den Thomisten dagegen passive Potenzen. Um
diesen Punkt herum miilste demnach eigentlich der Kampf sich
drehen, nicht aber um die praemotio physica selber. Denn ist
die Ansicht der Thomisten, dafs die Potenzen von Natur aus,
und manchmal blofs in potentia sind, ein agens in potentia
bilden, richtig, so haben die Molinisten gar keinen verniinftigen
Grund, die praemotio physica der Thomisten anzugreifen. Die
Thomisten fordern die praemotio physica einzig und allein
nur deshalb, weil nach ihrer Ansicht die Potenzen der Krea-
turen von Natur aus, und manchmal blofs agens in po-
tentia, nicht agens in actu sind. Fiir die Potenz in actu



414 Die Neu-Thomisten.

oder das agens in actu hat noch kein einziger Thomist die
praemotio physica beansprucht. Bildet nun nach der Meinung
der Molinisten die Potenz der Kreatur von Natur aus und
durch sich eine potentia in actu, ein agens in actu, warum
treten sie dann gegen die praemotio physica der Thomisten auf?
Dieses Vorgehen lalst sich wahrhaftig nicht begreifen. Die Mo-
linisten konnen den Thomisten nur sagen, die Voraussetzung,
namlich dals die Potenzen von Natur aus passive Potenzen
ausmachen sollen, ist falsch. Aber sie haben kein Recht, die
Konsequenz der Thomisten, die praemotio physica, zu negieren.
Oder die Molinisten konnen bestreiten, dals die praemotio physica
fir die Potenz in actu, fir das agens in actu notwendig sei,
und dann greifen sie Gegner an, die nirgends existieren, wenig-
stens unter den Thomisten nicht. Denn kein Thomist hat je
gelehrt, die praemotio physica sei notwendig fiir die Potenz oder
das agens in actu.

Die eigentlich strittige Frage muls somit ganz anders lauten,
namlich: sind die Potenzen der Kreaturen von Natur aus pas-
sive oder sind sie aktive Potenzen? Befinden sich die Krea-
turen besténdig, seit dem Weltanfange, von sich selber in
actu, oder sind sie manchmal blofs in der Potenz? Die Lo-
sung dieser Frage bat aber unmittelbar mit der praemotio
physica gar nichts zu thun. Die praemotio physica folgt erst
notwendig in dem Falle, als die Potenzen der Kreaturen von
Natur aus, und manchmal passive, nicht aktive oder Potenzen
in actu sind.

Um die Frage, ob die Fahigkeiten der Kreaturen passive,
oder aktive Potenzen seien, richtig zu losen, ist es notwendig,
sich den Begriff der Ursache klar zu machen. Was nennen
wir Ursache? Wanp sagen wir von einem Dinge, es sei die
wirksame Ursache eines andern? Um die wirksame Ur-
sache, also um die Kreatur in ordine operativo handelt es
sich hier in unserer Frage ganz ausschliefslich. Wirksame
Ursache ist diejenige, aus welcher etwas hervorgeht. Per prin-
cipia videtur intelligere (Aristoteles) causas moventes et agentes,
In quibus maxime attenditur ordo processus cujusdam.
S. Thom. Physic. I. I. 5. — Wirksame Ursache nennen wir
also diejenige, die ein anderes aus der Potens in den Akt iiber-
filhrt, aus dem in der Potenz Seienden ein actu Seiendes macht.
Cum causa sit, ad quam sequitur esse alterius, esse ejus quod
habet causam, potest considerari dupliciter. Uno modo absolute;
et sic causa essendi est forma, per quam aliquid est in
actu. Alio modo secundum quod de potentia ente fit actu



Die Neu-Thomisten. 415

ens. Kt quia omne quod est in potentia reducitur ad actum
per id quod est actu ens, ex hoc necesse est esse duas alias
causas, scilicet materiam, et agentem, qui reducit materiam de
potentia in actum. Actio autem agentis ad aliquid determinatum
tendit, sicut ab aliquo determinato principio procedit. Nam
omne agens agit quod est sibi conveniens. Id autem ad quod
tendit actio agentis dicitur causa finalis, Sic igitur necesse est
esse causas quatuor. Sed quia forma est causa essendi absolute,
aliae vero tres sunt causae essendi secundum quod aliquid aceipit
esse: inde est quod in immobilibus non consideratur aliae tres
causae, sed solum causa formalis. l. ¢. II. X. 15.

Diese wirksame Ursache nun befindet sich entweder im
Zustande der Potenz, der Moglichkeit, oder aber im Zustande
der Wirklichkeit, in actu. Quaedam causae dicuntur causae in
potentia: sicut potentes operari; quaedam vero sicut operantes
in actu: sicut causa aedificandi domum potest dici vel aedificans
in habitu, vel aedificans in actu. 1. ¢. II. VI. 5. Der Unter-
schied dieser beiden Zustande der wirksamen Ursachen, nidmlich
der Ursache in der Potenz, und der Ursache in actu besteht
darin, dafs die Ursache in actu zugleich ist und nicht ist mit
dem, was durch sie hervorgebracht wird. Der Ursache in actu
entspricht darum die Wirkung oder der Effekt in actu, in der
Wirklichkeit; der Ursache in der Potenz dagegen die Wirkung
in der Potenz. Inter causas in actu, et causas in potentia est
ista differentia, quod causae operantes in actu simul sunt, et non
sunt cum eis, quorum causae sunt in actu. . . . Unde habetur quod,
sicut agentia inferiora, quae sunt causae rerum quantum ad suum
fieri, oportet simul esse cum iis, quae fiunt, quamdiu fiunt; ita
agens divinum, quod est causa existendi in actu, simul est
cum esse rel in actu. Unde subtracta divina actione a rebus res
in nihilum deciderent, sicut remota praesentia solis lumen in aére
deficeret. . . . Causis in potentia respondent effectus in potentia;
et causis in actu effectus in actu. 1. c. n. 9 et 11.

Aus dieser vollkommen richtigen Bestimmung des innersten
Wesens der wirksamen Ursache konnen wir nun ohne grofse
Miihe erkennen, ob die Fahigkeiten oder Potenzen der Kreaturen
an und fiir sich aktive, oder nur passive Potenzen sind. Der
passiven Potenz entspricht die mogliche, der aktiven da-
gegen die wirkliche Thitigkeit als Effekt. Und die aktive
oder die Potenz in actu muls zugleich sein mit ihrer Wirkung.
Trifft nun dies bei den Kreaturen zu? Unbedingt nein. Zu-
gleich mit der Kreatur sind an und fiir sich blofs die accidentia
propria, also die Vermdgen oder Potenzen‘ denn diese gehen,



416 Die Neu-Thomisten.

nach der Lehre des hl. Thomas, aus der Wesenheit der Kreatur
per modum naturalis resultantiae hervor. Allein die
Thitigkeit bildet in keiner einzigen Kreatur ein accidens pro-
prium, sondern ein accidens per accidens. Darum besitzt die
Kreatur dieses accidens keineswegs von Natur aus, und sie
hat es manchmal, manchmal dagegen nicht. Diese Wahrheit wird
auch durch die Erfahrung bestétigt. Daraus folgt aber dann,
dafs die Vermdgen oder Potenzen der Kreaturen an und fiir sich
nicht aktive, sondern passive Potenzen bilden. Denn der
Potenz in actu oder der aktiven Potenz entspricht die wirk-
liche Thatigkeit als Effekt. So oft diese letztere nun nicht
vorhanden ist, kann man auch nicht sagen, die Potenz sei in
actu. Sie hitte in diesem Falle keinen Effekt, der ihr ent-
gpréche, weil die abwesende oder fehlende, also die mog-
liche Thitigkeit der Fahigkeit in potentia, nicht aber der Po-
tenz in actu entspricht. Daher ist Gott allein von Natur aus
und ohne irgend eine Unterbrechung aktive Potenz oder
potentia in actu. Gott ist nie ohne eine Thatigkeit. Und
weil Gott dieses von Natur aus und immer ist, deshalb
mufs er aus der Potenz der Kreatur, die von Natur aus, und
manchmal blofs in potentia ist, eine potentia in actu machen.
Es gilt in ordine operativo, wie in ordine entitativo der Grund-
satz des hl. Thomas: Omne quod non est suum esse, participat
esse a causa prima, quae est suum esse. Physic. VIIL XXI. 14.

Daraus ergibt sich von selber die Wahrheit, dals die Theorie
der , Thomisten {iber die praemotio physica sich durchaus anf
den Zustand der Potentialitdt in ordine operativo stiitzt, in
welchem sich die Kreaturen von Natur aus, und manchmal
befinden. Wer diesen Zustand leugnet, der hat gar kein Recht,
gegen die praemotio physica aufzutreten.

Noch viel weniger Recht haben die Molinisten, die prae-
motio physica Gottes dann zu bekdmpfen, wenn sie annehmen,
wie es ja thatsachlich geschieht, dals die Vermogen oder Potenzen
der Kreaturen manchmal ,ruhen® also im Zustande der Potenz
sich befinden. In diesem Falle hat das Gesetz seine volle
Geltung: omne quod movetur .ab alio movetur. Der innerste
Grund dieses Gesetzes leuchtet von selber ein. Lassen wir einem
Molinisten, dem P. Pesch, das Wort. Die Bewegung ist der
Ubergang aus der Moglichkeit in die Wirklichkeit. Die
Bewegung im allgemeinen ist also das Wirklichwerden des
Méglichen, der Weg von potentiellem zu aktuellem Sein,
eine Moglichkeit, die zur Wirklichkeit hinstrebt, die noch
nicht vollendet ist. Ihrem Begriffe nach setzt die Bewegung



Die Neu-Thomisten. 417

zweierlel voraus: ein wirkliches Sein, welches das Vermogen
besitzt, die Bewegung zu erzeugen, und ein potentielles, un-
fertiges Sein, welches etwas werden kann. Wo immer also
sich ein Einzelwesen aus der blofsen Moglichkeit zur Wirk-
lichkeit entwickelt, muls ihm ein anderes Hinzelwesen in
Wirklichkeit vorangehen, weil die Bewegung nur da mog-
lich ist, wo ihr ein Wirkliches als bewegende Ursache voran-
geht (a. a. O. I. B. 8. 616).

Die Sache ist vollkommen richtig dargelegt. Die Fahig-
keiten der Kreaturen sind in ordine operativo von Natur aus,
und manchmal blofs in der Potenz, also Moglichkeit. Sie
bilden in dieser Ordnung ein potentielles, nicht ein aktuelles
Sein. Allein sie streben zur Wirklichkeit hin, denn sie sind
von Gott, darum von Natur aus zu einer Thétigkeit hinge-
ordnet. Diese Thétigkeit konnen sie aber nur dann setzen, wenn
sie selber in der Wirklichkeit sich befinden, selber ein ak-
tuelles Sein haben. Setzt nun jede Moglichkeit, um zur
Wirklichkeit zu gelangen, ein wirkliches Sein voraus, mufs
jedem blofs Moglichen ein anderes Kinzelwesen in Wirk-
lichkeit vorangehen, so liegt es auf flacher Hand, dals die
Potenzen der Kreaturen, die von Natur aus, und manchmal sich
blols in der Mdglichkeit befinden, sich nicht von selber
in die Wirklichkeit versetzen konnen. Das blols in der
Moglichkeit Seiende setzt ja ein Wirkliches als bewegende
Ursache voraus. Wer ist nun dieses Wirkliche, das als be-
wegende Ursache vorangehen muls? P. Pesch meint, das
seien dufsere Kinfliisse, und, mit Bezug auf die Erkenntnis- und
Begehrungskraft, irgend ein Gegenstand. Allein der Autor hat
dabei ganz vergessen, dals der Gegenstand zwar objektiv,
niemals aber subjektiv, quoad exercitium actus, einen
Einflufs ausiibt. Die dufsern Kinfliisse haben mit der
Uberfithrung aus der Potenz oder Moglichkeit in die Wirklich-
keit gar nichts zu thun. Die Potenz oder Moglichkeit mufs
innerlich, in sich Wirklichkeit erhalten, sie muls in sich-ein
wirkliches Sein empfangen. Das wirkliche Sein aber kann
nur Gott geben, und die Kreaturen in virtute divina. Somit
mufs Gott und seine Kraft als bewegende Ursache vor-
angehen, '

Das bestreiten wir ja gar nicht, entgegnen die Molinisten.
Gott, das Wirkliche, geht dem Moglichen voran, denn er
ist die bewegende Ursache von allen. Allein dieses ,,Vorangehen*
Gottes als der ersten bewegenden Ursache, die ,physische Pri-
motion®, liegt im Anbeginne der Zeiten, im Uranfange der

Jahrbuch fiir Philosophie ete. IX. 27



418 Die Neu-Thomisten.

Welt. Aber durch zahllose Mittelglieder, indem diese Ver-
anderung durch eine friithere, und die frithere durch eine noch
frithere u. s. w. verursacht wurde, gelangen wir endlich hinauf
zu Gott. So P. Pesch a. a. O. IL B. 8. 366. 367. In dem
namlichen Bande S. 141 aber heilst es: ,,Jm Sinne der alten
Philosophie geniigt es nicht, dafs eine der Naturrevolutionen der
Zeit und der Zahl nach die erste sei. KEs muls eine Ursache
geben, die selbst nicht verursacht ist, die also nicht der Zeit
und der Zahl, sondern der Natur und dem Vorrarge nach
die erste ist, weil sie der Grund aller verursachten
Ursachen ist. Wir sehen also, dafls die Philosophie der Ver-
gangenheit die Reihe der Naturereignisse, wie sie im Weltlauf
thatséchlich sich zeigt, griindlicher und allseitiger aufgefalst hat,
als die neuere Naturwissenschaft. Sie betrachtete nicht sowohl
das oberfldchliche Nacheinander in der Zeit, sondern
den innern Kausalnexus, und zwar diesen in doppelter Hin-
sicht: zuerst als Bewegung, d. h. als passive Verdnderung,
und dann als bewirkende Ursédchlichkeit, d. h. als aktive
Verdnderung. Auf doppeltem Wege zeigte sie, dals man im
Sinne der mechanischen Naturerkldrung notwendig zu einer
aufsernatiirlichen Ursache gefithrt werde.“ -

Wir haben diesen beiden kontradiktorisch entgegengesetzten
Anschauungen des P. Pesch nichts beizufiigen. Das eine Mal,
so behauptet der Autor, handle es sich um Gott als die erste
Ursache der Zeit und der Zahl nach: ,,am Beginne der Zeiten,
und durch viele Mittelglieder hindurch. Das andere Mal aber
ist gar keine Rede ,,von der Zeit und der Zahl®, sondern von
der ,,Natur und dem Vorrange®, von dem ,innern Kausalnexus®.
Somit ist der Beweis durch die Molinisten selber erbracht, dals
die Wahrheit ihrer Ansichten auf einem morschen
Fundamente ruht.

Uberdies horen wir noch von P. Pesch, dals die Dinge,
welche bewegt werden, in dieser ihrer passiven Bewegung
selbst mitthd tig sind. Ein Beweis dafir fehlt natirlich.
Thétigsein heifst nun nichts anderes als bewegen. Somit be-
deutet mitthatig sein soviel als mitbewegen, aktiv sein.
Da haben wir nun die merkwiirdige Erscheinung vor uns, dafls
ein Ding passiv und aktiv zugleich ist. Aber noch mehr!
Zur Bewegung im aktiven Sinne gehort ein wirkliches Sein,
welches das Vermogen besitzt, die Bewegung zu erzeugen.
Demnach besitzt die Kreatur, welche mitthédtig ist, das Ver-
mogen, die Bewegung oder Thitigkeit zu erzeugen. Sie hat
folglich ein wirkliches Sein. Allein, warum wird sie dann



Die Neu-Thomisten. 419

dann bewegt? Das, was bewegt wird, mufs ja nach unserm
Autor ein potentielles, unfertiges, nicht ein aktuelles,
wirkliches Sein haben? Endlich haben wir noch den dritten
Widerspruch zu verzeichnen, dafls Gott, die aulserweltliche Ur-
sache, der ,,Kausalitdt und dem innern Konnex* oder dem ,,innern
Kausalnexus“ nach vorangehen miisse, und die Kreatur trotz-
dem mitwirkt. Da ist das ,,Vorangehen® ein barer Widersinn.
Mit Recht lehrt darum der hl. Thomas: ,,in operatione qua Deus
operatur movendo naturam non operatur rpatura.“ Die Wahrheit
ist zu klar, als dals ein Zweifel hieriiber aufkommen konnte.
An ungezihlten Stellen erkldrt der hl. Thomas, ein jedes Ding
sel nur dann und insofern théatig, als es sich in actu befindet,
somit wirkliches Sein hat. Ein jedes leide dagegen, insofern
es in der Potenz ist, also mogliches Sein besitzt. Nun sind
aber leiden und bewegt werden in unserer Frage vollkommen
identische Begriffe. Dasselbe gilt von bewegen und thétig sein.
Wie man demnach sagen kann, die Kreaturen wiirden von Gott,
der ersten Ursache, bewegt, aber sie seien bei dieser Bewegung
zugleich selber thitig, das ist einfach nicht mehr zu begreifen.
Die Kreatur wire in diesem Falle zugleich in der Moglich-
keit und in der Wirklichkeit. Der Widerspruch liegt somit
auf der Hand. Nihil movet nisi secundum quod est in actu,
nec movetur nisi secundum quod est in potentia. Kt haec duo
non possunt simul eidem inesse respectu ejusdem. Kt quia
Deus est simplex, non potest esse quod se ipsum moveat, proprie
loquendo. Quod ergo objicitur, quod omne mobile per aliud re-
ducitur ad mobile per se, verum est de reductione, quae est ad
primum in genere illo. Unde secundum philosophos omnia mo-
bilia reducuntur ad primum mobile, quod dicebant motum ex se,
quia est compositum ex motore et moto. Sed hoc ulterius
oportet reducere in primum simplex, quod est omnino
immobile. S. Thom. I. Sent. d. 8. q. 3. a. 1. ad 3.

Mit der Mitwirkung der Kreatur bei der Versetzung aus
dem Zustande der Méglichkeit in den der Wirklichkeit ist
es also nichts. Wollen die Molinisten durchaus an einem hellen
Widerspruche festhalten, um ihren Simultan-Konkurs an den
Mann zu bringen, so werden wir sie daran durchaus nicht hin-
dern. Aber man moge sich dabei ja micht auf die Scholastik
oder auf den hl. Thomas berufen. Die wulfsten von einer der-
artigen Ansicht nichts. Der Widerspruch lag fiir sie viel zu
handgreiflich zu Tage. Nach ihrer Anschauung ist bewegt
werden soviel als leiden, nicht aber soviel als thatig sein.
Darum mufs die Potenz, die sich blofs in der Mdglichkeit be-

27*



420 Die Neu-Thomisten.

findet, vorerst die Wirklichkeit erlangen oder verwirklicht
werden. Dies aber geschieht durch eine von Gott dem Ver-
mogen mitgeteilte Form. Denn die Form ist, wie P. Pesch,
a. a. 0. I. B. 8. 616, ganz zutreffend sagt, die Verwirklichung
oder Vollendung der Materie, indem sie in formeller Weise
das in der Materie nur der Moglichkeit nach Gesetzte zur
Wirklichkeit bringt. Habere talem formam est motum esse.

Fassen wir nun die Thatigkeit selber der Kreaturen
ndher ins Auge. Dasjenige, was aus der Potenz formell ein
agens in actu macht, die Potenz in den Akt iiberfithrt, bildet
ohne Zweifel ein ens, denn es ist eine Vollkommenheit, die dem
agens in potentia als solchem nicht zukommt. Allein dieses
Seiende, diese Kraft oder Form ist ein Seiendes durch An-
teilnahme, per participationem, nicht ein Seiendes durch seine
Wesenheit, per essentiam. Darum mufls es Gott zu seiner Ur-
sache haben. Aber diese Ursache ist, als ens per essentiam,
der Natur und Kausalitdt nach friiher als das genannte Seiende.
Darum ist schon von diesemm Gesichtspunkte aus der Simultan-
Konkurs der Molinisten ganz und gar unmoglich. Nun lafst sich
aber von der Thatigkeit selber der Kreaturen ganz das nam-
liche sagen. Denn diese Thétigkeit bildet als Effekt oder Wirkung
Gottes und der Kreatur ebenfalls ein Seiendes, ein ens.
Aber sie ist nicht ein Seiendes durch ihre Wesenheit — in diesem
Falle wire sie Gott selber — sondern sie bildet ein ens per parti-
cipationem. Da nun das ens per essentiam, Gott, der Natur und
Kausalitit nach friiher ist als das ens per participationem, so
muls auch die Théitigkeit der Kreatur spéter sein als die
Thatigkeit Gottes, die mit seiner Wesenheit sachlich eins und
dasselbe ausmacht. Folglich ist Gott frither diese Thatigkeit
verursachend oder causans, als die Kreatur. Darum kann
man eigentlich von einem Simultan-Konkurse Gottes gar nicht
sprechen. Simultan wirkt Gott die Thatigkeit nur in dem
Sinne, als er sie nicht allein hervorbringt, sondern dazu die
Kreatur als sein Instrument gebraucht, seine Kraft dem Ipstru-
mente mitteilt, und dieses in seiner Kraft die Thatigkeit setat.
Daher bemerkt der hl. Thomas an vielen Stellen, Gott wirke
frither und viel unmittelbarer als die Kreatur selber. Actio
primi agentis est prior in moveundo, quia actiones omnium se-
cundorum agentium fundantur super actionem primi
agentis, quae, cum sit upna, communiter omnes firmans, speci-
ficatur ejus effectus in hoc et in illo secundum exigentiam illius.
Cum ergo in viribus animae voluntas habeat locum primi mo-
ventis, actus ejus est prior quodammodo actibus aliarum virium,



Die Neu-Thomisten. 421

in quantum imperat eos secundum intentionem finis ultimi. Ef
ideo vires motae a voluntate duo ab ea recipiunt. Primo,
formam aliquam ipsius secundum quod omne movens et
agens imprimit suam similitudinem motis et patientibus
ab eo. 3. Thom. III. Sent. d. 23. q. 3. a. qu. 1. Anderswo
heifst es: non potest esse eadem actio numero per essentiam
principalis agentis et instrumenti, quia idem accidens non est in
diversis subjectis. Sed dicitur una secundum quid, in quantum
scilicet instrumentum non agit nisi motum a principali agente,
et agit In virtute principalis agentis. Kt hoc modo in ipsa
actione humanitatis Christi est aliqua virtus, in quantum ipsa
humanitas est instrumentum Deitatis. III. Sent. d. 18. q. 1.
ad 4.

Nun lalst sich nicht in Abrede stellen, dals die Thatigkeit
Gottes sich von der Thitigkeit der Kreatur durchaus unterscheide.
Denn die Thatigkeit Gottes ist mit seinem Wesen real identisch,
somit selber eine Substanz. Die Thatigkeit der Kreatur dagegen
bildet ein Zufilliges, ein Accidens fiir dieselbe. Kann also die
Thatigkeit zweier Wesen, die thitig sind, ihrem Wesen nach
nicht numerisch eine sein, so fragt es sich dann, wie die
Thétigkeit der Kreatur zugleich von der Thiatigkeit Gottes ge-
wirkt werden kann. Dies ist nur dadurch moglich, erklart uns
der englische Lehrer, dafls die Kreatur von Gott zu der Thatig-
keit bewegt wird, oder als von Gott bewegte Ursache
thre Thétigkeit hervorbringt. Ubicunque sunt plura agentia, or-
dinata inferius movetur a superiori: sicut in homine corpus
movetur ab anima, et inferiores vires a ratione. Sic igitur actiones
et motus inferioris principii sunt magis operata quaedam, gquam
operatlones Id autem quod pertinet ad supremum principium
est proprie operatio: puta si dicamus in homine, quod ambulare,
quod est pedum, et palpare, quod est mapnuum, sunt quaedam
hominis operata, quorum unum operatur anima per pedes, aliud
per manus. Kt quia est eadem anima operans per utrumque,
ex parte ipsius operantis, quod est primum principium mo-
vens, est una et indifferens operatio. Ex parte autem
ipsorum operatorum differentia invenitur. Sicut autem in homine
puro corpus movetur ab anima, et appetitus sensitivus a rationali;
ita in Domino Jesu Christo humana natura movebatur et rege-
batur a divina. ... Actio ejus quod movetur ab altero est duplex.
Una quidem quam habet secundum formam propriam; aliam autem
quam habet secundum quod movetur ab alio: sicut securis operatio
secundum propriam formam est incidere; secundum autem quod
movetur ab artifice operatio ejus est facere scamnum. Operatio



422 Die Neu-Thomisten.

igitur quae est alicujus rei secundum suam formam, est propria
ejus, nec pertinet ad moventem, nisi secundum quod utitur hujus-
modi re ad suam operationem: sicut calefacere est propria
operatio ignis, non autem fabri, nisi quatenus utitur igne ad
calefaciendum ferrum. Sed illa operatio, quae est rei solum se-
sundum quod movetur ab alio, non est alia praeter operationem
moventis ipsam: sicut facere scamnum non est seorsum operatio
securis ab operatione artificis, sed securis participat instrumen-
taliter operationem artificis. Et ideo ubicunque movens et motum
habent diversas formas seu virtutes operativas, ibi oportet quod
sit alia operatio moventis, et alia operatio propria moti; licet
motum participet operationem moventis et movens utatur opera-
tione moti, et sic utrumque agat cum communione alterius.
S. Thom. Summ. theol. 3. p. q. 19. a. 1.

Daraus geht klar hervor, dafs die Kreaturen nur in der
Kraft Gottes thitig sein konnen. Die Kraft Gottes bildet die
Ursache, dals die Thitigkeit der Kreaturen zur Wirklichkeit
gelangt. Dies aber geschieht dadurch, dals die Potenz der
Kreaturen in den Akt iibergefiihrt, agens in actu wird. Aus
dem agens in actu tritt dann die Thétigkeit heraus. Gott wirkt
durch die Kreatur, indem er sich ihrer als des Instrumentes
seiner Kraft bedient. Instrument ist hier in dem Sinne zu ver-
stehen, als jedes von einem andern Bewegte den Namen ,In-
strument® fihrt. Der Simultan-Konkurs im richtigen Sinne darf
somit nicht in der Weise aufgefalst werden, als wiren Gott und
die Kreatur der Natur und Kausalitdt nach zugleich thatig.
Einen Simultan-Konkurs dieser Art kann es gar nicht geben.
Die Kausalitit Gottes muls in dieser Beziehung stets friiher
sein als die der Kreatur, weil seine Thatigkeit das ,ens per
essentiam® ausmacht. (Gott ist nur in dem Sinne zugleich mit
der Kreatur thatig, dals er nicht allein wirkt, sondern auch
die Kreatur in seiner Kraft thitig ist. Nec universalius agens
agit seorsum ab inferioribus agentibus, sed ultimum agens pro-
prium agit in virtute omnium superiorum. Unde non imprimuntur
a diversis agentibus diversae formae in uno individuo, sed una
forma est quae imprimitur a proximo agente, continens in se
virtute omnes formas praecedentes. S. Thom. Quaest. disp. de
spiritual. creat. a. 3. ad 20. Nur auf diese Art ist es moglich,
dals nur eine Thitigkeit zu stande komme, obgleich wir zwei
Thitigkeiten, Gott und die Kreatur, vor uns haben. Hitten wir
es mit zwel Théatigkeiten, die zugleich wirken, zu thun, so
miilsten auch dem Effekt zwei verschiedene Formen eingeprigt
werden, denn thétig sein besagt nichts anderes, als der Wirkung



Die Neu-Thomisten. 423

jene Form einprigen, durch welche das agens selber in actu
ist und wirkt. :

Betrachten wir demnach die Thatigkeit Gottes, insofern sie
die Kreatur aus der Potenz in den Akt iiberfithrt, so ist die-
selbe durchaus unterschieden von der Thatigkeit der Kreatur.
In operatione, qua Deus operatur movendo naturam, non operatur
natura. Durch diese Thitigkeit wird der Kreatur eine Form
oder Kraft eingeprigt. Die Kreatur nimmt diese Form in ihrer
Potenz auf, und dadurch ist sie bewegt. Als bewegte Potenz
bringt sie dann selber ihre Thatigkeit hervor., Die voriiberge-
hend mitgeteilte Kraft oder Form bildet das nédchste formelle
Princip, principium quo der Thétigkeit. Sie verbindet die Potenz
mit ihrem Effekte, mit der Thétigkeit. Cum aliquis dicitur
per aliquid operari non semper recipitur conversio. Non enim
dicimus quod martellus operetur per fabrum. Dicimus autem
quod ballivus operatur per regem, quia ballivi est agere, cum sit
dominus sui actus. Martelli autem non est agere, sed solum agi.
Unde non designatur, nisi ut instrumentum. Dicitur autem ballivus
operari per regem, quamvis haec propositio ,,per denotet medium.
Quia quanto suppositum est prius in agendo, tanto virtus
ejus est immediatior effectui, quia virtus causae
primae conjungit causam secundam suo effectui. Unde
et prima principia dicuntur immediata in demonstrativis scientiis.
Sic igitur in quantum ballivus est medius secundum ordinem sup-
positorum agentium, dicitur rex operari per ballivam. Se-
cundum ordinem vero virtutum dicitur ballivus operari per
regem, quia virtus regis facit quod actio ballivi conse-
quatur effectum. 8. Thom. Summ. theol. 1. p. q. 36. a. 3.
ad 4.

Hier haben wir demnach das Verhéltnis Gottes zu den
Kreaturen genau angegeben. Das Suppositum, welches die
Thatigkeit ausfiihrt, ist die Kreatur selber. Und die Kraft,
wodurch dieses Suppositum seine Thitigkeit setzt, ist die Kraft
Gottes. Allerdings ist die Kraft Gottes der Sache nach eins
und dasselbe mit dem Suppositum divinum, was bei den
Kreaturen nicht zutrifft. Aber gerade diese Doktrin des heil
Thomas macht den Molinisten Schwierigkeiten. P. Frins macht
nimlich die Bemerkung, nach den ,Thomisten” wirke Gott die
Thitigkeit der Kreaturen nicht unmittelbar, sondern mittel-
bar, mittelst der physischen Vorherbewegung und Prideter-
minierung. Allein, bemerkt der Autor, alles Werden und Sein
der Kreaturen, alle Thitigkeiten und Effekte miissen unmittel-
bar und per se, diirfen nicht mittelbar von Gott abhéingen.



424 Die Neu-Thomisten.

Dieser Einwurt beruht auf einer vollstdndigen Unkenntnis
der Sachlage. So eben hat uns der hl. Thomas gesagt, dals die
Kraft des ersten Agens unmittelbarer wirke als die der se-
kundéren Ursachen, weil sie die sekunddren Ursachen mit ihrem
Effekte verbindet. Anderswo heilst es: per se autem distin-
guuntur agens propinquum et remotum secundum naturalem or-
dinem causarum in causando. Kt hoc modo agens remotum
plus influit in effectum, quam agens propinquum. Di-
citur enim In libro de causis, quod omnis causa primaria
plus est influens super suum causatum, quam causa
secunda; quia causa secunda non agit nisi ex virtute causae
primae. Quaest. disp. de malo. q. 4. a. 6. ad 15. — Was hilft es
denn, dafs die sekundidren Ursachen als Supposita, also ma-
teriell, der Thatigkeit néher stehen, ,,unmittelbarer” gegenwirtig
sind als Gott, wenn sie diese Thétigkeit ohne die Kraft Gottes
gar nicht hervorbringen? Es handelt sich doch wohl vor allem
andern darum, was formell, also verursachend ,unmittel-
barer” ist. Dies aber ist Gott oder die Kraft Gottes. Die
sekundiren Ursachen haben aus sich keine Form, die sie auf
thre Thiatigkeit tberleiten, ihrer Thétigkeit mitteilen konnten.
Duplex est agens: unum principale, et aliud instrumentale. Agens
autem principale, cum agat sibi simile, oportet quod habeat for-
mam, quam inducit per suam actionem in agentibus univocis, vel
aliquam nobiliorem in agentibus non univocis. Sed agens in-
strumentale non oportet quod habeat formam quam induecit ut
disponentem ipsum, sed solum per modum intentionis. S. Thom.
IV. Sent. d. 5. q. 2. a. 2. qu. 2. — Die Form aber ist ohne allen
Zweifel ,unmittelbarer” als der Stoff. Nun verhélt sich die se-
kundidre Ursache als Suppositum wie der Stoff, und die Kraft
Gottes wie die Form. Ganz dasselbe Verhiltnis greift Platz im
Effekte, also in der Thatigkeit der Kreaturen. Quando-
cunque enim duo sunt principia moventia vel agentia ad invicem
ordinata, id quod in effectu est ab agente superiori est sicut
formale; quod vero est ab inferiori agente est sicut ma-
teriale. 8. Thom. Quaest. disp. de veritate. q. 14. a. 5. Die
Hauptursache oder das erste Agens enthalt d1e Ahnhchkelt des
Effektes, in unserem Falle der Thitigkeit, gemédfs der eigenen
Form; die sekunddren Ursachen dagegen enthalten diese Ahn-
lichkeit nur geméfls der Kraft, welche von der Hauptursache
thnen mitgeteilt wird. In principali quidem causa est aliquid
secundum similitudinem formae: vel ejusdem speciei, si sit causa
univoca; vel secundum aliquem excellentiorem formam, si sit
agens non univocum. In causa autem instrumentali est aliquis



Die Neu-Thomisten. 425

effectus secundum virtutem quam recepit instrumentum a causa
principali, in quantum movetur ab ea. S. Thom. Quaest. disp.
de malo. q. 4. a. 3.

Aus alledem geht hervor, dafs Gott weit ,unmittelbarer
die Thatigkeit der Kreaturen wirkt als diese selber. Causa prima
dicitur esse principalis simpliciter loquendo, propter hoc quod
magis influit in effectum. Sed causa secunda secundum quid
principalis est, in quantum effectus ei magis conformatur. S. Thom.
Quaest. disp. de veritate. q. 24. a. 1. ad 4. Verlangen aber die
Molinisten, Gott miisse derart ,unmittelbar die Thatigkeit der
Kreaturen hervorbringen, dals er der Kreatur nicht frither eine
Form mitteilt, dieselbe bewegt, und die Kreaturen durch diese
mitgeteilte Kraft ihre Théatigkeit ausiiben, so machen sie jede
Einheit der Thidtigkeit einfach unméglich. Dann entwickelt
Gott von seiner Seite, und auch die Kreatur von ihrer Seite eine
eigene Thatigkeit. Dann stammt aber diese Thitigkeit der
Kreatur nicht von Gott. Damit eine Thatigkeit zu stande komme,
steht kein anderer, als der vom hl. Thomas angegebene Weg
offen, némlich: die Kreatur nimmt die Kraft Gottes per modum
intentionis in sich auf und setzt durch diese Kraft ihre
Thatigkeit.

Wieviel an der Behauptung des P. Frins, Gott bilde die
Ursache der kreatiirlichen Thatigkeit, insofern dieselbe ein Sei-
endes schlechthin, ein ens; die Kreatur dagegen, insofern
dieselbe dieses bestimmte ens ausmache, Wahres sei, erklart
uns der hl. Thomas: Deus non est causa rerum quantum ad
esse ipsorum solum commune, sed quantum ad omne
illud quod in re est. Cum enim per causas secundas deter-
minetur unaquaeque res ad proprium esse, omnes antem causae
secundae sunt a prima: oportet quod quidquid est in re vel
proprium vel commune, reducatur in Deum sicut in causam,

cum res a se ipsa non habeat nisi non esse. 1. Sent. d.
35. q. 1. a. 3.

Nl
¥




	Die Neu-Thomisten [Fortsetzung]

