
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 9 (1895)

Artikel: Die Neu-Thomisten [Fortsetzung]

Autor: Feldner, F. Gundisalv

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761788

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761788
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


398 Die Neu-Thomisten.

DIE NEU-THOMISTEN.

VON FR. GUNDISALV FELDNER,
Mag. S. Theo!. Ord. Praed.

(Fortsetzung von Bd. IX, S. 318.)

Behaupten die Molinisten, dafs in den Kreaturen nicht die
„geringste Bewegung irgendwie stattfinden könne, ohne dafs Gott
dabei aktiv thätig wäre", und sie leugnen dabei hartnäckig
die Bestimmung oder Determinierung der Kreaturen durch
Gott, so reden sie offen und im vollen Bewufstsein die
Unwahrheit. Behaupten sie ferner, diese Bestimmung, namentlich

die Selbstbestimmung des Willens sei nicht von Gott, so

sagen sie damit, dafs diese Selbstbestimmung nicht ein Seiendes,
ein ens durch Anteilnahme, sondern ein Seiendes durch
eine eigene Wesenheit, mit andern Worten: dafs sie Gott
selber ist. Hier gibt es nur zwei Möglichkeiten: entweder
ist man Thomist, oder man ist Bantheist. Behaupten endlich
die Molinisten, die Bestimmung der Kreaturen, auch die Seibst-
be Stimmung des Willens habe allerdings auch Gott zu ihrer
Ursache, allein diese Ursache wirke nicht der Natur und Kausalität
nach früher, sondern zugleich mit der Kreatur, so wissen sie

nicht, was sie reden. Sicut autem participans posterius est
eo quod est per essentiam, ita et ipsum participatum: sicut
ignis in ignitis est posterior eo quod est per essentiam.
S. Thom. Summ, theol. I. p. 9. 3. a. 8. — Motio moventis
praecedit motum mobilis ratione et causa. Summ. ctr.
Gent. lib. 3. c. 149. — Vergl. a. a. 0. I. B. K. 22 und 38. —
Damit ist die Behauptung des Autors, dafs die „Thomisten" ohne
einen vernünftigen Grund die Thätigkeit Gottes der Natur
und Kausalität nach früher sein lassen, in das richtige Licht
gestellt. Das ens per essentiam ist immer der Natur und Kausalität
nach früher, als das ens per participationem. Die Überführung
der Potenz in den Akt, in das agens in actu, bildet ein ens,
und zwar, falls wir es nicht zu Gott machen wollen, ein ens

per participationem. Folglich mufs dieses ens der Natur
und Kausalität nach später sein, als die Thätigkeit Gottes, das
ens per essentiam. Bildet das keinen vernünftigen Grund,
dann gibt es überhaupt keine vernünftigen Gründe mehr.



Die Neu-Thomisten. 399

Das einzige vernünftige Argument wird dann wohl folgendes
sein: die Thätigkeit Gottes, die Prädetermination des Willens,
die der Natur und Kausalität nach zugleiche Thätigkeit Gottes
ist unmöglich, weil sie das esse per essentiam bildet; also
ist Gott überhaupt gar nicht thätig, und die Selbstbestimmung
des Willens ist ein ens per essentiam, ist selber Gott.
Oder wollen die Molinisten mehrere entia per essentiam
annehmen? Der hl. Thomas kennt nur eines: Gott. Oder meinen
die Molinisten, dafs diese Selbstbestimmung zwar nicht ein ens

per essentiam, sondern ein ens per participationem, aber trotzdem
nicht von Gott sei Der hl. Thomas weifs nichts davon. Vielmehr
mufs nach ihm jedes ens per participationem auf Gott, auf
das ens per essentiam, als auf seine Ursache, zurückgeführt
werden.

Die Molinisten suchen sich dadurch zu helfen, dals sie sagen,
dieser Einflufs Gottes sei nicht etwas von der Bewahrung der
Kreatur und ihrer Kräfte Verschiedenes. Allein damit kommen
sie mit dem hl. Thomas und mit der Vernunft in Konflikt. Der
hl. Thomas erklärt ausdrücklich, dafs die „applicatio virtutis ad

agendum" nicht identisch sei mit der „collatio et conservatio
virium". Sed quia nulla res per seipsam movet vel agit, nisi
sit movens non mo tu m, tertio modo dicitur una res esse causa
actionis alterius, in quantum movet earn ad agendum. In quo
non intelligitur collatio aut conservatio virtutis activae,
sed applicatio virtutis ad actionem. S. Thom. Quaest. disp.
de potentia q. 3. a. 7. — Virtus naturalis, quae est rebus
naturalibus in sua institutione collata inest eis ut quaedam
forma habens esse ratum et firmum in natura. Sed id quod
a Deo fit in re naturali, quo actualiter agat, est ut in-
tentio sola habens esse incompletum per modum quo colores sunt
in aëre. 1. c. ad 7. — Diese Theorie verstöfst aber auch gegen
die Vernunft, denn niemand wird im Ernste behaupten, die

Bestimmung der Kreatur sei identisch mit der Bestimmungsfähigkeit.

Besteht nun der Einflufs Gottes in nichts anderem
als in der Mitteilung und Erhaltung der Bestimmungsfähigkeit,
also des Vermögens, der P otenz, so ist er damit keineswegs
die Ursache der Bestimmung selber, die etwas durchaus
real Verschiedenes ist von der Fähigkeit, bestimmt zu werden.
Diese Bestimmung kommt dann eben nicht von Gott, sondern
von der Kreatur allein. Damit fällt die „applicatio virtutis ad

agendum" durch Gott fort, und die Kreatur ist ein movens non
mot um. Der hl. Thomas kennt aber nur ein einziges movens
non motum: nämlich Gott.



400 Die Neu-Thomisten.

Wer die praemotio physica Gottes bekämpft, der leugnet,
dafs Gott alle Kreaturen zu der Thätigkeit bewege. Er
bestreitet somit, dafs Gott allen Kreaturen zum Zwecke ihrer
Thätigkeit eine Kraft oder Form als ein wahres ens
mitteile, denn „habere talem formam est motum esse". Behauptet
er dann andererseits, dafs von Seiten der Kreatur „nicht die
geringste Bewegung stattfinden könne, ohne dafs Gott bei dieser
Bewegung innerlich mitwirke", so redet er mit vollem Be-
wufstsein die Unwahrheit. Soviel über die Determinier

un g der Kreaturen.
Nun kommen wir zu der Thätigkeit derselben. Dafs die

Thätigkeit sich von der Bestimmung oder Determinierung real
unterscheide, wurde bereits gesagt. Wirkt nun Gott nach der
Theorie der Molinisten die Thätigkeit der Kreaturen?
P. Frins behauptet es fest und steif. Allein diese Behauptung
erweist sich sofort als eine offene Unwahrheit. In Wahrheit
bezieht sich der Konkurs oder die Thätigkeit Gottes auf die von
Gott und der Kreatur gemeinsam hervorgebrachte Wirkung,
nicht aber auf die Thätigkeit der Kreatur. Die Ansicht des
P. Mol in a hierüber haben wir in diesem Jahrbuche: B. 5.

8. 303 ausführlieh dargelegt. Die Molinisten bedienen sich, um
ihre Theorie zu erklären, gern der Beispiele. Da haben wir das
Schiff des P. Cornoldi. Gottes Thätigkeit wird dargestellt
durch den Wind, der das Schiff „im allgemeinen" bewegt, d. h.
ohne dem Schiffe eine bestimmte Dichtung zu geben. Die
Thätigkeit der Kreatur wird uns klar gemacht durch den

Steuermann, der das Schiff nach einer bestimmten Richtung
hinlenkt. Wie jedermann sieht, ist hier die Bede von der
gemeinsamen Wirkung, nämlich von der Bewegung des
Schiffes. So wenig demnach der Wind die Thätigkeit des
Steuermannes bewirkt oder mithervorbringt, ebenso

wenig bringt Gott die Thätigkeit der Kreatur hervor. Er
wirkt blofs zugleich mit der Kreatur den Effekt. Wir haben
folglich zwei Thätige, zwei Thätigkeiten, und eine Wirkung.
Sollten wir über die Sache noch im Zweifel sein, so wird uns
P. Pesch den nötigen Aufschlufs geben. „Gott macht es", schreibt
dieser Autor, a. a. 0. II. B. S. 363., „wie ein guter Vater mit
seinem lieben Kinde. Das Kindlein möchte den schweren Schrank
da oder dort hingestellt haben, und zwar will es selber die

Ausführung besorgen; der Vater sieht dem Kinde den Wunsch
an den Augen ab; er accommodiert sich, er hebt den Schrank;
und obgleich er selber allein den schweren Schrank bewegen
könnte, gestattet er dem Kinde, seine Hände an den Schrank



Die Neu-Thomisten. 401

zu legen, überläfst dem Kinde jene Mitwirkung, deren es fähig
ist; und so geht's vorwärts nach dem Begehren des Kindes.
So Gott der Herr. Anthropomorphismus! wird man einwerfen.
Allerdings. Aber nicht ,als Beweis', sondern als Illustration des
Thatbestandes."

Allerdings wird hier ein Tha tbestand illustriert, nämlich:
die offene Unwahrheit der Molinisten, die behaupten, nach
ihrer Lehre könne die Kreatur „nicht die geringste Bewegung,
noch irgend eine Thätigkeit ausüben, ohne dafs Gott innerlich
zugleich mitwirkte. Der Vater wirkt gar nicht auf das Kind,
also auch nicht die Thätigkeit des Kindes, sondern nur den
gemeinsamen Effekt, die Umstellung des Schrankes. Und doch
handelt es sich in unserer Frage zunächst um die Thätigkeit,
um diese erste Wirkung des agens in actu. Wir möchten
also vor allem andern wissen, wie und wodurch das Kind
dazu kommt, jetzt seine Hand an den Schrank zu legen, selber
thätig zu sein, während es dies früher nicht war. Soll das

Beispiel illustrieren, dafs der Vater auch die Thätigkeit des
Kindes wirkt, so dafs nur eine Thätigkeit vorhanden ist, so
mufs der Yater die Hand des Kindes an den Schrank legen und
mit dieser Hand des Kindes den Schrank weiterrücken.
Dann hat aber der Vater der Hand des Kindes seine Kraft
mitgeteilt, und durch diese Kraft, Bewegung oder Form ist
das Kind selber thätig. Dies ist aber die praemotio physica,
die dann als Kraft und agens quo die Thätigkeit des Kindes
verursacht. Dies ist aber, wie das Beispiel den Thatbestand
illustriert, durchaus nicht der Fall, sondern der Vater „überläfst"
dem Kinde die „Mitwirkung". Diese „Mitwirkung" wird folglich
nicht vom Yater verursacht. Mit welchem Hechte dann P. Frins
die Behauptung der Thomisten, nach den Molinisten stamme der
Anfang der Thätigkeit von der Kreatur allein, eine „völlig
absurde" nennt, ist unschwer einzusehen. Nicht allein der Anfang,
das wäre zu wenig gesagt, sondern die ganze Thätigkeit der
Kreatur kommt von ihr allein, wie die Beispiele der Molinisten
beweisen, den Thatbestand illustrieren. Blofs das durch die
Thätigkeit Bewirkte, der Effekt, wird auch von Gott
verursacht. Dagegen hilft alles Herumreden über Gott als die
Hauptursache, die „allgemeiner", „innerlicher", „gründlicher" u.s. w.
wirkt, ein für allemal nichts. Die „Thomisten" lassen sich nicht
hinter das Licht führen. Sie lesen auch die Werke der
Molinisten selber. Alle Versuche, die Theorie der Molinisten anders
zu deuten, mifslingen, indem sie unter der fadenscheinigen Decke
immer wieder zum Vorschein kommt. P. Frins müht sich sieben

Jahrbuch für Philosophie etc. IX. 26



402 Die Neu-Thomisten.

Seiten hindurch ab, zu beweisen, wie sehr die Thomisten mit
ihrem Vorwurfe sich im Unrechte befänden, und er beweist damit
in aller Form, dafs sie vollauf recht haben. Hören wir die
Beweise des Autors: Omnis causa secunda suapte natura essenti-
aliter, intime, immediate fundet a Deo conservante, ut sit.
S. 30. Also Gott bildet insofern die Ursache der Thätigkeit
der Kreaturen, als er die Kreaturen selber im Sein erhält.
Das ist alles. Doch nein, fatendum est, nullam creaturam valere
quidquam operari, nec ullum motum emittere, nisi Deus simul
intime motui illi cooperetur simulque cum creatura effectum, ut
esse possit, physice et efficaciter moveat. Die Kreatur vermag
ohne Gott keinen Effekt hervorzubringen. Von der Thätigkeit
der Kreatur ist nicht die Rede. Der Einflufs Gottes
unterscheidet sich nicht von der Erhaltung der Kreatur und
ihrer Kräfte. So S. 30. — Die Kreatur vermag absolut nichts
hervorzubringen, was nicht zugleich Gott hervorbrächte. S. 31.
— Die Kreatur übt ihren Einflufs auf die Thätigkeit und den
Effekt insofern aus, als diese beiden von dieser bestimmten
Natur sind und einer bestimmten Art angehören. Gott
hingegen, insofern diese beiden schlechthin sind oder Seiende
bilden. S. 32. Wir haben also zwei Einflüsse, mit andern
Worten, zwei Thätigkeiten: die Thätigkeit Gottes und die

Thätigkeit der Kreatur.
Aber zugegeben, es werde unter diesem „Einflüsse" nicht

die Thätigkeit verstanden,. indem der Autor sagt, die Kreatur
übe ihren Einflufs auch auf die Thätigkeit aus: es würde immerhin
die nämliche Sache bewiesen. Gott wirkt die Thätigkeit der
Kreatur nur, „insofern dieselbe ein Seiendes" bildet. Allein ein
Seiendes blofs als Seiendes existiert nirgends in der Welt.
Alles, was existiert, besitzt eine bestimmte Natur und ist,
wie der Autor sagt, „ad certam speciem circumscriptum". Die
Thätigkeit der Kreatur macht davon keine Ausnahme, andernfalls

könnte sie gar nicht existieren. Wirkt demnach die
Kreatur die Thätigkeit, insofern dieselbe eine bestimmte Natur
hat und „ad certam speciem circumscripta est", so wirkt sie
eben die Thätigkeit, wie dieselbe thatsächlich existiert.
Aber so wird die Thätigkeit, nach dem Geständnisse des

Autors, von Gott nicht gewirkt, sondern nur insofern sie ein
ens überhaupt ist. Sie wird folglich'von Gott thatsächlich
nicht hervorgebracht, weil sie als ein ens überhaupt
nirgends existiert, sondern überall nur als dieses durchaus
bestimmte ens. So wenig das Schiff des P. Cornoldi vom Winde
blofs „im allgemeinen" bewegt werden kann, ebenso wenig kann



Die Neu-Thomisten. 403

es ein ens „im allgemeinen" oder „blofs als ens" geben. Die
„allgemeine" Bewegung und das „allgemeine ens" sind der gleiche
philosophische Widersinn. Anderswo sagt der Autor, S. 33, Gott
und die Kreatur bildeten Teilursachen, nicht in Bezug auf
den Effekt, wohl aber hinsichtlich der Ursache, ex parte causae.
Die secundären Ursachen miifsten notwendig das Complementum
ihrer Energie von der ersten Ursache erhalten. — Wir haben
also wiederum zwei Ursachen oder agentia quod vor uns: den
Vater und das Kind. Die Energie des Kindes mufs ihr
Complementum vom Vater erhalten. Damit wird gesagt, dafs die
Energie des Kindes, die Thätigkeit desselben, welche bereits
v orhanden ist, und welche bei der Verschiebung des Schrankes
angewendet wird, vom Vater vervollkommnet werden müsse.
Allein das Kind besitzt selber Energie, denn es ist thätig,
wirkt mit. Diese Thätigkeit oder Entwickelung der Energie
stammt aber nicht vom Vater. So macht es Gott, erklärt
uns P. Pesch allen Ernstes. Welche Energie darum ein
Complementum von der ersten Ursache brauche, ist unschwer
einzusehen. Es ist die Thätigkeit, die für sich allein einen Effekt
nicht zustande bringt. Dafs es sich hier in Wahrheit um zwei
Ursachen, richtiger um zwei Verursachende, agentia quod,
handelt, erklärt P. Frins ausdrücklich aus Suarez: „nam, ut idem
Suarez autor est, ex causa prima et secunda non conflatur una
causa totalis, sed cumulus plurium causarum ad talem modum
efficiendi necessarius. Endlich weifs der Autor an dem Beispiele
des P. Molina, von zwei Pferden, die ein Schiff ziehen, nur das
eine zu tadeln, dafs es die Unterordnung der secundären Ursache
unter die primäre nicht genügend ausdrücke. Im übrigen dient
das Beispiel, nach unserm Autor, vortrefflich zur „Illustration
des Thatbestandes". Nun wird aber hoffentlich kein Mensch so

unvernünftig sein, zu behaupten, das eine Pferd bilde die Ursache,
dafs das andere thätig ist oder zieht. Jedes der beiden
Pferde setzt seine eigene, nicht vom andern verursachte
Thätigkeit daran. Aber der Effekt, die Bewegung des Schiffes,
ist beiden gemeinsam.

Aus alledem ergibt sich zur Evidenz, dafs die Thätigkeit
selber der Kreaturen nicht von Gott kommt, nicht Gott zu
ihrer Ursache hat. Alle gegenteiligen Behauptungen der
Molinisten sind weiter nichts als leere Beden und Irreführungen
der Leser.

Es ist aber auch gar nicht anders möglich, denn der Simultan-
Konkurs der Molinisten schliefst, falls er sich auf die Thätigkeit
der Kreaturen bezieht, einen hellen Widerspruch in sieh.

26*



404 Die Neu-Thomisten.

Objeetio: una actio a duobus agentibus non videtur progredi posse.
Si igitur actio per quam naturalis effectus produeitur, procedita
corpore naturali, non procedit a Deo. Bs fragt sich also hier,,
wie eine und dieselbe Thätigkeit von zwei Thätigen
ausgeführt werden könne. Nicht vom Effekt, sondern von-
der Thätigkeit ist die Hede. Was antwortet nun 8. Thomas
auf diese wichtige Frage. In quolibet enim agente est duo con-
siderare, scilicet rem ipsam, quae agit, et virtutem, qua
agit: sicut ignis calefacit per calorem. Virtus autem inferioris
agentis dependet a virtute superioris agentis, inquantum superius
agens dat virtutem ipsam inferiori agenti, per quam agit, vel
conservatam, aut etiam applicat earn ad agendum: sicut artifex
applicat instrumentum ad proprium effectum, cui tarnen interdum
formam non dat, per quam agit instrumentum, nec conservât,
sed dat ei solum motum. Oportet igitur quod actio inferioris
agentis non solum sit ab eo per propriam virtutem, sed per
virtutem omnium superiorum agentium. Agit enim in virtute
omnium. Et sicut agens inflmum invenitur immediatum activum,
ita virtus primi agenti s invenitur immediata ad producendum
effectum. Nam virtus infimi agentis non habet quod pro-
ducat hunc effectum ex se, sed ex virtute superioris proximi,
et virtus illius ex virtute superioris. Et sic virtus supremi
agentis invenitur ex se produetiva effectus, quasi causa
immediata: sicut patet in prineipiis demonstrationum, quorum
primum est immediatum.

Sicut igitur non est inconveniens, quod una actio pro-
ducatur ex aliquo agente, et eius virtute, ita non est
inconveniens, quod producatur idem effectus ab inferiori agente,
et a Deo; ab utroque immediate, licet alio et alio modo.
S. Thom. Summ. ctr. Gent. lib. 3. c. 70.

Eine und dieselbe Thätigkeit kann somit nur dann
von zwei Thätigen hervorgebracht werden, wenn das eine in
der Kraft und durch die Kraft des andern thätig ist. Auf
eine andere Weise ist es nicht möglich. Nun leugnen aber die
Molinisten, dafs Gott der Kreatur eine Kraft oder Form mitteile,
durch welche die Kreatur thätig wäre. Das wäre ja
leibhaftig die praemotio physica. Vergl. Summ. ctr. Gent, lib 3.
c. 149. Der Vater gibt dem Kinde keine Kraft. Er bewegt
oder appliciert nicht die Hand des Kindes. Nein, das über-
läfst er dem Kinde. Somit ist die Kraft des Vaters auch nicht
im Kinde, sondern sie wirkt blofs mit dem Kinde. Und eben
darum ist es absolut unmöglich, dafs die Thätigkeit des
Kindes zugleich den Vater zu ihrer Ursache habe. Eine und



Die Neu-Thomisten. 405

dieselbe Thätigkeit ist nur dann möglich, wenn das Kind die
Kraft des Vaters in sich aufgenommen hat und durch eben-
diese Kraft, als das agens quo, wirkt. Und gerade dieser
Umstand, dafs nämlich Gott die Kreaturen bewege, d. h.
ihnen eine Form oder Kraft mitteile, wodurch sie thätig sind,
wird von den Molinisten in Abrede gestellt. P. Frins spricht
zwar von einer „Energie", die eines Complementum durch die
erste Ursache bedarf. Allein unter dieser „Energie" kann im
Sinne des Autors nur die Thätigkeit selber verstanden werden.
Wäre darunter nicht die Th ä tigkeit, sondern die Potenz zu
denken, so hätten wir ja die praemotio physica vor uns. Denn
„habere talem formam, tale complementum, est motum esse".
Und weiter: „motio moventis praecedit motionem mobilis ratione
et causa". Da aber die Molinisten die praemotio physica
bekämpfen, somit auch in Abrede stellen müssen, dafs die Kreatur
in der Kraft Gottes thätig sei, so gehen sie ganz konsequent
vor, wenn sie leugnen, dafs die Thätigkeit der Kreatur Gott
zu ihrer Ursache habe. <

Allerdings sind mit dieser Konsequenz zwei fatale weitere
Folgen verbunden, nämlich dafs die Kreatur ihre eigene Thätigkeit,
also ein ens aus sich allein hat, indem Gott dieses ens der
Kreatur „überläfst". Und zweitens, dafs die Kreatur eine Thätigkeit,
also etwas Vornehmeres, als sie selbst ist, hervorbringt. Die
•erste Folgerung führt abermals zum Pantheismus, indem diese

Thätigkeit dann ein ens per essentiam, mithin Gott bildet; die
zweite Folgerung führt zur Aufhebung der Denkgesetze, indem
die Wirkung vollkommener als ihre Ursache, demnach iD

dieser letztern gar nicht enthalten ist.
Die Behauptung des P. Frins, dafs die praemotio physica

der Thomisten blofs ein „mittelbarer", nicht ein „unmittelbarer"
Einflufs auf ein anderes sei, wollen wir hier blofs registrieren.
Die früher von uns angeführte Stelle des hl. Thomas und das
bereits schon Gesagte „illustrieren" hinreichend den Wert dieser
Behauptung. Sed ipsa naturae operatio est etiam operatio
virtutis divinae: sicut operatio instrumenti est per virtutem
agent is principalis. S. Thom. Quaest. disp. de potentia,
q. 3. a. 7. ad 3. Dafs die „virtus divina" mit der Wesenheit
Gottes identisch ist, dürfte der Autor hoffentlich wissen. Ebenso
wird ihm ohne Zweifel bekannt sein, dafs die „virtus divina",
somit auch Gott selber dort sein mufs, wo die Thätigkeit
stattfindet, weil alle geistigen Wesen dort unmittelbar gegenwärtig
sind, wo sie wirken. Über die Schwierigkeit, wie zwei agentia
eine und dieselbe Thätigkeit verursachen können, setzt sich



406 Die Neu-Thomisten.

unser Autor mit aller Leichtigkeit durch die Bemerkung hinweg,
wenn wir diesen Vorgang auch nicht erklären könnten, so würde
damit doch nicht der Beweis erbracht, dafs unser Simultan-Konkurs
in der Wirklichkeit nicht stattfinden könne. Das heilst also mit
andern Worten: wir nehmen unsern Simultan-Konkurs um jeden
Preis an, wenn wir die dagegen aufgeworfenen Schwierigkeiten
auch nicht zu lösen vermögen. Und warum nicht. Den freien
Willen kann man nicht zwingen. Dies bringt selbst Gott nicht
zustande.

S. 36 endlich behauptet unser Autor, dafs die Thomisten
einen ganz falschen Begriff vom Willen als einer aktiven und
freien Potenz hätten. Denn in Kraft der natürlichen Bestimmung
oder Determinierung zu jedem Gut „im allgemeinen", welche der
Wille in der That von Natur aus besitzt, könne der Wille
„unmittelbar" und „durch sich", ohne irgend eine neue Bestimmung
durch einen „andern", so oft dem Menschen, dessen Werkzeug
der Wille ist, irgend ein Gut hinreichend vorgestellt wird, diesen
oder jenen Willensakt ausüben, oder auch nicht ausüben. Dazu
werde blofs erfordert, dàfs Gott mithelfe. Der Wille, bemerkt
der Autor weiter, besitzt eine angeborene aktive Indifferenz.
Kommt dann dazu noch die natürliche Determinierung zum Gut
im allgemeinen, so kann der Wille unmittelbar den einen der
beiden Akte, das Wollen oder das Nichtwollen, mit Bezug auf
ein partikulares Gut vollziehen, ohne irgend eine Prämotion oder
Prädetermination zu der Thätigkeit von Seite des ersten Agens.

Die Thomisten behaupten ganz einfach mit ihrem Meister,
dafs der Wille und die Freiheit von Natur aus nicht eine
aktive Potenz oder potentia in actu, sondern eine passive
Potenz bildet. Aktive Potenz oder potentia in actu ist der Wille
einzig und allein nur in Gott. Darum mufs der Wille der
Kreaturen von einem agens in actu bewegt werden, während der
Wille Gottes jede Bewegung durch „einen anderen" ausschliefst.
Die Thomisten lehren ferner mit ihrem Meister, dafs der Wille
oder die Freiheit subjektiv, quoad exereitium actus, nicht von
Natur ans zu dem Gut im allgemeinen bestimmt sei. Von
einer angeborenen aktiven Indifferenz weifs der hl. Thomas
nichts. Die besitzt nach ihm Gott allein. Merkwürdig ist,
dafs nach unserm Autor der Wille mit dieser angeborenen aktiven
Indifferenz und der natürlichen Bestimmung zum Gut im
allgemeinen unmittelbar den einen oder andern Akt ausüben kann,
und dafs diese „Energie" trotzdem noch notwendig eines „C-om-
plementums" von der ersten Ursache bedarf. Genügt in der
That die vorhin genannte Indifferenz und natürliche Bestimmung,



Die Neu-Thomisten. 407

so ist der Beweis hergestellt, dafs der freie Akt des Willens
nicht Gott zu seiner Ursache hat. Denn diese angeborene
aktive Indifferenz und natürliche Determinierung zum Gut im
allgemeinen unterscheidet sich offenbar real vom freien Akte.
Jene ist angeboren und natürlich, dieser hingegen frei. Genügen
somit die Indifferenz und natürliche Determinierung, dann ist
überhaupt kein Grund vorhanden, für die freie Thätigkeit
Gottes Mitwirkung zu fordern. Omne quod agit, agit ex hoc
quod est in actu. Unde oportet quod omne quod est in aetu
aliquid, aliquo modo esse activum illius. S. Thorn. III. Sent,
d. 33. q. 1. a. 2. qu. 2.

Wenn der Autor schliefslich meint, die „Thomisten"
hinreichend widerlegt zu haben, so bemerken die „Thomisten"
demgegenüber, dafs sie ihre Behauptungen trotz der Widerlegung
durch P. Fi'ins leider ganz und voll aufrecht erhalten müssen.
Diese Behauptungen bestehen in folgendem :

a) Die praemotio physica ist notwendig zum Zwecke der
Unterordnung der secundären Ursachen unter die erste
Ursache: Gott.

Die zweiten Ursachen befinden sich nicht immer oder
unausgesetzt in jenem Zustande, in jener .Verfassung, dafs sie ihre
Güte und Ähnlichkeit einem andern mitteilen könnten. In diesem
Zustande befindet sieh einzig und allein Gott fortwährend;
die Kreaturen dagegen nur mit vielfacher Unterbrechung. Die
secundären Ursachen bedürfen somit eines Bewegers und des
Einflusses der ersten Ursache, damit sie selber in der Wirklichkeit
oder actu einen Einflufs auf anderes geltend machen. Denn die
Ausübung dieses Einflusses auf anderes oder die Thätigkeit
gehört dem Suppositum als dem agens quod an, der Form
hingegen als dem agens quo. Der Form kommt es eigentlich zu
zu fliefsen. Durch dieses ihr Fiiefsen wird dem Effekte ihre
Ähnlichkeit mitgeteilt. Nun ist aber die Form jederzeit früher
der Natur und Kausalität nach, als das durch sie Geformte, weil
sie ja die Ursache desselben bildet. Es unterliegt demnach

gar keinem Zweifel, dafs die Thätigkeit Gottes, durch welche
den Kreaturen die Ähnlichkeit mit Gott mitgeteilt wird, früher
sein müsse als die Thätigkeit der Kreatur, weil die Kreaturen
erst durch die Mitteilung dieser Form Gott ähnlich werden. In
Gott nun sind besonders zwei Dinge: er ist seinem Wesen nach
Form oder Akt; und ebenso ist er seinem Wesen und Dasein
nach Thätigkeit, also Ursache, Diese zwei Dinge oder
Eigenschaften wollte Gott auch den Kreaturen mitteilen, nämlich das
Sein und das Ursache-sein. Beides aber haben die Kreaturen



408 Die Neu-Thomisten.

in analoger aber getreuer Nachahmung ihres Vorbildes durch
eine Form. Das Sein haben die Kreaturen durch eine Form
und ebenso das Thätig-sein. Ein jedes Ding ist durch seine
Form, und in jedem bildet die Form das Princip der Thätigkeit.
Dies ist nicht minder in Gott der Fall, denn Gott ist Form, und
er ist durch seinen Verstand, also durch die Formen oder Ideen,
die mit ihm real eins und dasselbe ausmachen, ebenfalls thätig.
Forma autem alicuius rei potest dici tripliciter. Uno modo, a qua
formatur res: sicut a forma agentis procedit effectua formatio.
Sed quia non est de necessitate actionis, ut effectus pertingat ad

completam rationem formae agentis, cum frequenter deficiant,
maxime in causis aequivocis ; ideo forma, a qua formatur aliquid,
non dicitur esse idea vel forma. Alio modo dicitur forma alicuius
secundum quam aliquid formatur: sicut anima est forma hominis,
et figura statuae est forma cupri. Et quamvis forma, quae est

pars compositi, vere dicatur esse illius forma, non tarnen con-
suevit dici eius idea, quia videtur hoc nomen idea significare
formam separatam ab eo, cuius est forma. Tertio modo dicitur
forma alicuius illud, ad quod aliquid formatur. Et haec est
forma exemplaris, ad cuius similitudinem aliquid constituitur. Et
in hac significatione consuetum est nomen ideae accipi, ut idem
sit idea quod forma, quam aliquid imitatur. Uli qui ponebant
omnia casu accidere, non poterant ideam ponere (in Deo). Sed
haec opinio a philosophie reprobatur. Quia quae sunt a casu
non se habent eodem modo nisi ut in paucioribus. Naturae autem
cursum videmus semper eodem modo progredi, aut ut in pluribus.
Similiter etiam secundum eos qui posuerunt quod a Deo procedunt
omnia per necessitatem naturae, non per arbitrium voluntatis,
non possunt poni ideae. Quia ea quae ex necessitate naturae
agunt non praedeterminant sibi finem. Sed hoe esse non potest;
quia omne, quod agit propter finem, si non déterminât sibi finem,
determinatur ei finis ab aliquo superiori. Et sic aliqua causa
erit eo superior, quod esse non potest. Quia omnes loquentes
de Deo intelligunt eum esse causam primam entium. Et ideo
Plato refugiens Epieurearum opinionem, qui ponebant omnia casu
accidere; et Empedoclis et aliorum, qui ponebant omnia accidere
ex necessitate naturae, posuit ideas esse. Et hanc etiam rationem
ponendi ideas, scilicet praedefinitionem operum agendorum
innuit Dionysius dicens: exemplaria dicimus in Deo existe

ntiumrationessubstantificatas, et singulariter prae-
existentes, quas Theologia praedefinitiones vocat, et
divinas etbonasvoluntates exis t en tiumprae deter min a-
tivas et effectivas, secundum quas supersubstantialis



409

essentia omnia praedefinivit et produxit. Sed quia forma
exemplaris vel idea habet qdodam modo rationem finis, et ab ea
accipit artifex f'ormam, qua agit, si sit extra ipsum: non est
autem conveniens ponere Deum agere propter finem alium a se,
et aeeipere aliunde, unde sit sufficiens ad agendum; ideo non
possumu8 ponere ideas esse extra Deum, sed in mente divina
tantum. S. Thom. Quaest. disp. de veritate. q. 3. a. 1. — Ideae
existentes in mente divina non sunt generatae, nec sunt
générantes, si fiat vis in verbo, sed sunt creativae et productivae
rerum. 1. c. ad 5. — Posita actione sequitur effectus secundum
exigentiam formae, quae est principium actionis. In
agentibus autem per voluntatem, quod conceptum est et prae-
definitum, accipitur ut forma, quae est principium actionis. Ex
actione igitur aeterna non sequitur effectus aeternus, sed qualem
Deus voluit. Summ, theol. 1. p. q. 46. a. 1. ad 10.

Was demnach Gott als Wesenheit besitzt: die Form, wodurch
er ist und wodurch er wirkt, das besitzen die Kreaturen nicht
in derselben, wohl aber in analoger Weise. Denn Gott teilt es
ihnen mit. Causa productionis rerum in esse est divina bonitas,
ut Dionysius et Augustinus dicunt. Voluit enim Deus perfectionem
suae bonitatis secundum quod possibile est creaturae alteri com-
municare. Divina autem bonitas duplicem habet perfectionem:
unam secundum se, prout scilicet omnem perfectionem
supereminenter in se continet; aliam prout influit in res secundum
scilicet quod est causa rerum. Unde et divinae bonitati con-
gruebat, ut utraque creaturae communicaretur : ut scilicet res
creata non solum a divina bonitate haberet, quod esset, et bona
esset, sed etiam quod alii esse et bonitatem largiretur: sicut
etiam sol per diffusionem radiorum suorum non solum facit
corpora illuminata, sed etiam illuminantia. S. Thom. Quaest.
disp. de veritate q. 5. a. 8. — Die Kreaturen nun sind durch
eine Form, gleichwie Gott durch eine Form ist. Gott ist aber
auch durch eine Form thätig. Folglich können die Kreaturen
ebenfalls nur durch eine Form thätig sein. Wie die
Kreaturen aus sich selber nichts sind als blofse Möglichkeit
und erst durch die von Gott mitgeteilte Form Wirklichkeit
haben; ebenso bilden sie in Bezug auf die Thätigkeit, in ordine
operativo, aus sich selber nichts als blofse Möglichkeit.
Sollten sie in dieser Ordnung Wirklichkeit gewinnen, so
müssen sie von Gott eine Form erhalten. Die Vermögen
oder Potenzen der Kreaturen müssen innerlich ein „Com-
plementum" erhalten und in sich aufnehmen.

In ordine entitativo entsprechen die Kreaturen als



410 Die Neu-Tliomisten.

Möglichkeit der aktiven Potenz Gottes. Das nämliche gilt
darum auch in ordine operativo. Die Potenzen der Kreaturen
als Potenzen, d. h. in ihrer Hinordnung zu der Thätigkeit, sind
nichts als Möglichkeit. Durch die Horm, welche Gott ihnen
mitteilt, werden sie Wirklichkeit. Est autem considerandum
quod cum unumquodque agens agat sibi simile, unicuique po-
tentiae activae correspondet possibile ut objectum proprium
secundum rationem illius actus, in quo fundatur potentia activa.
S. Thom. Summ, theol. 1. p. q. 25. a. 3. In der Ordnung des
Seins entspricht der aktiven Potenz Gottes die Kreatur als

Möglichkeit, die von Gott in den Akt gesetzt, aktuiert wird;
in der Ordnung der Thätigkeit entsprechen dieser aktiven
Potenz Gottes die Potenzen dieser Kreatur. Gott mnfs darum
diese Potenzen in den Akt setzen, aktuieren. Den Vorgang
dieser Aktuierung nennen wir Bewegung oder Bewegen von Seite
Gottes, und Bewegung oder Bewegt-werden von Seite der Kreatur.
Das Bewegen durch Gott besteht in der vorübergehenden
Mitteilung einer Form oder Kraft. Oportet enim quod est in
potentia reducatur in actum per aliquid quod est in actu. Et hoc
est movere. S. Thom. theol. 1. 2. q. 9. a. 1. — Forma recepta
in aliquo non movet illnd in quo recipitur. Sed ipsum habere
talem formam est ipsum motum esse. Sed movetur ab
exteriori agente: sicut corpus quod caleiit per ignem non
movetur a calore recepto, sed ab igne. Quaest. disp. de veritate
q. 22. a. 5. ad 8.

Geht demnach die Potenz der Kreatur ohne diese Form
nicht in Thätigkeit über, indem,erst die Form aus ihr ein agens
in actu macht, sie in actu versetzt, und die Thätigkeit nur aus
der Potenz in actu, aus dem agens in actu herausfliefst, so

liegt es auf flacher Hand, dafs die Mitteilung dieser Form durch
Gott, und die Aufnahme derselben durch die Kreatur vorhergehen

mufs. Auf diese Weise besteht dann auch die richtige
Unterordnung der sekundären Ursachen als Ursachen zu Recht.
Die Kreaturen sind formell Ursachen dadurch, dafs sie sich
in actu befinden, ein agens in actu bilden. Und eben dies
erhalten sie von Gott, der ihnen vorübergehend eine, oder
richtiger seine, Kraft mitteilt.

Dagegen behauptet nun P. Frins mit den Molinisten : Um
die wahre Lehre über das Verhältnis Gottes zu der Kreatur
genau und erschöpfend anzugeben, genüge es, zu sagen, dafs die
Kreatur ganz und gar nichts, nicht einmal das Geringste
hervorzubringen vermöge, was nicht auch zugleich Gott, das Princip
alles Seins, wahrhaft in simultaner Weise, innerlich, unmittelbar



Die Neu-Thomisten. 411

und physisch bewirkte, und zwar derart, dafs keine Wirkung,
oder irgend eine Bewegung zu der Wirkung hin aus der Kreatur
hervorgehen könne, ohne dafs Gott sie bei dieser Bewegung,
bei dieser Wirkung zugleich physisch und unmittelbar
unterstützte. Weil Gott die Thätigkeit wirke, insofern dieselbe ein
Seiendes, ein ens ausmacht, deshalb sei seine Thätigkeit eine
universellere, grundlegendere und innerlichere als die der
Kreaturen.

Darauf müssen wir zunächst bemerken, dafs die Schwierigkeit
der Thomisten durch diese Sentenz nicht gelöst, sondern

mit Stillschweigen übergangen wird. Damit wird nur erklärt,
wie die Thätigkeit aus der aktiven Potenz, oder der potentia
in actu herausfliefst, um mit dem hl. Thomas zu sprechen,
keineswegs aber, wie die Potenz in actu versetzt, ein agens
in actu wird. Und doch mufs vor allen andern diese Frage
richtig beantwortet werden. Die Thomisten verlangen die prae-
motio physica nicht für die Thätigkeit selber, sondern für die
Potenz, damit diese nämlich aus einem agens in potentia ein

agens in actu, oder formell als Ursache innerlich konstituiert

werde. Die Ausrede der Molinisten, dafs die Potenz der
Kreaturen, namentlich der Wille, schon von Natur aus eine
aktive Potenz oder potentia in actu bilde, haben wir früher
bereits als unrichtig zurückgewiesen. Beruhte diese Ansicht auf
Wahrheit, so müfsten die Kreaturen ununterbrochen thätig
sein, aus dieser aktiven Potenz beständig die Thätigkeit als
Effekt heraustreten, was durchaus nicht der Fall ist. Zudem
wäre dann die Thätigkeit der Kreaturen nicht ein Accidens

per accidens, sondern, gleich der Potenz, ein accidens
proprium. — Auch die fernere Bemerkung der Molinisten, die
Potenz werde innerlich formell durch die Thätigkeit selber als agens
in actu, oder potentia in actu konstituiert, erweist sich als durchaus

falsch. Denn zum ersten mufs das innerliche, formell konstitutive

Princip in dem Substrate, welches durch eben dieses Princip
innerlich konstituiert wird, innerlich verbleiben, demselben innerlich

inhärieren. Jedes formell konstitutive Princip „inhaeret
suo subjecto". Die Thätigkeit aber ist, wie der hl. Tnomas sagt,
etwas aus der Potenz Herausfliefsendes, aliquid fluens ab

agente et cum motu. Zum zweiten bildet die Thätigkeit einen
Effekt der Potenz, des agens in actu. Nun ist es sicher noch
nie eingetroffen, dafs eine Wirkung innerlich und formell ihre
eigene Ursache konstituiert hat. Die Ursache mufs doch
ohne Zweifel als Ursache der Natur und Kausalität nach früher
sein als ihr Effekt. Darum kann dieser Effekt unmöglich seine



412 Die Neu-Thomisten.

Ursache erst innerlich und formell konstituieren. Der englische
Lehrer hat sich hierüber mit aller nur wünschenswerten
Deutlichkeit ausgesprochen. Wir verweisen, um nieht schon Gesagtes
noch einmal zu wiederholen, anf I. Sent. d. 32. q. 1. a. 1.
Daselbst heifst es ausdrücklich, dafs eine Form das innerliche
formell konstitutive Princip der Ursache bilde. Folglich wird
die Potenz, welche früher „ruhte", durch eine Form in actu
versetzt, ein agens in actu.

Woher stammt nun diese Form? Nach dem hl. Thomas
mufs sie von einem agens in actu kommen. Oportet quod illud
quod est in potentia reducatur in actum per aliquid quod est in
actu. Et hoc est movere. Die Kreaturen befinden sich aber von
sich selber aus mit Bezug auf die Thätigkeit ebenso wenig in
actu wie hinsichtlich des Seins. Sie sind in beiden Fällen nur
Möglichkeit oder Potenz. Gott allein ist von Natur aus in
actu oder Akt, reine Wirklichkeit. — Die Behauptung des
P. Pesch, dafs Gott, der Schöpfer, wie er den Dingen ein Selbstsein

verliehen hat, so auch ein Selbstwirken gewährt habe,
erweist sich als ganz und gar unzutreffend und falsch. Denn
mit Bezug anf das Selbstsein sind ja die Dinge nicht bald, und
bald sind sie nicht, sondern sie sind ohne Unterbrechung.
Hinsichtlich der Thätigkeit dagegen sind sie manchmal in actu,
manchmal in der Potenz. Quandoque agens in potentia quando-
que agens in actu. Dieser Vergleich des P. Pesch gibt, seine

Richtigkeit angenommen, dem ganzen System der Molinisten den
Todesstofs. Und in der That! Wie Gott den Kreaturen ein
Selbstsein verliehen hat, so hat er ihnen auch ein Selbstwirken
gewährt. Wenn also eine Kreatur das Selbstsein manchmal
verliert, und infolgedessen, in ordine entitativo, in potentia ist,
so kann sie sich dieses Selbstsein selber geben. Da sind wir
richtig wieder bei dem Herrn Münchhausen angelangt. Wie
also die Kreatur, so oft sie mit Bezug auf das Selbstsein in der
Potenz ist, sich dieses Selbstsein selber verleihen kann, ebenso
kann sie, so oft sie hinsichtlich der Thätigkeit, des
Selbstwirkens, in der Potenz ist, sich dieses Selbstwirken selber
geben. Sie bedarf dazu des Einflusses Gottes nicht. Das sind
nun allerdings recht sonderbare Ansichten. Das Richtige ist
vielmehr dieses: die Kreatur braucht in beiden Fällen die „virtus
divina". Und da die virtus divina nichts anderes ist als eine von
Gott selbst, von der mit ihm real identischen Thätigkeit, per
modum „intentionis", vel „formae transeuntis" der Kreatur
mitgeteilten Kraft, so bedarf die Kreatur eben der Thätigkeit Gottes,
um in ordine entitativo, und in ordine operatito in actu zu sein.



Die Neu-Thomisten. 413

P. Pesch meint, die von Gott am Anfange der Welt in die
Kreaturen hineingelegten Kräfte reichten dazu vollkommen aus.
Der hl. Thomas dagegen erklärt: quantumcunque natura aliqua
corporalis, vel spiritualis ponatur perfecta, non potest in suum
actum procedere, nisi moveatur a Deo Sic igitur actio
intellectus et cujuscunque entis creati dependet a Deo quantum
ad duo: uno modo, in quantum ab ipso habet perfectionem sive
formam, per quam agit. Alio modo in quantum ab ipso movetur
ad agendum. Summ, theol. 1. 2. q. 109. a. 1. — Dafs die
Bewegung durch Gott in der vorübergehenden Mitteilung einer
Kraft oder Form bestehe, haben wir bereits gesagt. Diese Form
oder Kraft ist nicht etwas von Gott selber Verschiedenes,
sondern eben die Thätigkeit Gottes selber. Sollte die Kreatur
durch sich selber, mit Ausschlufs Gottes thätig sein, so müfste
sie. ein movens non motum bilden oder Gott selber sein. Sed

quia nulla res per se ipsum movet vel agit, nisi sit
movens non motum, tertio modo dicitur una res esse causa
actionis alterius, in quantum movet earn ad agendum. In
quo non intelligitur collatio vel conservatio virtutis activae, sed

applicatio virtutis ad actionem. De potentia q. 3. a. 7.

Wie gesagt, übergehen die Molinisten diesen wichtigen,
eigentlich entscheidenden Punkt vollständig mit Stillschweigen.
Nach ihnen sind die Potenzen der Kreaturen, namentlich der
Wille, aktive Potenzen oder Potenzen in actu, also agentia in
actu. Dafs sie mit dieser Behauptung die Vernunft und die
Erfahrung gegen sich haben, macht ihnen nicht die geringsten
Schwierigkeiten, wenn sie damit nur die praemotio physica der
„Thomisten" bekämpfen können. Es ist aber bei diesem
Sachverhalte absolut nicht einzusehen, warum denn die Molinisten
immer auf die praemotio physica losstürzen. Die Molinisten und
die Thomisten stehen ja gar nicht auf dem nämlichen
Standpunkte. Nach den Molinisten sind die Potenzen der Kreaturen
aktive, nach den Thomisten dagegen passive Potenzen. Um
diesen Punkt herum müfste demnach eigentlich der Kampf sich
drehen, nicht aber um die praemotio physica selber. Denn ist
die Ansicht der Thomisten, dafs die Potenzen von Natur aus,
und manchmal blofs in potentia sind, ein agens in potentia
bilden, richtig, so haben die Molinisten gar keinen vernünftigen
Grund, die praemotio physica der Thomisten anzugreifen. Die
Thomisten fordern die praemotio physica einzig und allein
nur deshalb, weil nach ihrer Ansicht die Potenzen der Kreaturen

von Natur aus, und manchmal blofs agens in
potentia, nicht agens in actu sind. Für die Potenz in actu



414 Die Neu-Thomisten.

oder das agens in aetu hat noch kein einziger Thomist die
praemotio physica beansprucht. Bildet nun nach der Meinung
der Molinisten die Potenz der Kreatur von Natur aus und
durch sich eine potentia in actu, ein agens in actu, warum
treten sie dann gegen die praemotio physica der Thomisten auf?
Dieses Vorgehen läfst sich wahrhaftig nicht begreifen. Die
Molinisten können den Thomisten nur sagen, die Voraussetzung,
nämlich dafs die Potenzen von Natur aus passive Potenzen
ausmachen sollen, ist falsch. Aber sie haben kein Recht, die
Konsequenz der Thomisten, die praemotio physica, zu negieren.
Oder die Molinisten können bestreiten, dafs die praemotio physica
für die Potenz in actu, für das agens in actu notwendig sei,
und dann greifen sie Gegner an, die nirgends existieren, wenigstens

unter den Thomisten nicht. Denn kein Thomist hat je
gelehrt, die praemotio physica sei notwendig für die Potenz oder
das agens in actu.

Die eigentlich strittige Frage mufs somit ganz anders lauten,
nämlich: sind die Potenzen der Kreaturen von Natur aus
passive oder sind sie aktive Potenzen? Befinden sich die Kreaturen

beständig, seit dem Weltanfange, von sich selber in
actu, oder sind sie manchmal blofs in der Potenz? Die
Lösung dieser Frage hat aber unmittelbar mit der praemotio
physica gar nichts zu thun. Die praemotio physica folgt erst
notwendig in dem Falle, als die Potenzen der Kreaturen von
Natur aus, und manchmal passive, nicht aktive oder Potenzen
in actu sind.

Um die Frage, ob die Fähigkeiten der Kreaturen passive,
oder aktive Potenzen seien, richtig zu lösen, ist es notwendig,
sich den Begriff der Ursache klar zu machen. Was nennen
wir Ursache? Wann sagen wir von einem Dinge, es sei die
wirksame Ursache eines andern? Um die wirksame
Ursache, also um die Kreatur in ordine operativo handelt es
sich hier in unserer Frage ganz ausschliefslieh. Wirksame
Ursache ist diejenige, aus welcher etwas hervorgeht. Per prin-
cipia videtur intelligere (Aristoteles) causas moventes et agentes,
in quibus maxime attenditur ordo processus cujusdam.
S. Thorn. Physic. I. I. 5. — Wirksame Ursache nennen wir
also diejenige, die ein anderes aus der Potens in den Akt
überführt, aus dem in der Potenz Seienden ein actu Seiendes macht.
Cum causa sit, ad quam sequitur esse alterius, esse ejus quod
habet causam, potest considerari dupliciter. Uno modo absolute;
et sie causa essendi est forma, per quam aliquid est in
actu. Alio modo secundum quod de potentia ente fit actu



Die Neu-Thomisten. 415

ens. Et quia omne quod est in potentia reducitur ad actum
per id quod est actu ens, ex hoc necesse est esse duas alias
causas, scilicet materiam, et agentem, qui reducit materiam de

potentia in actum. Actio autem agentis ad aliquid determinatum
tendit, sicut ab aliquo determinato principio procedit. Nam
omne agens agit quod est sibi conveniens. Id autem ad quod
tendit actio agentis dicitur causa finalis. Sic igitur necesse est
esse causas quatuor. Sed quia forma est causa essendi absolute,
aliae vero très sunt causae essendi secundum quod aliquid accipit
esse: inde est quod in immobilibus non consideratur aliae très
causae, sed solum causa formalis. 1. c. II. X. 15.

Diese wirksame Ursache nun befindet sich entweder im
Zustande der Potenz, der Möglichkeit, oder aber im Zustande
der Wirklichkeit, in actu. Quaedam causae dicuntur causae in
potentia: sicut potentes operari; quaedam vero sicut opérantes
in actu: sicut causa aedificandi domum potest diei vel aedificans
in habitu, vel aedificans in actu. 1. c. II. VI. 5. Der Unterschied

dieser beiden Zustände der wirksamen Ursachen, nämlich
der Ursache in der Potenz, und der Ursache in actu besteht
darin, dafs die Ursache in actu zugleich ist und nicht ist mit
dem, was durch sie hervorgebracht wird. Der Ursache in actu
entspricht darum die Wirkung oder der Effekt in actu, in der
Wirklichkeit; der Ursache in der Potenz dagegen die Wirkung
in der Potenz. Inter causas in actu, et causas in potentia est
ista differentia, quod causae opérantes in actu simul sunt, et non
sunt cum eis, quorum causae sunt in actu. Unde habetur quod,
sicut agentia inferiora, quae sunt causae rerum quantum ad suum
fieri, oportet simul esse cum iis, quae fiunt, quamdiu fiunt; ita
agens divinum, quod est causa existendi in actu, simul est
cum esse rei in actu. Unde subtracta divina actione a rebus res
in nihilum décidèrent, sicut remota praesentia solis lumen in aëre
deficeret. Oausis in potentia respondent effectue in potentia;
et oausis in actu effectus in actu. 1. c. n. 9 et 11.

Aus dieser vollkommen richtigen Bestimmung des innersten
Wesens der wirksamen Ursache können wir nun ohne grofse
Mühe erkennen, ob die Fähigkeiten oder Potenzen der Kreaturen
an und für sich aktive, oder nur passive Potenzen sind. Der
passiven Potenz entspricht die mögliche, der aktiven
dagegen die wirkliche Thätigkeit als Effekt. Und die aktive
oder die Potenz in actu mufs zugleich sein mit ihrer Wirkung.
Trifft nun dies bei den Kreaturen zu? Unbedingt nein.
Zugleich mit der Kreatur sind an und für sich blofs die accidentia
propria, also die Vermögen oder Potenzen, denn diese gehen,



416 Die Neu-Thomisten.

nach der Lehre des hl. Thomas, aus der Wesenheit der Kreatur
per modum naturalis resultantiae hervor. Allein die

Thätigkeit bildet in keiner einzigen Kreatur ein accidens
proprium, sondern ein aeeidens per accidens. Darum besitzt die
Kreatur dieses accidens keineswegs von Natur aus, und sie
hat es manchmal, manchmal dagegen nicht. Diese Wahrheit wird
auch durch die Erfahrung bestätigt. Daraus folgt aber dann,
dafs die Vermögen oder Potenzen der Kreaturen an und für sich
nicht aktive, sondern passive Potenzen bilden. Denn der
Potenz in actu oder der aktiven Potenz entspricht die wirkliche

Thätigkeit als Effekt. So oft diese letztere nun nicht
vorhanden ist, kann man auch nicht sagen, die Potenz sei in
actu. Sie hätte in diesem Falle keinen Effekt, der ihr
entspräche, weil die abwesende oder fehlende, also die
mögliche Thätigkeit der Fähigkeit in potentia, nicht aber der
Potenz in actu entspricht. Daher ist Gott allein von Natur aus
und ohne irgend eine Unterbrechung aktive Potenz oder
potentia in actu. Gott ist nie ohne eine Thätigkeit. Und
weil Gott dieses von Natur aus und immer ist, deshalb
mufs er aus der Potenz der Kreatur, die von Natur aus, und
manchmal blofs in potentia ist, eine potentia in actu machen.
Es gilt in ordine operativo, wie in ordine entitativo der Grundsatz

des hl. Thomas: Omne quod non est suum esse, participât
esse a causa prima, quae est suum esse. Physic. VIII. XXI. 14.

Daraus ergibt sich von selber die Wahrheit, dafs die Theorie
der „Thomisten" über die praemotio physica sich durchaus auf
den Zustand der Potentialität in ordine operativo stützt, in
welchem sich die Kreaturen von Natur aus, und manchmal
befinden. Wer diesen Zustand leugnet, der hat gar kein Recht,
gegen die praemotio physica aufzutreten.

Noch viel weniger Recht haben die Molinisten, die
praemotio physica Gottes dann zu bekämpfen, wenn sie annehmen,
wie es ja thatsächlich geschieht, dafs die Vermögen oder Potenzen
der Kreaturen manchmal „ruhen", also im Zustande der Potenz
sich befinden. In diesem Falle hat das Gesetz seine volle
Geltung: omne quod movetur ab alio movetur. Der innerste
Grund dieses Gesetzes leuchtet von selber ein. Lassen wir einem
Molinisten, dem P. Pesch, das Wort. Die Bewegung ist der
Übergang aus der Möglichkeit in die Wirklichkeit. Die
Bewegung im allgemeinen ist also das Wirklichwerden des

Möglichen, der Weg von potentiellem zu aktuellem Sein,
eine Möglichkeit, die zur Wirklichkeit hinstrebt, die noch
nicht vollendet ist. Ihrem Begriffe nach setzt die Bewegung



Die Neu-Thomisten. 417

zweierlei voraus: ein wirkliches Sein, welches das Vermögen
besitzt, die Bewegung zu erzeugen, und ein potentielles,
unfertiges Sein, welches etwas werden kann. Wo immer also
sich ein Einzelwesen aus der blofsen Möglichkeit zur
Wirklichkeit entwickelt, mufs ihm ein anderes Einzelwesen in
Wirklichkeit vorangehen, weil die Bewegung nur da möglich

ist, wo ihr ein Wirkliches als bewegende Ursache vorangeht

(a. a. 0. I. B. S. 616).
Die Sache ist vollkommen richtig dargelegt. Die Fähigkeiten

der Kreaturen sind in ordine operativo von Natur aus,
und manchmal blofs in der Potenz, also Möglichkeit. Sie
bilden in dieser Ordnung ein potentielles, nicht ein aktuelles
Sein. Allein sie streben zur Wirklichkeit hin, denn sie sind
von Gott, darum von Natur aus zu einer Thätigkeit
hingeordnet. Diese Thätigkeit können sie aber nur dann sétzen, wenn
sie selber in der Wirklichkeit sich befinden, selber ein
aktuelles Sein haben. Setzt nun jede Möglichkeit, um zur
Wirklichkeit zu gelangen, ein wirkliches Sein voraus, mufs
jedem blofs Möglichen ein anderes Einzelwesen in
Wirklichkeit vorangehen, so liegt es auf flacher Hand, dafs die
Potenzen der Kreaturen, die von Natur aus, und manchmal sich
blofs in der Möglichkeit befinden, sich nicht von selber
in die Wirklichkeit versetzen können. Das blofs in der
Möglichkeit Seiende setzt ja ein Wirkliches als bewegende
Ursache voraus. Wer ist nun dieses Wirkliche, das als
bewegende Ursache vorangehen mufs? P. Pesch meint, das
seien äufsere Einflüsse, und, mit Bezug auf die Erkenntnis- und
Begehrungskraft, irgend ein Gegenstand. Allein der Autor hat
dabei ganz vergessen, dafs der Gegenstand zwar objektiv,
niemals aber subjektiv, quoad exercitium actus, einen
Einflufs ausübt. Die äufsern Einflüsse haben mit der
Uberführung aus der Potenz oder Möglichkeit in die Wirklichkeit

gar nichts zu thun. Die Potenz oder Möglichkeit mufs
innerlich, in sich Wirklichkeit erhalten, sie mufs in sich ein
wirkliches Sein empfangen. Das wirkliche Sein aber kann
nur Gott geben, und die Kreaturen in virtute divina. Somit
mufs Gott und seine Kraft als bewegende Ursache
vorangehen.

Das bestreiten wir ja gar nicht, entgegnen die Molinisten.
Gott, das Wirkliche, geht dem Möglichen voran, denn er
ist die bewegende Ursache von allen. Allein dieses „Vorangehen"
Gottes als der ersten bewegenden Ursache, die „physische
Prämotion", liegt im Anbeginne der Zeiten, im Uranfange der

Jahrbuch für Philosophie etc. IX. 27



418 Die Neu-Thomisten.

Welt. Aber durch zahllose Mittelglieder, indem diese
Veränderung durch eine frühere, und die frühere durch eine noch
frühere u. s. w. verursacht wurde, gelangen wir endlich hinauf
zu Gott. So P. Pesch a. a. 0. II. B. S. 366. 367. In dem
nämlichen Bande S. 141 aber heilst es: „Im Sinne der alten
Philosophie genügt es nicht, dafs eine der Naturrevolutionen der
Zeit und der Zahl nach die erste sei. Es mufs eine Ursache
geben, die selbst nicht verursacht ist, die also nicht der Zeit
und der Zahl, sondern der Natur und dem Vorrange nach
die erste ist, weil sie der Grund aller verursachten
Ursachen ist. Wir sehen also, dafs die Philosophie der
Vergangenheit die Reihe der Naturereignisse, wie sie im Weltlauf
thatsächlich sich zeigt, gründlicher und allseitiger aufgefafst hat,
als die neuere Naturwissenschaft. Sie betrachtete nicht sowohl
das oberflächliche Nacheinander in der Zeit, sondern
den innern Kausalnexus, und zwar diesen in doppelter
Hinsicht: zuerst als Bewegung, d. h. als passive Veränderung,
und dann als bewirkende Ursächlichkeit, d. h. als aktive
Veränderung. Auf doppeltem Wege zeigte sie, dafs man im
Sinne der mechanischen Naturerklärung notwendig zu einer
aufsernatürlichen Ursache geführt werde."

Wir haben diesen beiden kontradiktorisch entgegengesetzten
Anschauungen des P. Pesch nichts beizufügen. Das eine Mal,
so behauptet der Autor, handle es sich um Gott als die erste
Ursache der Zeit und der Zahl nach: „am Beginne der Zeiten,
und durch viele Mittelglieder hindurch." Das andere Mal aber
ist gar keine Rede „von der Zeit und der Zahl", sondern von
der „Natur und dem Vorrange", von dem „innern Kausalnexus".
Somit ist der Beweis durch die Molinisten selber erbracht, dafs
die W ahrheit ihrer Ansichten auf einem morschen
Fundamente ruht.

Überdies hören wir noch von P. Pesch, dafs die Dinge,
welche bewegt werden, in dieser ihrer passiven Bewegung
selbst m i 11 h ä tig sind. Ein Beweis dafür fehlt natürlich.
Thätigsein heifst nun nichts anderes als bewegen. Somit
bedeutet mitthätig sein soviel als mitbewegen, aktiv sein.
Da haben wir nun die merkwürdige Erscheinung vor uns, dafs
ein Ding passiv und aktiv zugleich ist. Aber noch mehr!
Zur Bewegung im aktiven Sinne gehört ein wirkliches Sein,
welches das Vermögen besitzt, die Bewegung zu erzeugen.
Demnach besitzt die Kreatur, welche mitthätig ist, das
Vermögen, die Bewegung oder Thätigkeit zu erzeugen. Sie hat
folglich ein wirkliches Sein. Allein, warum wird sie dann



Die Neu-Thomisten. 419

dann bewegt? Das, was bewegt wird, mufs ja nach unserm
Autor ein potentielles, unfertiges, nicht ein aktuelles,
wirkliches Sein haben? Endlich haben wir noch den dritten
Widerspruch zu verzeichnen, dafs Gott, die aufserweltliche
Ursache, der „Kausalität und dem innern Konnex" oder dem „innern
Kausalnexus" nach vorangehen müsse, und die Kreatur trotzdem

mitwirkt. Da ist das „Vorangehen" ein barer Widersinn.
Mit Recht lehrt darum der hl. Thomas: „in operatione qua Deus

operatur movendo naturam non operatur natura." Die Wahrheit
ist zu klar, als dafs ein Zweifel hierüber aufkommen könnte.
An ungezählten Stellen erklärt der hl. Thomas, ein jedes Ding
sei nur dann und insofern thätig, als es sich in actu befindet,
somit wirkliches Sein hat. Ein jedes leide dagegen, insofern
es in der Potenz ist, also mögliches Sein besitzt. Nun sind
aber leiden und bewegt werden in unserer Erage vollkommen
identische Begriffe. Dasselbe gilt von bewegen und thätig sein.
Wie man demnach sagen kann, die Kreaturen würden von Gott,
der ersten Ursache, bewegt, aber sie seien bei dieser Bewegung
zugleich selber thätig, das ist einfach nicht mehr zu begreifen.
Die Kreatur wäre in diesem Falle zugleich in der Möglichkeit

und in der Wirklichkeit. Der Widerspruch liegt somit
auf der Hand. Nihil movet nisi secundum quod est in actu,
nec movetur nisi secundum quod est in potentia. Et haec duo

non possunt simul eidem inesse respectu ejusdem. Et quia
Deus est simplex, non potest esse quod se ipsum moveat, proprie
loquendo. Quod ergo objicitur, quod omne mobile per aliud re-
ducitur ad mobile per se, verum est de reductione, quae est ad

primum in genere illo. Unde secundum philosophos omnia
mobilia reducuntur ad primum mobile, quod dicebant motum ex se,
quia est compositum ex rnotore et moto. Sed hoc ulterius
oportet reducere in primum simplex, quod est omnino
immobile. S. Thorn. I. Sent. d. 8. q. 3. a. 1. ad 3.

Mit der Mitwirkung der Kreatur bei der Versetzung aus
dem Zustande der Möglichkeit in den der Wirklichkeit ist
es also nichts. Wollen die Molinisten durchaus an einem hellen
Widerspruche festhalten, um ihren Simultan-Konkurs an den
Mann zu bringen, so werden wir sie daran durchaus nicht
hindern. Aber man möge sich dabei ja nicht auf die Scholastik
oder auf den hl. Thomas berufen. Die wufsten von einer
derartigen Ansicht nichts. Der Widerspruch lag für sie viel zu
handgreiflich zu Tage. Nach ihrer Anschauung ist bewegt
werden soviel als leiden, nicht aber soviel als thätig sein.
Darum mufs die Potenz, die sich blofs in der Möglichkeit be-

27*



420 Die Neu-Thomisten.

findet, vorerst die Wirklichkeit erlangen oder verwirklicht
werden. Dies aber geschieht durch eine von Gott dem
Vermögen mitgeteilte Form. Denn die Form ist, wie P. Pesch,
a. a. 0. I. B. S. 616, ganz zutreffend sagt, die Verwirklichung
oder Vollendung der Materie, indem sie in formeller Weise
das in der Materie nur der Möglichkeit nach Gesetzte zur
Wirklichkeit bringt. Habere talem formam est motum esse.

Fassen wir nun die Thätigkeit selber der Kreaturen
näher ins Auge. Dasjenige, was aus der Potenz formell ein

agens in actu macht, die Potenz in den Akt überführt, bildet
ohne Zweifel ein ens, denn es ist eine Vollkommenheit, die dem

agens in potentia als solchem nicht zukommt. Allein dieses

Seiende, diese Kraft oder Form ist ein Seiendes durch
Anteilnahme, per participationem, nicht ein Seiendes durch seine
Wesenheit, per essentiam. Darum mufs es Gott zu seiner
Ursache haben. Aber diese Ursache ist, als ens per essentiam,
der Natur und Kausalität nach früher als das genannte Seiende.
Darum ist schon von diesem Gesichtspunkte aus der Simultan-
Konkurs der Molinisten ganz und gar unmöglich. Nun läfst sich
aber von der T hätigkeit selber der Kreaturen ganz das nämliche

sagen. Denn diese Thätigkeit bildet als Effekt oder Wirkung
Gottes und der Kreatur ebenfalls ein Seiendes, ein ens.
Aber sie ist nicht ein Seiendes durch ihre Wesenheit — in diesem
Falle wäre sie Gott selber — sondern sie bildet ein ens per
participationem. Da nun das ens per essentiam, Gott, der Natur und
Kausalität nach früher ist als das ens per participationem, so
mufs auch die Thätigkeit der Kreatur später sein als die
Thätigkeit Gottes, die mit seiner Wesenheit sachlich eins und
dasselbe ausmacht. Folglich ist Gott früher diese Thätigkeit
verursachend oder causans, als die Kreatur. Darum kann
man eigentlich von einem Simultan-Konkurse Gottes gar nicht
sprechen. Simultan wirkt Gott die Thätigkeit nur in dem
Sinne, als er sie nicht allein hervorbringt, sondern dazu die
Kreatur als sein Instrument gebraucht, seine Kraft dem Instrumente

mitteilt, und dieses in seiner Kraft die Thätigkeit setzt.
Daher bemerkt der hl. Thomas an vielen Stellen, Gott wirke
früher und viel unmittelbarer als die Kreatur selber. Actio
primi agentis est prior in movendo, quia aetiones omnium se-
cundorum agentium fundantur super actionem primi
agentis, quae, cum sit una, communiter omnes firmans, speci-
ficatur ejus effectus in hoc et in illo secundum exigentiam illius.
Cum ergo in viribus animae voluntas habeat locum primi mo-
ventis, actus ejus est prior quodammodo actibus aliarum virium,



421

in quantum imperat eos secundum intentionem finis ultimi. Et
ideo vires motae a voluntate duo ab ea recipiunt. Primo,
f'ormam aliquam ipsius secundum quod omne movens et
agens imprimit suam similitudinem motis et patientibus
ab eo. S. Thom. III. Sent. d. 23. q. 3. a. qu. 1. Anderswo
heilst es: non potest esse eadem actio numéro per essentiam
principalis agentis et instrument!, quia idem accidens non est in
diversis subjectis. Sed dicitur una secundum quid, in quantum
scilicet instrumentum non agit nisi motum a principali agente,
et agit in virtute principalis agentis. Et hoc modo in ipsa
actione humanitatis Christi est aliqua virtus, in quantum ipsa
humanitas est instrumentum Deitatis. III. Sent. d. 18. q. 1.
ad 4.

Kun läfst sich nicht in Abrede stellen, dafs die Thätigkeit
Gottes sich von der Thätigkeit der Kreatur durchaus unterscheide.
Denn die Thätigkeit Gottes ist mit seinem Wesen real identisch,
somit selber eine Substanz. Die Thätigkeit der Kreatur dagegen
bildet ein Zufälliges, ein Accidens für dieselbe. Kann also die
Thätigkeit zweier Wesen, die thätig sind, ihrem Wesen nach
nicht numerisch eine sein, so fragt es sich dann, wie die
Thätigkeit der Kreatur zugleich von der Thätigkeit Gottes
gewirkt werden kann. Dies ist nur dadurch möglich, erklärt uns
der englische Lehrer, dafs die Kreatur von Gott zu der Thätigkeit

bewegt wird, oder als von Gott bewegte Ursache
ihre Thätigkeit hervorbringt. Ubicunque sunt plura agentia, or-
dinata inferius movetur a superiori: sicut in homine corpus
movetur ab anima, et inferiores vires a ratione. Sic igitur actiones
et motus inferioris principii sunt magis operata quaedam, quam
operationes. Id autem quod pertinet ad supremum principium
est proprie operatio: puta si dicamus in homine, quod ambulare,
quod est pedum, et palpare, quod est manuum, sunt quaedam
hominis operata, quorum unum operatur anima per pedes, aliud
per manus. Et quia est eadem anima operans per utrumque,
ex parte ipsius operantis, quod est primum principium
movens, est una et indifferens operatio. Ex parte autem
ipsorum operatorum differentia invenitur. Sicut autem in homine

puro corpus movetur ab anima, et appetitus sensitivus a rationali;
ita in Domino Jesu Christo humana natura movebatur et rege-
batur a divina. Actio ejus quod movetur ab altero est duplex.
Una quidem quam habet secundum f'ormam propriam; aliam autem
quam habet secundum quod movetur ab alio: sicut securis operatio
secundum propriam formam est ineidere; secundum autem quod
movetur ab artifice operatio ejus est facere scamnum. Operatio



422 Die Neu-Thomisten.

igitur quae est alieujus rei secundum suam formam, est propria
ejus, nec pertinet ad moventem, nisi secundum quod utitur hujus-
modi re ad suam operationem : sicut calefacere est propria
operatio ignis, non autem fabri, nisi quatenus utitur igne ad
calefaciendum ferrum. Sed illa operatio, quae est rei solum se-
sundum quod movetur ab alio, non est alia praeter operationem
moventis jpsam: sicut facere scamnum non est seorsum operatio
securis ab operatione artificis, sed securis participât instrumen-
taliter operationem artificis. Et ideo ubicunque movens et motum
habent diversas formas seu virtutes operativas, ibi oportet quod
sit alia operatio moventis, et alia operatio propria moti; licet
motum participet operationem moventis et movens utatur operatione

moti, et sie utrumque agat cum communione alterius.
S. Thom. Summ, theol. 3. p. q. 19. a. 1.

Daraus geht klar hervor, dafs die Kreaturen nur in der
Kraft Gottes thätig sein können. Die Kraft Gottes bildet die
Ursache, dafs die Thätigkeit der Kreaturen zur Wirklichkeit
gelangt. Dies aber geschieht dadurch, dafs die Potenz der
Kreaturen in den Akt übergeführt, agens in actu wird. Aus
dem agens in actu tritt dann die Thätigkeit heraus. Gott wirkt
durch die Kreatur, indem er sich ihrer als des Instrumentes
seiner Kraft bedient. Instrument ist hier in dem Sinne zu
verstehen, als jedes von einem andern Bewegte den Namen
„Instrument" führt. Der Simultan-Konkurs im richtigen Sinne darf
somit nicht in der Weise aufgefafst werden, als wären Gott und
die Kreatur der Natur und Kausalität nach zugleich thätig.
Einen Simultan-Konkurs dieser Art kann es gar nicht geben.
Die Kausalität Gottes mufs in dieser Beziehung stets früher
sein als die der Kreatur, weil seine Thätigkeit das „ens per
essentiam" ausmacht. Gott ist nur in dem Sinne zugleich mit
der Kreatur thätig, dafs er nicht allein wirkt, sondern auch
die Kreatur in seiner Kraft thätig ist. Nec universalius agens
agit seorsum ab inferioribus agentibus, sed ultimum agens
proprium agit in virtute omnium superiorum. Unde non imprimuntur
a diversis agentibus diversae formae in uno individuo, sed una
forma est quae imprimitur a proximo agente, continens in se
virtute omnes formas praecedentes. S. Thom. Quaest. disp. de

spiritual, créât, a. 3. ad 20. Nur auf diese Art ist es möglich,
dafs nur eine Thätigkeit zu stände komme, obgleich wir zwei
Thätigkeiten, Gott und die Kre'atur, vor uns haben. Hätten wir
es mit zwei Thätigkeiten, die zugleich wirken, zu thun, so
müfsten auch dem Effekt zwei verschiedene Formen eingeprägt
werden, denn thätig sein besagt nichts anderes, als der Wirkung



Die Neu-Thomisten. 423

jene Form einprägen, durch welche das agens selber in actu.
ist und wirkt.

Betrachten wir demnach die Thätigkeit Gottes, insofern sie
die Kreatur aus der Potenz in den Akt überführt, so ist
dieselbe durchaus unterschieden von der Thätigkeit der Kreatur.
In operatione, qua Deus operatur movendo naturam, non operatur
natura. Durch diese Thätigkeit wird der Kreatur eine Form
oder Kraft eingeprägt. Die Kreatur nimmt diese Form in ihrer
Potenz auf, und dadurch ist sie bewegt. Als bewegte Potenz
bringt sie dann selber ihre Thätigkeit hervor. Die vorübergehend

mitgeteilte Kraft oder Form bildet das nächste formelle
Princip, principium quo der Thätigkeit. Sie verbindet die Potenz
mit ihrem Effekte, mit der Thätigkeit. Cum aliquis dicitur
per aliquid operari non semper recipitur conversio. Kon enim
dicimus quod martellus operetur per fabrum. Dicimus autem
quod ballivus operatur per regem, quia ballivi est agere, cum sit
dominus sui actus. Martelli autem non est agere, sed solum agi.
Unde non designatur, nisi ut instrumentum. Dicitur autem ballivus
operari per regem, quamvis haee propositio „per" denotet medium.
Quia quanto suppositum est prius in agendo, tanto virtus
ejus est immediatior effectui, quia virtus causae
primae coDjungit causam secundam suo effectui. Unde
et prima principia dicuntur immediata in demonstrativis scientiis.
Sic igitur in quantum ballivus est medius secundum ordinem sup-
positorum agentium, dicitur rex operari per ballivum.
Secundum ordinem vero virtutum dicitur ballivus operari per
regem, quia virtus regis facit quod actio ballivi conse-
quatur effectum. S. Thorn. Summ, theol. 1. p. q. 36. a. 3.
ad 4.

Hier haben wir demnach das Verhältnis Gottes zu den
Kreaturen genau angegeben. Das Suppositum, welches die
Thätigkeit ausführt, ist die Kreatur selber. Und die Kraft,
wodurch dieses Suppositum seine Thätigkeit setzt, ist die Kraft
Gottes. Allerdings ist die Kraft Gottes der Sache nach eins
und dasselbe mit dem Suppositum divinum, was bei den
Kreaturen nicht zutrifft. Aber gerade diese Doktrin des heil.
Thomas macht den Molinisten Schwierigkeiten. P. Frins macht
nämlich die Bemerkung, nach den „Thomisten" wirke Gott die
Thätigkeit der Kreaturen nicht unmittelbar, sondern mittelbar,

mittelst der physischen Vorherbewegung und Prädeter-
minierung. Allein, bemerkt der Autor, alles Werden und Sein
der Kreaturen, alle Thätigkeiten und Effekte müssen unmittelbar

und per se, dürfen nicht mittelbar von Gott abhängen.



424 Die Neu-Thomisten.

Dieser Einwurf beruht auf einer vollständigen Unkenntnis
der Sachlage. So eben hat uns der hl. Thomas gesagt, dafs die
Kraft des ersten Agens unmittelbarer wirke als die der
sekundären Ursachen, weil sie die sekundären Ursachen mit ihrem
Effekte verbindet. Anderswo heifst es : per se autem distin-
guuntur agens propinquum et remotum secundum naturalem or-
dinem causarum in causando. Et hoc modo agens remotum
plus influit in effectum, quam agens propinquum. Di-
citur enim in libro de causis, quod omnis causa primaria
plus est influens super suum causatum, quam causa
s ecu n da; quia causa secunda non agit nisi ex virtu te causae
primae. Quaest. disp. de malo. q. 4. a. 6. ad 15. — Was hilft es

denn, dafs die sekundären Ursachen als Supposita, also
materiell, der Thätigkeit näher stehen, „unmittelbarer" gegenwärtig
sind als Gott, wenn sie diese Thätigkeit ohne die Kraft Gottes
gar nicht hervorbringen? Es handelt sich doch wohl vor allem
andern darum, was formell, also verursachend „unmittelbarer"

ist. Dies aber ist Gott oder die Kraft Gottes. Die
sekundären Ursachen haben aus sich keine Form, die sie auf
ihre Thätigkeit überleiten, ihrer Thätigkeit mitteilen könnten.
Duplex est agens: unum principale, et aliud instrumentale. Agens
autem principale, cum agat sibi simile, oportet quod habeat for-
mam, quam inducit per suam actionem in agentibus univocis, vel
aliquam nobiliorem in agentibus non univocis. Sed agens
instrumentale non oportet quod habeat formam quam inducit ut
disponentem ipsum, sed solum per modum intentionis. S. Thom.
IV. Sent. d. 5. q. 2. a. 2. qu. 2. — Die Form aber ist ohne allen
Zweifel „unmittelbarer" als der Stoff. Nun verhält sich die
sekundäre Ursache als Suppositum wie der Stoff, und die Kraft.
Gottes wie die Form. Ganz dasselbe Verhältnis greift Platz im

Effekte, also in der Thätigkeit der Kreaturen. Quando-
cunque enim duo sunt principia moventia vel agentia ad invicem
ordinata, id quod in effeetu est ab agente superiori est sicut
formale; quod vero est ab inferiori agente est sicut ma-
teriale. S. Thom. Quaest. disp. de veritate. q. 14. a. 5. Die
Hauptursache oder das erste Agens enthält die Ähnlichkeit des
Effektes, in unserem Falle der Thätigkeit, gemäfs der eigenen
Form; die sekundären Ursachen dagegen enthalten diese
Ähnlichkeit nur gemäfs der Kraft, welche von der Hauptursache
ihnen mitgeteilt wird. In principali quidem causa est aliquid
secundum similitudinem formae : vel ejusdem speciei, si sit causa
univoca; vel secundum aliquem excellentiorem formam, si sit
agens non univoeum. In causa autem instrumentali est aliquis



Die Neu-Thomisten. 425

effectue seeunduui virtutem quam recepit instrumentum a causa
principali, in quantum movetur ab ea. S. Thom. Quaest. disp.
de malo. q. 4. a. 3.

Aus alledem geht hervor, dafs Gott weit „unmittelbarer"
die Thätigkeit der Kreaturen wirkt als diese selber. Causa prima
dicitur esse principalis simpliciter loquendo, propter hoc quod
magis influit in effectum. Sed causa secunda secundum quid
principalis est, in quantum effectus ei magis conformatur. S. Thom.
Quaest. disp. de veritate. q. 24. a. 1. ad 4. Verlangen aber die
Molinisten, Gott müsse derart „unmittelbar" die Thätigkeit der
Kreaturen hervorbringen, dafs er der Kreatur nicht früher eine
Form mitteilt, dieselbe bewegt, und die Kreaturen durch diese
mitgeteilte Kraft ihre Thätigkeit ausüben, so machen sie jede
Einheit der Thätigkeit einfach unmöglich. Dann entwickelt
Gott von seiner Seite, und auch die Kreatur von ihrer Seite eine
eigene Thätigkeit. Dann stammt aber diese Thätigkeit der
Kreatur nicht von Gott. Damit eine Thätigkeit zu stände komme,
steht kein anderer, als der vom hl. Thomas angegebene Weg
offen, nämlich: die Kreatur nimmt die Kraft Gottes per modum
intentionis in sich auf und setzt durch diese Kraft ihre
Thätigkeit.

Wieviel an der Behauptung des P. Frins, Gott bilde die
Ursache der kreatürlichen Thätigkeit, insofern dieselbè ein
Seiendes schlechthin, ein ens; die Kreatur dagegen, insofern
dieselbe dieses bestimmte ens ausmache, Wahres sei, erklärt
uns der hl. Thomas : Deus non est causa rerum quantum ad

esse ipsorum solum commune, sed quantum ad omne
illud quod in re est. Cum enim per causas secundas deter-
minetur unaquaeque res ad proprium esse, omnes autem causae
secundae sunt a prima: oportet quod quidquid est in re vel
proprium vel commune, reducatur in Deum sicut in causam,
cum res a se ipsa non habeat nisi non esse. 1. Sent. d.
35. q. 1. a. 3.


	Die Neu-Thomisten [Fortsetzung]

