Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 9 (1895)

Artikel: Die Philosophie des HI. Thomas von Aquin [Fortsetzung]
Autor: Glossner, M.
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761787

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761787
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DIE PHILOSOPHIE DES HL. THONIAS VON AQUIN.
Gegen Frohschammer.

Von Dr. M. GLOSSNER.

————Ee———

X.

Politik.
(Fortsetzung von Bd. IX S. 257. Schlufs.)

In der Lehre vom Staate ist zuerst die Frage nach dem
Ursprung der staatlichen Gewalt in Betracht gezogen. Gegen
die thomistische Auffassung, die sich iibrigens wesentlich von
der Theorie des contrat social unterscheidet, wird die historische
Entstehung des Staates aus der Familie geltend gemacht. Es
ist aber etwas anderes, ob nach der inneren, naturrechtlichen
Konstitution oder nach der geschichtlichen Entstehung, etwas
anderes, ob nach Form und Wesen oder dem Material des Staates
gefragt wird. Denn auch aus der Familie hervorgehende Staaten
konnen sich nicht zu Staaten gestalten, ohne eine perdfacig &l
allo yévog, um uns so auszudriicken; denn der Staat ist ein
nach Zweck und Aufgabe von der Familie wesentlich verschie-
denes gesellschaftliches Gebilde. — Unbegriindet ist die Be-
merkung, dafs der hl. Thomas zwar dem weltlichen Herrscher
unbedingte Herrschergewalt nicht zugestehe, dagegen aber sie
dem Papste vorbehalte. Denn wenn auch die pépstliche Herrscher-
gewalt nicht eine konstitutionell oder parlamentarisch beschrankte
ist, so ist sie doch in gewissem Sinn von allen die beschrinkteste
Monarchie, beschrankt durch die von Christus der Kirche ge-
gebene Verfassung und durch den (Gresamtinhalt der Offenbarung
in Schrift und Tradition. Nach einem bekannten Ausspruche
vermag der Papst alles fiir, nichts gegen die Kirche.

Die Aupsicht des englischen Lehrers, dals auch im paradie-
sischen Zustande ein dominium hominis super hominem (1. qu. 96
a. 4) stattgefunden hitte, verliert das Befremdende, das der
Kritiker darin findet, wenn man die Begriindung erwégt, aus der
hervorgeht, dals es sich nur um eine Herrschaft zum Zwecke
der Verwaltung der gemeinsamen Angelegenheiten durch die an
Weisheit und Tugend Hervorrageuden handelt.

Wenn die Sklaverei als eine Folge des Siindenfalles be-
trachtet wird, so ergeben sich darans keineswegs die vom Kritiker
gezogenen Konsequenzen; denn sowenig als die moralische Kor-
ruption des Menschengeschlechtes deshalb, weil sie in gewissem

Jahrbuch fiir Philosophie ete. IX. 25



386 Die Philosophie des hi. Thomas von Aquin.

Sinne eine Folge des Stuindenfalles ist, als etwas Natiirliches und
Selbstverstindliches bezeichnet wérden kann, ebensowenig kann
dies von der eigentlichen Sklaverei, in welcher der Mensch wie
eine Sache behandelt wird, gesagt werden. Vielmehr ist die
Sklaverei gerade aus dem Grunde unnatiirlich, weil sie aus-
schliefslich der Siinde ihren Ursprung verdankt. Mit der Kr-
losung aber ist die Sklaverei nicht allein fir die der Kirche
Angehorigen, sondern auch fiir die aufser ihr Stehenden aufge-
hoben. Ein in gewissem Sinne &hnliches Verhdltnis bietet die
Polygamie, die vor Christus geduldet, durch Christus aber fiir
die gesamte Menschheit aufgehoben wurde.

Der englische Lehrer gestattet dem weltlichen Gesetze
gegeniiber die Priifung an der Norm des Gewissens und des
gottlichen Gesetzes. Hiervon nimmt der Kritiker Anlafs, auf
die vorgebliche Inkonsequenz aufmerksam zu machen, die in der
Verweigerung einer Priifung der Offenbarung und der Ausspriiche
der kirchlichen Lehrautoritidt liegen. In der gewohnten Weise
wird die Unterwerfung der Vernunft als ein Verzicht auf den
Vernunftgebrauch hingestellt. Wir haben im wesentlichen darauf
die Antwort bereits gegeben. Da die staatliche Autoritdt, wenn
auch mittelbar gottlichen Ursprungs, doch ihrem Wesen und
Charakter nach menschlich ist, so unterliegt sie dem Irrfum und
bedarf deshalb eines Maflsstabes, der zundichst im individuellen
Gewissen liegt. Aber auch dies,es bedarf einer hoheren Norm,
wenn nicht die sociale Ordnung aus der Charybdis despotischen
Gewissenszwanges in die Scylla individueller Willkiir geraten
soll. Daher hat Gott in seiner unendlichen Weisheit eine hochste
sittliche Antoritdt eingesetzt, deren Ausspriichen sich die Vernunft
des Einzelnen unterwerfen kann und soll, da sie des gottlichen
Beistandes und aller Kennzeichen eines gottlichen Ursprungs sich
erfrent. Nur dann, wenn dies nicht der Fall ware, hatte der
Kritiker recht, den Anspmch auf innere Unterwerfung als dulserste
Geistestyrannei zu brandmarken. KEs wire also zu beweisen,
dals die Anspriiche der Kirche illegitim seien, die Auftrage Christi
und seine Verheifsungen auf Téaduschung beruhen. Man sagt,
wenn die Vernunft einer iibernatiirlichen Unterstiitzung bediirfe,
so sel zu erwarten, dals dies durch Anregung zu energischem
und erfolgreichem Gebrauch geschehe, nicht zur Hemmung und
Unterdriickung. Wir fragen, ob denn die Vernunft wirklich
durch die Offenbarung, wie sie von der katholischen Kirche pro-
poniert wird, Hemmung und Unterdriickung, nicht Forderung und
Vervollkommnung erfahre? Nur Verblendung und Systemsucht
kann jenes behaupten und dieses leugnen. Liegt nicht schon darin



Politik. 387

eine Forderung der Vernunft, dafs uns die katholische Lehre vor
so widersinnigen Irrtimern schiitzt, wie es z. B. die Phantasie
als Weltprincip und die vom Kritiker verteidigte relative Wahr-
heit, d. h. der absolute metaphysische und religiose Skepticismus
sind? Die Offenbarung unterdriickt nicht die Vernunft, sondern
zeigt ihr den richtigen Weg, den sie zu wandeln hat. Mag man
dagegen die abgeniitzte Phrase vom ,,Gaéngelbande* vorbringen.
Wir wollen lieber am Géngelbande uns zum Ziele der Vernunft
fiilhren lassen, als im Finstern tastend kopfiber in den Abgrund
der sinnlosesten Theorieen stiirzen. Denn heutzutage stehen die
Dinge so, dals im Namen der Offenbarung die Interessen der
Vernunft gewahrt werden, wihrend im Namen der Vernunft die
Unvernunft und die Verzweiflung an der Vernunft verkiindet wird!

Offenbarung von Geheimnissen, behauptet der Kritiker, ent-
hilt einen Widerspruch. Hiervon ist das gerade Gegenteil wahr;
denn die Offenbarung zeigt ihre eigentiimliche Natur gerade
darin, dafls sie Verborgenes, Geheimnisvolles, Wahrheiten, welche
die Vernunft nicht aus sich haben kann, vermittelt. In einem
gewissen Sinne hort das Geoffenbarte, nachdem es geoffenbart
ist, allerdings anf, Verborgenes zu sein, bleibt aber in dem Sinne
Geheimnis, als es nicht durch Erfahrungs- und Vernunftgriinde
bewdhrt, sondern nur mit iibernatiirlichem Glauben ergriffen und
firwahrgehalten werden kann. Hierzu kommt ein anderes Mo-
ment, das der Kritiker vollig aufser acht lafst. Die Offenbarung
hienieden nédmlich ist nur ein Durchgangsstadium zur vollkom-
menen Gottesoffenbarung im Jenseits. Wire der Glaube das
endgiiltige Verhéltnis des menschlichen Geistes zur Offenbarung,
so konnte jenem Kinwand eine Berechtigung nicht abgesprochen
werden. Nun kommt ihm aber nur die Bedeutung einer Vor-
bereitung zu fiir das kiinftige Schauen, und wegen dieser Mittel-
stellung erfillt er nicht blofs die Aufgabe, den Gesichtskreis der
Vernunft zu erweitern, sondern auch eine Priifung und Gelegenheit
des Verdienstes fiir die zu hoffende kiinftige Anschauung zu sein.

Von der Auffassung des Verhéltnisses zwischen Kirche und
Staat gibt der Kritiker zu, dals ihre Richtigkeit und Berechtigung
nicht bestritten werden konnte, wepnn die gemachten Voraus-
setzungen richtig wiren, und man die Sache ganz abstrakt
betrachten wiirde. Er leugnet aber diese Voraussetzungen, ins-
besondere die Thatsdchlichkeit des Ubernatiirlichen, dessen Wir-
kungen ihm als eine Art von Zauber erscheinen, und dessen
Begriff er als ein kiinstliches Gebilde der Theologie ohne biblische
Grundlage betrachtet, unwiirdig Gottes, der der Menschennatur
nicht habe versagen kimnen, was ibr am notwendigsten ist und

2



388 Die Phllosophle des hl. Thomas von Aqum

b ]

dem Dasein erst seine Bedeutung verleiht, von den Theologen
erfunden, um die kirchliche Herrschaft zu begriinden auf Kosten
der gottlichen Schopferweisheit und Schopfergiite. Wenn der
Mensch Gott zam Ziele habe, so konne dies nur das natiirliche,
mit natiirlichen Mitteln zu erreichende Ziel sein; andernfalls er-
scheine er als Pfuschwerk und Milsgeschopt. Uberdies habe
Geologie und Entwickelungslehre der modernen Naturwissenschaft
dieser Lehre vom Ubernatirlichen und der damit zusammen-
hdngenden von der Erbsiinde die Grundlage entzogen. Endlich
sei diese Lehre Quelle vernunft- und liebloser Verfolgung gegen
Nichtauserwéhlte, d. h. Andersgliubige geworden und wider-
spreche schon an und fiir sich dem christlichen Gebote der
Nachstenliebe, die nicht aof die Rechtglaubigen beschrinkt werden
darf; sie fiihre zur Unterdriickung der heiligsten Rechte auf
Frelhelt und Leben; besonders werde dem Gegner der Kirche
und des Reiches des Ubernatiirlichen kaum noch ein natiirliches
Recht zugestanden. Darum kénne der moderne Staat, der Kultur-
staat sei und nicht blofs das Wohl der Leiber, sondern auch der
Seelen zu fordern habe, nicht der Kirche sich unterordnen, son-
dern miisse in gewissem Sinne iiber allen Religionen stehen und
diese nach sittlichen und staatlichen Gesetzen .beurteilen; er
konne den Anspruch einer privilegierten Stellung auf (unnd
jenes Ubernatiirlichen nimmermebr anerkennen, ohne mit anderen
Religionsparteien in Konflikt und mit sich %elbst in Widerspruch
zu kommen. — Nur die griofsere Macht des natiirlichen Gefiihls
habe Thomas selbst vor der Konsequenz bewahrt, dals wie die
Ertotung der Vernunft, so auch die leibliche Totung eines Mit-
menschen gestattet sei, um ihm desto sicherer die ewige Selig-
keit zu verschaffen. Das Ubernatiirliche sei auch der Hauptgrund,
warum man weltliche Herrschaft fiir die Kirche (den Papst)
fordere; denn da die Vernunft und Wissenschaft als Stiitze aus-
gesehlosaen sei, sehe man sich genotigt Gewaltmittel zur Be-
hauptung des sogen. Ubernatiirlichen in Anspruch zu nehmen:
Kerker, Tortur und selbst Todesstrafe. Christus dagegen habe
erklart, sein Reich sel nicht von dieser Welt; ein Wort, wie
es kein unvorsichtigeres geben konnte, wenn eine weltliche Herr-
schatt fir die Kirche notwendig wére.

Nicht in der Kirche und ihrer iibernatiirlichen Autoritidt habe
der Staat nach moderner Auffassung, der Kulturstaat, seine Norm,
sondern in der Idee der Humanitit als Inbegriff aller intellek-
tuellen, sittlichen, &sthetischen und selbst religiésen Vollkommen-
heit der Menschennatur. An dieser Idee habe der Staat auch
die religiosen Aufstellungen, Satzungen und Gebriuche zu priifen



Politik. 389

und zu wiirdigen; solchen aber, die sich principiell oder that-
sdchlich unduldsam gegen Andersgldubige erweisen, habe der
Staat Zulassung zu versagen. Eine Staatsreligion oder Staats-
konfession sei unzuldssig selbst dann, wenn zu einer gegebenen
Zeit alle Staatsbiirger die gleiche Rehgwn bekennen, weil sie
der Freiheit der Forschung und Uberzeugung w1derspreehe Alle
Religionen, die dem Gesetze der Humanitdt widerstreiten, habe
der Kulturstaat auszuschlielsen; denn der moderne Staat sei der
Vertreter des sittlichen Gewissens gegeniiber dem religiosen und
kirchlichen Gewissen. Ungerecht sei der Vorwurf, dieser mo-
derne Staat sei ein Staat ohne Gott, vielmehr erweise er sich
schon dadurch als im Dienste Gottes stehend, dafs er den wilden
Streit fanatischer Religionsparteien in Schranken halte, ja als
christlicher Staat und christlicher als die Kirche, indem er als
Organ zur Erfiillong der Néchstenliebe sich bethétige, die ihm
als Hochstes gelte, nicht aber (wie von Thomas geschehe) mit
Hintansetzung der Sorge tiir den Mitmenschen, das kontemplative
Leben. Dem modernen Staate sei das Ubergewmht der euro-
paischen Kulturvolker iiber alle anderen Viélker zu verdanken,
nicht der péapstlichen Kirche. Denn wenn auch die M'(jnohs-
institute viel zur Hrhaltung der Litteratur des Altertums gewirkt
haben, so sei doch andererseits durch die kirchliche Gewalt der
wissenschaftliche Fortschritt gehemmt worden. Wollte man das
Verhéltnis von Kirche und Staat im Sinne des Thomas fest-
halten, so wiére die Folge nur, dals die katholischen Vélker,
wle dies teilweise schon der Fall sei, in der geistigen und
praktischen Entwickelung zuriickbleiben! (8. 481—500.)

Um alle diese auf ungefahr zwanzig Seiten aufgehduften Be-
hauptungen und Vorwiirfe zu widerlegen, miifste man mehr als
ein Buch schreiben. Hs ist dies ldngst geschehen; denn die
Ergiisse des Miinchener Philosophen sind nichts anderes, als die
landlaufigen Phrasen liberaler, kulturkampfliisterner Tagesblitter.
Nur sind die Farben des bekannten Gemaéldes, der schwarz-
galligen Stimmung des , Verfolgten* entsprechend, mehr als ge-
wohnlich durch schwarze Schatten verdistert. Dem Krifiker
erscheint der moderne Staat im rosigsten Lichte, die Kirche im
schwirzesten Dunkel. Konsequent hatte er geradezu die Staats-
feindlichkeit der katholischen Kirche, welche den Anspruch
erhebt, die alleinseligmachende zu sein, aussprechen und er-
kliren miissen: écrasez 'infame!

Treten wir indes der Sache naher, so ist der Vernunft- und
Humanititsstaat des Kritikers ein leeres Phantasiegebilde. Der
moderne Staat ist ein Produkt der mannigfaltigsten geschicht-



390 Die Philosophie des hl. Thomas von Aquin.

lichen Faktoren, entstanden durch christliche und unchristliche,
selbst widerchristliche KEinfliisse. Was ihn noch erhélt, sind die
Wirkungen der christlichen Civilisation. Was ihn bedroht, sind
die Konsequenzen des Indifferentismus, der un- und widerchrist-
lichen Elemente, die sich seiner beméchtigten und in den durch
sie heraufbeschworenen socialen Umsturzbestrebungen gegen ihn
selbst zn richten im Begriffe stehen. Auf dem Christentume
ruht unsere gesamte Civilisation. Die Grundfeste des Christen-
tums aber ist die katholische Kirche. Sie allein ist es, die selbst
den Protestantismus indirekt vor volligem Zerfall bewahrt, dem
er verfiele, sobald die ,péapstliche Kirche in Triimmer ginge.
Die positiven HElemente im Protestantismus wiirden ohpve den
indirekten Halt, den sie an dem festen Damm der katholischen
Kirche besitzen, in kurzer Frist von den negativen iberflutet
und hinweggespiilt werden. Der Niedergang der katholischen
Volker aber ist eine geschichtliche Liige, die sich nur durch
die Verwechslung &dulserer Macht und #dulseren Glanzes mit den
Bedingungen wahren Volkergliickes einigen Schein zu geben
weils. Welche Kraft der Katholicismus und die Glaubenseinheit
den Volkern zu verleihen vermag, beweist der Widerstand,
den gerade katholische Volker und Volksstimme dem welt-
erobernden Despotismus entgegensefzten. — Und beschriankte
sich denn der Einflufs der pépstlichen Kirche auf die Kr-
haltung der litterarischen Denkmaéler des Altertums durch die
Monchsorden? Haben die europdischen Volker wirklich nichts
anderes, nicht auch Sitte und Zuchf, sociale Ordnung, Wissen-
schaft und Kunst und selbst die politische Freiheit ihr zu ver-
danken? Oder ist das alles das Werk des modernen Staates?
Die Humanitéitsidee selbst ist sie nicht wesentlich eine christ-
liche? In ihrer modernen Auffassung, welche die Menschheit
an die Stelle Gottes setzt, allerdings nicht mehr. Hin Staat
aber, der sich-aut solche — pantheistische und atheistische —
Grundlage aufbaut, in Wahrheit ein Staat ohne Gott, konnte un-
moglich Bestand haben. Man klagt iiber das im Namen der
Religion vergossene Blut und vergilst die Greuel, die im Namen
der Vernunft und der Philosophie veriibt worden sind. Die dem
Staate zugedachte Rolle, eine sittliche, iiber allen Religionen
stehende Norm zu bilden, ist undurchfithrbar und unmoglich,
Sittlichkeit selbst ohne Religion ist eine unhalthare Fiktion. Be-
trachtet man die Humanitétsidee als Inbegriff aller, auch der
religiésen Vollkommenheit, so ist das wahre Verhéltnis in sein
Gegenteil verkehrt und in der Weise Feuerbachs die Mensch-
heit an die Stelle Gottes auf den Altar erhoben.



Politik. 391

Der Vernunftstaat des Kritikers ist vorlaufig noch eine un-
geschichtliche Abstraktion. Der moderne Staat mufls wenigstens
auf den allgemeinen christlichen Grundsitzen beruhen, wenn er
nicht in socialen Konvulsionen sich verzehren und schliefslich in
Anarchie und Despotismus untergehen soll. Als christlicher
Staat aber bedarf er der Norm des Christentums, die er in voller
Reinheit und frei von sektiererischen Schranken direkt oder in-
direkt nur in der Kirche findet. Die Kirche also ist auch das
Bollwerk, die Stiitze des Staates, der staatlichen und gesellschaft-
lichen Ordnung. Nur einmal ist die Probe des Vernunft- und
Humanitatsstaates gemacht worden, durch die franzosische Re-
volution. Wie diese der Aufgabe, ,,Organ der christlichen Nach-
stenliebe® zu sein, gerecht wurde, brauchen wir nicht auszu-
fiihren.

Der Staat, konkret genommen, stellt sich dar it dem Re-
genten, seinen Ratgebern, Ministern, Beamten. Sind diese wohl
die verkorperte Vernunft, geeignet, als hochste Norm des Sitt-
lichen und Religiosen zu fungieren? Oder soll diese Aufgabe
durch die Philosophie, durch die Professoren, die Universititen
besorgt werden? Durch welche Philosophie? Die materialistische,
pantheistische, skeptische? Der neue Vernunftstaat, fiirchten
wir, wird an den modernen Philosophen mit ihren widerspre-
chenden Systemen, ihrem Mangel an allen sicheren Resultaten,
ihrer Verzweiflung an der Erkepntnis und Wahrheit schlechte
Ratgeber finden.

Also bleibt nur das Christentum und in letzter Linie die
Kirche als Saule und Grundfeste der Wahrheit iibrig. Die Kirche
aber vermag diese Aufgabe nur durch die ihr innewohnende
iibernatiirliche Lebenskraft zu erfiillen; nur durch diese ist sie die
hochste inappellable sittlich-religiose Instanz, deren die Mensch-
heit bedarf und die keine Philosophie ihr zu ersetzen vermag.
Das Ubernatiirliche ist keineswegs, wie der Kritiker ohne Beweis
behauptet, eine Erfindung der Theologen. Die richtige Verhalt-
nisbestimmung des Geschopfes zum Schopfer, die Kreationsidee
filhrt unmittelbar zu jenen Grundsitzen, welche die Voraussetzung
der Lehre vom Ubernatiirlichen bilden; denn der Schopfer ist
iber sein Werk erhaben und hat sich in ihm keineswegs er-
schopft, vermag folglich demselben eine accidentelle Vollkommen-
heit zu geben, die ihre natiirlichen Krifte iiberragt. Nicht als
ob das Werk des Schopfers des Flickens und Ausbesserns be-
diirfte; denn in gewissem Sinne ist die natiirliche Ordnung eine
in sich abgeschlossene. Der iiberweltliche, allmichtige Schopfer
aber vermag diese natiirliche Ordnung zum Sabstrate hoherer



392 Die Philosophie des hl. Thomas von Aqmn

Vollkommenheit zu machen, einen hoheren Glanz dariiber aus-
zubreiten, der aus der natiirlichen Entwickelung der Dinge nicht
resultieren wiirde. Dies gilt vor allem von den geschaffenen
Geistern und dem menschlichen Geiste im besondern. Der natiir-
liche Mensch ist nicht ziellos, sondern hat sein Ziel in der Er-
kenntnis und Liebe Gottes an der Hand der sichtbaren Schopfung.
Dagegen vermochte er sich nicht durch natiirliche Kraft zur
Anschauung Gottes zu erschwingen. Indem ihn Gott gleich-
wohl zu diesem Ziele bestimmt, erteilt er ihm durch Gnade,
was ihm von Natur nicht zukommt, und gibt ihm deshalb auch
die Mittel, die zu diesem Ziele fithren. Nur der Anhénger einer
materialistischen oder pantheistischen Philosophie kann in dieser
Lehre etwas Unverniinftiges oder Gottes Unwiirdiges finden.
Diese Lehre aber ist zugleich vollkommen biblisch. [enn nach
biblischer Lehre ist das ewige Leben in unmittelbarer Anschauung
Gottes Gnade, da niemand Gott (von Natur) schaut, auflser der
eingeborene Sohn der im Schofse des Vaters ist und der auch
andern die Macht gibt, Kinder Gottes zu werden und als solche
Gott zu schauen. Und diese Lehre vom Ubernatiirlichen soll
der Stiitze dufserer Gewalt bediirfen, weil sie in der Vernunft
keinen Halt besitze! Das eine ist so falsch als das andere.
Denn jene Lehre ist, wie wir sahen, vollkommen der Vernunft
gemils, wenn auch nicht aus Vernunft entsprungen, gemals
wenigstens der gesunden, der wirklichen Vernunft, jener, die
einen iiberweltlichen, persdnlichen Gott, einen Schopfer ohne Vor-
behalt und Umschweite anerkennt. — Der weltlichen Herrschaft
aber bedarf das Obelhaupt der Kirche nicht zur Stiitze des
Ubernatiirlichen, da ja gerade in diesem die Warzeln seiner Kraft
ruhen, sondern um frei und unabhédngig seines geistlichen Amtes
Walten zu konnen. Geistliche und weltliche Gewalt miissen, wie
man treffend gesagt hat, in einem kleinen Reiche vereinigt sein,
um sonst iiberall und im grofsen getrennt zu sein, also gerade
im Interesse der Freiheit, der Freiheit der Gewissen. Eine
weltliche Macht, die grols genug ist, um die Unabhéngigkeit zu
wahren, und klein genug, um vor Mifsbrauch gesichert zu sein,
widerspricht nicht dem Ausspruche Christi, dafs sein Reich nicht
von dieser Welt sei; denn obgleich nicht von dieser Welt, weil
seinem Ursprung nach ein himmlisches und seinem Wesen nach
ein geistliches und geistiges, so ist es doch in dieser Welt und
ist deshalb auflser seinen iibernatiirlichen auch an natiirliche Be-
dingungen gekniipft, von denen zwar nicht seine Existenz und
sein Bestand, aber doch die volle, ungehemmte Entfaltung seiner
Wirksamkeit abhangig ist.



Schlulswort. 393

Schlulswort.

Wir stehen am Schlusse unserer Apologie der Philosophie
des hl. Thomas von Aguin. Wenn wir uns nicht ganz tauschen,
so ist wohl kaum je eine kithnere und grundlosere Behauptung
ausgesprochen worden, als diejenige, die im Schlufsurteil des
Kritikers liegt: sie biete in allen Beziehungen Schwéchen, Un-
klarheiten und Irrtiimer, so dals kaum irgend eine haltbare, der
Wahrheit vollig entsprechende Aufstellung darin sich finde. Den
entschiedensten Protest aber miissen wir gegen den Vorwurf er-
heben, dals die Repristination der thomistischen Lehre nicht blofs
mit den Mitteln der Kritik der modernen Philosophie, sondern
auch der personlichen Verddchtigung angestrebt werde. (S. 502.)
Wir wissen zwar sehr wohl, dals gewisse Anhanger der mo-
dernen Philosophie, die in der Kritik ,neuscholastischer” Lehren
nichts weniger als malfsvoll sind, sondern sie von vorneherein
als veraltet, unwissenschaftlich, der Beachtung unwert, also in
der geringschétzigsten Weise behandeln, die an ihren eigenen
Lehren geiibte Kritik, mag sie noch so objektiv und malfsvoll
gehalten sein, sofort als Angriff auf ihre personliche Ehre, als
personliche Verdidchtigung denunzieren. Indes soll uns diese
Reizbarkeit und Empfindlichkeit nicht abhalten, die Mittel wissen-
schaftlicher Kritik fortdauernd anzuwenden; andere, die der Ver-
dachtigung und des Terrorismus, stehen nicht uns, sondern den
(egnern, die im Besitze aller dufseren Hilfsmittel sind und sich
der Guust der irdischen Machthaber erfreuen, zu Gebote, und
wiirden wir, wenn in der Lage, dariiber zu verfiigen, sie ver-
schméihen.

Der Kritiker zollt dem hl. Thomas gleichwohl den Tribut
der Bewunderung, den redliches Streben nach der Wahrheit ver-
diene, und riihmt seine Bescheidenheit, die sicher so grols ge-
wesen sei, dals er nicht glaubte, das mon plus ultra in der
Philosophie geleistet zu haben; er habe sich gewils nicht ein-
fallen lassen, dals er als philosophisches Idol aller Jiinger der
Philosophie aufgestellt wiirde. (8. 504.) An der Bescheidenheit
des englischen Lehrers zweifeln wir so wenig als sein Kritiker.
Andererseits aber glauben wir nicht, dafs Thomas von seiner
Philosophie so gering gedacht, um anzunehmen, sie werde, wie
ein ephemeres System, im Strome der Zeiten untergehen. Viel-
mehr hielt er sie zweifellos fiir ein monumentum aere perennius,
und er konnte es ohne Verletzung der Bescheidenheit; denn
sie ist nicht seine Philosophie, sondern das Resultat der
philosophischen Arbeit der Jahrhunderte. Das Ertrignis der
geistigen Arbeit des Altertums, insbesondere. der sokratischen



394 Die Philosophie des hl. Thomas von Aquin.

Schule, und das Tiefste und Beste, was die Viter gedacht, ist
darin aufgenommen. Die Person des Thomas tritt, wie in den
Dichtungen Homers und den Demonstrationen Huklids, ganz in
den Hintergrund; es kann daher auch von einem ,Idol* nicht
die Rede sein. Wenn wir aber zu ihm und seiner Schule zuriick-
gehen, weun wir an seine Philosophie ankniipfen, um von da
eine neue Ara ernsten philosophischen Forschens zu beginnen,
so trifft die Schuld die Verirrungen der npach- und aufser-
thomistischen Philosophie, die mit dem Nominalismus und Forma-
lismus begannen und in den neueren und neuesten Systemen,
im Idealismus, Pessimismus und Nihilismus ihren Hohepunkt er-
reichten: Verirrungen, von denen sich allerdings der bescheidene
und besonnene Aquinate kaum etwas trdumen liels.

In der kurzen Uberschau, die der Kritiker iiber die ver-
schiedenen Teile der Philosophie des hl. Thomas hilt, werden
dieselben unbewiesenen Anklagen wiederholt, die KErkenntnis-
theorie habe sich als Schranke fiir lebendiges Streben erwiesen
und stelle wenigstens fiir unsere Zeit nur einen iiberwundenen,
veralteten Standpunkt dar, ihre Klarheit bestehe nur in einer
Art von Mechanisierung des Erkenntnisvorgangs. Der Sinn dieser
Phrasen lduft darauf hinaus, dals die thomistische Erkenntnis-
theorie mit Darwinismus und Evolationismus unvereinbar ist. —
Besonderes Gewicht wird auf den Umstand gelegt, dals Thomas
sich nicht mit selbstidndiger Naturbetrachtung beschiftigte und
doch an seiner Philosophie und besonders an seiner Gotteslehre
der objektive Charakter, die Begriindung durch Naturerkenntnis
gerilhmt werde, ja Thomas selbst gestehe, dafls ein error circa
creaturas die Wissenschaft von Gott fdlsche und die Geister von
Gott abziehe. Aber die letztere Bemerkung zeigt doch, dals
unter dem error circa creaturas etwas anderes gemeint sei, als
z. B. eine ungeniigende Erkenntnis der Anzahl der chemischen
Elemente oder der Pflanzen oder der Entfernnng der Himmels-
korper von einander u. dgl. Dagegen wiirde der englische
Lehrer zweifellos eine Theorie wie die darwinistische als einen
error circa creaturas betrachtet haben, der von Gott abziehe,
weil er der Natur etwas zuschreibt, was ihr nicht zukommen
kann: nidmlich auf dem rein mechanischen Wege zufalliger
Abidnderungen die Gattungen und Arten des Lebendigen mit Ein-
schlufs des Menschen hervorzubringen. — Die Naturerkenntnis,
die nach dem hl. Lehrer die notwendige Voraussetzung der
Gotteserkenntnis bildet, besteht iiberhaupt nicht in der Detail-
erkenntnis aller Naturerscheinungen, sondern beruht auf der ver-
niinftigen Betrachtung der Natur, auf den allgemeinen That-



Schlufswort. 395

sachen des natiirlichen Seins, dem Werden, der Bewegung in
Raum und Zeit, insbesondere der zweckmafsigen Einrichtung der
Natur im ganzen wie im einzelnen. Dieser Art von Naturbe-
trachtung hatten die aristotelischen Schriften in einer Weise
vorgearbeitet, die auch heutzutage noch mustergiiltig ist, und
eine breite Basis fiir Philosophic und natiirliche Theologie ge-
schaffen. Ubrigens miissen wir fragen: wenn nach des Kritikers
Zugestandnis der Lehrer des hl. Thomas, Albert der Grofse, die
Natur erforschte, sollten denn seine Resultate nicht auch dem
Schiiler zu gute gekommen sein? Oder verlangt man, dafs jeder,
der philosophieren will, die Natur nach allen Richtungen selb-
stindig durchforschen miisse? Wer sieht nicht, dals eine solche
Forderung unsinnig, weil unmoglich ist? Wird sie dennoch auf-
recht erhalten, so wird entweder die Philosophie als unmoglich
erkldrt oder, wie vom Kritiker geschieht, zu einem mit den natur-
wissenschaftlichen Hypothesen wechselnden Spiel mit Systemen
gemacht. Wahrlich schlimm stiinde es um die Metaphysik und
die hochsten theoretischen und praktischen Interessen der Mensch-
heit, wenn beispielsweise der Beweis fiir Gottes Dasein vom
,,Clausiusschen Gesetze oder der naturwissenschaftlichen Ver-
werfung einer generatio aequivoca abhéngig wire!

Auf die Seelenlehre zuriickblickend iiberrascht uns der
Kritiker mit der Entdeckung, dafls die thomistische Psychologie
eigentlich eine Seelenlehre ohne Seele sei; denn der von Gott
geschaffene Intellekt sei ,,eigentlich” nur ein Erkenntnisvermogen,
aber kein volles Seelenwesen, dies werde er nur durch den Leib,
also durch das Materielle, das doch als Nichtiges und Unwirk-
sames aufgefalst werde. Doch sachte! Die Seelenlehre ohne
Seele ist eine Errungenschaft der neuesten Philosophie; diese
leugnet die Substanzialitit der Seele, indem sie dieselbe entweder
zum fingierten Substrat von Phénomenen (Positivismus) oder
zum Phénomen eines allgemeinen Wesens, heilse dies nun ab-
solute Substanz oder logischer Begriff oder Weltphantasie, herab-
setzt. Dals aber die Seele ihrem Begriffe nach eine Beziehung
zur Materie einschlielse, ist doch etwas Selbstverstindliches.
Gleichwohl macht die Materie (die ibrigens im scholastischen
Sinne nicht als etwas Nichtiges bezeichnet werden darf) die
Seele nicht zur Seele, sondern die in sich subsistierende Geist-
seele ist Seele, sofern sie das die Materie belebende, in-
formierende, zum organischen Leibe gestaltende Princip bildet.

Wir acceptieren die Mahnung, von der thomistischen Psycho-
logie nur soviel aufzunehmen, als die Prifung besteht. (8. 508.)
Aber eben iber den Umfang dessen, was die Priifung besteht,



396 Die Philosophie des hl. Thomas von Aquin.

durfte unser Urteil und das des Kritikers weit auseinandergehen,
umsomehr als wir die darwinistische Entwickelungslehre nicht
als eine naturwissenschaftliche Wahrheit und ein sicheres
Fundament philosophischer Forschung anerkennen. Wir haben
zwar nichts dagegen einzuwenden, dals die Philosophie nicht blols
von der ,gemeinen Anschauung® der Natur, sondern auch von
der Naturwissenschaft die Grundlage fir die philosophische
Erkenntois des Ubersinnlichen sich bieten lasse, behalten uns aber
die Prifung der angeblichen Forschungsresultate vor, damit uns
nicht luftige Hypothesen materialistischen, pantheistischen oder
idealistischen Ursprungs als naturwissenschaftliche KErrungen-
schaften dargeboten werden. Neu entdeckte Thatsachen wird
kein Verniinftiger leugnen wollen. Im Gegenteil begriilsen wir
alle Fortschritte in dieser Richtung mit aufrichtiger Freude.
Aber idealistische Theorieen, die unter der Maske exakter
Forschung sich vorstellen, ibereilte Folgerungen, Hypothesen,
die aus einer principiellen Leugnung alles Ubersinnlichen, aus
einem principiellen Sensualismus entspringen, nehmen wir nicht
ungepriift hin, sondern reilsen ihnen die ,,exakte Maske herunter.

Ebenso aber werden wir die Forderung an die Philosophie
aufrecht erhalten, dals sie ewige, unveridnderliche Wahrheiten
anerkenne, und nie zugeben, dafs das angeblich lebendige, ernste
Streben nach Wahrheit selbst die wirkliche, lebendige Wahrheit
sei. (9. 509.) Damit ist die Wahrheit nicht anerkannt, sondern
in unverhiillter Weise gelengnet. Die neuere Philosophie mulste
allerdings infolge der Menge sich widersprechender und gegen-
seitig authebender Systeme zu dieser verzweiflungsvollen Theorie
von der Wahrheit gelangen; sie beweist aber eben damit, dals sie
auf falscher Fahrte ist. Eine Philosophie ohne feste Principien
und beweisbare fiir alle und zu allen Zeiten giiltige Wahrheiten
ist nicht Wissenschaft, sondern ein zweckloses Spiel mit ,idealen®
Kartenhéusern. Man sage denn doch gleich mit den ehrlichen
Skeptikern, dals Philosophie als Wissenschaft unmoglich sei. Das
Urteil des Kritikers iiber die sich befehdenden Systeme der neueren
Philosophie wird man nicht gerecht, wenn auch begreiflich finden
bei einem Anhédnger derselben, der sich in dem grofsen Leichen-
acker philosophischer Systeme ein glinzendes Denkmal gesetzt
zu haben schmeichelt. Liebe macht blind, besonders gegen das
eigene Fleisch und Blut. Sirabonem appellat Paetum pater.
»Die Systeme haben ... irgend eine berechtigte Seite, betrachten
das Weltproblem unter einem bestimmten Gesichtspunkt.” Dies
ist nun freilich die moglichst giinstige Ansicht einer verzweifelten
Sache. Auch miifste es seltsam zugehen, wenn nicht jedes



Schlufswort. 397

System irgend eine Wahrheit oder eine ,berechtigte Seite® ent-
hielte. Zumeist aber sind sie wahr nur durch etwas, was sie
negieren, dagegen falsch in dem, was sie ponieren. Kant iibt
berechtigte Kritik an seinen dogmatischen Vorgingern, Hegel
an Kant, die Materialisten an Hegel. Immer hat der folgende
recht und die Geschichte der neuneren Philosophie erinnert an
den Dorfschulzen, der, nachdem er zwel widersprechenden Zeugen
recht gegeben, auf den Irrtum aufmerksam gemacht, mit dem
feierlichen Ausspruch: jetzt hast du recht, die Sitzung schlofs.
So ist nach Frohschammers Ansicht immer das neueste System
im Rechte; die thomistische Philosophie aber ist veraltet, weil
sie alt ist: als wdren die ,Philosophieen Rocke, die sich ab-
tragen oder mit der Mode gewechselt werden miilsten.

Selbst vom Standpunkt der ,relativen Wahrheit miifsten
wir der thomistischen Philosophie vor allen gegenwirtig ver-
tretenen Systemen, iusbesondere dem des Miinchener Kritikers,
den Vorzug einrdumen. Wir haben dasselbe in der wiederholt
angefithrten Schrift: ,,Der moderne Idealismus® einer, wie wir
sagen diirfen, vollkommen objektiven Kritik unterzogen, in der
wohl kaum das schérfste und milsgiinstigste Auge personliche
Verdidchtigung oder gar Terrorismus entdecken diirfte. Unsere
Kritik, die dem Miinchener Philosophen nicht nnbekannt geblieben
ist, wird indes von ihm véllig ignoriert; er setzt seine Phantasie-
philosophie der thomistischen entgegen, als ob nie ein Einwand
von Gewicht dagegen erhoben worden wire: allerdings die be-
quemste Art, um mit den Gegnern fertig zu werden. An jenem
Orte haben wir gezeigt, dals die Philosophie des Kritikers im
wesentlichen ein idealisierter Materialismus ist, in welchem Gott
konsequent zu einer blofsen Idee, der Idee des Vollkommenen
gemacht wird. Die naturwissenschaftliche Grundlage aber, deren
dieses System sich rihmt, ist die darwinistische Descendenz-
hypothese, im idealistischen Sinne umgebildet, indem der rein
immanent gedachten Entwickelung ein allgemeines, geistig-sinn-
liches, angeblich zweckmilsig bildendes Princip untergelegt wird,
das dem bekannten Seelenvermogen analog gestalten soll und
deshalb den Namen Phantasie, Weltphantasie erhélt: ein System,
von dem man ohne allzugrofsen Aufwand von Scharfsinn ein-
sehen und nachweisen kann, dals es nicht blofs der Religion und
dem theistischen Gottesbegriff, sondern auch evidenten Grund-
sitzen der Vernunft und nicht zum wenigsten auch der Er-
fahrung selbst und den sicheren Resultaten der Naturwissenschaft
widerstreitet. :

N ) ___»:(.___.,_ e



	Die Philosophie des Hl. Thomas von Aquin [Fortsetzung]

