
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 9 (1895)

Artikel: Die Philosophie des Hl. Thomas von Aquin [Fortsetzung]

Autor: Glossner, M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761787

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761787
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE PHILOSOPHIE DES HL. THOMAS VON AQUIN.
Gegen Frohschammer.

Von Dr. M. GLOSSNER.

X.
Politih.

(Fortsetzung von Bd. IX S. 257. Schlufs.)

In der Lehre vom Staate ist zuerst die Frage nach dem
Ursprung der staatlichen Gewalt in Betracht gezogen. Gegen
die thomistische Auffassung, die sich übrigens wesentlich von
der Theorie des contrat social unterscheidet, wird die historische
Entstehung des Staates aus der Familie geltend gemacht. Es
ist aber etwas anderes, ob nach der inneren, naturrechtlichen
Konstitution oder nach der geschichtlichen Entstehung, etwas
anderes, ob nach Form und Wesen oder dem Material des Staates
gefragt wird. Denn auch aus der Familie hervorgehende Staaten
können sieh nicht zu Staaten gestalten, ohne eine fisräßaöig siç
alio ytvoç, um uns so auszudrücken; denn der Staat ist ein
nach Zweck und Aufgabe von der Familie wesentlich verschiedenes

gesellschaftliches Gebilde. — Unbegründet ist die
Bemerkung, dafs der hl. Thomas zwar dem weltlichen Herrscher
unbedingte Herrschergewalt nicht zugestehe, dagegen aber sie
dem Papste vorbehalte. Denn wenn auch die päpstliche Herrschergewalt

nicht eine konstitutionell oder parlamentarisch beschränkte
ist, so ist sie doch in gewissem Sinn von allen die beschränkteste
Monarchie, beschränkt durch die von Christus der Kirche
gegebene Verfassung und durch den Gesamtinhalt der Offenbarung
in Schrift und Tradition. Nach einem bekannten Ausspruche
vermag der Papst alles für, nichts gegen die Kirche.

Die Ansicht des englischen Lehrers, dafs auch im paradiesischen

Zustande ein dominium hominis super hominem (1. qu. 96
a. 4) stattgefunden hätte, verliert das Befremdende, das der
Kritiker darin findet, wenn man die Begründung erwägt, aus der
hervorgeht, dafs es sich nur um eine Herrschaft zum Zwecke
der Verwaltung der gemeinsamen Angelegenheiten durch die an
Weisheit und Tugend Hervorragenden handelt.

Wenn die Sklaverei als eine Folge des Sündenfalles
betrachtet wird, so ergeben sich daraus keineswegs die vom Kritiker
gezogenen Konsequenzen; denn sowenig als die moralische
Korruption des Menschengeschlechtes deshalb, weil sie in gewissem

Jahrbuch für Philosophie etc. IX. 25



386 Die Philosophie des hl. Thomas von Aquin.

Sinne eine Folge des Sündenfalles ist, als etwas Natürliches und
Selbstverständliches bezeichnet werden kann, ebensowenig kann
dies von der eigentlichen Sklaverei, in welcher der Mensch wie
eine Sache behandelt wird, gesagt werden. Vielmehr ist die
Sklaverei gerade aus dem Grunde unnatürlich, weil sie aus-
schliefslich der Sünde ihren Ursprung verdankt. Mit der
Erlösung aber ist die Sklaverei nicht allein für die der Kirche
Angehörigen, sondern auch für die aufser ihr Stehenden
aufgehoben. Ein in gewissem Sinne ähnliches Verhältnis bietet die

Polygamie, die vor Christus geduldet, durch Christus aber für
die gesamte Menschheit aufgehoben wurde.

Der englische Lehrer gestattet dem weltlichen Gesetze
gegenüber die Prüfung an der Norm des Gewissens und des

göttlichen Gesetzes. Hiervon nimmt der Kritiker Anlafs, auf
die vorgebliche Inkonsequenz aufmerksam zu machen, die in der
Verweigerung einer Prüfung der Offenbarung und der Aussprüche
der kirchlichen Lehrautorität ' liegen. In der gewohnten Weise
wird die Unterwerfung der Vernunft als ein Verzicht auf den

Vernunftgebrauch hingestellt. Wir haben im wesentlichen darauf
die Antwort bereits gegeben. Da die staatliche Autorität, wenn
auch mittelbar göttlichen Ursprungs, doch ihrem Wesen und
Charakter nach menschlich ist, so unterliegt sie dem Irrtum und
bedarf deshalb eines Mafsstabes, der zunächst im individuellen
Gewissen liegt. Aber auch dieses bedarf einer höheren Norm,
wenn nicht die sociale Ordnung aus der Charybdis despotischen
Gewissenszwanges in die Scylla individueller Willkür geraten
soll. Daher hat Gott in seiner unendlichen Weisheit eine höchste
sittliche Autorität eingesetzt, deren Aussprüchen sich die Vernunft
des Einzelnen unterwerfen kann und soll, da sie des göttlichen
Beistandes und aller Kennzeichen eines göttlichen Ursprungs sich
erfreut. Nur dann, wenn dies nicht der Fall wäre, hätte der
Kritiker recht, den Anspruch auf innere Unterwerfung als äufserste
Geistestyrannei zu brandmarken. Es wäre also zu beweisen,
dafs die Ansprüche der Kirche illegitim seien, die Aufträge Christi
und seine Verheifsungen auf Täuschung beruhen. Man sagt,
wenn die Vernunft einer übernatürlichen Unterstützung bedürfe,
so sei zu erwarten, dafs dies durch Anregung zu energischem
und erfolgreichem Gebrauch geschehe, nicht zur Hemmung und
Unterdrückung. Wir fragen, ob denn die Vernunft wirklich
durch die Offenbarung, wie sie von der katholischen Kirche pro-
poniert wird, Hemmung und Unterdrückung, nicht Förderung und
Vervollkommnung erfahre? Nur Verblendung und Systemsucht
kann jenes behaupten und dieses leugnen. Liegt nicht schon darin



Politik. 387

eine Förderung der Vernunft, dafs uns die katholische Lehre vor
so widersinnigen Irrtümern schützt, wie es z. B. die Phantasie
als Weltprincip und die vom Kritiker verteidigte relative Wahrheit,

d. h. der absolute metaphysische und religiöse Skepticismus
sind? Die Offenbarung unterdrückt nicht die Vernunft, sondern
zeigt ihr den richtigen Weg, den sie zu wandeln hat. Mag man
dagegen die abgenützte Phrase vom „Gängelbande'' vorbringen.
Wir wollen lieber am Gängelbande uns zum Ziele der Vernunft
führen lassen, als im Finstern tastend kopfüber in den Abgrund
der sinnlosesten Theorieen stürzen. Denn heutzutage stehen die
Dinge so, dafs im Kamen der Offenbarung die Interessen der
Vernunft gewahrt werden, während im Kamen der Vernunft die
Unvernunft und die Verzweiflung an der Vernunft verkündet wird!

Offenbarung von Geheimnissen, behauptet der Kritiker, enthält

einen Widerspruch. Hiervon ist das gerade Gegenteil wahr;
denn die Offenbarung zeigt ihre eigentümliche Katur gerade
darin, dafs sie Verborgenes, Geheimnisvolles, Wahrheiten, welche
die Vernunft nicht aus sich haben kann, vermittelt. In einem
gewissen Sinne hört das Geoffenbarte, nachdem es geoffenbart
ist, allerdings auf, Verborgenes zu sein, bleibt aber in dem Sinne
Geheimnis, als es nicht durch Erfahrungs- und Vernunftgründe
bewährt, sondern nur mit übernatürlichem Glauben ergriffen und
fürwahrgehalten werden kann. Hierzu kommt ein anderes
Moment, das der Kritiker völlig aufser acht läfst. Die Offenbarung
hienieden nämlich ist nur ein Durchgangsstadium zur vollkommenen

Gottesoffenbarung im Jenseits. Wäre der Glaube das

endgültige Verhältnis des menschlichen Geistes zur Offenbarung,
so könnte jenem Einwand eine Berechtigung nicht abgesprochen
werden. Run kommt ihm aber nur die Bedeutung einer
Vorbereitung zu für das künftige Schauen, und wegen dieser
Mittelstellung erfüllt er nicht blofs die Aufgabe, den Gesichtskreis der
Vernunft zu erweitern, sondern auch eine Prüfung und Gelegenheit
des Verdienstes für die zu hoffende künftige Anschauung zu sein.

Von der Auffassung des Verhältnisses zwischen Kirche und
Staat gibt der Kritiker zu, dafs ihre Richtigkeit und Berechtigung
nicht bestritten werden könnte, wenn die gemachten
Voraussetzungen richtig wären, und man die Sache ganz abstrakt
betrachten würde. Er leugnet aber diese Voraussetzungen,
insbesondere die Thatsächlichkeit des Übernatürlichen, dessen
Wirkungen ihm als eine Art von Zauber erscheinen, und dessen
Begriff er als ein künstliches Gebilde der Theologie ohne biblische
Grundlage betrachtet, unwürdig Gottes, der der Menschennatur
nicht habe versagen können, was ihr am notwendigsten ist und

25*



388 Die Philosophie des hl. Thomas von Aquin.

dem Dasein erst seine Bedeutung verleiht, von den Theologen
erfunden, um die kirchliche Herrschaft zu begründen auf Kosten
der göttlichen Schöpferweisheit und Schöpfergiite. Wenn der
Mensch Gott zum Ziele habe, so könne dies nur das natürliche,
mit natürlichen Mitteln zu erreichende Ziel, sein; andernfalls
erscheine er als Pfuschwerk und Mifsgeschöpf. Überdies habe
Geologie und Entwickelungslehre der modernen Naturwissenschaft
dieser Lehre vom Übernatürlichen und der damit zusammenhängenden

von der Erbsünde die Grundlage entzogen. Endlich
sei diese Lehre Quelle Vernunft- und liebloser Verfolgung gegen
Nichtauserwählte, d. h. Andersgläubige geworden und
widerspreche schon an und für sich dem christlichen Gebote der
Nächstenliebe, die nicht auf die Rechtgläubigen beschränkt werden
darf; sie führe zur Unterdrückung der heiligsten Rechte auf
Freiheit und Leben; besonders werde dem Gegner der Kirche
und des Reiches des Übernatürlichen kaum noch ein natürliches
Recht zugestanden. Darum könne der moderne Staat, der Kulturstaat

sei und nicht blofs das Wohl der Leiber, sondern auch der
Seelen zu fördern habe, nicht der Kirche sich unterordnen,
sondern müsse in gewissem Sinne über allen Religionen stehen und
diese nach sittlichen und staatlichen Gesetzen .beurteilen; er
könne den Anspruch einer privilegierten Stellung auf Grund
jenes Übernatürlichen nimmermehr anerkennen, ohne mit anderen
Religionsparteien in Konflikt und mit sich selbst in Widerspruch
zu kommen. —• Nur die gröfsere Macht des natürlichen Gefühls
habe Thomas selbst vor der Konsequenz bewahrt, dafs wie die
Ertötung der Vernunft, so auch die leibliche Tötung eines
Mitmenschen gestattet sei, um ihm desto sicherer die ewige Seligkeit

zu verschaffen. Das Übernatürliche sei auch der Hauptgrund,
warum man weltliche Herrschaft für die Kirche (den Papst)
fordere; denn da die Vernunft und Wissenschaft als Stütze
ausgeschlossen sei, sehe man sich genötigt, Gewaltmittel zur
Behauptung des sogen. Übernatürlichen in Anspruch zu nehmen:
Kerker, Tortur und selbst Todesstrafe. Christus dagegen habe

erklärt, sein Reich sei nicht von dieser Welt; ein Wort, wie
es kein unvorsichtigeres geben könnte, wenn eine weltliche
Herrschaft für die Kirche notwendig wäre.

Nicht in der Kirche und ihrer übernatürlichen Autorität habe
der Staat nach moderner Auffassung, der Kulturstaat, seine Norm,
sondern in der Idee, der Humanität als Inbegriff aller intellektuellen,

sittlichen, ästhetischen und selbst religiösen Vollkommenheit
der Menschen natur. An dieser Idee habe der Staat auch

die religiösen Aufstellungen, Satzungen und Gebräuche zu prüfen



Politik. 389

und zu würdigen ; solchen aber, die sieh principiell oder that-
sächlich unduldsam gegen Andersgläubige erweisen, habe der
Staat Zulassung zu versagen. Eine Staatsreligion oder
Staatskonfession sei unzulässig selbst dann, wenn zu einer gegebenen
Zeit alle Staatsbürger die gleiche Religion bekennen, weil sie
der Freiheit der Forschung und Überzeugung widerspreche. Alle
Religionen, die dem Gesetze der Humanität widerstreiten, habe
der Kulturstaat auszuschliefsen ; denn der moderne Staat sei der
Vertreter des sittlichen Gewissens gegenüber dem religiösen und
kirchlichen Gewissen. Ungerecht sei der Vorwurf, dieser
moderne Staat sei ein Staat ohne Gott, vielmehr erweise er sich
schon dadurch als im Dienste Gottes stehend, dal's er den wilden
Streit fanatischer Religionsparteien in Schranken halte, ja als
christlicher Staat und christlicher als die Kirche, indem er als
Organ zur Erfüllung der Nächstenliebe sich bethätige, die ihm
als Höchstes gelte, nicht aber (wie von Thomas geschehe) mit
Hintansetzung der Sorge für den Mitmenschen, das kontemplative
Leben. Dem modernen Staate sei das Übergewicht der
europäischen Kulturvölker über alle anderen Völker zu verdanken,
nicht der päpstlichen Kirche. Denn wenn auch die
Mönchsinstitute viel zur Erhaltung der Litteratur des Altertums gewirkt
haben, so sei doch andererseits durch die kirchliche Gewalt der
wissenschaftliche Fortschritt gehemmt worden. Wollte man das
Verhältnis von Kirche und Staat im Sinne des Thomas
festhalten, so wäre die Folge nur, dafs die katholischen Völker,
wie dies teilweise schon der Fall sei, in der geistigen und
praktischen Entwickelung zurückbleiben! (S. 481—500.)

Um alle diese auf ungefähr zwanzig Seiten aufgehäuften
Behauptungen und Vorwürfe zu widerlegen, müfste man mehr als
ein Buch schreiben. Es ist dies längst geschehen; denn die
Ergüsse des Münchener Philosophen sind nichts anderes, als die
landläufigen Phrasen liberaler, kulturkampflüsterner Tagesblätter.
Nur sind die Farben des bekannten Gemäldes, der schwarzgalligen

Stimmung des „Verfolgten" entsprechend, mehr als
gewöhnlich durch schwarze Schatten verdüstert. Dem Kritiker
erscheint der moderne Staat im rosigsten Lichte, die Kirche im
schwärzesten Dunkel. Konsequent hätte er geradezu die
Staatsfeindlichkeit der katholischen Kirche, welche den Anspruch
erhebt, die alleinseligmachende zu sein, aussprechen und
erklären müssen : écrasez l'infâme

Treten wir indes der Sache näher, so ist der Vernunft- und
Humanitätsstaat des Kritikers ein leeres Phantasiegebilde. Der
moderne Staat ist ein Produkt der mannigfaltigsten geschieht-



390 Die Philosophie des hl. Thomas von Aquin.

liehen Faktoren, entstanden durch christliche und unchristliche,
selbst widerchristliche Einflüsse. Was ihn noch erhält, sind die
Wirkungen der christlichen Civilisation. Was ihn bedroht, sind
die Konsequenzen des Indifferentismus, der un- und widerchrist-
lichen Elemente, die sich seiner bemächtigten und in den durch
sie heraufbeschworenen socialen ümsturzbestrebungen gegen ihn
selbst zu richten im Begriffe stehen. Auf dem Christentume
ruht unsere gesamte Civilisation. Die Grundfeste des Christentums

aber ist die katholische Kirche. Sie allein ist es, die selbst
den Protestantismus indirekt vor völligem Zerfall bewahrt, dem
er verfiele, sobald die „päpstliche" Kirche in Trümmer ginge.
Die positiven Elemente im Protestantismus würden ohne den
indirekten Halt, den sie an dem festen Damm der katholischen
Kirche besitzen, in kui'zer Frist von den negativen überflutet
und hinweggespült werden. Der Niedergang der katholischen
Völker aber ist eine geschichtliche Lüge, die sich nur durch
die Verwechslung äufserer Macht und äufseren Glanzes mit den
Bedingungen wahren Völkerglückes einigen Schein zu geben
weils. Welche Kraft der Katholicismus und die Glaubenseinheit
den Völkern zu verleihen vermag, beweist der Widerstand,
den gerade katholische Völker und Volksstämme dem
welterobernden Despotismus entgegensetzten. — Und beschränkte
sich denn der Einflufs der päpstlichen Kirche auf die
Erhaltung der litterarischen Denkmäler des Altertums durch die
Mönchsorden? Haben die europäischen Völker wirklich nichts
anderes, nicht auch Sitte und Zucht, sociale Ordnung, Wissenschaft

und Kunst und selbst die politische Freiheit ihr zu
verdanken? Oder ist das alles das Werk des modernen Staates?
Die Humanitätsidee selbst ist sie nicht wesentlich eine christliche?

In ihrer modernen Auffassung, welche die Menschheit
an die Stelle Gottes setzt, allerdings nicht mehr. Ein Staat
aber, der sich auf solche — pantheistische und atheistische —
Grundlage aufbaut, in Wahrheit ein Staat ohne Gott, könnte
unmöglich Bestand haben. Man klagt über das im Namen der
Religion vergossene Blut und vergifst die Greuel, die im Namen
der Vernunft und der Philosophie verübt worden sind. Die dem
Staate zugedachte Rolle, eine sittliche, über allen Religionen
stehende Norm zu bilden, ist undurchführbar und unmöglich,
Sittlichkeit selbst ohne Religion ist eine unhaltbare Fiktion.
Betrachtet man die Humanitätsidee als Inbegriff aller, auch der
religiösen Vollkommenheit, so ist das wahre Verhältnis in sein
Gegenteil verkehrt und in der Weise Feuerbachs die Menschheit

an die Stelle Gottes auf den Altar erhoben.



391

Der Verrmnftstaat des Kritikers ist vorläufig' noch eine
ungeschichtliche Abstraktion. Der moderne Staat mufs wenigstens
auf den allgemeinen christlichen Grundsätzen beruhen, wenn er
nicht in socialen Konvulsionen sich verzehren und schliefslich in
Anarchie und Despotismus untergehen soll. Als christlicher
Staat aber bedarf er der Norm des Christentums, die er in voller
Reinheit und frei von sektiererischen Schranken direkt oder
indirekt nur in der Kirche findet. Die Kirche also ist auch das

Bollwerk, die Stütze des Staates, der staatlichen und gesellschaftlichen

Ordnung. Nur einmal ist die Probe des Vernunft- und
Humanitätsstaates gemacht worden, durch die französische
Revolution. Wie diese der Aufgabe, „Organ der christlichen
Nächstenliebe" zu sein, gerecht wurde, brauchen wir nicht
auszuführen.

Der Staat, konkret genommen, stellt sich dar in dem
Regenten, seinen Ratgebern, Ministern, Beamten. Sind diese wohl
die verkörperte Vernunft, geeignet, als höchste Norm des
Sittlichen und Religiösen zu fungieren? Oder soll diese Aufgabe
durch die Philosophie, durch die Professoren, die Universitäten
besorgt werden? Durch welche Philosophie? Die materialistische,
pantheistische, skeptische? Der neue Vernunftstaat, fürchten
wir, wird an den modernen Philosophen mit ihren widersprechenden

Systemen, ihrem Mangel an allen sicheren Resultaten,
ihrer Verzweiflung an der Erkenntnis und Wahrheit schlechte
Ratgeber finden.

Also bleibt nur das Christentum und in letzter Linie die
Kirche als Säule und Grundfeste der Wahrheit übrig. Die Kirche
aber vermag diese Aufgabe nur durch die ihr innewohnende
übernatürliche Lebenskraft zu erfüllen; nur durch diese ist sie die
höchste inappellable sittlich-religiöse Instanz, deren die Menschheit

bedarf und die keine Philosophie ihr zu ersetzen vermag.
Das Übernatürliche ist keineswegs, wie der Kritiker ohne Beweis
behauptet, eine Erfindung der Theologen. Die richtige
Verhältnisbestimmung des Geschöpfes zum Schöpfer, die Kreationsidee
führt unmittelbar zu jenen Grundsätzen, welche die Voraussetzung
der Lehre vom Übernatürlichen bilden; denn der Schöpfer ist
über sein Werk erhaben und hat sich in ihm keineswegs
erschöpft, vermag folglich demselben eine accidentelle Vollkommenheit

zu geben, die ihre natürlichen Kräfte überragt. Nicht als
ob das Werk des Schöpfers des Flickens und Ausbesserns
bedürfte; denn in gewissem Sinne ist die natürliche Ordnung eine
in sich abgeschlossene. Der überweltliche, allmächtige Schöpfer
aber vermag diese natürliche Ordnung zum Substrate höherer



392 Die Philosophie des hl. Thomas von Aquin.

V ollkommenheit zu machen, einen höheren Glanz darüber
auszubreiten, der aus der natürlichen Entwickelung der Dinge nicht
resultieren würde. Dies gilt vor allem von den geschaffenen
Geistern und dem menschlichen Geiste im besondern. Der natürliche

Mensch ist nicht ziellos, sondern hat sein Ziel in der
Erkenntnis und Liebe Gottes an der Hand der sichtbaren Schöpfung.
Dagegen vermöchte er sich nicht durch natürliche Kraft zur
Anschauung Gottes zu erschwingen. Indem ihn Gott gleichwohl

zu diesem Ziele bestimmt, erteilt er ihm durch Gnade,
was ihm von Natur nicht zukommt, und gibt ihm deshalb auch
die Mittel, die zu diesem Ziele führen. Nur der Anhänger einer
materialistischen oder pantheistischen Philosophie kann in dieser
Lehre etwas Unvernünftiges oder Gottes Unwürdiges finden.
Diese Lehre aber ist zugleich vollkommen biblisch. Denn nach
biblischer Lehre ist das ewige Leben in unmittelbarer Anschauung
Gottes Gnade, da niemand Gott (von Natur) schaut, aufser der
eingeborene Sohn, der im Schofse des Vaters ist und der auch
andern die Macht gibt, Kinder Gottes zu werden und als solche
Gott zu schauen. Und diese Lehre vom Übernatürlichen soll
der Stütze äufserer Gewalt bedürfen, weil sie in der Vernunft
keinen Halt besitze! Das eine ist so falsch als das andere.
Denn jene Lehre ist, wie wir sahen, vollkommen der Vernunft
gemäfs, wenn auch nicht aus Vernunft entsprungen, gemäfs
wenigstens der gesunden, der wirklichen Vernunft, jener, die
einen überweltlichen, persönlichen Gott, einen Schöpfer ohne
Vorbehalt und Umschweife anerkennt. — Der weltlichen Herrschaft
aber bedarf das Oberhaupt der Kirche nicht zur Stütze des
Übernatürlichen, da ja gerade in diesem die Wurzeln seiner Kraft
ruhen, sondern um frei und unabhängig seines geistlichen Amtes
walten zu können. Geistliche und weltliche Gewalt müssen, wie
man treffend gesagt hat, in einem kleinen Reiche vereinigt sein,
um sonst überall und im grofsen getrennt zu sein, also gerade
im Interesse der Freiheit, der Freiheit der Gewissen. Eine
weltliche Macht, die grofs genug ist, um die Unabhängigkeit zu
wahren, und klein genug, um vor Mifsbrauch gesichert zu sein,
widerspricht nicht dem Ausspruche Christi, dafs sein Reich nicht
von dieser Welt sei; denn obgleich nicht von dieser Welt, weil
seinem Ursprung nach ein himmlisches und seinem Wesen nach
ein geistliches und geistiges, so ist es doch in dieser Welt und
ist deshalb aufser seinen übernatürlichen auch an natürliche
Bedingungen geknüpft, von denen zwar nicht seine Existenz und
sein Bestand, aber doch die volle, ungehemmte Entfaltung seiner
Wirksamkeit abhängig ist.



Sehlufswort,. 393

Sehlufswort.
Wir stehen am Schlüsse unserer Apologie der Philosophie

des hl. Thomas von Aquin. Wenn wir uns nicht ganz täuschen,
so ist wohl kaum je eine kühnere und grundlosere Behauptung
ausgesprochen worden, als diejenige, die im Schlufsurteil des
Kritikers liegt: sie biete in allen Beziehungen Schwächen,
Unklarheiten und Irrtümer, so dafs kaum irgend eine haltbare, der
Wahrheit völlig entsprechende Aufstellung darin sich finde. Den
entschiedensten Protest aber müssen wir gegen den Vorwurf
erheben, dafs die Repristination der thomistischen Lehre nicht blofs
mit den Mitteln der Kritik der modernen Philosophie, sondern
auch der persönlichen Verdächtigung angestrebt werde. (S. 502.)
Wir wissen zwar sehr wohl, dafs gewisse Anhänger der
modernen Philosophie, die in der Kritik „neuscholastischer" Lehren
nichts weniger als mafsvoll sind, sondern sie von vorneherein
als veraltet, unwissenschaftlich, der Beachtung unwert, also in
der geringschätzigsten Weise behandeln, die an ihren eigenen
Lehren geübte Kritik, mag sie noch so objektiv und mafsvoll
gehalten sein, sofort als Angriff auf ihre persönliche Ehre, als
persönliche Verdächtigung denunzieren. Indes soll uns diese
Reizbarkeit und Empfindlichkeit nicht abhalten, die Mittel
wissenschaftlicher Kritik fortdauernd anzuwenden; andere, die der
Verdächtigung und des Terrorismus, stehen nicht uns, sondern den
Gegnern, die im Besitze aller äufseren Hilfsmittel sind und sich
der Gunst der irdischen Machthaber erfreuen, zu Gebote, und
würden wir, wenn in der Lage, darüber zu verfügen, sie
verschmähen.

Der Kritiker zollt dem hl. Thomas gleichwohl den Tribut
der Bewunderung, den redliches Streben nach der Wahrheit
verdiene, und rühmt seine Bescheidenheit, die sicher so grofs
gewesen sei, dafs er nicht glaubte, das non plus ultra in der
Philosophie geleistet zu haben; er habe sich gewifs nicht
einfallen lassen, dafs er als philosophisches Idol aller Jünger der
Philosophie aufgestellt würde. (S. 504.) An der Bescheidenheit
des englischen Lehrers zweifeln wir so wenig als sein Kritiker.
Andererseits aber glauben wir nicht, dafs Thomas von seiner
Philosophie so gering gedacht, um anzunehmen, sie werde, wie
ein ephemeres System, im Strome der Zeiten untergehen.
Vielmehr hielt er sie zweifellos für ein monumenturn aere perennius,
und er konnte es ohne Verletzung der Bescheidenheit; denn
sie ist nicht seine Philosophie, sondern das Resultat der
philosophischen Arbeit der Jahrhunderte. Das Erträgnis der
geistigen Arbeit des Altertums, insbesondere, der sokratischen



394 Die Philosophie des hl. Thomas von Aquin.

Schule, und das Tiefste und Beste, was die Väter gedacht, ist
darin aufgenommen. Die Person des Thomas tritt, wie in den
Dichtungen Homers und den Demonstrationen Euklids, ganz in
den Hintergrund; es kann daher auch von einem „Idol" nicht
die Hede sein. Wenn wir aber zu ihm und seiner Schule zurückgehen,

wenn wir an seine Philosophie anknüpfen, um von da
eine neue Ara ernsten philosophischen Forschens zu beginnen,
so trifft die Schuld die Verirrungen der nach- und aufser-
thomistischen Philosophie, die mit dem Nominalismus und Formalismus

begannen und in den neueren und neuesten Systemen,
im Idealismus, Pessimismus und Nihilismus ihren Höhepunkt
erreichten : Yerirrungen, von denen sich allerdings der bescheidene
und besonnene Aquinate kaum etwas träumen liefs.

In der kurzen überschau, die der Kritiker über die
verschiedenen Teile der Philosophie des hl. Thomas hält, werden
dieselben unbewiesenen Anklagen wiederholt, die Erkenntnistheorie

habe sich als Schranke für lebendiges Streben erwiesen
und stelle wenigstens für unsere Zeit nur einen überwundenen,
veralteten Standpunkt dar, ihre Klarheit bestehe nur in einer
Art von Mechanisierung des Erkenntnisvorgangs. Der Sinn dieser
Phrasen läuft darauf hinaus, dafs die thoinistische Erkenntnistheorie

mit Darwinismus und Evolutionismus unvereinbar ist. —
Besonderes Gewicht wird auf den Umstand gelegt, dafs Thomas
sich nicht mit selbständiger Naturbetrachtung beschäftigte und
doch an seiner Philosophie und besonders an seiner Gotteslehre
der objektive Charakter, die Begründung durch Naturerkenntnis
gerühmt werde, ja Thomas selbst gestehe, dafs ein error circa
creaturas die Wissenschaft von Gott lälsche und die Geister von
Gott abziehe. Aber die letztere Bemerkung zeigt doch, dafs

unter dem error circa creaturas etwas anderes gemeint sei, als

z. B. eine ungenügende Erkenntnis der Anzahl der chemischen
Elemente oder der Pflanzen oder der Entfernnng der Himmelskörper

von einander u. dgl. Dagegen würde der englische
Lehrer zweifellos eine Theorie wie die darwinistische als einen

error circa creaturas betrachtet haben, der von Gott abziehe,
weil er der Natur etwas zuschreibt, was ihr nicht zukommen
kann; nämlich auf dem rein mechanischen Wege zufalliger
Abänderungen die Gattungen und Arten des Lebendigen mit Ein-
schlufs des Menschen hervorzubringen. — Die Naturerkenntnis,
die nach dem hl. Lehrer die notwendige Voraussetzung der
Gotteserkenntnis bildet, besteht überhaupt nicht in der
Detailerkenntnis aller Naturerscheinungen, sondern beruht auf der
vernünftigen Betrachtung der Natur, auf den allgemeinen That-



Schlufswort. 395

Sachen des natürlichen Seins, dem Werden, der Bewegung in
Raum und Zeit, insbesondere der zweckmäfsigen Einrichtung der
Natur im ganzen wie im einzelnen. Dieser Art von
Naturbetrachtung hatten die aristotelischen Schriften in einer Weise
vorgearbeitet, die auch heutzutage noch mustergültig ist, und
eine breite Basis für Philosophie und natürliche Theologie
geschaffen. Übrigens müssen wir fragen: wenn nach des Kritikers
Zugeständnis der Lehrer des hl. Thomas, Albert der Grofse, die
Natur erforschte, sollten denn seine Resultate nicht auch dem
Schüler zu gute gekommen sein? Oder verlangt man, dafs jeder,
der philosophieren will, die Natur nach allen Richtungen
selbständig durchforschen müsse? Wer sieht nicht, dafs eine solche
Forderung unsinnig, weil unmöglich ist? Wird sie dennoch
aufrecht erhalten, so wird entweder die Philosophie als unmöglich
erklärt oder, wie vom Kritiker geschieht, zu einem mit den
naturwissenschaftlichen Hypothesen wechselnden Spiel mit Systemen
gemacht. Wahrlich schlimm stünde es um die Metaphysik und
die höchsten theoretischen und praktischen Interessen der Menschheit,

wenn beispielsweise der Beweis für Gottes Dasein vom
„Glausiusschen Gesetze" oder der naturwissenschaftlichen
Verwerfung einer generatio aequivoca abhängig wäre!

Auf die Seelenlehre zurückblickend überrascht uns der
Kritiker mit der Entdeckung, dafs die thomistische Psychologie
eigentlich eine Seelenlehre ohne Seele sei; denn der von Gott
geschaffene Intellekt sei „eigentlich" nur ein Erkenntnisvermögen,
aber kein volles Seelenwesen, dies werde er nur durch den Leib,
also durch das Materielle, das doch als Nichtiges und Unwirksames

aufgefafst werde. Doch sachte! Die Seelenlehre ohne
Seele ist eine Errungenschaft der neuesten Philosophie; diese
leugnet die Substanzialität der Seele, indem sie dieselbe entweder
zum fingierten Substrat von Phänomenen (Positivismus) oder
zum Phänomen eines allgemeinen Wesens, heifse dies nun
absolute Substanz oder logischer Begriff oder Weltphantasie, herabsetzt.

Dafs aber die Seele ihrem Begriffe nach eine Beziehung
zur Materie einschliefse, ist doch etwas Selbstverständliches.
Gleichwohl macht die Materie (die übrigens im scholastischen
Sinne nicht als etwas Nichtiges bezeichnet werden darf) die
Seele nicht zur Seele, sondern die in sich subsistierende Geistseele

ist Seele, sofern sie das die Materie belebende,
informierende, zum organischen Leibe gestaltende Princip bildet.

Wir acceptieren die Mahnung, von der thomistischen Psychologie

nur soviel aufzunehmen, als die Prüfung besteht. (S. 508.)
Aber eben über den Umfang dessen, was die Prüfung besteht,



396 Die Philosophie des hl. Thomas von Aquin.

dürfte unser Urteil und das des Kritikers weit auseinandergehen,
umsomehr als wir die darwinistische Entwiekelungslehre nicht
als eine naturwissenschaftliche W a h r h e i t und ein sicheres
Fundament philosophischer Forschung anerkennen. Wir haben

zwar nichts dagegen einzuwenden, dafs die Philosophie nicht blofs
von der „gemeinen Anschauung" der Natur, sondern auch von
der Naturwissenschaft die Grundlage für die philosophische
Erkenntnis des Übersinnlichen sich bieten lasse, behalten uns aber
die Prüfung der angeblichen Forschungsresultate vor, damit uns
nicht luftige Hypothesen materialistischen, pantheistischen oder
idealistischen Ursprungs als naturwissenschaftliche Errungenschaften

dargeboten werden. Neu entdeckte Thatsachen wird
kein Vernünftiger leugnen wollen. Im Gegenteil begrüfsen wir
alle Fortschritte in dieser Kichtung mit aufrichtiger Freude.
Aber idealistische Theorieen, die unter der Maske exakter
Forschung sich vorstellen, übereilte Folgerungen, Hypothesen,
die aus einer ptincipiellen Leugnung alles Übersinnlichen, aus
einem principielien Sensualismus entspringen, nehmen wir nicht
ungeprüft hin, sondern reifsen ihnen die „exakte" Maske herunter.

Ebenso aber werden wir die Forderung an die Philosophie
aufrecht erhalten, dafs sie ewige, unveränderliche Wahrheiten
anerkenne, und nie zugeben, dafs das angeblich lebendige, ernste
Streben nach Wahrheit selbst die wirkliche, lebendige Wahrheit
sei. (S. 509.) Damit ist die Wahrheit nicht anerkannt, sondern
in unverhüllter Weise geleugnet. Die neuere Philosophie mufste
allerdings infolge der Menge sich widersprechender und gegenseitig

aufhebender Systeme zu dieser verzweiflungsvollen Theorie
von der Wahrheit gelangen; sie beweist aber eben damit, dafs sie
auf falscher Fährte ist. Eine Philosophie ohne feste Principien
und beweisbare für alle und zu allen Zeiten gültige Wahrheiten
ist nicht Wissenschaft, sondern ein zweckloses Spiel mit „idealen"
Kartenhäusern. Man sage denn doch gleich mit den ehrlichen
Skeptikern, dafs Philosophie als Wissenschaft unmöglich sei. Das
Urteil des Kritikers über die sich befehdenden Systeme der neueren
Philosophie wird man nicht gerecht, wenn auch begreiflich finden
bei einem Anhänger derselben, der sich in dem grofsen Leichenacker

philosophischer Systeme ein glänzendes Denkmal gesetzt
zu haben schmeichelt. Liebe macht blind, besonders gegen das

eigene Fleisch und Blut. Scrabonem appellat Paetum pater.
„Die Systeme haben irgend eine berechtigte Seite, betrachten
das Weltproblem unter einem bestimmten Gesichtspunkt." Dies
ist nun freilich die möglichst günstige Ansicht einer verzweifelten
Sache. Auch müfste es seltsam zugehen, wenn nicht jedes



Schlufswort. 397

System irgend eine Wahrheit oder eine „berechtigte Seite"
enthielte. Zumeist aber sind sie wahr nur durch etwas, was sie
negieren, dagegen falsch in dem, was sie ponieren. Kant übt
berechtigte Kritik an seinen dogmatischen Vorgängern, Hegel
an Kant, die Materialisten an Hegel. Immer hat der folgende
recht und die Geschichte der neueren Philosophie erinnert an
den Dorfschulzen, der, nachdem er zwei widersprechenden Zeugen
recht gegeben, auf den Irrtum aufmerksam gemacht, mit dem
feierlichen Ausspruch: jetzt hast du recht, die Sitzung schlofs.
So ist nach Frohschammers Ansicht immer das neueste System
im Rechte; die thomistische Philosophie aber ist veraltet, weil
sie alt ist: als wären die „Philosophieen" Röcke, die sich
abtragen oder mit der Mode gewechselt werden müfsten.

Selbst vom Standpunkt der „relativen" Wahrheit müfsten
wir der thomistischen Philosophie vor allen gegenwärtig
vertretenen Systemen, insbesondere dem des Münchener Kritikers,
den Vorzug einräumen. Wir haben dasselbe in der wiederholt
angeführten Schrift: „Der moderne Idealismus" einer, wie wir
sagen dürfen, vollkommen objektiven Kritik unterzogen, in der
wohl kaum das schärfste und mifsgünstigste Auge persönliche
Verdächtigung oder gar Terrorismus entdecken dürfte. Unsere
Kritik, die dem Münchener Philosophen nicht unbekannt geblieben
ist, wird indes von ihm völlig ignoriert; er setzt seine
Phantasiephilosophie der thomistischen entgegen, als ob nie ein Einwand
von Gewicht dagegen erhoben worden wäre : allerdings die
bequemste Art, um mit den Gegnern fertig zu werden. An jenem
Orte haben wir gezeigt, dafs die Philosophie des Kritikers im
wesentlichen ein idealisierter Materialismus ist, in welchem Gott
konsequent zu einer blofsen Idee, der Idee des Vollkommenen
gemacht wird. Die naturwissenschaftliche Grundlage aber, deren
dieses System sich rühmt, ist die darwinistische Descendenz-
hypothese, im idealistischen Sinne umgebildet, indem der rein
immanent gedachten Entwickelung ein allgemeines, geistig-sinnliches,

angeblich zweekmäfsig bildendes Princip untergelegt wird,
das dem bekannten Seelenvermögen analog gestalten soll und
deshalb den Kamen Phantasie, Weltphantasie erhält: ein System,
von dem man ohne allzugrofsen Aufwand von Scharfsinn
einsehen und nachweisen kann, dafs es nicht blofs der Religion und
dem theistischen Gottesbegriff, sondern auch evidenten Grundsätzen

der Vernunft und nicht zum wenigsten auch der
Erfahrung selbst und den sicheren Resultaten der Naturwissenschaft
widerstreitet.


	Die Philosophie des Hl. Thomas von Aquin [Fortsetzung]

