Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 9 (1895)

Artikel: Der Beweis des Aristoteles fur die Unsterblichkeit der Seele [Schluss]
Autor: Rolfes, E.
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761786

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761786
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Beweis des Aristoteles fiir die Unsterblichkeit der Seele. 355

DER BEWEIS DES ARISTOTELES FUR DIE
UNSTERBLICHKEIT DER SEELE.

Von Dr. E. ROLFES.
(Schlufs von Bd. IX, S. 200.)

odo

Wir diirfen aber diejenige Fassung, die Thomas von
Aquin dem aristotelischen Argument gibt, nicht ganz mit Still-
schweigen iibergehen. Bei der Bedeutung, die dieser grolse
Geist auch noch heutzutage als Kommentator des Aristoteles
behauptet, und bei der Wichtigkeit der Sache werden wir nicht
umhin konnen, die abweichende Formulierung des Argumentes
bei ihm einer wenn auch noch so kurzen Besprechung zu unter-
ziehen. Im Kommentar, Lektion 7, gibt er den Beweisgrund
in folgender Weise wieder: Wie der einzelne Sinn von der
ganzen (Grattung seines eigentiimlichen Objekts entblolst sein muls,
so der Verstand, als welcher alle sinnlichen und korperlichen
Dinge erkennt, von aller korperlichen Natur. Das Auge darf,
um alle Farben wahrnehmen zu konnen, keine bestimmte Farbe
(gleichsam als specifische Energie) von Natur aus in sich haben,
und so darf der Verstand keine bestimmte korperliche Natur
haben. Er muls also iiberhaupt vom Stofflichen und Korper-
lichen frei sein: sicut visus caret quodam genere sensibilium,
ita oportet quod intellectus careat tota natura sensibili. Dieses
Argument kehrt in der theologischen Summa, der reifsten Geistes-
frucht des Aquinaten, in &hnlicher Form wieder (p. I. q. 75,
a. 2): hitte das intellektuelle Princip die Natur irgend eines
Korpers an sich, so kénnte es nicht alle Korper erkennen; denn
Jeder Korper hat eine bestimmte Natur. Was aber irgend eine
Mehrheit von Dingen erkennen kaunn, darf nichts von ihnen in
seiner Natur beschlossen tragen. Suarez in seiner Psychologie
(d. an. 1. 1 ¢. 9. n. 23 sqq.) bestreitet die Beweiskraft dieses
Argumentes in eingehender Erorterung. Er fiihrt aus, wie aus
der Fihigkeit, alle Korper zu erkennen, die Unkdrperlichkeit
des erkennenden Vermogens mit nichten folge. Im Gegenteil
(n. 26) moge es wohl thatsichlich ein materielles Vermégen
geben, das alle Korper und korperlichen Bestimmungen erkennt,
sei es nun die sogenannte vis cogitativa im Menschen, oder sei
es iiberhaupt der Centralsinn; denn dieses innere Wahrnehmungs-

und Vorstellungsvermdgen scheine in der That einen gewissen
23*



356  Beweis des Aristoteles fiir die Unsterblichkeit der Seele.

Charakter der Allgemeinheit zu haben, vermdge dessen es alle
mit sinnlichen Qualititen bekleideten Korper erkenne. — Um
unsere Meinung von der Sache in aller Bescheidenheit zu sagen,
bemerken wir von vornherein, dafls auf Suarez’ Seite ein Mils-
verstdndnis obwalten mochte, welches aber in der nicht unver-
finglichen Redeweise des doctor angelicus seine Erkldrung und
Entschuldigung finden wiirde. Das Mifsverstandnis ist dadurch
veranlalst, dafs die Allgemeinheit, die dem erkennenden Ver-
stande eigentiimlich ist, in dem Beweisgrunde bei Thomas als
jene selbige aufzutreten scheint, die in ihrer Art dem Sinne
eignet. Der (esichtssiun ist z. B. allgemeines Krkenntnisver-
mogen, insofern er alle Farben aufnehmen kann, wiahrend jede
einzelne seiner Wahrnehmungen auch dem Erkenntnisbild nach
den Charakter des Individuellen hat. Ganz anders ist die Er-
kenntnis oder der Begriff des Verstandes allgemein; jede ein-
zelne intellektuelle Auffassung oder Vorstellung — abgesehen
in gewisser Weise von dem (Gedanken des eigenen Ich — trigt
den Charakter der Allgemeinheit nach der Weise, wie wir sie
oben in Erinnerung gebracht haben, und gerade dieses ist die
Allgemeinheit, die auch bei Erkenntnis des Korperlichen die
Immaterialitdt des Erkennenden auf unzweideutige Art zur Offen-
barung bringt. Wir konnen diese letztere etwa als subjektive
Allgemeinheit im Gegensatz zu der erstern als objektiven be-
zeichnen. Aber haben wir hiermit nun auch den Sinn getroffen,
den das Argument nach Thomas intendiert? In einer Sache,
wo der Irrtum so plump gewesen wire, wird man von vorn-
herein an der thatséichlichen Meinung des hl. Thomas nicht
leicht zweifeln konnen, aber er spricht sich auch selbst im
Kommentar so bestimmt aus, dafs jeder Verdacht schwinden
mufs. Der Intellekt, sagt er, die Worte, die unmittelbar auf
unsern Text folgen, kommentierend, der Intellekt hat darum
keine bestimmte Natur, weil er nicht blofs eine Gattung des
Sensibeln erkennt wie das Gesicht oder Gehor, oder alle sen-
sibeln Qualitdten und Accidenzien, gemeinschaftliche wie eigen-
timliche, sondern universell die ganze sinnenfillige Wesenheit:
est cognoscitivus universaliter totius naturae sensibilis, Wir
fragen: was wire dieser letztere Satz fiir ein Gegensatz zu dem
unmittelbar vorausgehenden: non est cognoscitivus tantum omnium
qualitatum et accidentium sensibilium communium vel propriorum,
wenn er nicht von der Allgemeinheit spriche, die den Ver-
standesbegriff charakterisiert? Der Begriff des Verstandes ist
allgemein, universalis, weil er sich an allen Einzelwesen erfiillt,
und er befafst die Natur und Wesenheit des Dinges, est



Beweis des Aristoteles fir die Unsterblichkeit der Seele. 397

cognoscitivus totius naturae, weil eben die Natur der Dinge von
unserm Intellekt gar nicht, wie sie individuell fiir sich ist,
sondern nur nach der Beschaffenheit, die sie mit der ganzen
Art teilt, erkannt wird. Mochte nun hiernach das Argument
bei St. Thomas sachlich zu Recht bestehen, so bleibt dabei be-
ziiglich der Fassung, wie uns bediinkt, immerhin wahr, dals sie
nicht einwandsfrei ist, und dies darum, weil der Begriff ,alles
erkennen® ein anderer, angewandt auf den Siunn, als angewandt
auf den Verstand ist. Was endlich die Frage betrifft, ob diese
Fassung nur eine andere Formulierung des aristotelischen Ge-
dankens sei, so scheint dieselbe durchaus bejaht werden zu
miissen, ausgenommen, dafs Thomas von Aquin sich auf die
Erkenntnis aller Korper stiitzt, wihrend Aristoteles von dem
Intelligiblen iiberhaupt, sei es Korperliches, sei es Geistiges,
spricht: mavta voel, d. h. wavta Ta voyra, wovon unmittelbar
vorher Rede war. Indessen macht das in Bezug auf die Sache
keinen Unterschied, da die intellektuelle Erkenntnis des Geistigen
und Korperlichen fiir den menschlichen Verstand dieselbe ist.
Auch wenn der Verstand eine korperliche Natur durch den
Begriff erfalst, denkt er, wenigstens einschliefslich, Begriffe mit,
in denen eben so das (reistige gedacht wird: Sein, Suvbstanz,
Leben. Nur dafs er, wie uns Aristoteles noch in eben diesem
Kapitel belehren wird, das einzelne Korperliche denkend, jene
Begriffe durch eine eigene Thétigkeit aut das Korperliche bezieht,
indem er sich zu ihm, dem im Sinne Geschauten, gleichsam
hinbeugt.

Fahren wir nun in der Auslegung des Textes fort: ,Der
sogenannte Verstand der Seele also ist der Wirklichkeit nach
keines von den Dingen, bevor er denkt.“ Dies ist eine Fol-
gerung aus dem zuletzt Gesagten oder eigentlich dasselbe in
anderer Form: der Verstand, weil er eben der Moglichkeit nach
alles ist, ist der Wirklichkeit nach keines der realen Dinge.
Der Satz steht hier eigens, um das folgende anzukniipfen, wie
wir sehen werden. Man kann aber gleichzeitig darin den Gegen-
satz finden gegen die alten Losungen des Erkenntnisproblems,
wonach die Seele, um alles zu erkennen, alles sein sollte, nach
dem Axiom: Gleiches wird durch Gleiches erkannt. Die Seele
aber ist so wenig alles, was sie erkennt, dals sie vielmehr nichts
davon sein kann. Denn sie wire sonst bestdndig in Thatigkeit,
da ihr Objekt ihr immer innerlich gegenwirtig wire. Nun aber
ist sie bald Vermégen, bald Thatigkeit. KEs fragt sich aber
noch, was die Worte wollen: ich nenne aber Verstand der Seele
das, womit etc. Zu den verschiedenen Deutungen, die diese



358  Beweis des Aristoteles fiir die Unsterblichkeit der Seele.

Worte erfahren haben, haben wir mit unserer Ubersetzung schon
Stellung genommen. Es heilst ndmlich im Griechischen: Aéyw
0¢ votv, @ Jravositar ete. Man kann nun entweder tibersetzen:-
ich meine den Verstand, womit — oder: ich nenne Verstand,
womit, wo dann das ¢ passender neufral genommen wird. Die
erstere Ubersetzung hat Argyropylos: dico autem nunc eum, quo
ratiocinatur anima (er scheint statt »otr gelesen zu haben »ov).
Die Morbekanische Ubersetzung hat doppeldeutig: dico intellectum
quo. Dagegen iibertragen die Ubersetzungen von Kreuz und
von v. Kirchmann gleich uns, und so erkldren auch die Stelle
Trendelenburg und Brentano Psychologie des Aristoteles 115. Wir
haben nun bei einer friilheren Gelegenheit! nach Thomas von
Aquin die Ubersetzung ,ich meine zu Grunde gelegt und die
Vermutung ausgesprochen, so mochten die Worte eine Ver-
wahrung vor dem gottlichen Nus des Anaxagoras sein, der statt
absoluter Potentialitit absolute Aktualitdt ist. Allein diese
Deutung kommt uns jetzt weniger annehmbar vor. Da Aristo-
teles nicht einfach sagt: der sogenannte Verstand, sondern viel-
mehr der sogenannte Verstand der Seele, womit die Deutung
auf den gottlichen Nus oder seine Miteinbeziehung schon ausge-
schlossen war, so miilste der erkldrende Zusatz nach Thomas
so gedeutet werden, dals Aristoteles mit demselben auf seine
eigene Sprechweise aufmerksam mache, um einem Gedanken vor-
zubeugen, den er nicht einmal néher bezeichnet: der Verstand
der Seele, wohlgemerkt, ich spreche vom Verstand der Seele.
Wenn man nun diese Deutung etwas gewunden findet, so hat
es wieder eine gewisse Schwierigkelt, zu sagen, vor welchem
Verstand sich Aristoteles wirklich verwahrt. Darum legen wir,
die andere Ubersetzung zu Grunde, so dafs hier der Verstand
als Seelenteil oder Seelenvermdgen im Voriibergehen ndher de-
finiert ist: er ist das, womit die Seele erwégt, d. h. iiberlegt,
und erachtet, d. h. annimmt oder dafiirhalt.

Mit den folgenden Worten: , deshalb ist es verniinftig®, beginnt
der Beweis fiir die Subsistenz des Nus. Zuerst wird aus dem
unmittelbar vorausgehenden Satz: ,,der Verstand ist von den
seienden Dingen keines®, gefolgert, dals er nicht in dem Leibe
subsistiert, daraus sodann, wo es heilst: ,darum sprechen®, dafs
er das ausschliefsliche Subjekt der Begriffe ist, drittens hieraus
wieder, dals er in strengerem Sinne leidenlos ist, als das sinn-
liche Vermégen, Text: ,,dals aber die Leidenlosigkeit®.

t In unserer Schrift: Die aristotelische Auffassung vom Verhéaltnisse
Gottes zur Welt 8. 138.



Beweis des Aristoteles fiir die Unsterblichkeit der Seele. 359

Zuerst also heilst es, aus dem Gesagten sei auch ersichtlich,
dafs der Verstand nicht mit dem Leibe vermischt ist, d. h. nicht
in ihm subsistiert.! Es subsistiert ndmlich die vernunﬂ:lge Seele
zwar auch in dem Leibe, aber nicht als solche, d. h. insofern
sie denkt, sondern per accidens, insofern sie mit den niederen
Seelenteilen eine Seele ist. Hs muls aber das denkende Ver-
mogen als solches jedenfalls ein Subjekt, einen tragenden Grund
haben. Denn ohne solchen kann es gar nicht sein. Die Mog-
lichkeit, alles denkend zu werden, ist ein Accidens, Moglichkeit
einer zufilligen Wirklichkeit, der Gedanken. Sie erheischt also
eine Substanz, deren Accidens sie sei. Welches ist nun diese
Substanz? An den Leib kann man verniinftigerweise nicht
denken. Ks wiirde nimlich so der Verstand entgegen dem
letzten Krgebnis, wonach er an sich von den Dingen der Wirk-
lichkeit keines ist, Subjekt einer bestimmten korperlichen Qua-
litit, kalt oder warm: motdg Tig ydto av yéyvorro, Wuypodg 7
Yeopoc. Es wire also nicht mehr wahr, dals er keives voun
den realen Dingen, ovdtv tav ovtwr, wire. Aber wie steht
es mit der Richtigkeit der Folgerung, dals der Verstand mit
dem Leibe warm und kalt wiirde? Sollte z. B. die Tierseele,
die vom Leibe getragen wird, wirklich mit ihm kalt oder warm
werden? Ganz gewils, wenn anders die Seele Wesensform des
Leibes ist. Die ganze korperliche Substanz ist Triagerin der
Wirme und der andern Qualitdten, und zur Substanz gehort
die Form eben sowohl als die Materie. Nur der Ausdruck
befremdet, denn die Qualititen werden vom (ranzen ausgesagt.
Aber eben darum, weil sie mit Recht von ihm ausgesagt werden,
ist es wahr, dals die realen Teile entsprechend an ihnen teil
nehmen. Die Form des Wassers z. B. ist mit dem Stoff Trigerin
von Niasse und Kilte, und darum konnte der Verstand nicht
mehr seine Stofflosigkeit und rein potentiale Natur gegeniiber
der Wirklichkeit behaupten, wenn er als solcher, d. h. insofern
er denkt, Form des Leibes wédre und nicht vielmehr das leib-
liche Sein iiberragte. Wie sich aber aus der Vermischung mis
dem Leibe ergibe, dals er eine stoffliche Bestimmtheit hétte, so
auch ebenmailsig, dals er ein Organ haben miilste, Text: ,oder
er hitte auch ein Organ wie das sensitive Vermigen.“ Er kann

! Es scheint besser, die Negation in 0VdE weuiydor evioyov auf
meulySa statt auf evloyov zu bheziehen. Denn der Satz steht parallel
dem ayayxy (vov vouY) auiyi givar.  Wie hier direkt gesagt wird: er
ist unvermischt, so im folgenden direkt: auch nicht mit dem Leibe ver-
mischt, also: es ist verniinftig, dals er auch nicht vermischt, nicht: es
ist auch nicht verniinftig, dals er vermischt sei. '



360  Beweis des Aristoteles fiir die Unsterblichkeit der Seele.

ndmlich nicht wohl so mit dem Leibe vermischt sein, dals er
mit dem ganzen Leibe déachte. Ein bestimmter leiblicher Teil
milfste das Organ des Denkens sein. Nun wire das aber —
Aristoteles sagt dies nicht, sondern ldfst es uns hinzudenken —
wieder unvereinbar mit dem Kanon: keins der wirklichen Dinge!
Auch wenn blofs das Organ seine bestimmte korperliche Natur
hat, ist die reine Potentialitait des Denkvermogens nicht mehr
da. Denn es macht keinen Unterschied fiir den erkennenden
Akt, wenn auch zunachst nur das Organ, nicht das erkennende
Vermogen, seine korperliche Bestimmtheit hat. Der Akt wird
ja nicht von dem Vermogen allein getragen, sondern von dem
aus ihm und dem korperlichen Organ Zusammengesetzten.?
Darum wird z. B. das objektive Sehen ebenso behindert, wenn
eine bestimmte Farbe den Augapfel erfiillt, wie wenn sie, ge-
wissermalsen als specifische Energie, in der Sehkraft lige. Wir
sehen mithin, dafs die Denkkraft weder im ganzen Leibe, noch
in einem Teil desselben ihren Sitz haben konne; es mufs dem-
nach der Teil der Seele, dem sie eigen ist, ein vom Leibe un-
abhéngiges Sein haben, er muls Geist sein.

In den folgenden Worten: ,,darum sprechen auch®, wird aus
dem unmittelbar Gesagten gefolgert, dals die Erzeugnisse der
intellektiven Seele, die Begriffe, ihr allein und nicht einem
beseelten Organ angehoren. Es ist das die grofse und bedeut-
same Folgerung, von der die Unsterblichkeit abhéngt. Denn das
war es, was Aristoteles gleich zu Eingang der Psychologie er-
klérte: gibt es eine eigene Thitigkeit oder Affektion der Seele,
dann mochte die Seele wohl getrennt werden konnen. Aristoteles
folgert also hier aus der bewiesenen Substantialitit des Ver-
standes, vermodge deren er weder im Stoffe subsistiert, noch
durch stoffliche Organe wirkt, dals die Begriffe oder intelligibeln
Erkenntnisbilder ihm allein mit Ausschluls des Leibes angehoren.
Darum sprechen auch wohl, sagt er, die, so da sagen — gemeint
sind die Platoniker — die Seele sei der Ort der Formen, tomog
¢tiddy. Unter Formen sind die Erkenntnisbilder zu verstehen,
eine Verfassung, wie wir vielleicht erinnern diirfen, oder Zu-
stdndlichkeit, wodurch das Erkennende zum lebendigen Bild und
Ausdruck des Erkannten wird. Die Platoniker lehrten nun,
dafs auch die sinnlichen Erkenntnisbilder der Seele, der sinn-
lichen, allein angehérten. Sie hielten die tierische Seele in
gleicher Weise wie die menschliche fiir eine subsistierende Form.
Gegen diese Auffassung verwahrt sich Aristoteles: nicht die

1 Man vergleiche den Kommentar von Thomas von Aquin Lektion 7.



Beweis des Aristoteles fiir die Unsterblichkeit der Seele. 361

ganze Seele ist der Ort der Formen, sondern die verniinftige
allein. Aber die platonische Theorie irrte auch noch in einem
andern. Ihr waren die Ideen nicht der Potenz nach in der
Seele, wenigstens nicht so der Potenz nach, dafls sie in der
aktuellen Erkenntnis erst neu erzeugt wiirden, sondern der
Wirklichkeit nach. Darum verwahrt sich Aristoteles auch gegen
diese Auffassung. Wenn wir die Seele als Ort der Formen
denken, diirfen wir nicht annehmen, dafs dieselben urspriinglich
in ihr ruhen, sie kommen erst hinein: nicht der Kntelechie,
sondern der Dynamis nach sind die Formen.

In den folgenden Worten: ,,dafs aber die Leidenlosigkeit,
wird aus dem anorganischen Charakter des Denkvermogens die
Erscheinung begreiflich gemacht, dals der Verstand nicht wie
der Sinn von einem zu intensiven Objekt leidet. Oben nédmlich
hatte der Philoseph gesagt, der Verstand sei gleich dem Sinne
leidenlos, in der Art ndmlich, dafs beide nicht im eigentlichen
Sinne von den Objekten leiden. Aber auch zwischen der Leiden-
losigkeit des Sinnes und des Verstandes besteht noch ein grofser
Unterschied. Der Sinn hat eine bestimmte Grenze seiner Fassungs-
kraft. Auf einen sehr starken Schall oder ein sehr grelles Licht
hin ist Ohr und Auge auf einen Moment leistungsunfihig, und
wenn die Einwirkung zu intensiv wird, kann sie sogar den Sinn
ganz zerstoren. Der Verstand dagegen, wenn er etwas sehr
Intelligibles, wie z. B. die Principien der Beweise, erkannt hat,
versteht das Untergeordnete, wie die Schlulssétze, darum nicht
schlechter, sondern selbst besser. Dies kommt daher, weil die
sinnliche Kraft an das Organ gebunden ist und so, indem das
Organ leidet, mitfolgender Weise leidet. Sie ist nicht ohne den
Korper. Der Verstand dagegen ist getrennt, d. h. fuar sich, er
subsistiert weder in einem Korper, noch wirkt er durch ein
korperliches Organ. — Wir konnen fragen, ob diese Erwigung
iiber die Leidenlosigkeit des Verstandes ein weiterer Beweis
seiner Geistigkeit sein wolle oder sei. Wir miissen diese Frage
verneinen. Es soll nur der Auffassung vorgebeugt werden, die
sich durch die friither angerufene Analogie zwischen Verstand
und Sinn nahelegen konnte, als ob der Verstand nur in der
Weise wie der Sinn leidenlos wire. Der Sinn ist namlich
leidenlos, insofern er von den Objekten nicht wie von Wider-
wirtigem leidet, aber nicht so, als ob die Objekte keine un-
mittelbare Einwirkung auf ihn ausiibten. Das Licht wirkt direkt
auf das sehende, der Schall auf das horende Organ, und darum
kann hier das Ubermafs lihmend und zerstsrend wirken. Dagegen
wirkt kein Korperliches unmittelbar auf den Verstand, weil er



362  Beweis des Aristoteles fiir die Unsterblichkeit der Seele.

eben ohue korperliches Organ ist. Die Stelle der sinnlichen
Qualititen vertreten beim Verstande gewissermafsen die Phan-
tasiebilder: ,,Fir die Denkseele sind die Phantasmen gleich wie
Sinnenbilder‘ 3, 7, 431 a 14. Sehen wir hier ab von der Un-
dhnlichkeit in dem Verhaltnis, so sind die Phantasmen ein Pro-
dukt der Seele, das naturgeméls nie die Fassungskraft der:Seele
iibersteigen kann, und darum wiirden sie selbst dann, wenn sie
direkt auf den aufnehmenden Verstand einwirkten — sie thun
es nicht, sondern der thatige Verstand —, nie einen schiddigenden
Einflufs ausiitben konnen. Hieraus erhellt aber auch, dals die
vorliegende Erwigung keinen Beweis der Geistigkeit enthilt.
Denn-selbst wenn die Denkkraft nur Phantasie oder Vermigen
der Hinbildung wund Vorstellung wire, beanspruchte sie die
héhere Leidenlosigkeit, wie ja erfahrungsmilsig die Phantasie
durch sehr starke Einbildungen nicht leidet wie der Sinn durch
zu intensive Objekte.

Wir haben nun den ganzen Abschnitt, der von Anfang des
Kapitels bis hierher geht, erlautert und konnen jetzt auch die
Folgerung ziehen, die den gemeinsamen FErtrag aus ihm und
jenem friitheren Abschnitt aus der Kinleitung der Psychologie
darstellt: die Voraussetzung der Unsterblichkeit hat sich uns
bestdtigt, das Auftreten reiner Seelenakte kann nicht ldnger be-
zweifelt werden. Der Denkakt mufls einem ganz und gar stoff-
losen Subjekte gehoren; denn er nimmt alles Seiende zum In-
halte, und das kann nur einer unstofflichen Kraft verliehen sein.
Das Stoffliche kann nur Trédger eben solcher Formen, ein stoff-
liches Erkennendes nur Triger stofflicher Bilder sein. Ein
solches Bild ist aber immer der Abdruck und Ausdruck korperlich
bestimmter Qualititen, nie die umtassende Form fiir alles Seiende
wie der allgemeine Begriff. Dieser schliefst alle individuellen
Bestimmungen aus und darum alles Seiende ein. Die sinnliche
Vorstellung aber schlielst die individuellen Bestimmungen ein
und darum alles Verwandte in Gattung und Art, was die Be-
stimmungen anders hat, aus. Die individuellen Bestimmungen
in dem Sinnenbild sind also gleichsam die Sperre, die das Ge-
meinsame nicht mit in die Erkenntnis einldfst. Sie sind der
dunkle Zwischenkérper, der das Licht des intelligiblen Objekts
hindert, in das Erkennende einzutreten.

Den grofsen Gedanken der Unsterblichkeit konnen wir also
jetzt als wissenschaftlich verbiirgt betrachten. Aber erwarten
wir nicht, dafls Aristoteles sich iitber dieses Ergebnis in vielen
und hohen Worten ergeht! Dem Philosophen ist es genug, die
verschlungenen Wege zu den lichten Hohen weittragender Ideen



Beweis des Aristoteles fiir die Unsterblichkeit der Seele, 363

zu weisen und zu fithren, dort oben aber bleiben wir allein, um
ohne Stoérung den Ausblick zu genielsen. Aristoteles zieht an
unserm Orte gar nicht einmal die frither angekiindigte Konse-
quenz. Das iiberlifst er getrost uns selbst. Indessen bestimmt
ihn zu seinem Schweigen auch noch ein anderes. Er will erst
das Subjekt der Unsterblichkeit genau bestimmen, er will jenes
Gebiet des Geistes, das der Ewigkeit gehdrt, seiner Vollstindig-
keit nach gegen das des Sinnes abgrenzen. Dies geschieht im
folgenden Kapitel, wo er von der Erginzung des aufnehmenden
Verstandes in der thitigen Vernunftkraft redet und dann diese
beiden Vermdgen fiir unsterblich, den ganzen sinnlichen Teil der
Seele aber fiir verginglich erkldrt. Weil aber die dort ge-
nannten Seelenkrifte eine verschiedene Deutung gefunden haben,
so werden wir die richtige im folgenden feststellen miissen, um
somit das eigentliche Subjekt und damit den wahren Sinn der
Unsterblichkeit bei Aristoteles zu bestimmen.

Um unsere Leser in den obschwebenden Fragen nach Maog-
lichkeit zu einer eigenen Uberzeugung zu fiihren, empflehlt es
sich, zuerst den Text, der vor dem zuletzt erkldrten und dem
noch zu erkldrenden Abschnitt in der Mitte steht, herzusetzen
und in einer kurzen Umschreibung zu erkliren. Wir fiithlen
uns hierzu um so mehr veranlalst, als der betreffende schwierige
Text oft in einer Weise milsdeutet wird, die leicht auch in die
von uns zu ibsenden Fragen Verwirrung bringen konnte. Es
handelt sich znerst um den Rest des vierten Kapitels, dann um
das fiinfte Kapitel, bis wo die Sitze stehen, deren Deutung im
gegenwartigen Abschnitt unserer Abhandlung die eigentliche
Aufgabe ist.

Text bis Schluls des vierten Kapitels. ,,Wenn er (der
Verstand) aber in der Weise jedes wird, wie man den wissend
nennt, der wirklich weils — dies aber trifft ein, wenn er aus
sich thatig sein kann --, so ist er zwar ebenso auch dann ge-
wissermalsen in der Potenz, jedoch nicht ebenso, wie bevor er
lernte und fand; und dann vermag er auch sich selbst zu er-
kennen. — Da aber ein anderes die Grolse und das Wesen der
Grolse und das Wasser und das Wesen des Wassers ist, und
so bei vielem anderem, wenn auch nicht bei allem — denn bei
einigen Dingen ist Wesen des Fleisches und Fleisch dasselbe —,
so urteilt er (der Verstand) hieriiber entweder durch ein anderes
oder durch ein sich anders verhaltendes (Vermdgen). Denn das
Fleisch ist nicht ohne den Stoff, sondern wie das Hohlnasige
dieses in diesem. Mit Hilfe des wahrnehmenden Vermogens



364 Beweis des Aristoteles fiir die Unsterblichkeit der Seele.

demnach beurteilt er Warmes und Kaltes und sonst alles, wovon
das Fleisch ein bestimmtes Verhéltnis darstellt; durch ein anderes
aber, das entweder ein eigenes fur sich ist, oder sich verhilt
wie die gebogene Linie zu sich selbst, wenn sie ausgezogen
wird, beurteilt er das Wesen des Fleisches. Wiederum (erkennt
er) bei dem, was der Abstraktion angehdrt (bei dem Mathema-
tischen oder Geometrischen), das Gerade wie das Hohlnasige.
Denn es ist zugleich mit dem stetig Ausgedehnten. Das Wesen
aber, wofern gerade sein und Gerades etwas anderes ist, er-
kennt er durch ein anderes. Denn uanseretwegen sei die Zwei-
heit (Dyas) das Wesen. Er beurteilt dies folglich durch ein
anderes oder sich anders Verhaltendes. Und folglich verhalten
sich iiberhaupt, wie die Dinge vom Stoffe getrennt sind, ent-
sprechend auch die (Erkenntnisbilder) im Verstande. — Man
mochte aber eine Schwierigkeit darin finden, wie der Verstand,
wofern er ein KEinfaches, Leidenloses und mit keinem etwas
gemein Habendes ist, wie Anaxagoras sagt, da noch denken
konne, wenn das Denken eine Art Leiden ist. Denn nur sofern
zwel etwas (emeinsames haben, scheint eins thitig und eins
leidend zu sein. Ferner hat es seine Schwierigkeit, wie er
selbst intelligibel sein moge. Denn entweder hat auch alles
anderen Verstand, wofern er nicht durch ein anderes intelligibel,
iiberdies aber das Intelligible der Art nach eines ist, oder er
mufls etwas beigemischt haben, was dann ihn nicht anders als
alles andere intelligibel macht, Indessen, beziiglich des Leidens
auf Grund eines (Gemeinsamen ist vorher dahin unterschieden
worden, dafs der Verstand der Potenz nach gewissermalsen die
intelligiblen Dinge ist, dagegen der Wirklichkeit nach keines von
ihnen, bevor er denkt. Is mufs aber hiermit so zugehen, wie
auf einer Tafel, die noch keine wirkliche Schrift enthilt. Geradeso
geht es beim Verstande zu. Er ist aber auch selbst intelligibel
wie die intelligibeln Objekte. Denn bei dem, was ohne Stoff
ist, ist Erkennendes und Erkanntes dasselbe. Denn die theo-
retische Wissenschaft und das so Gewulste ist dasselbe. Wir
miissen aber nach dem Grunde sehen, aus dem das Intelligible
nicht immer denkt. Es ist aber in dem, was mit Stoff be-
haftet ist, das einzelne Intelligible blols der Moglichkeit
nach. Demnach konnen diese Dinge keinen Verstand haben —
denn der Verstand fiir solche Dinge ist ein Vermdgen ohne
Stoff —, wohl aber wird dem Verstand die Intelligibilitat zu-
kommen.“

Paraphrase. Die allgemeine Potenzialitdt, die vom aufneh-
menden Verstande nachgewiesen wurde, erhilt eine etwas andere



Beweis des Aristoteles fiir die Unsterblichkeit der Seele, 365

Gestalt, wenn der Verstand sich vor und nach in den Besitz
der Begriffe gebracht und so seine naturgeméilse Ausbildung
erlangt hat. Er kann dann ohne Miihe das Einzelne denken
und auch sich selbst. Denkend nédmlich wird er zugleich denkbar,
und denkend wird er durch die Objekte. — KEs ist aber ein
doppeltes Objekt des Verstandes zu unterscheiden, das Einzel-
ding und die den Einzeldingen derselben Art gemeinsame Wesen-
heit. Um jenes zu erkenmnen, ist dem Verstand die Mitwirkung
der Sinne in derart notig, dafs mit dem Gedanken die sinnliche
Vorstellung der physikalischen Qualititen oder in mathematicis
der korperlichen Ausdehnung nebenhergeht. Bei der Erkenntnis
der allgemeinen Natur aber geht der Verstand einfach auf sein
formales Objekt, das Intelligible. Hier also ist er der geraden
Linie gleich, wihrend er dort eher einer umgebogenen &hnlich
ist, indem er den allgemeinen Begriff auf das Einzelding bezieht.
Es ldfst sich also allgemein sagen, dals im Verhéltnis, wie die
Objekte von der Materie getrennt sind, also auch die Begriffe
es sind. Wenn der Verstand das einzelne Korperliche denkt,
so denkt er freilich materiell das Stoffliche mit, darum bleibt
aber das Intelligible sein formales Objekt, und darum bleibt er
auch selbst vom Stoffe frei, er ist Geistt — Wir haben aber
noch einige Schwierigkeiten zu besprechen, deren andeutungs-
weise - Losung das folgende von dem thatséchlichen Zustande-
kommen der Begriffe durch den wirkenden Verstand vorbereiten
wird. Krstens, wenn der Verstand geistig ist, wie kann er da
von den korperlichen Objekten leiden? Sodann, wenn der Ver-
stand selbst intelligibel ist, wie dies das Selbstbewulstsein voraus-
setzt, wie sollte nicht alles andere Intelligible auch Verstand
haben? Alles Intelligible macht doch eine Art aus, wie im
Bereich des Sinnlichen z. B. die Farben, wie sol]te also im
Menschen Intelligibles Intelligenz sein, aufser dem Menschen
dagegen nicht? Aber ist es nicht vielleicht in Bezug auf den
ersten Einwand so, dals das Leiden von seiten des Objekts beim
Verstande nur insofern Raum findet, als es unter dem Einfluls
desselben in Thatigkeit tritt? Der Verstand ist einer leeren
Tafel gleich, die der Schrift harrt. Die Schrift aber ist nicht
sowohl das Werk des toten Griffels als des verstdndigen Schreibers.
Es ldfst sich aber auch das andere, dals der Verstand selbst
intelligibel ist, nicht anders als seine Objekte, gegen die er-
hobenen Einwénde wohl halten: er ist intelligibel, und dennoch
folgt das, was der Einwand will, mit nichten. Intelligibel ist
er, weil er, irgend ein Objekt erkennend, sich erkennt. Er ist
es ja selbst, der in der KErkenntnis gewissermalsen das Objekt



366 Beweis des Aristoteles fiir die Unsterblichkeit der Seele.

wird. Man kann hier den Satz anwenden, dals im Bereich des
Stofflosen Erkanntes und Erkennendes dasselbe sind, wie das
theoretische Wissen dasselbe ist mit dem theoretisch Gewulsten.
Im Bereich des Stofflosen aber befinden wir uns hier, weil wir
ja das Objekt nehmen, wie es drinnen in der Krkenntnis ent-
halten ist, nicht wie es draulsen in sich ist. Aber warum ist
nun auch das andere wahr, dals die beabsichtigte Folgerung sich
nicht ergibt, dafs also nicht alles Intelligible auch selbst intelli-
gent zu sein braucht? Darum ist es wahr, weil das Intelligible
im Bereich des Stofflichen nur der Potenz nach intelligibel ist;
es kann darum nie selbst Intelligenz werden. Denn hierzu wire
ein Stoffloses vonndten, da ja der Begriff des Intelligibeln, wie
nun sattsam feststeht, nur in der Macht eines Unstofflichen
liegen kann. HKs geht also beides wohl zusammen: das Intelli-
gible der Aulsenwelt ist ohne Verstand, wohl aber hat der
Verstand die Eigentiimlichkeit, intelligibel zu sein.

Text des fiinften Kapitels bis 430 a 22. ,,Wie aber in
jeder Wesenheit je eines fiir die betreffende Gattung die Materie
ist — das némlich, was in Moglichkeit alles jenes ist —, und
ein anderes das Verursachende und Wirkende, indem es alles
wirklich macht, sowie etwa die Kunst sich zum Stoffe verhalt,
8o ist es notwendig, dals sich auch in der Seele diese Unter-
schiede finden. TUnd es ist der eine ein derartiger Verstand,
indem er alles wird, der andere, indem er alles macht, wie ein
Habitus, nach Art z. B. des Lichtes; denn in gewisser Weise
macht auch das Licht die Farben in Modglichkeit zu wirklichen
Farben. Auch dieser Verstand ist getrennt, ist leidenlos und
unvermischt, da er seinem Wesen nach (in) Wirklichkeit ist.
Denn immer ist das Thitige vornehmer als das Leidende und
das wirkungskriftige Princip vornehmer als der Stoff.

[Das Wissen in Wirklichkeit aber ist dasselbe mit dem
Dinge, das Wissen in Moglichkeit aber ist in dem Einzelnen der
Zeit nach frither, allgemein gesprochen aber (auch) nicht der
Zelt nach; aber es findet sich da (nicht) bald Denken, bald
Nichtdenken.]*1

Paraphrase. Die allgemeine Regel, wonach zu jedem Uber-
gang von dem blofsen Vermogen zu dessen Bethitigung ein

1 Die eingeklammerte Stelle, zu Anfang des 7. Kapitels mit Aus-
nahme der Worte vom Denken und Nichtdenken wiederholt, mochte viel-
leicht nicht hierher gehéren. Torstrik und Kampe, Erkenntnistheorie
des Arist. 282, lassen das ,nicht* im letzten Satze aus. Wir ziehen die
Stelle in die Paraphrase nicht mit ein, weil wir sie hier entbehren kdnnen.



Beweis des Aristoteles fiir die Unsterblichkeit der Seele. 367

Thétiges und ein Leidendes gehort, indem das eine den Uber-
gang bewirkt, das andere ihn erfihrt, muls sich auch an der
Seele zur Geltung bringen. Wir haben bisher betrachtet, wie
die denkfihige Seele unter der Xinwirkung der intelligibeln
Objekte zum wirklichen Gedanken oder Begriffe gelangt, aber
es ist uns auch schon der Umstand nahegebracht worden, dalfs
die Objekte allein die volle Erklarung fir die Entstehung der
Begriffe nicht enthalten kdonnen. Sie sind korperlich und nur
potenziell intelligibel. Sie konnen also nicht direkt auf den
aufnehmenden Verstand einwirken und noch weniger ihr geistiges
Bild in ihm erzeugen. Ks mufls darum in der Seele selbst ein
erzeugendes Vermogen geben, so dals die beiden Momente der
Thatigkeit und des Leidens in der einen menschlichen Intelligenz
sich ‘verbunden vorfinden. Wir kénnen demnach von einem
zweifachen Verstande, d. h. von eincm doppelten geistigen Ver-
mogen in der Seele reden: Der eine wird alles, indem er sich
erkennend zum lebendigen Bilde alles Erkannten gestaltet, der
andere macht alles, indem er die Seele in jene Zustdndlichkeit
versetzt. Er ist wie ein Habitus, €§tc, nach Art z. B. des
Lichtes. Er hebt die Sinnenbilder der Vorstellung in das Licht
der Intelligenz empor, auf dals sie dem Auge des Geistes sichtbar
werden mogen. Das Licht macht ja auch gewissermalsen die
potenziellen Farben zu aktuellen; gewissermalsen sagen wir;
denn wir haben uns frither, 2, 7, dahin ausgesprochen, dals die
Farbe ein vom Lichte unabhiéngiges Sein habe, und dals die
Wirkung des Lichtes sich darauf beschrinke, das Medium durch-
sichtig zu machen und so den Farben den Weg zum Auge zu
bahnen. Die sinnlichen Vorstellungsbilder aber sind an sich
nicht derart, dals sie dem Geiste erscheinen konnten; es bedarf
hier eines weitergehenden Einflusses des geistigen Lichtes, als
dort des korperlichen. Aber doch liegt die Ahnlichkeit darin,
dals jenes geistige Licht den Charakter eines alles gleichmiilsig
erleuchtenden Agens hat. Wie das Licht nur die einzelnen
Farben sichtbar macht, so dals die Besonderheit von den Ob-
jekten herriihrt, so erhebt auch der thitige Verstand die sinn-
lichen Vorstellungen der Dinge in das Licht der Intelligenz, die
Besonderheit des Begriffes aber, wodurch er gerade der Begriff
dieses Dinges ist, kommt von dem Dinge.! — Es ist aber auch

1 Der thatige Verstand ist also in doppelter Weise auch gewisser-
malsen leidend, insofern er auf Anregnng der Phantasmen in der Seele
in Thitigkeit tritt, und insofern seine Thitigkeit unter dem malsgebenden
Einflufs des Phantasmas bleibt.



368  Beweis des Aristoteles fiir die Unsterblichkeit der Seele.

dieser Verstand gleich dem aufnehmenden getrennt, leidenlos
und unvermischt. KEr ist ja seiner Natur nach thitiges Princip,
und ein solches als solches ist immer vornehmer als das leidende.
Wenn also der aufnehmende Verstand, wie gezeigt, die Vorzige
des Fiirsichseins, Leiden- und Stofflosigkeit, behauptet, dann
anch der thatige Verstand.

So weit unsere Paraphrase. Es stehen nun gleich die fir
uns entscheidenden Schlufsworte des Kapitels! Wir wollen sie
aber zundchst im Griechischen hersetzen und zu besserer Ver-
gleichung die von uns an letzter Stelle paraphramerte Penode
voranqtellen xal 0vTOC 0 vov, xmgmtog xal ayto:{}?yc xal a‘my?]c
7] ovole v wsgyeza ael yao ﬂyta)rspov TO0 TOLoTY TOD
Jra(}xo:vrog xol ?7 agw m]g vlng 5 xmgtaﬁag ¢’ éoti uovov
0% o:reg oti, xal TovTo yovov aﬁavarov xal cidov. ov
ym;yovevoyev de oTL 'mm’o UEY amadés, 6 dk maInTIN0G YOTC
@&agtog, xal avev TOVTOU ov{}sv voel. ,,Getrennt aber ist er
blofs das, was er ist, und dieses allein ist unsterblich und ewig.
Wir erinnern uns aber nicht, weil dieses zwar leidenlos, der
leidende Verstand aber vergénglich ist und (jenes) ohne diesen
nichts denkt.

Der Sinn dieser Worte kann nach allem Vorausgegangenen,
wenigstens was die entscheidenden Punkte betrifft, ganz und gar
nicht zweifelhaft sein.

Getrennt aber, heilst es, ist er blofs das, was er ist, d. h.
nachdem der Geist vom Korper abgetrennt worden, 1st er blofs
noch Verstand, nicht mehr Form des Leibes, und als solche
Princip der sinnlichen und vegetativen Funktionen. Xwgio$sic
heilst es, nach Erleidung der Trennung, nicht ywgiotog. Es
mochte ympiodeic vielleicht einen beabsichtigten  stilistischen
Gegensatz zu dem yw@t6tdg bilden, das im letzten vorausge-
gangenen Satz (wenn wir die Parenthese unberiicksichtigt lassen)
hervortrat in dem Satz: auch dieser Verstand ist getrennt. Ks
mochte in gleicher Weise ywgiotog dort darum an der Spitze
der Prédikate erscheinen, weil die spitere Gegeniiberstellung
schon im voraus beabsichtigt war; denn sonst hidtte man eher
erwarten sollen: auch dieser Verstand ist leidenlos, unvermischt
und getrennt, indem diese Reihenfolge der Pridikate auch im
vorigen Kapitel innegehalten wurde; und, um noch eine Ver-
mutung zu &dulsern, die uns Gelegenheit gibt, auf den entschei-
denden Punkt zu kommen: die Hervorhebung des ywgi67dc mit
Bezug auf das folgende ywoiodsic mag bestimmt sein, uns das
Subjekt des ywgr69¢ig, den eigentlichen Triager der Unsterblich-
keit, sicherer finden zu lassen.



Beweis des Aristoteles fiir die Unsterblichkeit der Seele. 369

Offenbar ndmlich und ohne allen Widerspruch kann nur
von demjenigen, wie von einem ywgt6d¢v, einem das abgetrennt
worden, gesprochen werden, was ein ywot6tov, ein Trennbares,
ist. Welches ist nun dieses Trennbare? Ist es der théitige
Verstand? Gewifs! Denn von ihm wurde eben gesagt, dals er
y@0t6tog sei. Aber ist es der thitige Verstand allein? Gewils
nicht! Denn es wurde ja nicht von ihm allein die Trennbarkeit
ausgesagt; es hiels: auch er ist trennbar. Welches ist nun
jener Gefdhrte der Trennbarkeit? Offenbar der aufnehmende
Verstand. Denuo von ihm war eben gesprochen worden als dem
andern Gliede, das leidend dem thétigen gegeniibersteht. Von
ihm waren ferner die Pridikate leidenlos, unvermischt, getrennt
im vorhergehenden Kapitel nachgewiesen worden. Von ihm
endlich ist im Beweis fiir die Anwendbarkeit dieser Pradikate
auf den thatigen Verstand die Trennbarkeit vorausgesetzt worden:
weil der aufnehmende Verstand trennbar ist, so muls auch der
thatige, der als solcher hoher steht, es sein. Es sind also beide
trennbar, der intellectus possibilis, wie wir ihn nun mit der
mittelalterlichen Schule nennen wollen, und der intellectus agens,
und beide sind darum gemeint, wo es heifst: nachdem er aber
getrennt worden, ist er blofs noch das, was er ist, blofs noch
Verstand oder Geist. Und es ist ja auch klar, dals beide zu-
gleich das Geistige im Menschen bedeuten, jener Teil, welcher
der Sitz der Gedanken ist, und jener andere Teil des Geistes,
oder sagen wir besser, jene besondere Kraft des Geistes, die
ihn in den Besitz der Gedanken bringt, indem sie in ewig ge-
heimnisvoller Arbeit aus dem seelischen Wiederschein der Aufsen-
welt, den sinnlichen Vorstellungen, den intelligibeln Gehalt heraus-
schilt und thn dem Geiste sozusagen vorhilt oder eindriickt.

Es steht uns also jetzt das Subjekt der Unsterblichkeit fest:
es st die verniinftige Seele, sie ist unsterblich und in diesem
Sinne auch ewig, d. h. insofern eine Ewigkeit vor ihr liegt, nicht
hinter ihr. Freilich setzt Aristoteles beschrinkend hinzu: nur
sie ist unsterblich, nur das Geistige ndmlich, das fiir sich ohne
den Leib wirkte und darum ein ywg@e6Tov ist, nicht die sinn-
lichen Vermégen, die nur Form, Bethitigung des Leibes sind
und darum ohne den Leib nicht sein konnen.

Gehen wir zum Folgenden iiber! Wohin zielen die Worte:
wir erinnern uns aber nicht? (ehen sie ‘aut den jenseitigen
Zustand oder auf den diesseitigen? Wir haben bei ‘einer friiheren
Gelegenheit nach dem Vorgang vieler Ausleger und besonders
von Thomas Aquinas im Kommentar zur Psychologie uns im
ersteren Sinne entschieden. Kingehenderes Nachdenken lilst uns

Jahrbuch fiir Philosophie ete. IX. 24



370  Beweis des Aristoteles fiir die Unsterblichkeit der Seele.

bel der gegenwiartigen Ausarbeitung wahrscheinlicher vorkommen,
dals die andere, ebenfalls von vielen Erklarern und besonders
von Suarez, d. anima 1. 11. 22, vertretene die richtige ist;
es soll bedeuten: wir behalten mitunter etwas nicht im Ge-
dachtnis. HEs wird also damit nicht eine Kinschrinkung der
Unsterblichkeit gemacht, als ob keine Erinnerung im Jenseits
fortlebte, sondern ein Einwurf gegen die soeben ausgesprochene
Unsterblichkeit des Nus erortert und behoben: Manche auch
intellektuelle Erkenntnis verliert sich, wie kann da der Intellekt
unverganglich sein? Ein solcher Einwurf wider die Unsterb-
lichkeit ist freilich an dieser Stelle etwas verspitet. Aber man
beachte ein Zweifaches! Erstens. Hier ist erst formlich die
Unsterblichkeit ausgesprochen; bis jetzt war nicht einmal die
Untrennbarkeit formlich behauptet, es wurden nur die anerkannten
Bedingungen der Unsterblichkeit und Trennbarkeit sichergestellt.
Zweitens. Dieser Einwurf gibt Grelegenheit, auf indirekte Weise
eine Schwierigkeit bemerklich zu machen, die nicht zwar formell
der Fortdauer des Geistes selbst, wohl aber der seines geistigen
Lebens entgegensteht. HKEs wird ndmlich hier der Einwurf in
einer Weise beantwortet, die wieder einen neuen Einwurf, dies-
mal gegen die Moglichkeit eines jenseitigen Denkens fiir uns,
nahelegt: dafs wir vicht alles, was wir gelernt haben, behalten,
kommt daher, weil die Phantasie — setzen wir dies einstweilen
dem Nus pathetikos gleich — ein korperliches und darum leident-
liches und vergéngliches Vermogen ist, ohne diese aber kommt
keine intellektuelle Erkenntnis, sei sie eine erstmalige, oder sei
sie eine erinnerungsweise, zustande, und daher die Erscheinung,
dafs, wenn schon der Intellekt selbst leidenlos ist, dennoch seine
Begriffe und Einsichten sich nicht immer erhalten. Hiermit ist
der erhobene Einwand gegen die Unverginglichkeit des Geistes
gelost, aber, wie wir sagten, es ist damit indirekt ein Einwand
gegen die Fortdauer des Denkens ausgesprochen, dessen Losung
hier nicht unternommen wird: wenn wir in diesem Leben ohne
die Phantasie nicht denken konnen, wie denn im andern? Ari-
stoteles geht aut diese Schwierigkeit nicht ein, sei es, weil die
Erorterung hieriiber nicht in die gegenwirtige Untersuchung
gehort, sel es, weil die Antwort naturgeméls schwer zu geben
ist. Kinen leisen Hinweis auf die Spuren, die zur richtigen
Losung fiihren, erblicken wir in den Worten: getrennt 1st er
blofs das, was er ist, ndmlich reiner Geist, so dals zu vermuten
ist, es werde auch die jenseitige Erkenntnisweise die der ge-
trennten Substanzen, der himmlischen Sphirengeister, sein. Wenn
man das ov uvrnuovevouey auf das jenseitige Leben bezieht,



Ll Beweis des Aristoteles fiir die Unsterblichkeit der Seele. 371

wiirde Aristoteles mithin die irdischen Erinnerungen vom Jen-
seits ausschliefsen. Er wiirde auf dem Standpunkte der Mytho-
logie stehen, wonach die abgeschiedenen Seelen aus dem Strome
der Lethe trinken. Aber — und hierin mehr als in anderem
scheint uns das Bedenkliche dieser Interpretation zu liegen, er
wiirde dann gleichzeitig auch sagen, dals alles Denken im Jen-
seits aufhorte, weil es gleich der Erinnerung von der Phantasie
mitbedingt ist. Man miilste dann freilich sagen, wie wir auch
frither gethan haben,! Aristoteles wolle hiermit nur auf eine
noch der Losung harrende Schwierigkeit hinweisen. Aber hart
wire diese Auslegung ohne Zweifel — der Geist ist unsterblich,
aber ohne Erinnerung und Phantasie, ohne die er nichts denken
kann — und darum in dem Falle aufzugeben, wo eine andere
annehmbare Auslegung sich findet. Hine solche scheint uns die
jetzt von uns adoptierte zu sein. Denn da tritt die Schwierig-
keit in ganz anderer Weise auf, indirekt namlich: hienieden
denken ~wir nichts ohne das sinnliche Vermogen: manche er-
worbene Kenntnis bleibt im Verstand nicht haften; denn alles
und jedes Denken ist von der Sinnlichkeit abhéngig, diese aber
kann Verderbnis und Abbruch erfahren.

Wir legen also hier die Worte analog aus, wie die Parallel-
stelle aus der Einleitung der Psychologie: ist das Denken nicht
ohne die Phantasie, so mochte es wohl ohne den Leib nicht
moglich sein. Wie wir dort den Ausspruch auf die diesseitige
Thitigkeit des Verstandes bezogen, so auch hier: ohne diesen
leidenden Nus, d. h. die Phantasie, denkt der Geist nichts.

Aber nun haben wir noch den Beweis zu fihren, dals der
hier genannte Nus pathetikos nichts als die Phantasie ist, wenig-
stens dafs er kein denkendes, sondern nur ein der sinnlichen
Region angehoriges Vermogen sein kann. Wir wollen zuerst
negativ verfahren, indem wir die Mifsdeutungen, die dem Nus
pathetikos von vielen Seiten und nicht am wenigsten in der
Gegenwart zu teil geworden sind, kurz zuriickweisen.

Es soll also der Nus pathetikos ein intellektives Vermogen
sein, das dann im wesentlichen dem aufnehmenden Verstande,
dem intellectus possibilis, gleich gesetzt wird. Sehen wir hier
von den friilheren Vertretern dieser Meinung ab, so begegnen
uns heute als ihre Verfechter die Mehrzahl und, mochte man
sagen, die Koryphden unter den modernen Aristotelesforschern.
Von Professor Eduard Zeller in Berlin haben wir schon friiher
gesprochen (S. 7 ff. der aristotelischen Auffassung). Wir haben

1 Aristotelische Auffassung 168.
% 24%



372  Beweis des Aristoteles fiir die Unsterblichkeit der Seele.

eben damals auch Akt genommen von dem Eingestindnisse
Zellers, dafs die Lehre des Aristoteles, in seinem Sinne verstanden,
an innerm Widerspruch kranke 5. 9. Trendelenburg versteht
unter dem Nus pathetikos den Inbegriff der niederen zum Denken
der Dinge erforderlichen Seelenvermégen bis zur Phantasie, die
nach ihm iibersinnlich ist, einschliefslich und ldfst diesen Nus
pathetikos von dem théitigen Verstand zur Vollendung gefiihrt
werden, zuom Aktus, sagt er nicht geradezu, Komm. Seite 405.
Kampe in seiner umfangreichen und von Fleifs und grofser
Belesenheit zeugenden Krkenntnistheorie des Aristoteles gibt seine
Auffassung schon in den Uberschriften im Inhaltsverzeichnisse
zu erkennen. Auf die eine Uberschrift ndmlich: der leidende
Nus ist die wahrnehmende Seele, folgt, naheliegenden Milsver-
stdndnissen griindlich abhelfend, die andere: der leidende Nus
ist wahrhaft und wirklich Nus, a) ein Vermogen zu denken, zu
schliefsen, zu reflektieren (iiberlegen), b) das Vermodgen der
Meinung. Aus einem Citat bei Kampe, S. 283, setzen wir auch
her, wie Hegel sich den leidenden Nus zurechtgelegt hat:
snach Hegel, Encyklop. § 389. 1II. 8. 46 f. ist der »odg ma-
9ntizog die Seele als natiirliche Vorstufe des denkenden Geistes,
naher als Substanz oder absolute Grundlage aller Besonderung
und Vereinzelung des Geistes, so dals er in ihr allen Stoff seiner
Bestimmung hat, und sie die durchdringende identische Idealitét
derselben bleibt, — der Schlaf des Geistes.

Dies wenige geniige zur Kenntlichmachung der gegnerischen
Anpsichten. Bestinden dieselben zu Recht, so wére ganz gewils
nicht blofs die Unsterblichkeitslehre des Aristoteles, sondern auch
seine ganze Lehre von der intellektiven Seele ein unentwirrbarer
Knéduel von Widerspriichen. Indessen so bedeutende Anwilte
diese Meinung hat, sie ist nichtsdestoweniger nach dem Voraus-
gegangenen leicht zu widerlegen.

Denn 1. nie und nimmer kann der aufnehmende Verstand
von Aristoteles schlechthin der leidende genannt werden. Das
Charakteristische des aufnehmenden Verstandes ist ja gerade
dies, dals er leidenlos, amad®sjg, ist. Das war das erste, was
Aristoteles im Anfang des vierten Kapitels von ihm sagte: ,er
wufs also leidenlos sein, aber das Aufnehmende der Form.®
Dann hiefs es wieder, seine Leidenlosigkeit sei nicht von der
Art des wahrnehmenden Vermogens. Dann wieder: ,wenn der
Nus leidenlos ist, wie kann er da denken?* KEndlich im fiinften
Kapitel: ,auch dieser Nus ist getrennt und leidenlos”, ndmlich
wie der aufnehmende Nus.



Beweis des Aristoteles fiir die Unsterblichkeit der Seele. 373

2. Er kann aber auch an dieser Stelle nicht beziehungs-
weise leidend genannt werden, insofern er ndmlich im Verhaltnis
zum thétigen Nus als das Leidende, t0 macyor (Z. 19), steht.
Denn von dem aufnehmenden Verstande haben wir gesehen, dafs
er unsterblich und ewig ist gleich dem thétigen, also kann er
nicht gemeint sein, wo es heilst: ,der leidende Nus ist ver-
ganglich.*

3. Er kann auch darum nicht von dem thétigen wie das
Vergingliche vom Ewigen geschieden werden, weil er die be-
grifflich notwendige Voraussetzung des thidtigen bildet, so dafs
ohne diese Voraussetzung auch der thatige Verstand nicht fort-
dauern kénnte. Er ist das eigentlich geistig erkennende Ver-
mogen, der Sitz der Ideen, der Sitz des Selbstbewulstseins;
denn er erkennt sich selbst, wie wir im vierten Kapitel belehrt
wurden, und ist eben darum selbst intelligibel, aber ein Intelli-
gibles, das vom Stoffe getrenut ist. Der thédtige Nus dagegen
ist nur ein Vermdgen, das die intellektive Seele wegen der
Verbindung mit dem Leibe ndtig hat, um erkennen zu konuen;
er ist wie ein Habitus, ein Gehabtes, das nicht denkbar ist ohne
ein Habendes, und dieses ist der intellectus possibilis.

Endlich 4. kann der leidende Verstand auch deshalb nicht
wohl der aufnehmende sein, weil es am Schlufs des Kapitels
heilst: ,,Ohne diesen denkt er nichts.“ Kine solche Versicherung
klinge miifsig, wenn der aufnehmende Verstand gemeint wére,
ungefihr wie: ohne das Auge kann das Licht nicht wahrgenommen
werden.

Der aufnehmende Nus ist also ganz gewils mit dem Nus
pathetikos nicht gemeint, was aber nun wirklich? Weil die
Antwort, nachdem jenes Negative feststeht, nicht mehr so wesent-
lich fiir uns ist, so geschehe sie in Kiirze. Die Phantasie, wie
schon gesagt, scheint gemeint, jedoch nicht einfach als das Ver-
mogen der Aufbewahrung und Reproduktion der Sinnenbilder, son-
dern als das Vermogen, die Phantasiebilder im Dienst des Denkens
geordnet zu verkniipfen. Denn eben insofern es im Dicnst des
Denkens steht, scheint es Nus genann{ zu werden. Wie im
Traum ein Phantasiebild nach dem andern aus der Tiefe der
Vergesseaheit emporsteigt, so muls fiir die wissenschaftliche Er-
innerung auf das Gebot des Willens ein Gleiches geschehen,
weil auch sie an die Phantasie gekniipft ist. Aber dieses Gleiche
will thatsichlich nicht immer geschehen, ov urnuovedoucr, weil
die Bilder der Phantasie sich verwischt haben. HEs wird aber
dieses VermGgen der leidende Nus genannt, weil die Phantasie
ein sinnliches Vermogen ist. Die Leidenlosigkeit des sinnlichen



374  Beweis des Aristoteles fiir die Unsterblichkeit der Seele.

Vermogens ist ja lange nicht die, wie des intellektiven. Es ist
nur insofern leidenlos, als es nicht wie von Widerwirtigem leidet,
sondern wie von dem, was vervollkommnet, aber insofern leidet
es, als der Stoff direkt auf es einwirkt.

Die abweichende Deutung, die auch der thitige Verstand
erfahren hat, konnen wir mit wenigen Worten erledigen. Sie
ist grolsenteils die blofse Folge der irrigen Auffassung des Nus
pathetikos, vermdge deren man ihn mit dem aufnehmenden Ver-
stande verwechselte. Wenn der aufnehmende, seiner selbst als
Einzelwesens bewulste Verstand stirbt, wahrend der thatige lebt,
dann ist davon die logische Folge, dals der thétige ein von dem
Einzelwesen unabhingiges und etwa auch ein fritheres Sein hat;
wenn die Individualitdt nur auf seiten des aufnehmenden Ver-
standes liegt, dann steht nichts im Wege, den thitigen als ein
allgemeines und eines zu denken, sei es nun, dafs man ihn mit
den Arabern des Mittelalters als den von der ohersten Gottheit
verschiedenen und allen Menschen gemeinsamen intellectus sepa-
ratus falst, oder fasse man ihn mit den Neueren einfach als eine
Erweisung und Erscheinung der Gottheit selbst. Wo aber diese
Voraussetzungen fehlen, da hort auch die Folge auf, und dem-
nach kann es uns durchaus geniigen, bereits den lesdeutungen
des intellectus pO%SlblllS entgegengetreten zu sein. Nur im
Voriibergehen geben wir die Notiz, dals auch Kampe, Erkennt-
nistheorie des Aristoteles S 29, sich fur die Abstraktheit und
Allgemeinheit des aristotelischen Nus poietikos adufsert, dabei aber
sich selbst vor folgender Schwierigkeit sieht, die man nur zu
vernchmen braucht, um die Pridmissen, woraus sie entsprungen,
zu verurteilen: [ Es ist Grundsatz des Aristoteles, mehr oder
minder irrtiimliche Ansichten, wofern sie nur eine verbreitete
Anerkennung oder angesehene Autoritdten fiir sich haben, nicht
ohne weiteres aufzugeben, sondern, wenn irgend méglich, von
irgend einer Seite zu halten: die platonische Pridexistenz und
Unsterblichkeit der Seele ersetzt die Ewigkeit des Nus. So
scheint denn auch an die Stelle der Pythagoreisch-Platonischen
Seelenwanderung eine Wanderung des Nus zu treten. Ist
irgend etwas Wahres an einer derartigen Wanderung, was konnte
sich besser dazu eigoen, als der in allen Menschen gleiche, fiir
seine denkende Bethdtigung zwar an einen menschlichen, aber
nicht, wie die Seele, an einen bestimmten menschlichen Korper
gebundene, sondern seiner Natur nach getrennte und trennbare
Nus? Wenn man nur noch wiilste, was ihn veranlalst, bel
Gelegenheit einer Zeugung wieder ,,von aufsen hereinzutreten®
(denn die Annahme einer unmittelbaren Intervention ist mit dem



Beweis des Aristoteles fiir die Unsterblichkeit der Seele. 37D

aristotelischen Gotte durchaus nicht zu vereinigen), so wiirde man
dieser Ansicht, soweit sie hier in Betracht kommt, Klarheit und
Anschaulichkeit nicht absprechen konnen.“

Das Citat aus Kampe erinnert uns daran, dafs der Begriff
der Unpsterblichkeit bei Aristoteles noch nach einer Seite hin
einer Beleuchtung benétigt, damit dieselbe als wahrhafte und
wirkliche Unsterblichkeit im Sinne der individuellen Fortdauer
sich kundgebe. Die Hirngespinste von einem einzigen unsterb-
lichen Verstand, der in allen derselbe, oder von einem Verstand,
der zwar der Zahl nach Mehrheit, der Seinsweise nach aber
vor der Vereinigung mit dem menschlichen Gebilde unterschieds-
lose Allgemeinheit ist, diese Hirngespinste, sagen wir, kann
man immerhin als abgethan betrachten und doch eine Priexistenz
der Seelen bei Aristoteles in der Weise, wie Plato bekanntlich
lehrte, annehmen. Nach Plato sollen die einzelnen Seelen schon
frither dagewesen sein. In der gegenwirtigen Vereinigung mit
dem Leibe aber erinnert sich die Seele ihres fritheren Lebens
nur dunkel, indem sie das friihere Wissen unbewulst in sich
tragt. Nach Aristoteles nun soll nach gegnerischer Meinung die
Seele sich ganz und gar nicht ihres friiheren Lebens erinnern
und entsprechend nach dem Tode nicht des gegenwirtigen Lebens,
und so wiirde diese Lehre die individuelle Fortdauer gewisser-
mafsen autheben. Was unserer Seele hier im Leben an Wissen-
schaft und Tugend zugewachsen wére, folgte ihr nicht in die
Ewigkeit nach. Es ist also hier die Thatsache von entscheidender
Wichtigkeit, dals bei Aristoteles von einer Priexistenz der Seele
keine Rede sein kann. Er lehrt ausdriicklich das Gegenteil.
Im 3. Kapitel des 12. Buches dieser Metaphysik erklart er, dafs
nie eine Form — und die Seele ist bekanntlich nach ihm Form
— vor dem Stoffe existiere, dals sie aber wohl nach dem Unter-
gang des Ganzen fortbestehen konne, wie dies beim menschlichen
Geiste der Fall sei: ,Die wirkende Ursache eines Dinges ist
vor ihm entstanden, seine formale aber entsteht mit ihm zugleich.
Denn wenn der Mensch gesund ist, dann ist auch die Gesund-
heit, und die Gestalt der ehernen Kugel zugleich mit der ehernen
Kugel. Ob aber nach dem Untergang eines Dinges seine Form
erhalten bleibe, mufs untersucht werden; denn bel einigen steht
dem nichts im Wege, wie denn vielleicht die Seele ein solches
ist, nicht die ganze, aber der Nus, denn fiur die ganze ist es
vielleicht nicht moglich, 1070 a 21 ff Wir haben nicht nétig,
uns iiber diese Stelle und die Einwiirfe, die man aus anderen
Stellen entnommen hat, weiter zu verbreiten, da dies schon
sattsam bei einer friiheren Gelegenheit, die aristotelische



376  Beweis des Aristoteles fiir die Unsterblichkeit der Seele.

Auffassung S. 148 ff. und 157f.,, geschehen ist. Ebendamals haben
wir auch hinsichtlich des Ursprungs der Seele die Griinde dar-
gelegt, weshalb zu erachten sei, dafls nach Aristoteles der geistige
Teil der menschlichen Seele unmittelbar durch die gottliche
Allmacht hervorgebracht werde. Wir brauchen jetzt nicht néher
hierauf zuriickzukommen. Nur miissen wir noch einen Schein-
grund fiir die Priiexistenz abfertigen, den man in dem ov wwy-
povevouey in dem eben von uns interpretierten fiinften Kapitel
aus der Psychologie zu finden glaubt. Man zeigt sich némlich
hier und da geneigt, diesen Ausdruck in folgender Weise zu
erkldren: Der Satz: dies allein ist unsterblich und ewig, soll
bedeuten, dals der Nus ewig sein wird und ewig war, und der
Zusatz dann: wir erinnern uns nicht, soll bedeuten: an dieses
ewige Dasein vor dem Leibe erinnern wir uns, wie doch Plato
behauptete, mit nichten, weil dieses zwar leidenlos ist etc. In-
dessen erwidern wir ganz kurz: 1. Dals bei der verschiedenen
Deutung des ov uv. Griinde zu verlangen wiren, weshalb
gerade diese richtig sein soll. Solche aber werden nicht bei-
gebracht. Ja, die Behauptung selbst tritt bei ihren Vertretern
nicht als Behauptung auf, sondern als Vermutung, womit die
ohnehin auffillige Gewagtheit der Interpretation stillschweigend
zugestanden ist. 2. Nachdem aus der klaren Stelle der Meta-
physik bewiesen ist, dals der Nus nicht vor dem Leibe existiert,
ist es unstatthatt und ein Verstols gegen die. Grundregel der
Hermeneutik, die gegenwirtige minder deutliche Stelle im gegen-
teiligen Sinne zu interpretieren.

Es eriibrigt noch, iiber die Einschrdnkung, welche Aristo-
teles der Unsterblichkeit gibt, ein Wort zu sagen. Er lalst
nur die intellektive Seele fortleben, die vegetative und sensitive
aber nicht. Wir haben demnach zu sehen, in welchem Sinne
er diese Teilung vornehme, und wie sie mit der von ihm ge-
lehrten Einheit der Seele in Einklang bleibe. Wir werden uns
iiberzeugen, dals er im Grunde nur an die Aktualitdit des sensi-
tiven und vegetativen Princips denkt, wenn er dessen Fortdauer
verneint, dafs dagegen fiir die Fortdauer der ganzen Seele als
der tiefsten Wurzel aller seelischen Kriifte ohne Ausnahme bei
thm wohl Raum bleibt. '

Dals nach Aristoteles nur der Geist nach dem Tode fort-
lebt, haben wir schon aus mehr als einer Stelle gesehen. Dieses
allein, sagte er, im 5. Kapitel des 3. Buches der Psychologie,
auf den Geist hindeutend, ist unsterblich und ewig, der leidende
Nus aber vergénglich. Und in der Metaphysik lehrt er, dafs



Beweis des Aristoteles fiir die Unsterblichkeit der Scele. 377

von allen Formen nur die Seele dasjenige, dessen Form sie ist,
iiberdauert, indessen nicht die ganze Seele, sondern der Nus.
Kine andere Stelle ist die im 2. Kapitel des 2. Buches der
Psychologie, wo nach der Erklidruong, dals die niederen Seelen-
teile von einander nicht getrennt werden konnen, diese Moglich-
keit beziiglich des intellektiven Teils offen gelassen wird. Die
Untrennbarkeit der niederen Teile von einander scheint unleug-
bare Thatsache. ,,Beziiglich des Nus aber und des Denkvermogens
ist damit noch nichts entschieden, sondern es scheint eine andere
(Grattung von Seele zu sein, und dies allein kann getrennt werden,
wie das Ewige vom Verginglichen 413b 24.“ Bemerkenswert
ist auch eine Stelle im vorhergehenden Kapitel: ,,Dals nun
die Seele vom Leibe nicht trennbar ist, oder gewisse Teile von
ihr, wofern die Beschaffenheit der Secle eine Teilung erlaubt,
kann nicht zweifelhaft sein. Denn sie (die Teile) sind (uéon
éotiv) von einigen (korperlichen) Teilen selbst die Aktualitat.
Dagegen steht dem bei einigen Teilen (der Seele) nichts im
Wege, indem sie keine Aktunalitdten von Korperlichem sind
413 a 4.“ Noch sei die Stelle aus der Schrift iiber die Zeugung
der Tiere hergesetzt, wo in der Untersuchung vom Ursprunge
der Seelen gesagt ist: ,,Von allen Principien, deren Thitigkeit
eine korperliche ist, ist es offenbar, dafs sie ohne K&rper nicht
bestehen konnen, so wenig man ohne Fiifse gehen kann . . .
nur mit der Energie des Nus hat die kdrperliche Energie nichts
gemein 2, 3. 736 b 22.«

In den beiden letzten Stellen finden wir auch den Grund
angegeben, aus dem blofs der geistige Teil der Seele unsterblich,
der vegetative und sensitive Teil dagegen sterblich 1st: das
Denken des (Geistes ist eine unkorperliche und unorganische
Thitigkeit und Wirklichkeit, nicht so die Aktualitit des sensi-
tiven und vegetativen Princips. Wo also die stoffliche Grund-
lage fehlt, da hort selbstverstdndlich auch die Erscheinung stoff-
licher Kriite auf, wo aber die Thatigkeit nicht an den Stoff
gebunden ist, da kann sie auch nach der Trennung von ihm
fortdauern. Indessen noch bestimmter begriindet sich der Aus-
schluls der niederen Seelenteile von der Fortdauer aus der
aristotelischen Definition der Seele. Die Seele ist nach Aristo-
teles, 2, 1, Psych., die Form oder Wirklichkeit des Leibes.
Wenn nun auch die geistige oder inteilektive Seele nach der
Trennung vom Leibe fortbestehen kann, weil sie noch ein reicheres
und hoheres Sein hat als das in der Form hervortretende, so
folgt doch aus der aufgestellten Definition, dafs sie nach dem
Tode nicht mehr gleichzeitig wie bisher sensitive und intellek-



378  Beweis des Aristoteles fiir die Unsterblichkeit der Seele.

tive Seele sein kann; denn das hiefse die Aktualitit eines vege-
tativ und sensitiv lebendigen Leibes sein. Insoweit also als
die Seele blofs vegetatives und sensitives Princip ist, muls sie
mit dem Tode authtren. Um so weniger kann von einer Fort-
dauver der niederen Seelenteile Rede sein, da Aristoteles sie als
Wirklichkeit des Leibes mit einem gewissen Nachdruck im Gegen-
satz zu der blofs moglichen Beseelung des Leibes bezeichnet.
Die Seele als Seele ist vollendete fertige Wirklichkeit, évredéyeaa,
des Leibes. ,,Wir missen entscheiden, sagt er in der Einleitung
der Psychologie, ob die Seele etwas Potenzielles, oder vielmehr
eine Art Entelechie ist. Denn das macht keinen geringen Unter-
schied, 402 a 25.“ Wenn also Aristoteles auch an die Moglichkeit
eines Wiederauflebens der niederen Seelenteile, wie es die Auf-
erstehungslehre bedingt, geglaubt hétte, er wiirde dennoch eine
eigentliche Fortdauer dieser Teile nach dem Tode verneint haben,
weil er eben unter Seele nicht die reale Moglichkeit eines den
Leib belebenden Princips, sondern die Wirklichkeit des leiblichen
Lebens versteht.

Wir verstehen nun auch, wie die Lehre von der teilweisen
Sterblichkeit und Unsterblichkeit der Seele wit ihrer Einheit
vereinbar sei. Die Kinheit der Seele steht bei Aristoteles un-
bedingt fest: sie folgt unmittelbar aus der Definition: erste Wirk-
lichkeit des Leibes. Die Seele ist keine accidentale Form, die
zu dem schon wirklichen Leibe hinzukdme, um ihm irgend eine
Vollkommenheit zu geben, sondern sie ist substantiale Form, die
dem Leibe zum ersten Mal Sein und Wirklichkeit gibt, freilich
Sein und Wirklichkeit nach der Vollkommenheit dessen, was
belebt ist. Da es nun nur eine erste Wirklichkeit geben kann,
s0 kann es auch im Menschen nur eine Seele geben, und dies
ist die verniinftige, die die Obliegenheiten der pflanzlichen und
sinnlichen Seele mit versieht. Wenn darum, um dies im Vor-
iibergehen zu bemerken, die intellektive Seele getrennt, yo-
ot6T7), heilst, so ist das nicht so zu nehmen, als ob sie, getrennt
vom Leibe und den niederen Seelenteilen, neben denselben als
eigene Substanz existierte, sondern es bedeutet nur, wie wir
schon frither sagten, dafs sie als denkende ein Sein und eine
Thatigkeit hat, welche das leibliche Seiz und Vermogen iiber-
ragen. Die intellektive Seele hat ndmlich eine Doppelstellung:
dieselbe Substanz der intellektiven Seele ist einmal Form und
Wirklichkeit des Leibes und sodann iber den Stoff erhabener
denkender und wollender Geist. Wenn nun trotzdem, um uns
der aristotelischen Redeweise zu bedienen, Teile dieser einen
und einzigen Seele vergehen sollen, widhrend andere bleiben, so



Beweis des Aristoteles fiir die Unsterblichkeit der Seele. 979

begreift sich das nur, wenn man das Vergehende im Sinne der
wirklichen Bethdtigung der Teile oder Vermdgen nimmt, so dals
also blofs die Entelechie aufhort;! dagegen die Dynamis in ihrem
tiefsten Grunde muls als bleibend gedacht werden. Denn die
eine geistige Seelensubstanz kann ja unmioglich geteilt werden,
und das Vermdgen der Beseelung im Sinne der Vegetation und
Sensation kommt der Seele nicht vom Leibe, sondern umgekehrt
dem Leibe von ihr.

Es liegt also in der aristotelischen Lehre, dafs die ganze
menschliche Seele, insoweit es sich um die Substanz handelt,
fortbesteht. Darum kann auch nicht behauptet werden, dals die
Vermiégen der Vegetation und Sensation nach Aristoteles ganz
und gar und in jeder Beziehung aufhdren, oder sagen wir, um
jedem Mifsverstdndnis vorzubeugen, dafls die aristotelischen Prin-
cipien die Moglichkeit eines Wiederauflebens dieser Vermigen
ausschlossen. Ihrem tiefsten Grunde nach dauern sie fort. Denn
das 1ist eben die unvergidngliche und ewige Seelensubstanz.
Aristoteles sagt im 1. Kapitel des 2. Buches ausdriicklich: ,Die
Sehkraft und das Vermogen des Organs, der Pupille, wird durch
die Seele reprasentiert, der Leib aber steht als das Potenzielle
da, 413 a 1, d. h. als das passiv Aufnehmende oder Empfan-
gende. Wenn er nun auch vier Zeilen vorher sagt, nicht der
Leib, der das Leben verloren habe, sei das potenziell Lebendige,
dessen Wirklichkeit die Seele sei, sondern das, was die Seele
entweder wirklich habe, oder sie nach Art des Samens und
Keimens bekommen konne, so ist das offenbar nicht gegen eine
wunderbare Wiederbelebung des Leibes gerichtet, sondern im
Hinblick auf den gewéhunlichen Naturlauf zu dem Ende gesagt,
um falschen Vorstellungen von der passiven Potenzialitit des
Leibes zu begegnen und die richtige ersichtlich zu machen.

Wir finden demnach in der Unsterblichkeitslehre des Ari-
stoteles keinen wesentlichen Unterschied von dem Unsterblichkeits-
glauben der gesamten Menschheit, und diese Ubereinstimmung
ist gewils kein schwaches Zeugnis zu ihren Gunsten. Denn die
Philosophie ist im Grunde nichts als die wissenschaftliche Ent-

1 In diesem Sinne kdnnte man sogar von einem teilweisen Aufhéren
des Nus sprechen, nidmlich vom Aufhoren jener Bethitigung, wodurch
er die ruhenden Phantasiebilder aufweckt und im Dienst des Denkens
gegen einander hilt. Man vergleiche den Ausspruch: der leidende Nus
ist verginglich! Wir bemerken das gegeniiber denen, die durchaus die
Bezeichnung Nus bei pathetikos im eigentlichen Sinne genommen wissen
wollen und ironisch meinen, sonst miisse diese Bezeichnung von Aristoteles
woh! nur ,der Verwirrung wegen“ gewiahlt sein. Vgl. Kampe S, 287.



380 Beweis des Aristoteles fir die Unsterblichkeit der Seele.

wickelung dessen, was das natiirliche und angestammte Gemein-
gut aller menschlichen Erkenntnis ausmacht. Auch von dem
aristotelischen Beweis der Unsterblichkeit ldlst sich &hnliches
sagen: er ist nur die wissenschattliche Fassung und Anwendung
der Thatsache, die jeder fiihlt und jeder deutet, der Thatsache
unseres Bewulstseins, wonach unsere Seele ein selbstindiges,
von der ganzen uns umgebenden Welt verschiedenes und in
sich unteilbares Wesen ist. Diese Thatsache liefert dem Ari-
stoteles den mittleren Begriff in seinem Syllogismus fiir die
Unsterblichkeit: Auftreten einer getrennten, rein geistigen Thatig-
keit in der Seele. Was anders empfinden wir, wenn wir uns
im Bewulfstsein als selbstandige geistige Wesen erfahren, als
diese reine unorganische Thiatigkeit unserer Seele, und wer zige
nicht unter dem ungeschwichten Eindrucke dieser inneren Kr-
fahrung dieselbe Konsequenz, die Aristoteles unter dem Titel der
Trennbarkeit geltend machte: dals dieses mein hoheres Selbst,
wie es der ganzen Natur als ein Anderes und Freies gegen-
iibersteht, so auch ihrer vernichtenden Macht unerreichbar ist!

Zum Schlufs noch eine Bemerkung nicht sachlicher, sondern
formeller Natur! Entspricht es der aristotelischen Auffassung
besser, von einer Unsterblichkeit der Seele oder des Geistes zu
reden? Wir glauben, das erstere ist der Fall. Wir glauben
aber auch, dafs die eigene Redeweise unseres Philosophen fiir
diese unsere Ansicht spricht. Redet er doch in der Metaphysik
a. a. 0. von einem Fortbestehen der Form nach dem Untergang
des Leibes, und in der Einleitung der Psychologie horten wir
thn sagen: wenn die Seele eine eigene Thitigkeit hat, dann ist
sie trennbar. Wiederum sagt er 2, 2: Der Nus scheint eine
andere Gattung von Seele zu sein, und dies allein mag getrennt
werden. Will man aber die Beschridnkung ersichtlich machen,
welcher die Unsterblichkeit bei Aristoteles untersteht, so wire
wohl der Ausdruck entsprechend: Die Unsterblichkeit der Seele
ihrem geistigen Teile nach.



	Der Beweis des Aristoteles für die Unsterblichkeit der Seele [Schluss]

