
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 9 (1895)

Artikel: Der Beweis des Aristoteles für die Unsterblichkeit der Seele [Schluss]

Autor: Rolfes, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761786

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761786
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Beweis des Aristoteles für die Unsterblichkeit der Seele. 355

DER BEWEIS DES ARISTOTELES FÜR DIE
UNSTERBLICHKEIT DER SEELE.

Von Dr. E. ROLFES.

(Schlufs von Bd. IX, S. 200.)

Wir dürfen aber diejenige Fassung, die Thomas von
A quin dem aristotelischen Argument gibt, nicht ganz mit
Stillschweigen übergehen. Bei der Bedeutung, die dieser grofse
Geist auch noch heutzutage als Kommentator des Aristoteles
behauptet, und bei der Wichtigkeit der Sache werden wir nicht
umhin können, die abweichende Formulierung des Argumentes
bei ihm einer wenn auch noch so kurzen Besprechung zu
unterziehen. Im Kommentar, Lektion 7, gibt er den Beweisgrund
in folgender Weise wieder: Wie der einzelne Sinn von der
ganzen Gattung seines eigentümlichen Objekts entblöfst sein mufs,
so der Verstand, als welcher alle sinnlichen und körperlichen
Dinge erkennt, von aller körperlichen Natur. Das Auge darf,
um alle Farben wahrnehmen zu können, keine bestimmte Farbe
(gleichsam als specifische Energie) von Natur aus in sich haben,
und so darf der Verstand keine bestimmte körperliche Natur
haben. Er mufs also überhaupt vom Stofflichen, und Körperlichen

frei sein : sicut visus caret quodam genere sensibilium,
ita oportet quod intellectus careat tota natura sensibili. Dieses
Argument kehrt in der theologischen Summa, der reifsten Geistesfrucht

des Aquinaten, in ähnlicher Form wieder (p. I. q. 75,
a. 2): hätte das intellektuelle Princip die Natur irgend eines
Körpers an sich, so könnte es nicht alle Körper erkennen ; denn
jeder Körper hat eine bestimmte Natur. Was aber irgend eine
Mehrheit von Dingen erkennen kann, darf nichts von ihnen in
seiner Natur beschlossen tragen. Suarez in seiner Psychologie
(d. an. 1. 1 c. 9. n. 23 sqq.) bestreitet die Beweiskraft dieses
Argumentes in eingehender Erörterung. Er führt aus, wie aus
der Fähigkeit, alle Körper zu erkennen, die Unkörperlichkeit
des erkennenden Vermögens mit nichten folge. Im Gegenteil
(n. 26) möge es wohl thatsächlich ein materielles Vermögen
geben, das alle Körper und körperlichen Bestimmungen erkennt,
sei es nun die sogenannte vis cogitativa im Menschen, oder sei
es überhaupt der Centraisinn; denn dieses innere Wahrnehmungsund

Vorstellungsvermögen scheine in der That einen gewissen
23*



356 Beweis des Aristoteles für die Unsterblichkeit der Seele.

Charakter der Allgemeinheit zu haben, vermöge dessen es alle
mit sinnlichen Qualitäten bekleideten Körper erkenne. — Um
unsere Meinung von der Sache in aller Bescheidenheit zu sagen,
bemerken wir von vornherein, dafs auf Suarez' Seite ein Mifs-
verständnis obwalten möchte, welches aber in der nicht
unverfänglichen Redeweise des doctor angelicus seine Erklärung und
Entschuldigung finden würde. Das Mifsverständnis ist dadurch
veranlafst, dafs die Allgemeinheit, die dem erkennenden
Verstände eigentümlich ist, in dem Beweisgrunde bei Thomas als

jene selbige aufzutreten scheint, die in ihrer Art dem Sinne
eignet. Der Gesichtssinn ist z. B. allgemeines Erkenntnisvermögen,

insofern er alle Farben aufnehmen kann, während jede
einzelne seiner Wahrnehmungen auch dem Erkenntnisbild nach
den Charakter des Individuellen hat. Ganz anders ist die
Erkenntnis oder der Begriff des Verstandes allgemein; jede
einzelne intellektuelle Auffassung oder Vorstellung — abgesehen
in gewisser Weise von dem Gedanken des eigenen Ich — trägt
den Charakter der Allgemeinheit nach der Weise, wie wir sie
oben in Erinnerung gebracht haben, und gerade dieses ist die
Allgemeinheit, die auch bei Erkenntnis des Körperlichen die
Immaterialität des Erkennenden auf unzweideutige Art zur
Offenbarung bringt. Wir können diese letztere etwa als subjektive
Allgemeinheit im Gegensatz zu der erstem als objektiven
bezeichnen. Aber haben wir hiermit nun auch den Sinn getroffen,
den das Argument nach Thomas intendiert? In einer Sache,
wo der Irrtum so plump gewesen wäre, wird man von
vornherein an der thatsächlichen Meinung des hl. Thomas nicht
leicht zweifeln können, aber er spricht sich auch selbst im
Kommentar so bestimmt aus, dafs jeder Verdacht schwinden
mufs. Der Intellekt, sagt er, die Worte, die unmittelbar auf
unsern Text folgen, kommentierend, der Intellekt hat darum
keine bestimmte Natur, weil er nicht blofs eine Gattung des
Sensibeln erkennt wie das Gesicht oder Gehör, oder alle sen-
sibeln Qualitäten und Accidenzien, gemeinschaftliche wie
eigentümliche, sondern universell die ganze sinnenfällige Wesenheit:
est cognoscitivus universaliter totius naturae sensibilis. Wir
fragen : was wäre dieser letztere Satz für ein Gegensatz zu dem
unmittelbar vorausgehenden : non est cognoscitivus tantum omnium
qualitatum et accidentium sensibilium communium vel propriorum,
wenn er nicht von der Allgemeinheit spräche, die den
Verstandesbegriff charakterisiert? Der Begriff des Verstandes ist
allgemein, universalis, weil er sich an allen Einzelwesen erfüllt,
und er befafst die Natur und Wesenheit des Dinges, est



Beweis des Aristoteles für die Unsterblichkeit der Seele. 357

cognoscitivus totius naturae, weil eben die Natur der Dinge von
unserm Intellekt gar nicht, wie sie individuell für sich ist,
sondern nur nach der Beschaffenheit, die sie mit der ganzen
Art teilt, erkannt wird. Möchte nun hiernach das Argument
bei St. Thomas sachlich zu Recht bestehen, so bleibt dabei
bezüglich der Fassung, wie uns bedünkt, immerhin wahr, dafs sie
nicht einwandsfrei ist, und dies darum, weil der Begriff „alles
erkennen" ein anderer, angewandt auf den Sinn, als angewandt
auf den Verstand ist. Was endlich die Frage betrifft, ob diese
Fassung nur eine andere Formulierung des aristotelischen
Gedankens sei, so scheint dieselbe durchaus bejaht werden zu
müssen, ausgenommen, dafs Thomas von Aquin sieh auf die
Erkenntnis aller Körper stützt, während Aristoteles von dem
Intelligiblen überhaupt, sei es Körperliches, sei es Geistiges,
spricht: navra votï, d. h. navra rà vorjrd, wovon unmittelbar
vorher Rede war. Indessen macht das in Bezug auf die Sache
keinen Unterschied, da die intellektuelle Erkenntnis des Geistigen
und Körperlichen für den menschlichen Verstand dieselbe ist.
Auch wenn der Verstand eine körperliche Natur durch den

Begriff erfafst, denkt er, wenigstens einschliefslich, Begriffe mit,
in denen eben so das Geistige gedacht wird: Sein, Substanz,
Leben. Nur dafs er, wie uns Aristoteles noch in eben diesem
Kapitel belehren wird, das einzelne Körperliche denkend, jene
Begriffe durch eine eigene Thätigkeit auf das Körperliche bezieht,
indem er sich zu ihm, dem im Sinne Geschauten, gleichsam
hinbeugt.

Fahren wir nun in der Auslegung des Textes fort: „Der
sogenannte Verstand der Seele also ist der Wirklichkeit nach
keines von den Dingen, bevor er denkt." Dies ist eine

Folgerung aus dem zuletzt Gesagten oder eigentlich dasselbe in
anderer Form: der Verstand, weil er eben der Möglichkeit nach
alles ist, ist der Wirklichkeit nach keines der realen Dinge.
Der Satz steht hier eigens, um das folgende anzuknüpfen, wie
wir sehen werden. Man kann aber gleichzeitig darin den Gegensatz

finden gegen die alten Lösungen des Erkenntnisproblems,,
wonach die Seele, um alles zu erkennen, alles sein sollte, nach
dem Axiom: Gleiches wird durch Gleiches erkannt. Die Seele
aber ist so wenig alles, was sie erkennt, dafs sie vielmehr nichts
davon sein kann. Denn sie wäre sonst beständig in Thätigkeit,
da ihr Objekt ihr immer innerlich gegenwärtig wäre. Nun aber
ist sie bald Vermögen, bald Thätigkeit. Es fragt sich aber
noch, was die Worte wollen: ich nenne aber Verstand der Seele
das, womit etc. Zu den verschiedenen Deutungen, die diese



358 Beweis des Aristoteles für die Unsterblichkeit der Seele.

Worte erfahren haben, haben wir mit unserer Übersetzung schon
Stellung genommen. Es heifst nämlich im Griechischen '. Xsyco
<5s vovv, m âiavoeîtai etc. Man kann nun entweder übersetzen :•

ich meine den Verstand, womit — oder: ich nenne Verstand,
womit, wo dann das <p passender neutral genommen wird. Die
erstere Übersetzung hat Argyropylos : dico autem nunc eum, quo
ratiocinatur anima (er scheint statt vovv gelesen zu haben vvv).
Die Mörbekanische Übersetzung hat doppeldeutig: dico intellectum
quo. Dagegen übertragen die Übersetzungen von Kreuz und
von v. Kirchmann gleich uns, und so erklären auch die Stelle
Trendelenburg und "Brentano Psychologie des Aristoteles 115. Wir
haben nun bei einer früheren Gelegenheit1 nach Thomas von
Aquin die Übersetzung „ich meine" zu Grunde gelegt und die
Vermutung ausgesprochen, so möchten die Worte eine
Verwahrung vor dem göttlichen Nus des Anaxagoras sein, der statt
absoluter Potentialität absolute Aktualität ist. Allein diese

Deutung kommt uns jetzt weniger annehmbar vor. Da Aristoteles

nicht einfach sagt: der sogenannte Verstand, sondern
vielmehr der sogenannte Verstand der Seele, womit die Deutung
auf den göttlichen Nus oder seine Miteinbeziehung schon
ausgeschlossen war, so mtifste der erklärende Zusatz nach Thomas
so gedeutet werden, dafs Aristoteles mit demselben auf seine
eigene Sprechweise aufmerksam mache, um einem Gedanken
vorzubeugen, den er nicht einmal näher bezeichnet: der Verstand
der Seele, wohlgemerkt, ich spreche vom Verstand der Seele.
WTenn man nun diese Deutung etwas gewunden findet, so hat
es wieder eine gewisse Schwierigkeit, zu sagen, vor welchem
Verstand sieh Aristoteles wirklich verwahrt. Darum legen wir*
die andei'e Übersetzung zu Grunde, so dafs hier der Verstand
als Seelenteil oder Seelenvermögen im Vorübergehen näher
definiert ist: er ist das, womit die Seele erwägt, d. h. überlegt,
und erachtet, d. h. annimmt oder dafürhält.

Mit den folgenden Worten: „deshalb ist es vernünftig", beginnt
der Beweis für die Subsistonz des Nus. Zuerst wird aus dem
unmittelbar vorausgehenden Satz : „der Verstand ist von den
seienden Dingen keines", gefolgert, dafs er nicht in dem Leibe
subsistiert, daraus sodann, wo es heifst: „darum sprechen", dafs

er das ausschliefsliche Subjekt der Begriffe ist, drittens hieraus
wieder, dafs er in strengerem Sinne leidenlos ist, als das
sinnliche Vermögen, Text: „dafs aber die Leidenlosigkeit".

1 In unserer Schrift: Die aristotelische Auffassung vom Verhältnisse
Gottes zur Welt S. 138.



Beweis des Aristoteles für die Unsterblichkeit der Seele. 359

Zuerst also heifst es, aus dem Gesagten sei auch ersichtlich,
dafs der Verstand nicht mit dem Leibe vermischt ist, d. h. nicht
in ihm subsistiert.1 Es subsistiert nämlich die vernünftige Seele

zwar auch in dem Leibe, aber nicht als solche, d. h. insofern
sie denkt, sondern per accidens, insofern sie mit den niederen
Seelenteilen eine Seele ist. Es mufs aber das denkende
Vermögen als solches jedenfalls ein Subjekt, einen tragenden Grund
haben. Denn ohne solchen kann es gar nicht sein. Die
Möglichkeit, alles denkend zu werden, ist ein Accidens, Möglichkeit
einer zufalligen Wirklichkeit, der Gedanken. Sie erheischt also
eine Substanz, deren Accidens sie sei. Welches ist nun diese
Substanz? An den Leib kann man vernünftigerweise nicht
denken. Es würde nämlich so der Verstand entgegen dem
letzten Ergebnis, wonach er an sich von den Dingen der
Wirklichkeit keines ist, Subjekt einer bestimmten körperlichen
Qualität, kalt oder warm: jcoioq zig yàg av yiyvoixo, xpvygog ?}

d-sg/xog. Es wäre also nicht mehr wahr, dafs er keines von
den realen Dingen, ov&ev zcöv ovxcov, wäre. Aber wie steht
es mit der Richtigkeit der Folgerung, dafs der Verstand mit
dem Leibe warm und kalt würde? Sollte z. B. die Tierseele,
die vom Leibe getragen wird, wirklich mit ihm kalt oder warm
werden? Ganz gewifs, wenn anders die Seele Wesensform des
Leibes ist. Die ganze körperliche Substanz ist Trägerin der
Wärme und der andern Qualitäten, und zur Substanz gehört
die Form eben sowohl als die Materie. Nur der Ausdruck
befremdet, denn die Qualitäten werden vom Ganzen ausgesagt.
Aber eben darum, weil sie mit Recht von ihm ausgesagt werden,
ist es wahr, dafs die realen Teile entsprechend an ihnen teil
nehmen. Die Form des Wassers z. B. ist mit dem Stoff Trägerin
von Nässe und Kälte, und darum könnte der Verstand nicht
mehr seine Stofflosigkeit und rein potentiale Natur gegenüber
der Wirklichkeit behaupten, wenn er als solcher, d. h. insofern
er denkt, Form des Leibes wäre und nicht vielmehr das
leibliche Sein überragte. Wie sich aber aus der Vermischung mit
dem Leibe ergäbe, dafs er eine stoffliche Bestimmtheit hätte, so
auch ebenmäfsig, dafs er ein Organ haben müfste, Text: „oder
er hätte auch ein Organ wie das sensitive Vermögen." Er kann

1 Es scheint besser, die Negation in ovâè /xeftïx&cci evXoyov auf
fisfiïx&ai statt auf evXoyov zu beziehen. Denn der Satz steht parallel
dem àyàyxr) (rov vovv) d[Myrj elvai. Wie hier direkt gesagt wird: er
ist unvermischt, so im folgenden direkt: auch nicht mit dem Leibe
vermischt, also: es ist vernünftig, dafs er auch nicht vermischt, nicht: es
ist auch nicht vernünftig, dafs er vermischt sei.



360 Beweis des Aristoteles für die Unsterblichkeit der Seele.

nämlich nicht wohl so mit dem Leibe vermischt sein, dafs er
mit dem ganzen Leibe dächte. Ein bestimmter leiblicher Teil
miifste das Organ des Denkens sein. Nun wäre das aber —
Aristoteles sagt dies nicht, sondern läfst es uns hinzudenken —
wieder unvereinbar mit dem Kanon: keins der wirklichen Dinge!
Auch wenii blofs das Organ seine bestimmte körperliche Natur
hat, ist die reine Potentialität des Denkvermögens nicht mehr
da. Denn es macht keinen Unterschied für den erkennenden
Akt, wenn auch zunächst nur das Organ, nicht das erkennende
Vermögen, seine körperliche Bestimmtheit hat. Der Akt wird
ja nicht von dem Vermögen allein getragen, sondern von dem
aus ihm und dem körperlichen Organ Zusammengesetzten.1
Darum wird z. B. das objektive Sehen ebenso behindert, wenn
eine bestimmte Farbe den Augapfel erfüllt, wie wenn sie, ge-
wissermafsen als specifische Energie, in der Sehkraft läge. Wir
sehen mithin, dafs die Denkkraft weder im ganzen Leibe, noch
in einem Teil desselben ihren Sitz haben könne; es mufs demnach

der Teil der Seele, dem sie eigen ist, ein vom Leibe
unabhängiges Sein haben, er mufs Geist sein.

In den folgenden Worten: „darum sprechen auch", wird aus
dem unmittelbar Gesagten gefolgert, dafs die Erzeugnisse der
intellektiven Seele, die Begriffe, ihr allein und nicht einem
beseelten Organ angehören. Es ist das die grofse und bedeutsame

Folgerung, von der die Unsterblichkeit abhängt. Denn das

war es, was Aristoteles gleich zu Eingang der Psychologie
erklärte: gibt es eine eigene Thätigkeit oder Affektion der Seele,
dann möchte die Seele wohl getrennt werden können. Aristoteles
folgert also hier aus der bewiesenen Substantialität des
Verstandes, vermöge deren er weder im Stoffe subsistiert, noch
durch stoffliche Organe wirkt, dafs die Begriffe oder intelligibeln
Erkenntnisbilder ihm allein mit Ausschlufs des Leibes angehören.
Darum sprechen auch wohl, sagt er, die, so da sagen — gemeint
sind die Platoniker — die Seele sei der Ort der Formen, rônoç
tlâœv. Unter Formen sind die Erkenntnisbilder zu verstehen,
eine Verfassung, wie wir vielleicht erinnern dürfen, oder Zu-
ständlichkeit, wodurch das Erkennende zum lebendigen Bild und
Ausdruck des Erkannten wird. Die Platoniker lehrten nun,
dafs auch die sinnlichen Erkenntnisbilder der Seele, der
sinnlichen, allein angehörten. Sie hielten die tierische Seele in
gleicher Weise wie die menschliche für eine subsistierende Form.
Gegen diese Auffassung verwahrt sich Aristoteles: nicht die

1 Man vergleiche den Kommentar von Thomas von Aquin Lektion 7.



Beweis des Aristoteles für die Unsterblichkeit der Seele. 361

ganze Seele ist der Ort der Formen, sondern die vernünftige
allein. Aber die platonische Theorie irrte auch noch in einem
andern. Ihr waren die Ideen nicht der Potenz nach in der
Seele, wenigstens nicht so der Potenz nach, dafs sie in der
aktuellen Erkenntnis erst neu erzeugt würden, sondern der
Wirklichkeit nach. Darum verwahrt sich Aristoteles auch gegen
diese Auffassung. Wenn wir die Seele als Ort der Formen
denken, dürfen wir nicht annehmen, dafs dieselben ursprünglich
in ihr ruhen, sie kommen erst hinein: nicht der Entelechie,
sondern der Dynamis nach sind die Formen.

In den folgenden Worten: „dafs aber die Leidenlosigkeit",
wird aus dem anorganischen Charakter des Denkvermögens die
Erscheinung begreiflich gemacht, dafs der Verstand nicht wie
der Sinn von einem zu intensiven Objekt leidet. Oben nämlich
hatte der Philosoph gesagt, der Verstand sei gleich dem Sinne
leidenlos, in der Art nämlich, dafs beide nicht im eigentlichen
Sinne von den Objekten leiden. Aber auch zwischen der
Leidenlosigkeit des Sinnes und des Verstandes besteht noch ein grofser
Unterschied. Der Sinn hat eine bestimmte Grenze seiner Fassungskraft.

Auf einen sehr starken Schall oder ein sehr grelles Licht
hin ist Ohr und Auge auf einen Moment leistungsunfähig, und
wenn die Einwirkung zu intensiv wird, kann sie sogar den Sinn

ganz zerstören. Der Verstand dagegen, wenn er etwas sehr
Intelligibles, wie z. B. die Principien der Beweise, erkannt hat,
versteht das Untergeordnete, wie die Schlufssätze, darum nicht
schlechter, sondern selbst besser. Dies kommt daher, weil die
sinnliche Kraft an das Organ gebunden ist und so, indem das
Organ leidet, mitfolgender Weise leidet. Sie ist nicht ohne den
Körper. Der Verstand dagegen ist getrennt, d. h. für sich, er
subsistiert weder in einem Körper, noch wirkt er durch ein
körperliches Organ. — Wir können fragen, ob diese Erwägung
über die Leidenlosigkeit des Verstandes ein weiterer Beweis
seiner Geistigkeit sein wolle oder sei. Wir müssen diese Frage
verneinen. Es soll nur der Auffassung vorgebeugt werden, die
sich durch die früher angerufene Analogie zwischen Verstand
und Sinn nahelegen könnte, als ob der Verstand nur in der
Weise wie der Sinn leidenlos wäre. Der Sinn ist nämlich
leidenlos, insofern er von den Objekten nicht wie von
Widerwärtigem leidet, aber nicht so, als ob die Objekte keine
unmittelbare Einwirkung auf ihn ausübten. Das Licht wirkt direkt
auf das sehende, der Schall auf das hörende Organ, und darum
kann hier das Übermafs lähmend und zerstörend wirken. Dagegen
wirkt kein Körperliches unmittelbar auf den Verstand, weil er



362 Beweis des Aristoteles für die Unsterblichkeit der Seele.

eben ohne körperliches Organ ist. Die Stelle der sinnlichen
Qualitäten vertreten beim Verstände gewissermafsen die
Phantasiebilder: „Für die Denkseele sind die Phantasmen gleich wie
Sinnenbilder" 3, 7, 431 a 14. Sehen wir hier ab von der Un-
ähnlichkeit in dem Verhältnis, so sind die Phantasmen ein
Produkt der Seele, das naturgemäfs nie die Fassungskraft der; Seele

übersteigen kann, und darum würden sie selbst dann, wenn sie
direkt auf den aufnehmenden Verstand einwirkten — sie thun
es nicht, sondern der thätige Verstand—, nie einen schädigenden
Einflufs ausüben können. Hieraus erhellt aber auch, dafs die
vorliegende Erwägung keinen Beweis der Geistigkeit enthält.
Denn Selbst wenn die Denkkraft nur Phantasie oder Vermögen
der Einbildung und Vorstellung wäre, beanspruchte sie die
höhere Leidenlosigkeit, -wie ja erfahrungsmäfsig die Phantasie
durch sehr starke Einbildungen nicht leidet wie der Sinn durch
zu intensive Objekte.

Wir haben nun den ganzen Abschnitt, der von Anfang des

Kapitels bis hierher geht, erläutert und können jetzt auch die
Folgerung ziehen, die den gemeinsamen Ertrag aus ihm und
jenem früheren Abschnitt aus der Einleitung der Psychologie
darstellt: die Voraussetzung der Unsterblichkeit hat sich uns
bestätigt, das Auftreten reiner Seelenakte kann nicht länger
bezweifelt werden. Der Denkakt mufs einem ganz und gar
stofflosen Subjekte gehören ; denn er nimmt alles Seiende zum
Inhalte, und das kann nur einer unstofflichen Kraft verliehen sein.
Das Stoffliche kann nur Träger eben solcher Formen, ein
stoffliches Erkennendes nur Träger stofflicher Bilder sein. Ein
solches Bild ist aber immer der Abdruck und Ausdruck körperlich
bestimmter Qualitäten, nie die umfassende Form für alles Seiende
wie der allgemeine Begriff. Dieser schliefst alle individuellen
Bestimmungen aus und darum alles Seiende ein. Die sinnliche
Vorstellung aber schliefst die individuellen Bestimmungen ein
und darum alles Verwandte in Gattung und Art, was die
Bestimmungen anders hat, aus. Die individuellen Bestimmungen
in dem Sinnenbild sind also gleichsam die Sperre, die das
Gemeinsame nicht mit in die Erkenntnis einläfst. Sie sind der
dunkle Zwischenkörper, der das Licht des intelligiblen Objekts
hindert, in das Erkennende einzutreten.

Den grofsen Gedanken der Unsterblichkeit können wir also

jetzt als wissenschaftlich verbürgt betrachten. Aber erwarten
wir nicht, dafs Aristoteles sich über dieses Ergebnis in vielen
und hohen Worten ergeht! Dem Philosophen ist es genug, die
verschlungenen Wege zu den lichten Höhen weittragender Ideen



Beweis des Aristoteles für die Unsterblichkeit der Seele. 363

zu weisen und zu führen, dort oben aber bleiben wir allein, um
ohne Störung den Ausblick zu geniefsen. Aristoteles zieht an
unserm Orte gar nicht einmal die früher angekündigte Konsequenz.

Das überläfst er getrost uns selbst. Indessen bestimmt
ihn zu seinem Schweigen auch noch ein anderes. Er will erst
das Subjekt der Unsterblichkeit genau bestimmen, er will jenes
Gebiet des Geistes, das der Ewigkeit gehört, seiner Vollständigkeit

nach gegen das des Sinnes abgrenzen. Dies geschieht im
folgenden Kapitel, wo er von der Ergänzung des aufnehmenden
Verstandes in der thätigen Vernunftkraft redet und dann diese
beiden Vermögen für unsterblich, den ganzen sinnlichen Teil der
Seele aber für vergänglich erklärt. Weil aber die dort
genannten Seelenkräfte eine verschiedene Deutung gefunden haben,
so werden wir die richtige im folgenden feststellen müssen, um
somit das eigentliche Subjekt und damit den wahren Sinn der
Unsterblichkeit bei Aristoteles zu bestimmen.

Um unsere Leser in den obschwebenden Fragen nach
Möglichkeit zu einer eigenen Überzeugung zu führen, empfiehlt es

sich, zuerst den Text, der vor dem zuletzt erklärten und dem
noch zu erklärenden Abschnitt in der Mitte steht, herzusetzen
und in einer kurzen Umschreibung zu erklären. Wir fühlen
uns hierzu um so mehr veranlafst, als der betreffende schwierige
Text oft in einer Weise mifsdeutet wird, die leicht auch in die
von uns zu lösenden Fragen Verwirrung bringen könnte. Es
handelt sich zuerst um den Rest des vierten Kapitels, dann um
das fünfte Kapitel, bis wo die Sätze stehen, deren Deutung, im
gegenwärtigen Abschnitt unserer Abhandlung die eigentliche
Aufgabe ist.

Text bis Schlufs des vierten Kapitels. „Wenn er (der
Verstand) aber in der Weise jedes wird, wie man den wissend
nennt, der wirklich weifs — dies aber trifft ein, wenn er aus
sich thätig sein kann —, so ist er zwar ebenso auch dann ge-
wissermafsen in der Potenz, jedoch nicht ebenso, wie bevor er
lernte und fand; und dann vermag er auch sich selbst zu
erkennen.— Da aber ein anderes die Gröfse und das Wesen der
Gröfse und das Wasser und das Wesen des Wassers ist, und
so bei vielem anderem, wenn auch nicht bei allem — denn bei
einigen Dingen ist Wesen des Fleisches und Fleisch dasselbe—,
so urteilt er (der Verstand) hierüber entweder durch ein anderes
oder durch ein sich anders verhaltendes (Vermögen). Denn das
Fleisch ist nicht ohne den Stoff, sondern wie das Hohlnasige
dieses in diesem. Mit Hilfe des wahrnehmenden Vermögens



364 Beweis des Aristoteles für die Unsterblichkeit der Seele.

demnach beurteilt er Warmes und Kaltes und sonst alles, wovon
das Fleisch ein bestimmtes Verhältnis darstellt; durch ein anderes
aber, das entweder ein eigenes für sich ist, oder sich verhält
wie die gebogene Linie zu sich selbst, wenn sie ausgezogen
wird, beurteilt er das Wesen des Fleisches. Wiederum (erkennt
er) bei dem, was der Abstraktion angehört (bei dem Mathematischen

oder Geometrischen), das Gerade wie das Hohlnasige.
Denn es ist zugleich mit dem stetig Ausgedehnten. Das Wesen
aber, wofern gerade sein und Gerades etwas anderes ist,
erkennt er durch ein anderes. Denn unseretwegen sei die Zwei-
heit (Dyas) das Wesen. Er beurteilt dies folglich durch ein
anderes oder sich anders Verhaltendes. Und folglich verhalten
sich überhaupt, wie die Dinge vom Stoffe getrennt sind,
entsprechend auch die (Erkenntnisbilder) im Verstände. — Man
möchte aber eine Schwierigkeit darin finden, wie der Verstand,
wofern er ein Einfaches, Leidenloses und mit keinem etwas
gemein Habendes ist, wie Anaxagoras sagt, da noch denken
könne, wenn das Denken eine Art Leiden ist. Denn nur sofern
zwei etwas Gemeinsames haben, scheint eins thätig und eins
leidend zu sein. Ferner hat es seine Schwierigkeit, wie er
selbst intelligibel sein möge. Denn entweder hat auch alles
anderen Verstand, wofern er nicht durch ein anderes intelligibel,
überdies aber das Intelligible der Art nach eines ist, oder er
mufs etwas beigemischt haben, was dann ihn nicht anders als
alles andere intelligibel macht. Indessen, bezüglich des Leidens
auf Grund eines Gemeinsamen ist vorher dahin unterschieden
worden, dafs der Verstand der Potenz nach gewissermafsen die
intelligiblen Dinge ist, dagegen der Wirklichkeit nach keines von
ihnen, bevor er denkt. Es mufs aber hiermit so zugehen, wie
auf einer Tafel, die noch keine wirkliche Schrift enthält. Geradeso
geht es beim Verstände zu. Er ist aber auch selbst intelligibel
wie die intelligibeln Objekte. Denn bei dem, was ohne Stoff
ist, ist Erkennendes und Erkanntes dasselbe. Denn die
theoretische Wissenschaft und das so Gewufste ist dasselbe. Wir
müssen aber nach dem Grunde sehen, aus dem das Intelligible
nicht immer denkt. Es ist aber in dem, was mit Stoff
behaftet ist, das einzelne Intelligible blofs der Möglichkeit
nach. Demnach können diese Dinge keinen Verstand haben —
denn der Verstand für solche Dinge ist ein Vermögen ohne
Stoff —, wohl aber wird dem Verstand die Intelligibilität
zukommen."

Paraphrase. Die allgemeine Potenzialität, die vom
aufnehmenden Verstände nachgewiesen wurde, erhält eine etwas andere



Beweis des Aristoteles für die Unsterblichkeit der Seele. 365

Gestalt, wenn der Verstand sich vor und nach in den Besitz
der Begriffe gebracht und so seine naturgemäfse Ausbildung
erlangt hat. Er kann dann ohne Mühe das Einzelne denken
und auch sich selbst. Denkend nämlich wird er zugleich denkbar,
und denkend wird er durch die Objekte. — Es ist aber ein
doppeltes Objekt des Verstandes zu unterscheiden, das Einzelding

und die den Einzeldingen derselben Art gemeinsame Wesenheit.

Um jenes zu erkennen, ist dem Verstand die Mitwirkung
der Sinne in derart nötig, dafs mit dem Gedanken die sinnliche
Vorstellung der physikalischen Qualitäten oder in mathematicis
der körperlichen Ausdehnung nebenhergeht. Bei der Erkenntnis
der allgemeinen Eatur aber geht der Verstand einfach auf sein
formales Objekt, das Intelligible. Hier also ist er der geraden
Linie gleich, während er dort eher einer umgebogenen ähnlich
ist, indem er den allgemeinen Begriff auf das Einzelding bezieht.
Es läfst sich also allgemein sagen, dafs im Verhältnis, wie die
Objekte von der Materie getrennt sind, also auch die Begriffe
es sind. Wenn der Verstand das einzelne Körperliche denkt,
so denkt er freilich materiell das Stoffliche mit, darum bleibt
aber das Intelligible sein formales Objekt, und darum bleibt er
auch selbst vom Stoffe frei, er ist Geist. — Wir haben aber
noch einige Schwierigkeiten zu besprechen, deren andeutungsweise

Lösung das folgende von dem thatsächlichen Zustandekommen

der Begriffe durch den wirkenden Verstand vorbereiten
wird. Erstens, wenn der Verstand geistig ist, wie kann er da

von den körperlichen Objekten leiden? Sodann, wenn der
Verstand selbst intelligibel ist, wie dies das Selbstbewufstsein voraussetzt,

wie sollte nicht alles andere Intelligible auch Verstand
haben? Alles Intelligible macht doch eine Art aus, wie im
Bereich des Sinnlichen z. B. die Farben, wie sollte also im
Menschen Intelligibles Intelligenz sein, aufser dem Menschen
dagegen nicht? Aber ist es nicht vielleicht in Bezug auf den
ersten Einwand so, dafs das Leiden von Seiten des Objekts beim
Verstände nur insofern Baum findet, als es unter dem Einflufs
desselben in Thätigkeit tritt? Der Verstand ist einer leeren
Tafel gleich, die der Schrift harrt. Die Schrift aber ist nicht
sowohl das Werk des toten Griffels als des verständigen Schreibers.
Es läfst sich aber auch das andere, dafs der Verstand selbst
intelligibel ist, nicht anders als seine Objekte, gegen die
erhobenen Einwände wohl halten: er ist intelligibel, und dennoch
folgt das, was der Einwand will, mit nichten. Intelligibel ist
er, weil er, irgend ein Objekt erkennend, sich erkennt. Er ist
es ja selbst, der in der Erkenntnis gewissermafsen das Objekt



366 Beweis des Aristoteles für die Unsterblichkeit der Seele.

wird. Man kann hier den Satz anwenden, dafs im Bereich des
Stofflosen Erkanntes und Erkennendes dasselbe sind, wie das
theoretische Wissen dasselbe ist mit dem theoretisch Gewufsten.
Im Bereich des Stofflosen aber befinden wir uns hier, weil wir
ja das Objekt nehmen, wie es drinnen in der Erkenntnis
enthalten ist, nicht wie es draufsen in sich ist. Aber warum ist
nun auch das andere wahr, dafs die beabsichtigte Eolgerung sich
nicht ergibt, dafs also nicht alles Intelligible auch selbst intelligent

zu sein braucht? Darum ist es wahr, weil das Intelligible
im Bereich des Stofflichen nur der Potenz nach intelligibel ist;
es kann darum nie selbst Intelligenz werden. Denn hierzu wäre
ein Stoffloses vonnöten, da ja der Begriff des Intelligibeln, wie
nun sattsam feststeht, nur in der Macht eines Unstofflichen
liegen kann. Es geht also beides wohl zusammen: das Intelligible

der Aufsenwelt ist ohne Verstand, wohl aber hat der
Verstand die Eigentümlichkeit, intelligibel zu sein.

Text des fünften Kapitels bis 430 a 22. „Wie aber in
jeder Wesenheit je eines für die betreffende Gattung die Materie
ist — das nämlich, was in Möglichkeit alles jenes ist —, und
ein anderes das Verursachende und Wirkende, indem es alles
wirklich macht, sowie etwa die Kunst sich zum Stoffe verhält,
so ist es notwendig, dafs sieh auch in der Seele diese
Unterschiede finden. Und es ist der eine ein derartiger Verstand,
indem er alles wird, der andere, indem er alles macht, wie ein
Habitus, nach Art z. B. des Lichtes; denn in gewisser Weise
macht auch das Licht die Farben in Möglichkeit zu wirklichen
Farben. Auch dieser Verstand ist getrennt, ist leidenlos und
unvermischt, da er seinem Wesen nach (in) Wirklichkeit ist.
Denn immer ist das Ihätige vornehmer als das Leidende und
das wirkungskräftige Princip vornehmer als der Stoff.

[Das Wissen in Wirklichkeit aber ist dasselbe mit dem

Dinge, das Wissen in Möglichkeit aber ist in dem Einzelnen der
Zeit nach früher, allgemein gesprochen aber (auch) nicht der
Zeit nach; aber es findet sich da (nicht) bald Denken, bald
Kichtdenken.]"1

Paraphrase. Die allgemeine Regel, wonach zu jedem Übergang

von dem blofsen Vermögen zu dessen Bethätigung ein

1 Die eingeklammerte Stelle, zu Anfang des 7. Kapitels mit
Ausnahme der Worte vom Denken und Nichtdenken wiederholt, möchte
vielleicht nicht hierher gehören. Torstrik und Kampe, Erkenntnistheorie
des Arist. 282, lassen das „nicht" im letzten Satze aus. Wir ziehen die
Stelle in die Paraphrase nicht mit ein, weil wir sie hier entbehren können.



Beweis des Aristoteles für die Unsterblichkeit der Seele. 367

Thätiges und ein Leidendes gehört, indem das eine den Übergang

bewirkt, das andere ihn erfährt, mufs sich auch an der
Seele zur Geltung bringen. Wir haben bisher beträchtet, wie
die denkfähige Seele unter der Einwirkung der intelligibeln
Objekte zum wirklichen Gedanken oder Begriffe gelangt, aber
es ist uns auch schon der Umstand nahegebracht worden, dafs
die Objekte allein die volle Erklärung für die Entstehung der
Begriffe nicht enthalten können. Sie sind körperlich und nur
potenziell intelligibel. Sie können also nicht direkt auf den
aufnehmenden Verstand einwirken und noch weniger ihr geistiges
Bild in ihm erzeugen. Es mufs darum in der Seele selbst ein

erzeugendes Vermögen geben, so dafs die beiden Momente der
Thätigkeit und des Leidens in der einen menschlichen Intelligenz
sich verbunden vorfinden. Wir können demnach von einem
zweifachen Verstände, d. h. von einem doppelten geistigen
Vermögen in der Seele reden: Der eine wird alles, indem er sich
erkennend zum lebendigen Bilde alles Erkannten gestaltet, der
andere macht alles, indem er die Seele in jene Zuständlichkeit
versetzt. Er ist wie ein Habitus, s§ig, nach Art z. B. des
Lichtes. Er hebt die Sinnenbilder der Vorstellung in das Licht
der Intelligenz empor, auf dafs sie dem Auge des Geistes sichtbar
werden mögen. Das Licht macht ja auch gewissermafsën die
potenziellen Farben zu aktuellen; gewissermafsen sagen wir;
denn wir haben uns früher, 2, 7, dahin ausgesprochen, dafs die
Farbe ein vom Lichte unabhängiges Sein habe, und dafs die

Wirkung des Lichtes sich darauf beschränke, das Medium
durchsichtig zu machen und so den Farben den Weg zum Auge zu
bahnen. Die sinnlichen Vorstellungsbilder aber sind an sich
nicht derart, dafs sie dem Geiste erscheinen könnten; es bedarf
hier eines weitergehenden Einflusses des geistigen Lichtes, als
dort des körperlichen. Aber doch liegt die Ähnlichkeit darin,
dafs jenes geistige Licht den Charakter eines alles gleichmäfsig
erleuchtenden Agens hat. Wie das Licht nur die einzelnen
Farben sichtbar macht, so dafs die Besonderheit von den
Objekten herrührt, so erhebt auch der thätige Verstand die
sinnlichen Vorstellungen der Dinge in das Licht der Intelligenz, die
Besonderheit des Begriffes aber, wodurch er gerade der Begriff
dieses Dinges ist, kommt von dem Dinge.1 — Es ist aber auch

1 Der thätige Verstand ist also in doppelter Weise auch gewissermafsen

leidend, insofern er auf Anregung der Phantasmen in der Seele

in Thätigkeit tritt, und insofern seine Thätigkeit unter dem mafsgebenden
Einflufs des Phantasmas bleibt.



368 Beweis des Aristoteles für die Unsterblichkeit der Seele.

dieser Verstand gleich dem aufnehmenden getrennt, leidenlos
und unvermischt. Er ist ja seiner Katur nach thätiges Princip,
und ein solches als solches ist immer vornehmer als das leidende.
Wenn also der aufnehmende Verstand, wie gezeigt, die Vorzüge
des Fürsichseins, Leiden- und Stofflosigkeit, behauptet, dann
auch der thätige Verstand.

So weit unsere Paraphrase. Es stehen nun gleich die für
uns entscheidenden Schlufsworte des Kapitels! Wir wollen sie
aber zunächst im Griechischen hersetzen und zu besserer Ver-
gleichung die von uns an letzter Stelle paraph rasierte Periode
voranstellen: xaï ovxoç o vovg %coQi6xoq xaï àna&fjt; xal ccfttyrjç
xfj ovöia oiv èvsçysia. àsl yàç xi/ximxegov xo notovv xov
nâoyovxoç xaï rj agyrj xrjq vlrjq xœçiod-sïç 6' soxl fiovov
xovv oneç èoxi, xai xovxo f,iovov a&âvaxov xaï àtôiov. ov
uvrjfiovtvojiBV ôé, oxi xovxo [iev anad-tç, o ôs jza'h/xixoc vovç
(p&açxôç, xal àvev xovxov ov&hv vost. „Getrennt aber ist er
blofs das, was er ist, und dieses allein ist unsterblich und ewig.
Wir erinnern uns aber nicht, weil dieses zwar leidenlos, der
leidende Verstand aber vergänglich ist und (jenes) ohne diesen
nichts denkt."

Der Sinn dieser Worte kann nach allem Vorausgegangenen,
wenigstens was die entscheidenden Punkte betrifft, ganz und gar
nicht zweifelhaft sein.

Getrennt aber, heifst es, ist er blofs das, was er ist, d. h.
nachdem der Geist vom Körper abgetrennt worden, ist er blofs
noch Verstand, nicht mehr Form des Leibes, und als solche
Princip der sinnlichen und vegetativen Funktionen. XcoçuO&eiç
heifst es, nach Erleidung der Trennung, nicht xwqiôxÔç. Es
möchte yooçiod-eiç vielleicht einen beabsichtigten stilistischen
Gegensatz zu dem yrngioxog bilden, das im letzten
vorausgegangenen Satz (wenn wir die Parenthese unberücksichtigt lassen)
hervortrat in dem Satz: auch dieser Verstand ist getrennt. Es
möchte in gleicher Weise yrngiOxog dort darum an der Spitze
der Prädikate erscheinen, weil die spätere Gegenüberstellung
schon im voraus beabsichtigt war; denn sonst hätte man eher
erwarten sollen: auch dieser Verstand ist leidenlos, unvermischt
und getrennt, indem diese Reihenfolge der Prädikate auch im
vorigen Kapitel innegehalten wurde; und, um noch eine
Vermutung zu äufsern, die uns Gelegenheit gibt, auf den entscheidenden

Punkt zu kommen.: die Hervorhebung des yœgiôxôç mit
Bezug auf das folgende yooQcGfreig mag bestimmt sein, uns das
Subjekt des xcoçiO&xiç, den eigentlichen Träger der Unsterblichkeit,

sicherer finden zu lassen.



Beweis des Aristoteles für die Unsterblichkeit der Seele. 369

Offenbar nämlich und ohne allen Widerspruch kann nur
von demjenigen, wie von einem xmQtOfrtv, einem das abgetrennt
worden, gesprochen werden, was ein ymQiOtov, ein Trennbares,
ist. Welches ist nun dieses Trennbare? Ist es der thätige
Verstand? Gewifs! Denn von ihm wurde eben gesagt, dafs er
"/cQQiözog sei. Aber ist es der thätige Verstand allein? Gewifs
nicht! Denn es wurde ja nicht von ihm allein die Trennbarkeit
ausgesagt; es hiefs: auch er ist trennbar. Welches ist nun
jener Gefährte der Trennbarkeit? Offenbar der aufnehmende
Verstand. Denn von ihm war eben gesprochen worden als dem
andern Gliede, das leidend dem thätigen gegenübersteht. Von
ihm waren ferner die Prädikate leidenlos, unvermischt, getrennt
im vorhergehenden Kapitel nachgewiesen worden. Von ihm
endlich ist im Beweis für die Anwendbarkeit dieser Prädikate
auf den thätigen Verstand die Trennbarkeit vorausgesetzt worden:
weil der aufnehmende Verstand trennbar ist, so mufs auch der
thätige, der als solcher höher steht, es sein. Es sind also beide
trennbar, der intellectus possibilis, wie wir ihn nun mit der
mittelalterlichen Schule nennen wollen, und der intellectus agens,
und beide sind darum gemeint, wo es heifst: nachdem er aber
getrennt worden, ist er blofs noch das, was er ist, blofs noch
Verstand oder Geist. Und es ist ja auch klar, dafs beide
zugleich das Geistige im Menschen bedeuten, jener Teil, welcher
der Sitz der Gedanken ist, und jener andere Teil des Geistes,
oder sagen wir besser, jene besondere Kraft des Geistes, die
ihn in den Besitz der Gedanken bringt, indem sie in ewig
geheimnisvoller Arbeit aus dem seelischen Wiederschein der Aufsen-
welt, den sinnlichen Vorstellungen, den intolligibeln Gehalt herausschält

und ihn dem Geiste sozusagen vorhält oder eindrückt.
Es steht uns also jetzt das Subjekt der Unsterblichkeit fest:

es ist die vernünftige Seele, sie ist unsterblich und in diesem
Sinne auch ewig, d. h. insofern eine Ewigkeit vor ihr liegt, nicht
hinter ihr. Ereilich setzt Aristoteles beschränkend hinzu: nur
sie ist unsterblich, nur das Geistige nämlich, das für sich ohne
den Leib wirkte und darum ein %<X)QiOt6v ist, nicht die
sinnlichen Vermögen, die nur Form, Bethätigung des Leibes sind
und darum ohne den Leib nicht sein können.

Gehen wir zum Folgenden über! Wohin zielen die Worte:
wir erinnern uns aber nicht? Gehen sie auf den jenseitigen
Zustand oder auf den diesseitigen? Wir haben bei einer früheren
Gelegenheit nach dem Vorgang vieler Ausleger und besonders
von Thomas Aquinas im Kommentar zur Psychologie uns im
ersteren Sinne entschieden. Eingehenderes Nachdenken läfst uns

Jahrbuch für Philosophie etc. IX. 24



370 Beweis des Aristoteles für die Unsterblichkeit der Seele.

bei der gegenwärtigen Ausarbeitung wahrscheinlicher vorkommen,
dafs die andere, ebenfalls von vielen Erklärern und besonders
von Suarez, d. anima 1. 11. 22, vertretene die richtige ist;
es soll bedeuten: wir behalten mitunter etwas nicht im Ge
dächtnis. Es wird also damit nicht eine Einschränkung der
Unsterblichkeit gemacht, als ob keine Erinnerung im Jenseits
fortlebte, sondern ein Einwurf gegen die soeben ausgesprochene
Unsterblichkeit des Eus erörtert und behoben: Manche auch
intellektuelle Erkenntnis verliert sich, wie kann da der Intellekt
unvergänglich sein? Ein solcher Einwurf wider die Unsterblichkeit

ist freilich an dieser Stelle etwas verspätet. Aber man
beachte ein Zweifaches! Erstens. Hier ist erst förmlich die
Unsterblichkeit ausgesprochen; bis jetzt war nicht einmal die
Untrennbarkeit förmlich behauptet, es wurden nur die anerkannten
Bedingungen der Unsterblichkeit und Trennbarkeit sichergestellt.
Zweitens. Dieser Einwurf gibt Gelegenheit, auf indirekte Weise
eine Schwierigkeit bemerklich zu machen, die nicht zwar formell
der Fortdauer des Geistes selbst, wohl aber der seines geistigen
Lebens entgegensteht. Es wird nämlich hier der Einwurf in
einer Weise beantwortet, die wieder einen neuen Einwurf, diesmal

gegen die Möglichkeit eines jenseitigen Denkens für uns,
nahelegt: dafs wir nicht alles, was wir gelernt haben, behalten,
kommt daher, weil die Phantasie — setzen wir dies einstweilen
dem. Nus pathetikos gleich -— ein körperliches und darum leident-
liches und vergängliches Yermögen ist, ohne diese aber kommt
keine intellektuelle Erkenntnis, sei sie eine erstmalige, oder sei
sie eine erinnerungsweise, zustande, und daher die Erscheinung,
dafs, wenn schon der Intellekt selbst leidenlos ist, dennoch seine
Begriffe und Einsichten sich nicht immer erhalten. Hiermit ist
der erhobene Einwand gegen die Unvergänglichkeit des Geistes

gelöst, aber, wie wir sagten, es ist damit indirekt ein Einwand
gegen die Fortdauer des Denkens ausgesprochen, dessen Lösung
hier nicht unternommen wird: wenn wir in diesem Leben ohne
die Phantasie nicht denken können, wie denn im andern?
Aristoteles geht auf diese Schwierigkeit nicht ein, sei es, weil die
Erörterung hierüber nicht in die gegenwärtige Untersuchung
gehört, sei es, weil die Antwort naturgemäfs schwer zu geben
ist. Einen leisen Hinweis auf die Spuren, die zur richtigen
Lösung führen, erblicken wir in den Worten: getrennt ist er
blofs das, was er ist, nämlich reiner Geist, so dafs zu vermuten
ist, es werde auch die jenseitige Erkenntnisweise die der
getrennten Substanzen, der himmlischen Sphärengeister, sein. Wenn
man das ov f.ivrjfiovsvofiev auf das jenseitige Leben bezieht,



Beweis des Aristoteles für die Unsterblichkeit der Seele. 371

würde Aristoteles mithin die irdischen Erinnerungen vom
Jenseits ausschliefsen. Er würde auf dem Standpunkte der Mythologie

stehen, wonach die abgeschiedenen Seelen aus dem Strome
der Lethe trinken. Aber — und hierin mehr als in anderem
scheint uns das Bedenkliche dieser Interpretation zu liegen, er
würde dann gleichzeitig auch sagen, dafs alles Denken im
Jenseits aufhörte, weil es gleich der Erinnerung von der Phantasie
mitbedingt ist. Man müfste dann freilieh sagen, wie wir auch
früher gethan haben,1 Aristoteles wolle hiermit nur auf eine
noch der Lösung harrende Schwierigkeit hinweisen. Aber hart
wäre diese Auslegung ohne Zweifel — der Geist ist unsterblich,
aber ohne Erinnerung und Phantasie, ohne die er nichts denken
kann — und darum in dem Falle aufzugeben, wo eine andere
annehmbare Auslegung sich findet. Eine solche scheint uns die
jetzt von uns adoptierte zu sein. Denn da tritt die Schwierigkeit

in ganz anderer Weise auf, indirekt nämlich: hienieden
denken >wir nichts ohne das sinnliche Vermögen: manche
erworbene Kenntnis bleibt im Verstand nicht haften; denn alles
und jedes Denken ist von der Sinnlichkeit abhängig, diese aber
kann Verderbnis und Abbruch erfahren.

Wir legen also hier die Worte analog aus, wie die Parallelstelle

aus der Einleitung der Psychologie: ist das Denken nicht
ohne die Phantasie, so möchte es wohl ohne den Leib nicht
möglich sein. Wie wir dort den Ausspruch auf die diesseitige
Thätigkeit des Verstandes bezogen, so auch hier: ohne diesen
leidenden Nus, d. h. die Phantasie, denkt der Geist nichts.

Aber nun haben wir noch den Beweis zu führen, dafs der
hier genannte Nus pathetikos nichts als die Phantasie ist, wenigstens

dafs er kein denkendes, sondern nur ein der sinnlichen
Region angehöriges Vermögen sein kann. Wir wollen zuerst
negativ verfahren, indem wir die Mifsdeutungen, die dem Nus
pathetikos von vielen Seiten und nicht am wenigsten in der
Gegenwart zu teil geworden sind, kurz zurückweisen.

Es soll also der Nus pathetikos ein intellektives Vermögen
sein, das dann im wesentlichen dem aufnehmenden Verstände,
dem intellectns possibilis, gleich gesetzt wird. Sehen wir hier
von den früheren Vertretern dieser Meinung ab, so begegnen
uns heute als ihre Verfechter die Mehrzahl und, möchte man
sagen, die Koryphäen unter den modernen Aristotelesforschern.
Von Professor Eduard Zell er in Berlin haben wir schon früher
gesprochen (S. 7 ff. der aristotelischen Auffassung). Wir haben

1 Aristotelische Auffassung 168.
24*



372 Beweis des Aristoteles für die Unsterblichkeit der Seele.

eben damals auch Akt genommen von dem Eingeständnisse
Zellers, dafs die Lehre des Aristoteles, in seinem Sinne verstanden,
an innerm Widerspruch kranke S. 9. Trendelenburg versteht
unter dem Nus pathetikos den Inbegriff der niederen zum Denken
der Dinge erforderlichen Seelenvermögen bis zur Phantasie, die
nach ihm übersinnlich ist, einschliefslich und läfst diesen Nus
pathetikos von dem thätigen Verstand zur Vollendung geführt
werden, zum Aktus, sagt er nicht geradezu, Komm. Seite 405.
Kampe in seiner umfangreichen und von Fleifs und grofser
Belesenheit zeugenden Erkenntnistheorie des Aristoteles gibt seine
Auffassung schon in den Uberschriften im Inhaltsverzeichnisse
zu erkennen. Auf die eine Überschrift nämlich: der leidende
Nus ist die wahrnehmende Seele, folgt, naheliegenden Mifsver-
ständnissen gründlich abhelfend, die andere: der leidende Nus
ist wahrhaft und wirklich Nus, a) ein Vermögen zu denken, zu
schliefsen, zu reflektieren (überlegen), b) das Vermögen der
Meinung. Aus einem Citat bei Kampe, S. 283, setzen wir auch
her, wie Hegel sich den leidenden Nus zurechtgelegt hat:
„nach Hegel, Encyklop. § 389. III. S. 46 f. ist der vovg jza-
d-7]Tixog die Seele als natürliche Vorstufe des denkenden Geistes,
näher als Substanz oder absolute Grundlage aller Besonderung
und Vereinzelung des Geistes, so dafs er in ihr allen Stoff seiner
Bestimmung hat, und sie die durchdringende identische Idealität
derselben bleibt, — der Schlaf des Geistes."

Dies wenige genüge zur Kenntlichmachung der gegnerischen
Ansichten. Beständen dieselben zu Recht, so wäre ganz gewifs
nicht blofs die Unsterbliehkeitslehre des Aristoteles, sondern auch
seine ganze Lehre von der intellektiven Seele ein unentwirrbarer
Knäuel von Widersprüchen. Indessen so bedeutende Anwälte
diese Meinung hat, sie ist nichtsdestoweniger nach dem
Vorausgegangenen leicht zu widerlegen.

Denn 1. nie und nimmer kann der aufnehmende Verstand
von Aristoteles schlechthin der leidende genannt werden. Das
Charakteristische des aufnehmenden Verstandes ist ja gerade
dies, dafs er leidenlos, àjtaQ-rjg, ist. Das war das erste, was
Aristoteles im Anfang des vierten Kapitels von ihm sagte: „er
inufs also leidenlos sein, aber das Aufnehmende der Form."
Dann hiefs es wieder, seine Leidenlosigkeit sei nicht von der
Art des wahrnehmenden Vermögens. Dann wieder: „wenn der
Nus leidenlos ist, wie kann er da denken?" Endlich im fünften
Kapitel: „auch dieser Nus ist getrennt und leidenlos", nämlich
wie der aufnehmende Nus.



Beweis des Aristoteles für die Unsterblichkeit der Seele. 373

2. Er kann aber auch an dieser Stelle nicht beziehungsweise

leidend genannt werden, insofern er nämlich im Verhältnis
zum thätigen Nus als das Leidende, to jiâoyov (Z. 19), steht.
Denn von dem aufnehmenden Verstände haben wir gesehen, dafs
er unsterblich und ewig ist gleich dem thätigen, also kann er
nicht gemeint sein, wo es heifst: „der leidende Nus ist
vergänglich."

3. Er kann auch darum nicht von dem thätigen wie das

Vergängliche vom Ewigen geschieden werden, weil er die
begrifflich notwendige Voraussetzung des thätigen bildet, so dafs
ohne diese Voraussetzung auch der thätige Verstand nicht
fortdauern könnte. Er ist das eigentlich geistig erkennende
Vermögen, der Sitz der Ideen, der Sitz des Selbstbewußtseins ;

denn er erkennt sich selbst, wie wir im vierten Kapitel belehrt
wurden, und ist eben darum selbst intelligibel, aber ein Intelligibles,

das vom Stoffe getrennt ist. Der thätige Nus dagegen
ist nur ein Vermögen, das die intellektive Seele wegen der
Verbindung mit dem Leibe nötig hat, um erkennen zu können;
er ist wie ein Habitus, ein Gehabtes, das nicht denkbar ist ohne
ein Habendes, und dieses ist der intelleotus possibilis.

Endlich 4. kann der leidende Verstand auch deshalb nicht
wohl der aufnehmende sein, weil es am Schlufs des Kapitels
heifst: „Ohne diesen denkt er nichts." Eine solche Versicherung
klänge müfsig, wenn der aufnehmende Verstand gemeint wäre,
ungefähr wie: ohne das Auge kann das Licht nicht wahrgenommen
werden.

Der aufnehmende Nus ist also ganz gewifs mit dem Nus
pathetikos nicht gemeint, was aber nun wirklich? Weil die
Antwort, nachdem jenes Negative feststeht, nicht mehr so wesentlich

für uns ist, so geschehe sie in Kürze. Die Phantasie, wie
schon gesagt, scheint gemeint, jedoch nicht einfach als das
Vermögen der Aufbewahrung und Reproduktion der Sinnenbilder,
sondern als das Vermögen, die Phantasiebilder im Dienst des Denkens
geordnet zu verknüpfen. Denn eben insofern es im Dienst des
Denkens steht, scheint es Nus genannt zu werden. Wie im
Traum ein Phantasiebild nach dem andern aus der Tiefe der
Vergessenheit emporsteigt, so mufs für die wissenschaftliehe
Erinnerung auf das Gebot des Willens ein Gleiches geschehen,
weil auch sie an die Phantasie geknüpft ist. Aber dieses Gleiche
will thatsächlich nicht immer geschehen, ov [ivrjnovevO[i£v, weil
die Bilder der Phantasie sich verwischt haben. Es wird aber
dieses Vermögen der leidende Nus genannt, weil die Phantasie
ein sinnliches Vermögen ist. Die Leidenlosigkeit des sinnlichen



374 Beweis des Aristoteles für die Unsterblichkeit der Seele.

Vermögens ist ja lange nicht die, wie des intellektiven. Es ist
nur insofern leidenlos, als es nicht wie von Widerwärtigem leidet,
sondern wie von dem, was vervollkommnet, aber insofern leidet
es, als der Stoff direkt auf es einwirkt.

Die abweichende Deutung, die auch der thätige Verstand
erfahren hat, können wir mit wenigen Worten erledigen. Sie
ist grofsenteils die blofse Folge der irrigen Auffassung des jSTus

pathetikos, vermöge deren man ihn mit dem aufnehmenden
Verstände verwechselte. Wenn der aufnehmende, seiner selbst als
Einzelwesens bewufste Verstand stirbt, während der thätige lebt,
dann ist davon die logische Folge, dafs der thätige ein von dem
Einzelwesen unabhängiges und etwa auch ein früheres Sein hat;
wenn die Individualität nur auf Seiten des aufnehmenden
Verstandes liegt, dann steht nichts im Wege, den thätigen als ein
allgemeines und eines zu denken, sei es nun, dafs man ihn mit
den Arabern des Mittelalters als den von der obersten Gottheit
verschiedenen und allen Menschen gemeinsamen intellectus sepa-
ratus fafst, oder fasse man ihn mit den Neueren einfach als eine
Erweisung und Erscheinung der Gottheit selbst. Wo aber diese
Voraussetzungen fehlen, da hört auch die Folge auf, und demnach

kann es uns durchaus genügen, bereits den Mifsdeutungen
des intellectus possibilis entgegengetreten zu sein. Nur im
Vorübergehen geben wir die Notiz, dafs auch Kampe,
Erkenntnistheorie des Aristoteles S. 29, sich für die Abstraktheit uud
Allgemeinheit des aristotelischen Nus poietikos äufsert, dabei aber
sich selbst vor folgender Schwierigkeit sieht, die man nur zu
vernehmen braucht, um die Prämissen, woraus sie entsprungen,
zu verurteilen: „Es ist Grundsatz des Aristoteles, mehr oder
minder irrtümliche Ansichten, wofern sie nur eine verbreitete
Anerkennung oder angesehene Autoritäten für sich haben, nicht
ohne weiteres aufzugeben, sondern, wenn irgend möglich, von
irgend einer Seite zu halten: die platonische Präexistenz und
Unsterblichkeit der Seele ersetzt die Ewigkeit des Nus. So

scheint denn auch an die Stelle der Pythagoreisch-Platonischen
Seelenwanderung eine Wanderung des Nus zu treten. Ist
irgend etwas Wahres an einer derartigen Wanderung, was könnte
sich besser dazu eignen, als der in allen Menschen gleiche, für
seine denkende Bethätigung zwar an einen menschlichen, aber
nicht, wie die Seele, an einen bestimmten menschlichen Körper
gebundene, sondern seiner Natur nach getrennte und trennbare
Nus? Wenn man nur noch wüfste, was ihn veranlafst, bei
Gelegenheit einer Zeugung wieder „von aufsen hereinzutreten"
(denn die Annahme einer unmittelbaren Intervention ist mit dem



Beweis des Aristoteles für die Unsterblichkeit der Seele. 375

aristotelischen Gotte durchaus nicht zu vereinigen), so würde man
dieser Ansicht, soweit sie hier in Betracht kommt, Klarheit und
Anschaulichkeit nicht absprechen können."

Das Citat aus Kampe erinnert uns daran, dafs der Begriff
der Unsterblichkeit bei Aristoteles noch nach einer Seite hin
einer Beleuchtung benötigt, damit dieselbe als wahrhafte und
wirkliche Unsterblichkeit im Sinne der individuellen Fortdauer
sich kundgebe. Die Hirngespinste von einem einzigen unsterblichen

Verstand, der in allen derselbe, oder von einem Verstand,
der zwar der Zahl nach Mehrheit, der Seinsweise nach aber
vor der Vereinigung mit dem menschlichen Gebilde unterschiedslose

Allgemeinheit ist, diese Hirngespinste, sagen wir, kann
man immerhin als abgethan betrachten und doch eine Präexistenz
der Seelen bei Aristoteles in der Weise, wie Plato bekanntlich
lehrte, annehmen. Nach Plato sollen die einzelnen Seelen schon
früher dagewesen sein. In der gegenwärtigen Vereinigung mit
dem Leibe aber erinnert sich die Seele ihres früheren Lebens
nur dunkel, indem sie das frühere Wissen unbewulst in sich
trägt. Nach Aristoteles nun soll nach gegnerischer Meinung die
Seele sich ganz und gar nicht ihres früheren Lebens erinnern
und entsprechend nach dem Tode nicht des gegenwärtigen -Lebens,
und so würde diese Lehre die individuelle Fortdauer gewisser-
mafsen aufheben. Was unserer Seele hier im Leben an Wissenschaft

und Tugend zugewachsen wäre, folgte ihr nicht in die
Ewigkeit nach. Es ist also hier die Thatsache von entscheidender
Wichtigkeit, dafs bei Aristoteles von einer Präexistenz der Seele
keine Rede sein kann. Er lehrt ausdrücklich das Gegenteil.
Im 3. Kapitel des 12. Buches dieser Metaphysik erklärt er, dafs
nie eine Form — und die Seele ist bekanntlich nach ihm Form
— vor dem Stoffe existiere, dafs sie aber wohl nach dem Untergang

des Ganzen fortbestehen könne, wie dies beim menschlichen
Geiste der Fall sei: „Die wirkende Ursache eines Dinges ist
vor ihm entstanden, seine formale aber entsteht mit ihm zugleich.
Denn wenn der Mensch gesund ist, dann ist auch die Gesundheit,

und die Gestalt der ehernen Kugel zugleich mit der ehernen
Kugel. Ob aber nach dem Untergang eines Dinges seine Form
erhalten bleibe, mufs untersucht werden; denn bei einigen steht
dem nichts im Wege, wie denn vielleicht die Seele ein solches
ist, nicht die ganze, aber der Nus, denn für die ganze ist es
vielleicht nicht möglich, 1070 a 21 ff." Wir haben nicht nötig,
uns über diese Stelle und die Einwürfe, die man aus anderen
Stellen entnommen hat, weiter zu verbreiten, da dies schon
sattsam bei einer früheren Gelegenheit, die aristotelische



376 Beweis des Aristoteles für die Unsterblichkeit der Seele.

Auffassung S. 148 ff. und 157 f., geschehen ist. Ebendamals haben
wir auch hinsichtlich des Ursprungs der Seele die Gründe
dargelegt, weshalb zu erachten sei, dafs nach Aristoteles der geistige
Teil der menschlichen Seele unmittelbar durch die göttliche
Allmacht hervorgebracht werde. Wir brauchen jetzt nicht näher
hierauf zurückzukommen. Nur müssen wir noch einen Scheingrund

für die Präexistenz abfertigen, den man in dem ov jivrj-
[iov&vo[isv in dem eben von uns interpretierten fünften Kapitel
aus der Psychologie zu finden glaubt. Man zeigt sich nämlich
hier und da geneigt, diesen Ausdruck in folgender Weise zu
erklären: Der Satz: dies allein ist unsterblich und ewig, soll
bedeuten, dafs der Nus ewig sein wird und ewig war, und der
Zusatz dann: wir erinnern uns nicht, soll bedeuten: an dieses
ewige Dasein vor dem Leibe erinnern wir uns, wie doch Plato
behauptete, mit nichten, weil dieses zwar leidenlos ist etc.
Indessen erwidern wir ganz kurz: 1. Dafs bei der verschiedenen
Deutung des ov fiv. Gründe zu verlangen wären, weshalb
gerade diese richtig sein soll. Solche aber werden nicht
beigebracht. Ja, die Behauptung selbst tritt bei ihren Vertretern
nicht als Behauptung auf, sondern als Vermutung, womit die
ohnehin auffällige Gewagtheit der Interpretation stillschweigend
zugestanden ist. 2. Nachdem aus der klaren Stelle der
Metaphysik bewiesen ist, dafs der Nus nicht vor dem Leibe existiert,
ist es unstatthaft und ein Verstofs gegen die. Grundregel der
Hermeneutik, die gegenwärtige minder deutliche Stelle im
gegenteiligen Sinne zu interpretieren.

Es erübrigt noch, über die Einschränkung, welche Aristoteles

der Unsterblichkeit gibt, ein Wort zu sagen. Er läfst
nur die intellektive Seele fortleben, die vegetative und sensitive
aber nicht. Wir haben demnach zu sehen, in welchem Sinne

er diese Teilung vornehme, und wie sie mit der von ihm
gelehrten Einheit der Seele in Einklang bleibe. Wir werden uns
überzeugen, dafs er im Grunde nur an die Aktualität des sensitiven

und vegetativen Princips denkt, wenn er dessen Fortdauer
verneint, dafs dagegen für die Fortdauer der ganzen Seele als
der tiefsten Wurzel aller seelischen Kräfte ohne Ausnahme bei
ihm wohl Kaum bleibt.

Dafs nach Aristoteles nur der Geist nach dem Tode
fortlebt, haben wir schon aus mehr als einer Stelle gesehen. Dieses
allein, sagte er, im 5. Kapitel des 3. Buches der Psychologie,
auf den Geist hindeutend, ist unsterblich und ewig, der leidende
Nus aber vergänglich. Und in der Metaphysik lehrt er, dafs



Beweis des Aristoteles für die Unsterblichkeit der Seele. 377

von allen Formen nur die Seele dasjenige, dessen Form sie ist,
überdauert, indessen nicht die ganze Seele, sondern der Nus.
Eine andere Stelle ist die im 2. Kapitel des 2. Buches der
Psychologie, wo nach der Erklärung, dals die niederen Seelenteile

von einander nicht getrennt werden können, diese Möglichkeit

bezüglich des intellektiven Teils offen gelassen wird. Die
Untrennbarkeit der niederen Teile von einander scheint unleugbare

Thatsache. „Bezüglich des Nus aber und des Denkvermögens
ist damit noch nichts entschieden, sondern es scheint eine andere
Gattung von Seele zu sein, und dies allein kann getrennt werden,
wie das Ewige vom Vergänglichen 413 b 24." Bemerkenswert
ist auch eine Stelle im vorhergehenden Kapitel: „Dal's nun
die Seele vom Leibe nicht trennbar ist, oder gewisse Teile von
ihr, wofern die Beschaffenheit der Seele eine Teilung erlaubt,
kann nicht zweifelhaft sein. Denn sie (die Teile) sind (fiéçr)
söxiv) von einigen (körperlichen) Teilen selbst die Aktualität.
Dagegen steht dem bei einigen Teilen (der Seele) nichts im
Wege, indem sie keine Aktualitäten von Körperlichem sind
413 a 4." Noch sei die Stelle aus der Schrift über die Zeugung
der Tiere hergesetzt, wo in der Untersuchung vom Ursprünge
der Seelen gesagt ist: „Von allen Principien, deren Thätigkeit
eine körperliche ist, ist es offenbar, dafs sie ohne Körper nicht
bestehen können, so wenig man ohne Füfse gehen kann
nur mit der Energie des Nus hat die körperliche Energie nichts
gemein 2, 3. 736 b 22."

In den beiden letzten Stellen finden wir auch den Grund
angegeben, aus dem blofs der geistige Teil der Seele unsterblich,
der vegetative und sensitive Teil dagegen sterblich ist: das
Denken des Geistes ist eine unkörperliche und unorganische
Thätigkeit und Wirklichkeit, nicht so die Aktualität des sensitiven

und vegetativen Princips. Wo also die stoffliche Grundlage

fehlt, da hört selbstverständlich auch die Erscheinung
stofflicher Kräfte auf, wo aber die Thätigkeit nicht an den Stoff
gebunden ist, da kann sie auch nach der Trennung von ihm
fortdauern. Indessen noch bestimmter begründet sich der Aus-
schlufs der niederen Seelenteile von der Fortdauer aus der
aristotelischen Definition der Seele. Die Seele ist nach Aristoteles,

2, 1, Psych., die Form oder Wirklichkeit des Leibes.
Wenn nun auch die geistige oder inteilektive Seele nach der
Trennung vom Leibe fortbestehen kann, weil sie noch ein reicheres
und höheres Sein hat als das in der Form hervortretende, so
folgt doch aus der aufgestellten Definition, dafs sie nach dem
Tode nicht mehr gleichzeitig wie bisher sensitive und intellek-



378 Beweis des Aristoteles für die Unsterblichkeit der Seele.

tive Seele sein kann; denn das hiefse die Aktualität eines vegetativ

und sensitiv lebendigen Leibes sein. Insoweit also als
die Seele blofs vegetatives und sensitives Princip ist, mufs sie
mit dem Tode aufhören. Um so weniger kann von einer
Portdauer der niederen Seelenteile Rede sein, da Aristoteles sie als
Wirklichkeit des Leibes mit einem gewissen Nachdruck im Gegensatz

zu der blofs möglichen Beseelung des Leibes bezeichnet.
Die Seele als Seele ist vollendete fertige Wirklichkeit, hvxslt^siec,
des Leibes. „Wir müssen entscheiden, sagt er in der Einleitung
der Psychologie, ob die Seele etwas Potenzielles, oder vielmehr
eine Art Entelechie ist. Denn das macht keinen geringen
Unterschied, 402 a 25." Wenn also Aristoteles auch an die Möglichkeit
eines Wiederauflebens der niederen Seelenteile, wie es die
Auferstehungslehre bedingt, geglaubt hätte, er würde dennoch eine
eigentliche Fortdauer dieser Teile nach dem Tode verneint haben,
weil er eben unter Seele nicht die reale Möglichkeit eines den
Leib belebenden Princips, sondern die Wirklichkeit des leiblichen
Lebens versteht.

Wir verstehen nun auch, wie die Lehre von der teilweisen
Sterblichkeit und Unsterblichkeit der Seele mit ihrer Einheit
vereinbar sei. Die Einheit der Seele steht bei Aristoteles
unbedingt fest: sie folgt unmittelbar aus der Definition: erste
Wirklichkeit des Leibes. Die Seele ist keine aecidentale Form, die
zu dem schon wirklichen Leibe hinzukäme, um ihm irgend eine
Vollkommenheit zu geben, sondern sie ist substantiale Form, die
dem Leibe zum ersten Mal Sein und Wirklichkeit gibt, freilich
Sein und Wirklichkeit nach der Vollkommenheit dessen, was
belebt ist. Da es nun nur eine erste Wirklichkeit geben kann,
so kann es auch im Menschen nur eine Seele geben, und dies
ist die vernünftige, die die Obliegenheiten der pflanzlichen und
sinnlichen Seele mit versieht. Wenn darum, um dies im
Vorübergehen zu bemerken, die intellektive Seele getrennt, *{CQ-

Qiott'j, heifst, so ist das nicht so zu nehmen, als ob sie, getrennt
vom Leibe und den niederen Seelenteilen, neben denselben als

eigene Substanz existierte, sondern es bedeutet nur, wie wir
schon früher sagten, dafs sie als denkende ein Sein und eine

Thätigkeit hat, welche das leibliche Sein und Vermögen
überragen. Die intellektive Seele hat nämlich eine Doppelstellung:
dieselbe Substanz der intellektiven Seele ist einmal Form und
Wirklichkeit des Leibes und sodann über den Stoff erhabener
denkender und wollender Geist. Wenn nun trotzdem, um uns
der aristotelischen Redeweise zu bedienen, Teile dieser einen
und einzigen Seele vergehen sollen, während andere bleiben, so



Beweis des Aristoteles für die Unsterblichkeit der Seele. 379

begreift sich das nur, wenn man das Vergehende im Sinne der
wirklichen Bethätigung der Teile oder Vermögen nimmt, so dafs
also blofs die Entelechie aufhört;1 dagegen die Dynamis in ihrem
tiefsten Grunde mufs als bleibend gedacht werden. Denn die
eine geistige Seelensubstanz kann ja 'unmöglich geteilt werden,
und das Vermögen der Beseelung im Sinne der Vegetation und
Sensation kommt der Seele nicht vom Leibe, sondern umgekehrt
dem Leibe von ihr.

Es liegt also in der aristotelischen Lehre, dafs die ganze
menschliche Seele, insoweit es sich um die Substanz handelt,
fortbesteht. Darum kann auch nicht behauptet werden, dafs die
Vermögen der Vegetation und Sensation nach Aristoteles ganz
und gar und in jeder Beziehung aufhören, oder sagen wir, um
jedem Mifsverständnis vorzubeugen, dafs die aristotelischen Prin-
cipien die Möglichkeit eines Wiederauflebens dieser Vermögen
ausschlössen. Ihrem tiefsten Grunde nach dauern sie fort. Denn
das ist eben die unvergängliche und ewige Seelensubstanz.
Aristoteles sagt im 1. Kapitel des 2. Buches ausdrücklich: „Die
Sehkraft und das Vermögen des Organs, der Pupille, wird durch
die Seele repräsentiert, der Leib aber steht als das Potenzielle
da, 413 a 1," d. h. als das passiv Aufnehmende oder Empfangende.

Wenn er nun auch vier Zeilen vorher sagt, nicht der
Leib, der das Leben verloren habe, sei das potenziell Lebendige,
dessen Wirklichkeit die Seele sei, sondern das, was die Seele
entweder wirklich habe, oder sie nach Art des Samens und
Keimens bekommen könne, so ist das offenbar nicht gegen eine
wunderbare Wiederbelebung des Leibes gerichtet, sondern im
Hinblick auf den gewöhnlichen Eatarlauf zu dem Ende gesagt,
um falschen Vorstellungen von der passiven Potenzialität des
Leibes zu begegnen und die richtige ersichtlich zu machen.

Wir finden demnach in der Unsterblichkeitslehre des
Aristoteles keinen wesentlichen Unterschied von dem Unsterblichkeitsglauben

der gesamten Menschheit, und diese Übereinstimmung
ist gewifs kein schwaches Zeugnis zu ihren Gunsten. Denn die
Philosophie ist im Grunde nichts als die wissenschaftliche Ent-

1 In diesem Sinne könnte man sogar von einem teilweisen Aufhören
des Nus sprechen, nämlich vom Aufhören jener Bethätigung, wodurch
er die ruhenden Phantasiebilder aufweckt und im Dienst des Denkens
gegen einander hält. Man vergleiche den Ausspruch: der leidende Nus
ist vergänglich! Wir bemerken das gegenüber denen, die durchaus die
Bezeichnung Nus bei pathetikos im eigentlichen Sinne genommen wissen
wollen und ironisch meinen, sonst mü3se diese Bezeichnung von Aristoteles
wohl nur „der Verwirrung wegen" gewählt sein. Vgl. Kampe S. 287.



380 Beweis des Aristoteles für die Unsterblichkeit der Seele.

Wickelung dessen, was das natürliche und angestammte Gemeingut

aller menschlichen Erkenntnis ausmacht. Auch von dem
aristotelischen Beweis der Unsterblichkeit läfst sich ähnliches
sagen : er ist nur die wissenschaftliche Fassung und Anwendung
der Thatsache, die jeder fühlt und jeder deutet, der Thatsache
unseres Bewufstseins, wonach unsere Seele ein selbständiges,
von der ganzen uns umgebenden Welt verschiedenes und in
sich unteilbares Wesen ist. Diese Thatsache liefert dem
Aristoteles den mittleren Begriff in seinem Syllogismus für die
Unsterblichkeit: Auftreten einer getrennten, rein geistigen Thätig-
keit in der Seele. Was anders empfinden wir, wenn wir uns
im Bewufstsein als selbständige geistige Wesen erfahren, als
diese reine unorganische Thätigkeit unserer Seele, und wer zöge
nicht unter dem ungeschwächten Eindrucke dieser inneren
Erfahrung dieselbe Konsequenz, die Aristoteles unter dem Titel der
Trennbarkeit geltend machte: dafs dieses mein höheres Selbst,
wie es der ganzen Natur als ein Anderes und Freies
gegenübersteht, so auch ihrer vernichtenden Macht unerreichbar ist!

Zum Schlufs noch eine Bemerkung nicht sachlicher, sondern
formeller Natur! Entspricht es der aristotelischen Auffassungbesser,

von einer Unsterblichkeit der Seele oder des Geistes zu
reden? Wir glauben, das erstere ist der Fall. Wir glauben
aber auch, dafs die eigene Redeweise unseres Philosophen für
diese unsere Ansicht spricht. Redet er doch in der Metaphysik
a. a. 0. von einem Fortbestehen der Form nach dem Untergang
des Leibes, und in der Einleitung der Psychologie hörten wir
ihn sagen: wenn die Seele eine eigene Thätigkeit hat, dann ist
sie trennbar. Wiederum sagt er 2, 2 : Der Nus scheint eine
andere Gattung von Seele zu sein, und dies allein mag getrennt
werden. Will man aber die Beschränkung ersichtlich machen,
welcher die Unsterblichkeit bei Aristoteles untersteht, so wäre
wohl der Ausdruck entsprechend: Die Unsterblichkeit der Seele
ihrem geistigen Teile nach.


	Der Beweis des Aristoteles für die Unsterblichkeit der Seele [Schluss]

