Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 9 (1895)

Artikel: Die Neu-Thomisten [Fortsetzung]
Autor: Feldner, F. Gundisalv
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761785

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761785
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

318 Die Neu-Thomisten.

DIE NEU-THOMISTEN.

VON FR. GUNDISALV FELDNER,
Mag. S. Theol. Ord. Praed.

(Fortsetzung von Bd. If(, S. 49.)

—— e

P. Pesch beruft sich fiir sein ,Ubermafs der Selbstbestim-
mungsfahigkeit ebenfalls auf den hl. Thomas. Es sind folgende
Stellen: Deus operatur in omnibus, ita tamen quod in unoquoque
secundum ejus conditionem. (nde in rebus naturalibus operatur
sicut ministrans virtutem agendi, et sicut determinans naturam
ad talem actionem. In libero autem arbitrio hoc modo agit, ut
virtutem agendi sibi ministret, et ipso operante liberum arbitrium
agat; sed tamen determinatio actionis et finis in potestate liberi
arbitrii constituitur. IL. Sent. d. 25. q. 1. a. 1. ad 3. Aus
dieser Stelle will nun P. Pesch beweisen, dafs das Ubermafls der
Selbstbestimmungsfihigkeit fiir sich allein, also mit Aus-
schlufs Gottes, ausreiche, um den Willen aus der Potenz in
den Akt iiberzufiihren, aus dem agens in potentia ein agens
in actu zu machen. Wir sagen: mit Ausschluls Gottes, denn,
fihrt der Autor fort, hier noch eine specielle physische Beein-
flussung, Prédetermination, anbringen wollen, welche von Gott
ausginge und aus sich in untriiglicher Weise den Willen zu
diesem oder jenem Akte brdchte, hiefse die Freiheit des Willens
aufheben. Der Autor hat einige Worte der frither genannten
Stelle ausgelassen. Er hatte dazu seine guten Griinde. Es
heilst ndmlich im heil. Thomas weiter: Unde remanet sibi
dominium actus, licet non ita sicut primo agenti. Wenn
also der Wille alleln sich bestimmt durch das Ubermafs seiner
Selbstbestimmungsfihigkeit, indem, zur Wahrung der Freiheit,
jede specielle physische Beeinflussung, Pridetermination Gottes
ausgeschlossen werden muls, so besitzt der Wille offenbar das
dominium iiber seine Thatigkeit, gleichwie die causa prima
es hat. Damit ist der Wille des Menschen Gott. Und gerade
das ist es, was S. Thomas leugnet, ndmlich, dals der Wille die
gleiche Herrschaft iiber seine Thatigkeit habe, wie Gott iiber
die seinige. Es war daher fiir P. Pesch sehr wohl gethan, die
hetreffenden Worte des hl. Thomas wegzulassen.

Der Autor bringt aber mnoch eine zweite Stelle aus dem
hl. Thomas: Aliquis actus est ab aliquo dupliciter: uno modo



Die Neu-Thomisten. 319

tam secundum substantiam actus, quam secundum determinationem
agentis ad actum . . . ipsa potentia voluntatis, quantum in se
est, est indifferens ad plura, sed quod determinato exeat in hunc
actum, vel in illum, non est ab aliquo determinante, sed ab ipsa
voluntate. Sed in naturalibus actus progreditur ab agente, sed
tamen defterminatio ad hunc actum non est ab agente, sed ab
eo, qui agenti talem naturam dedit, per quam ad hunc actum
determmatum est. IL Sent. d. 89 q. 1. a. 1. — Damit ist
jedenfalls vor aller Welt bewiesen, dafs der Wille sich einzig
und allein durch sein ,,Ubermafs an Selbstbeqtlmmungsfahzg-
keit“ zu der Thatigkeit bestimmt, dafls er nicht durch einen
speciellen physischen Einflufs, die Pradetermination, bestimmt
wird, — Leider ist hier, wie der Autor selber sehr gut weils,
gar nicht im mindesten davon die Rede, ob Gott den Willen
iiberhaupt bestimmt oder nicht, sondern nur davon, ob er von
Natur aus notwendig bestimmt sei, wie die Naturdinge, oder
nicht. Der hl. Thomas frédgt ndmlich an dieser Stelle, ob der
Wille durch die Siinde verkehrt oder bose werden konne: utrum
voluntas possit perverti per peccatum. Der englische Lehrer
antwortet: respondeo dicendum, quod nihil imputatur alicui in
peccatum et culpam, nisi illud cujus causa ipse est: quia non
laudamur neque vituperamur nisi ex actionibus nostris. Ea vero
quorum causa non sumus, per actum nostrum non sunt. Unde
cum voluntas dupliciter dicatur, scilicet voluntas potentia, et vo-
luntas actus, voluntas potentia, cum a nobis non sit, sed a Deo,
in nobis non potest esse peccatum, sed actus ejus, qui est a
nobis. Nun folgt die von P. Pesch angefiihrte Stelle. Wo
P. Pesch die Punkte setzt, heifst.es im hl. Thomas: Et hoc
proprie in potestate agentis esse dicitur, ut est in
voluntate. Unmittelbar nach den vom Autor angefiihrten
Worten heilst es: Et ideo propriissime actus voluntatis
a voluntate esse dicitur. Unde si aliquis defectus sit in actu
ejus, ipsi voluntati in culpam et peccatum imputatur. — Wie
jedermann sieht, handelt es sich hier an dieser Stelle gar nicht
darum, ob der Wille ausschlielslich nur von sich selber, oder
auch von Gott, sondern darum, ob er, wie die Naturdinge,
vom Agens, also von Gott, mit Notwendigkeit bestimmt
werde. Dieses letztere bestreitet der hl. Thomas, weil der Wille
sonst nicht schuldig, also siindhaft sein konnte. Selbstver-
stindlich hat noch kein ,/Thomist“ geleugnet, dals der Wille
sich selber bestimme, sondern nur, dafls diese Selbstbestim-
mung vom Willen allein, mit Ausschluls Gottes, erfolge.

Ganz das ndmliche muls gesagt werden mit Bezug auf den



320 Die Neu-Thomisten.

zweiten Artikel des hl. Thomas, den P. Pesch angibt, ohne ein
Wort aus dem Artikel selber zu citieren. Hs heilst in diesem
Artikel: ratio enim culpae in actu deformi est ex hoec, quod
procedit ab eo qui habet dominium sui actus. Hoc autem est
in homine secundum illam potentiam, quae ad plura se habet,
nec ad aliquod eorum determinatur nisi ex seipsa. Quod tantum
voluntati convenit. Potentiae enim organis affixae coguntur ad
aliquem actum per immutationem organorum, sine quibus in actum
exire non possunt. Intellectus autem quamvis sit potentia non
affixa organo, tamen cogitur ad aliquid ex ratione vel argu-
mento; sive deficit ab aliquo in quod non potest ex defectu
demonstrationis vel intellectualis luminis. Voluntas autem potest
de se in quodlibet quod apprehensum fuerit, nec ab eo per ali-
quam rationem violenter prohiberi potest. — Wie nun aus dieser
Stelle des heil. Thomas folgen soll, dals der Wille durch das
blofse ,, Ubermals der Selbstbestimmungsfihigkeit®, nicht aber
durch eine Priddeterminierung von seiten Gottes in Thitigkeit
iibergehe, begreift freilich niemand als P. Pesch. Und der Autor
scheint dieses Verstindnis auch nur fiir sich behalten zu wollen,
denn er citiert in seinem Buche blofs a. 2, ohne, wie bei den
zwel frithern Stellen, den Wortlaut des Textes aus S. Thomas
folgen zu lassen. Wir in dieses Verstindnis nicht Eingeweihten
miissen nun bekennen, dafs diese Stelle des hl. Thomas mit der
Streitfrage picht das mindeste zu thun hat, sondern einfach
dariiber handelt, dals der Wille niemals gezwungen oder ge-
notigt werden konne, ein Gut anzustreben, wihrend der Ver-
stand manchmal diesen Zwang, diese Notigung an sich erfahrt.

Ferner beruft sich P. Pesch, um das vollstindige Ausreichen
des ,, Ubermalses der Selbstbestimmungsfihigkeit, ohne Ein-
flufs oder Prddetermination Gottes, fiir den Willensakt
darzuthun, auf die Stelle des hl. Thomas: Quaest. disp. de po-
tentia q. 3. a. 7. ad 15. Der Autor vermeidet, aus denselben
Griinden, die genannte Stelle anzufiihren, sondern schreibt blofs:
»man vergleiche®. Nun wir wollen ,vergleichen® und die Stelle
wortlich hierhersetzen. Voluntas dicitur habere dominium sui
actus non per exclusionem causae primae, sed quia causa
prima non ita agit in voluntate, ut eam de necessitate ad
unum determinet, sicut determinat naturam. Kt ideo de-
terminatio actus relinquitur in potestate rationis et voluntatis. So
der hl. Thomas. Es ist nicht schwer einzusehen, einigen guten
Willen vorausgesetzt, dals der hl. Thomas hier keineswegs die
Determinierung des Willens durch Gott iiberhaupt leugnet,
sondern nur bestreitet, dals die Determinierung eine notwendige



Die Neu-Thomisten, 321

sel, wie bel den Naturdingen. Andernfalls wire die Art und
Weise der Darstellung ein reiner Unsinn. Besteht namlich der
ganze Unterschied zwischen den Naturdingen und den freien
Geschopfen darin, dafs erstere von Gott determiniert werden,
letztere dagegen nicht, so schreibt doch jeder halbwegs ver-
ninftige Men sch, ohne ein hl. Thomas zu sein, ganz einfach
80: ,causa prima non ita agit in voluntate, ut eam ad unum
determinet, sicut determinat naturam.“ Die Worte: ,de
necessitate’ sind in diesem Falle ein reiner Unsinn.

Endlich stiitzt P. Pesch seine Theorie auch noch auf die
Stelle: Quaest. disp. de malo q. 3. a. 3. ad 5. Der Autor weist
hier ebenfalls nur auf die Stelle hin, ohne den Wortlaut anzu-
geben. Die Stelle lautet: ,voluntas, cum sit ad utrumlibet, per
aliquid determinatur ad unum, scilicet per consilinm rationis.
Nec oportet hoc esse per aliquod agens extrinsecum. Damit
ist also nach P. Pesch gesagt, dals das ,,Ubermals der Selbst-
bestimmungsfahigkeit“ allein es sei, welches den Wilien zu der
Thatigkeit avregt. Hs wird ja hier das ,jagens extrinsecum*
aunsdriicklich in Abrede gestellt. — Der Einwurf selber sagt uns,
von welchem ,agens extrinsecum® hier die Rede ist. Objectio:
{Omne quod se habet ad utrumlibet, indiget aliquo determinante
ad hoc quod exeat in actum. Sed liberum arbitrium hominis
ad utrumlibet se habet, scilicet ad bonum et malum. Ergo ad
hoc quod exeat ad actum peccati indiget quod ab aliquo de-
terminatur ad malum. Maxime autem hoc videtur fieri a dia-
bolo, cujus voluntas est determinata ad malum. Ergo videtur
quod diabolus sit causa peccati. Der hl. Thomas bestreitet nun
in seiner Antwort acf diesen Einwurf, dals die Determinierung
des Willens von einer ,causa extrinseca®, also a diabolo
herstammen miisse. Das ist alles, was er an dieser Stelle sagt.
Der englische Lehrer leugnet somit hier, wie iiberall, dals der
Wille von einer dufsern kreatiirlichen [Jrsache bestimmt werde.
Allein Gott bildet fiir den Willen keine ,causa extrinseca®, weil
er im Willen selber wirkt, nicht auf den Willen, sondern
im Willen.

Was lehren demnach der hl. Thomas und die ,,Thomisten®
einstimmig? Die Kreaturen besitzen von Natur aus keine
wirkliche, sondern nur eine mogliche Thatigkeit. Sie haben
daher zwar die Fdahigkeit oder Potenz fiir ihre Thatigkeit,
allein diese Fahigkeit bewirkt noch keineswegs, dals sie eo
ipso schon ihre Thatigkeit entfalte. Die Théatigkeit der Krea-
turen ist stets, im Unterschiede von der Thitigkeit Gottes, mit
eirer Bewegung verbunden. Da also die Kreaturen von

Jahrbuch fiir Philosophie ete. 1X, 21



322 Die Neu-Thomisten.

Natur aus nur die Fd higkeit besitzen, thitig zu sein, deshalb
muls diese ,, Fahigkeit“ vorher bewegt werden. Die Bewegung,
aktiv genommen, ‘besteht in der Mitteilung einer Form oder
Kraft an ein Substrat, wie wir es schon bei dem Werden, bei der
generatio, sehen, denn der Zweck dieser Bewegung ist, dem
Substrat ein Sein zu verleihen. Das Sein aber kommt jedem
Wesen durch einen Akt oder eine Form zu. Der Zweck der
Kreaturen besteht nun in dem Thatigsein, indem aus ihnen,
beziehungsweise aus ihren Fahigkeiten oder Potenzen, die
wirkliche Thatigkeit als Effekt hervorgeht. Féahigkeit oder
Potenz besagt aber in odine operativo ihrem innersten Wesen
nach ebenso wenig ein Sein, wie der Stoff in ordine entita-
tivo. Beide bedeuten ein mogliches, nicht aber ein wirk-
liches Sein. Gleichwie darum der Stoff in ordine entitativo
bewegt werden, d. h. eine Form erhalten mufls, ebenso miissen
die Fahigkeiten oder Potenzen der Kreaturen in ordine
operativo bewegt werden, d. h. eine Form erhalten. Durch
diese Form ist der Stoff in actu und vollkommen; desgleichen
sind es die Fahigkeiten oder Potenzen. Habere talem for-
mam est motum esse. Mit Bezug auf die Fahigkeiten oder
Potenzen liegt dieser Umstand um so mehr klar zu Tage, als sie
fiir eine Thatigkeit bestimmt sind. Fir die gesamte Scholastik
stand der Grundsatz fest, dals die Form das Prinecip der
Thatigkeit bildet. Da aber die Fahigkeiten oder Potenzen von
Natur aus wie der Stoff, nicht wie die Form, sich verhalten,
s0 miissen sie friither eine Form erhalten, damit dann aus ihnen
eine Thétigkeit als Wirkung heraustrete. Darum bemerkt
der hl. Thomas ganz zufreffend: nulla potentia passiva potest in
actum exire nisi completa per formam activi, per quam fit
in actu. Quia nihil operatur nisi secundum quod est in actu.
III. Sent. d. 14. q. 1. a. 1. qu. 2. — Opus determinatum non
progreditur nisi a determinato agente. Kt inde est, quod illud
est tantum in potentia, non agit, quia se habet indeterminate
ad multa. Sed forma, quae est terminans potentiam mate-
riae principium actionis dicitur. I. Sent. d. 45. q. 1. a. 3.
Daher betont der englische Lehrer fortwéhrend, ein jedes Wesen
sel nur insofern thétig, als es sich in actu befindet. Gerade
durch die Form befindet sich ein Ding 1n actu, sei es in ordine
entitativo oder operativo. Sicut potentia passiva sequitur ens in
potentia, ita potentia activa sequitur ens in actu. Unumquodque
enim ex hoc agit quod est actu, patitur vero ex eo quod est
potentia. 8. Thom. Summ. ectr. Gent. lib. 2. ¢. 7 und 8. Dieses
Prinecip schérft der hl. Thomas bei jeder Gelegenheit ein.



Die Neu-Thomisten. 323

Die Kreaturen haben also von Natur aus die Fdhigkeit,
die Potenz zu ihren Thétigkeiten, allein sie sind deshalb nicht
schon ohne weiteres thatig. Diese Fahigkeit oder Potenz
bildet nicht das nédchste oder unmittelbare, sondern blofs
das entfernte oder radikale Princip, principium quo, der Tha-
tigkeit. Das niichste Princip ist vielmehr eine Form, die Form
des Aktiven, wie S. Thomas bemerkt. Und doch sehen wir,
dafs die Kreaturen thatsédchlich sich auch in der Thatigkeit
befinden, somit die genannte Form thatsdchlich besitzen.
Woher haben sie diese Form? Vielleicht aus sich selber?
Die Molinisten behaupten es. Allein das ist aus mehr als einem
Grunde rein unmoglich. Besitzen die Kreaturen die Form etwa
von Natur aus? Dann sind sie von Natur aus auch stets
in actu mit Bezug auf ihre Thédtigkeit, somit ohne Unter-
brechung thitig, denn der aktiven Potenz oder der Potenz
in actu fehlt nichts mehr, und es ist daher gar kein Grund
vorhanden, aulser es stiinde ein Hindernis im Wege, dals sie
nicht in Théatigkeit iibergehen, bestdndig thétig sein sollte.
Sed forma quae est terminans potentiam materiae principium
actionis dicitur. Et ideo in omnibus, quorum potentia activa
determinata est ad unum effectum, nihil requiritur ex parte
agentis ad agendum supra potentiam completam, dummodo
non sit defectus ex parte recipientis ad hoc gqnod sequatur effectus,
Sicut patet in omnibus agentibus ex necessitate naturae. S. Thom.
I. Sent. d. 45. q. 1. a. 3. Darum folgt die Thétigkeit jedesmal
auf die Potenz in actu, und sie ist blols der Natur nach
spater, der Zeit nach zugleich mit dieser. Nun lehrt aber
die Erfahrung, dals die Kreaturen nicht immer thitig sind,
und, wenngleich sie die eine Thétigkeit ausiiben, noch in der
Potenz zu anderen Thétigkeiten sind. Daraus folgt unwider-
leglich, dals sie die vorhin genannte Form nicht von Natur aus
besitzen. Wir nehmen von Natur aus nicht in der Bedeutung,
als wire diese Form ein Teil der Natur, als gehorte sie zum
Wesen der Natur. Denn in diesem Sinne hat niemand behauptet,
dals die Kreaturen die genannte Form von Natur aus hitten.
Es konnte dies aber auch niemand behaupten, denn andernfalls
wéren die Kreaturen Gott. In Gott allein gehort die Form,
wodurch er ein agens in actu, eine Potentia activa oder in
actu ist, zum eigenen Wesen. Vergl. S. Thom. Summ. theol. 1.
p- g 25. a. 1. Wir verstehen demnach die Worte: ,,von Natur
aus“ in dem Sinne, dafs Gott den Kreaturen bei der Scho-
pfung diese Form mitgeteilt, oder, wie P. Pesch sagt, am An-
fange der Welt in die Welt hineingelegt habe.

a1*



324 Die Neu-Thomisten.

Der Umstand, dafls die Kreaturen doch noch in der Po-
tenz, agens in potentia, sind, spricht entschieden gegen diese
Auffassung. Dazu kommt noch die weitere Lehre des heiligen
Thomas, die wir friilher kennen gelernt haben, nach welcher es
ein fir allemal ganz unmoglich ist, dafs Gott den Kreaturen
diese Form fiir immer, schon vom Beginne der Welt an, mit-
geteilt habe, selbst mitteilen konnte. Als notwendige Folge
daraus ergibt sich dann die Wahrheit, dafs Gott den Kreaturen
jedesmal, so oft sie ndmlich aus dem Zustande der Potenz,
des agens in potentia heraustreten sollen, diese Form mit-
teilen mufs. Diesen Vorgang nennt der hl. Thomas Bewegung.
Aktiv gefalst ist diese Bewegung eine Thitigkeit von seiten
Gottes, passiv genommen ein Leiden oder Aufnehmen von
seiten der Kreaturen. Der thatsdchliche Besitz dieser Form
ist identisch mit dem Bewegtwordensein: habere talem forma
est motum esse.

Kénnen nicht die Kreaturen sich diese Form selber
geben? Das ist ein Ding der Unméglichkeit. So wenig der
Stoff sich die eigene Form mitteilen kann, ebensowenig vermag
die Fahigkeit oder Potenz sich diese Form selber zu geben.
Und warum dies? Aus verschiedenen Griinden. Zum ersten
wiilste die Fahigkeit, um sich diese Form mitteilen zu kdnnen,
die Form schon friiher besitzen. Denn die Mitteilung dieser
Form konnte nur durch eine Thiatigkeit, also per modum
causae efficientis erfolgen. Um nun diese Thitigkeit zu
setzen, mufs die Fahigkeit in actu, also agens in actu sein.
Allein in actu, agens in actu wird die Fahigkeit erst durch
eben diese Form. Folglich wire die Fahigkeit in actu, bevor
sie und wodurch sie in actu ist. Damit ergibt sich der helle
Widerspruch, dals ein Ding sich selber ein neues Sein, das
esse in actu, gibt, ohne selber ein Sein in actu zu besitzen.
Es gilt hier ganz dasselbe, was der hl. Thomas binsichtlich der
Wesenheit sagt, die sich selber das Dasein oder die Exi-
stenz mitteilen sollte. Darum ist die Behauptung, der Einflufs
Gottes, die Priddetermination, also diese mitgeteilte Form
werde durch die Thétigkeit der Kreatur modifiziert, der
reinste Widersinn., So beruft sich z. B. P. Pesch, a. a. 0. S. 364,
auf folgende Stelle des hl. Thomas: licet causa prima maxime
influat in effectum, tamen ejus influentia per causam proximam
determinatur et specificatur et ideo ejus similitudinem imitatur
effectus. Quaest. disp. de potent. q. 1. a. 4. ad 3. Nach den
Worten: causam proximam setzt der Autor die Worte: i. e. die
wirkende Ursache. Auf der nichstfolgenden Seite heilst es:



Die Neu-Thomisten, 325

»Allerdings ,modifizieren‘ die geschaffenen Wesen die Thitig-
keit Gottes, aber sie thun das nicht, wie etwa die runde Ge-
stalt die Bewegung der Kugel modifiziert und die der Glocke
gegebene Modifikation den Ton der Glocke bestimmt, sondern
sie modifizieren in der Art, wie der Drechsler die Kugel und
der Glockengiefser die Glocke modifiziert, also durch Selbst-
thatigkeit. Sie modifizieren nicht nach Art inhirierender
Formalursachen, sondern als thitige Wirkursachen.” — Wenn
uns der Autor nur sagen wollte, wie die Geschopfe durch
Selbstthitigkeit den Einflufs Gottes, die mitgeteilte
Form ,modifizieren” konnen, indem sie ja erst durch diesen
Einflufls Gottes und die genannte Form agens oder po-
tentia in actu werden und die Théatigkeit erst aus dieser
potentia in actu heraustritt. Es wire in der That das Kunst-
stiick des Miinchhausen.

Mit vollem Rechte erklart darum der hl. Thomas: in ope-
ratione qua Deus operatur movendo naturam, non operatur
natura. Quaest. disp. de potentia q. 3. a. 7. ad 3. Die Sache
ist aus dem Gesagten sonnenklar. Durch diese Bewegung
Gottes erhilt die Kreatur voriibergehend eine Form, und
eben diese Form bildet das Princip, das principium quo,
wodurch die Kreatur ihre Théitigkeit ausiibt. Zu sagen also,
bei der Mitteilung dieses Princips durch Gott und bei der
Aufnahme desselben durch die Kreatur sei diese letztere
selber thatig, ist der hochste Widerspruch, der sich denken
lafst. Die Kreatur wire thétig, ohne das Princip zu besitzen,
wodurch sie thitig ist. Die Potenz oder Fahigkeit verhalt
sich ja wie der Stoff, nicht aber wie die Form. Alles, was
in der Potenz nicht in actu ist, verhélt sich wie der Stoff,
nicht wie die Form. Darum mufs die Potenz frither in actu
versetzt werden, dann geht eine Thétigkeit aus ihr hervor.
Weder als wirkende, noch als formale, sondern als stoft-
liche Ursache ,,modifiziert* die Kreatur den Einfluls Gottes und
die genannte Form. .

Dies fiihrt uns zu einem weitern Grunde, warum die Potenz
sich diese Form nicht selber geben, sich nicht selber in actu
versetzen kann. Diese Form bildet eine Vollkommenheit,
ein Sein, denn die ,Fiahigkeit, das , Vermogen“ ist offenbar
vollkommener, wenn es in actu, als wenn es blofs in der
Potenz sich befindet. Nun schliefst es aber einen offenen Wider-
spruch in sich, dafs ein Ding sich selber etwas mitteile, was
vollkommener ist, als es selber, dals ein Ding sich selber ein
Sein gebe. Wir hitten dann eine Wirkung ohne hinreichende



326 Die Neu-Thomisten.

Ursache. Dies aber besagt einen Widerspruch, denn es ginge
dann eine Wirkung hervor, die in der Ursache nicht enthalten
wire. Darum muls die Ursache zum mindesten gleich-
wertig sein an Vollkommenheit mit der Wirkung. Allein die
Fihigkeit der Potenz als solche ist unvollkommener als die
Form, wodurch sie in actu gesetzt wird, in actu sich befindet.
Daher verhilt sich die Fahigkeit, das Vermogen zu dieser Form,
wie der Stoff. Quaedam causae sunt nobiliores his quorum
sunt causae, scilicet efficiens, formalis et finalis. Kt ideo quod
est in talibus causis nobilius est in eis quam in his quorum
sunt causae. Sed materia est imperfectior eo cujus est causa.
Et ideo aliquid est in materia minus nobiliter quam sit in ma-
teriata. In materia enim est incomplete et in potentia, et
in materiato est in actu. 8. Thom. Quaest. disp. de veritate
q. 7. a. 7. ad 1. — Naturali ordine perfectum praecedit im-
perfectum, sicut et actus potentiam, quia ea quae sunt in potentia
non reducuntur ad actum nisi per aliquod ens actu. Summ.
theol. I. p. q. 95. a. 1. — Nulla res potest agere ultra suam
speciem, quia semper oportet quod causa potior sit effectu.
Summ. theol. 1. 2. q. 112, a. 1.

Drittens endlich ist es unmoglich, dals die Fahigkeit oder
Potenz sich selber in actu versetze, durch sich selber ein
agens in actu werde, weil es die Form, wodurch es ein
agens in actu wird, schon in sich enthalten miifste. Denn in
diesem Falle wire die Form, wodurch es in actu, ein agens
in actu wird, eine Wirkung der Fdhigkeit oder Potenz.
Nun erklirt der hl. Thomas, jede Wirkung miisse im Agens
als Form vorhanden sein. Illud quod est in effectu ut forma
dans esse, est in agente in quantum hujusmodi, ut virtus activa,
IV. Sent. d. 1. q. 1. a. 4. qu. 4. Diese Form besitzt aber die
Fahigkeit oder Potenz nicht, andernfalls wire sie nicht blofse
Féhigkeit oder agens in potentia, sondern agens in actu,
und infolge dessen unausgesetzt thatig. Unmoglich kann ein
Ding zugleich und unter dem némlichen Gesichtspunkte agens
in potentia und agens in actu sein. Impossibile est aliquid
movere seipsum nisi secundum diversas partes, ita quod una
pars sit movens, et alia mota. Sicut etiam in animali est anima
movens et corpus motum. Cujus ratio est, quia nihil movet nisi
secundum quod est in actu, nec movetur nisi secundum quod
est in potentia. Et haec duo non possunt simul eidem in-
esse respectu ejusdem. S. Thom. I. Sent. d. 8. q. 3.
a. 1. ad 3. i

Wenn also P. Pesch erkldrt, der Wille gehe in Thatigkeit



Die Neu-Thomisten, 327

iitber auf Grund des ,Ubermafses der Selbstbestimmungsfahig-
keit, so hebt der Autor ganz einfach die Denkgesetze auf.
Behauptet der Autor ferner, a. a. 0. I. B. 8. 609, der Ubergang
des Vermogens zur Thitigkeit werde von dem Vermogen
selbst bewerkstelligt, freilich unter dem KEinflusse irgend eines
auf dasselbe einwirkenden Objektes, so schreibt er diesem ,,Ver-
mogen® die Higenschaften des Miinchhausen zu. ,, Das Vermogen,“
heifst es daselbst, ,ist ein unfertiges Etwas, das in der hin-
zutretenden Wirksamkeit die ihm entsprechende Vollendung
und Bestimmung erreicht, das also zum vollen aktuellen
Wirken in einem #&hnlichen Verhaltnisse steht, wie die Ma-
terie zu dem durch Hinzutritt der Form vollendeten ,,Natur-
wesen®. Also das ,,Vermogen® ist unvollkommen und wird
erst vollkommen durch die Théatigkeit. Das ,,Vermogen
verhdlt sich zu der ,Thitigkeit“ &hnlich wie der ,,Stoff* zur
,borm® und trotzdem bringt dieses ,,Unvollkommene seine
,,eigene Vollkommenheit®, der ,,Stoff** seine ,,eigene Form‘“ hervor.
Darauf gibt es allerdings keine Antwort mehr.

Sind nun die Fédhigkeiten oder Potenzen der Kreaturen
nicht imstande, von sich selber den Zustand der ,,Ruhe®, in
welchem sie sich von Natur aus und auch noch jetzt manch-
mal befinden, zu verlassen, sich selber in actu zu versetzen,
so fragt es sich sofort, wer sie dann aus diesem Zustande der
,Buhe‘ herausfilhre und in actu versetze? Die Molinisten er-
klaren, die friithere Ursache thue das, und diese frithere werde
von einer noch fritheren in actu gesetzt, und so hinauf bis zu
Gott. ,,Dle physische Priamotion liegt also im Anbeginne der
Zeiten, im Uranfange der Welt" So P. Pesch, a. a 0.
II. B. S 367. Man erinnere sich an das friiher Gesacrte vom
»Bewegungsquantum®, welches Gott am Anfange der \Velt n
die Welt hineingelegt hat, und an das ,,Uberma['b der Selbst-
bestimmungsfihigkeit* des Willens, Wer ein Messer zum
Schneiden bringt, bewegt dasselbe freilich unmittelbar durch
sich, Diese Unmittelbarkeit der Handhabung schliefst der
hl. Lehrer ausdriicklich aus, wenn von der Bewegung die
Rede ist, womit Gott die Geschipfe zu der ihrer Natur ent-
sprechenden Thatigkeit bringt. Er bezeichnet sogar die Ver-
mittlung, welche stattfindet. So P. Pesch a. a. O.

Die ganze physische Primotio Gottes muls also zuriickver-
legt werden auf den Anfang der Welt. HEs ist in der That
interessant zu erfahren, dals Schriftsteller des 19. Jahrhunderts
wieder zuriickgehen auf die Ansicht des extravaganten Du-
randus. ls ist gewils nicht ohne Bedcutung, zu horen, wie



328 Die Neu-Thomisten,

die Molinisten unserer Tage eine Theorie verteidigen, von welcher
Albert der Grolse sagt: ,,quod fere cessit ab aula, et a multis
modernorum reputatur haeretica® in II. Sent. d. 35. a. 7. Noch
merkwiirdiger aber ist, dals diese Theorie, von welcher der hi.
Thomas sagt ,,quod proxima sit duplici errori, die Lehre eben
dieses hl. Thomas sein soll. Nein, die Wahrheit lautet viel-
mehr, dafs Gott bei jeder Thatigkeit der Kreatur ,unmittelbars
selber thatig sein, die Kreatur zu der Thatigkeit ,,unmittelbar
anregen oder hewegen miisse. Deus essentialiter in omnibus
rebus est, non tamen ita quod rebus commisceatur, quasi pars
alicujus rei. Ad cujus evidentiam oportet tria praenotare. Primo,
quod movens et motum, et operans et operatum oportet
simul esse, ut in 7. Phys. probatur. Sed hoc diversimode
contingit in corporalibus et spiritualibus. Quia enim corpus per
essentiam .suam, quae circumlimitata est terminis quantitatis,
determinatum est ad situm aliquem, non potest esse quod corpus
movens et motum sint in eodem situ. Unde oportet quod simul
sint per contactum. Kt sic virtute sua corpus immutat quia
immediate sibi conjungitur, quod etiam immutatum aliud immu-
tare potest usque ad aliquem terminum. Spiritualis vero sub-
stantia, cujus essentia omnino absoluta est a quantitate et sita,
ac per hoc loco, non est distincta ab eo, quod movet per
locum et situm. Sed ubi est quod movetur, ibi est ipsum
movens. — Secundum est, quod esse cujuslibet rei, et.cujus-
libet partis ejus est immediate a Deo. — Tertium est, quod
llud quod est causa esse non potest cessare ab operatione
qua esse datur, quin ipsa res etiam esse cesset. Sicut enim
dicit Avicenna, haec est differentia inter agens divinum, et
agens naturale, quod agens naturale est tantum causa motus,
et agens divinum est causa esse. Unde juxta ipsum qualibet
causa efficiente remota, removetur effectus suus. Et ideo remoto
aedificatore non tollitur esse domus, cujus causa est gravitas
lapidum, quae manet, sed fieri domus, cujus causa erat. Kt
similiter remota causa essendi, tollitur esse. Unde dicit Grego-
rins, quod omnia in nihilum deciderent, nisi ea manus Omnipo-
tentis contineret. Unde oportet quod operatio ipsius, qua dat esse,
non sit intercisa, sed continua. Ex quibus omnibus aperte col-
ligitur, quod Deus est unicuique intimus, sicut esse proprium re:
est intimum ipsi rei, quae nec incipere, nec durare possef, nisi
per operationem Dei, per quam suo operi conjungitur ut
in eo sit, 8. Thom. I. Sent. d. 37. gq. 1. a. 1. — Quamvis
essentia divina non sit intrinseca rei quasi pars veniens in con-
stitutionem ejus, tamen est intra rem quasi operans et agens



Die Neu-Thomisten. 329

esse uniuscujusque rei. Kt hoc oportet in omni agente incor-
poreo. L. ¢. ad 1. — Illud quod agit per suam absentiam non
est causa proxima ejus quod fit, sed remota. Virtus enim
solis primo et principaliter est in corpore sibi conjuncto, et sic
deinceps usque ad ultimum. Kt haec virtus est lumen ejus
per quod agit in his inferioribus. Deus auntem immediate in
omnibus operatur. Unde oportet quod in omnibus sit. I. c.
ad 2. — Aliorum vero quae per motum et generationem produ-
cuntur, creatura causa esse potest. . . . Horum tamen causa
etiam Deus est, magis intime in eis operans quam aliae
causae moventes. Quia ipse est dans esse rebus. Causae
autem aliae sunt quasi determinantes illud esse. Nullius enim
rei totum esse ab aliqua creatura principinm sumit, cum materia
a solo Deo sit. Esse autem est magis intimum rei cuilibet, quam
ea per quae esse determinatur. Unde et remanet illis remotis,
ut in libro de causis dicitur. Unde operatio Creatoris magis
pertingit ad intima rei, quam operatio causarum secun-
darum. Kt ideo hoc quod creatum est causa alii creaturae non
excludit quin Deus immediate in rebus omnibus operetur,
in quantum virtus sua est sicut medium conjungens vir-
tutem cujuslibet causae secundae cum suo effectu. Non
enim virtus alicujus creaturae posset in suum effectum, nisi per
virtutem suwae Creatoris, a quo est omnis virtus, et virtutis
conservatio, et ordo ad effectnm, quia, ut in libro de causis
dicitur causalitas causae secundae firmatur per causa-
litatem causae primae. S. Thom. II. Sent. d. 1. q. 1. a. 4.
— Virtus Dei est in qualibet re naturali, quia Deus in omnibus
rebus esse dicitur per essentiam et potentiam et praesentiam.
Sed non est dicendum quod virtus divina secundum quod est in
rebus sit otiosa. Krgo secundum quod est in natura operatur,
Nec potest dici quod aliud quam ipsa natura operetur, cum mnon
appareat ibi nisi una operatio. Ergo in qualibet naturae
operatione Deus operatur. 8. Thom. Quaest. disp. de potentia.
q. 3. a. 7. arg. pro. — Nihil ad speciem in istis imferioribus
nisi per virtutem corporis coelestis; nec aliquid agit ad esse
nisi per virtutem Dei. Ipsum eaim esse est communissimus
effectus, primus et intimior omnibus aliis effectibus. Et ideo
soli Deo competit secundum virtutem propriam talis effectus.
Unde etiam intelligentia, ut dicitur in libro de ecausis, non dat
esse, nisi prout est in ea virtus divina. Sic ergo Deus est
causa omnis actionis, prout quodlibet agens est instrumen-
tum divinae virtutis operantis. l. ¢. in corp. — Tam Deus
quam natura immediate operantur, licet ordinentur secundum



330 Die Neu-Thomisten.

prius et posterius. 1. c. ad 4. — Sicut autem Deus non solum
dedit esse rebus quum primo esse Inceperunt, sed quamdiu
sunt esse in eis causat, res in esse conservando, ita non solum
quum res primo conditae sunt eis virtutes operativas
indidit, sed semper eas in rebus causat., Unde cessante
influentia divina omnis operatio cessaret. Omnis igitur rei
operatio in ipsum reducitur sicut in causam. Summ. ctr. Gent.
lib. 3. ¢. 67.

Soviel moge geniigen zur Beleuchtung der offenen Un-
wahrheit in der Behauptung des P. Pesch, der heil. Thomas
schlielse die ,,Unmittelbarkeit der Handhabupg ausdriick-
lich aus.

Allein, entgegnet P. Pesch, der heilige Thomas bezeichnet
sogar deutlich die Vermittlung, welche stattfindet. Jede Natur
trete nur insofern in Thatigkeit, als sie dem alterierenden Ein-
flusse einer andern unterworfen sei. Durch die Skala dieser
Alteration gelange man zu den siderischen Einfliissen; aber auch
bei den Himmelskorpern kionne der eine nur dann bewegend
thitig sein, wenn er von einem andern bewegt werde, bis man
endlich zu dem ersten Beweger, zu Gott, gelange.

Der Beweis ist ausgezeichnet gelungen, nar wirft er leider
die ganze Theorie des Autors selber iiber den Haufen. Nach
dem Autor muls man die ,physische Primotion Gottes” zuriick-
verlegen auf den Anbeginn der Zeiten, aufden Uranfang
der Welt. Das ist, meint der Autor, die Lehre des heiligen
Thomas. Wann und wo hat nun der heilige Thomas je ge-
lehrt, dals z. B. der siderische Einflufls auf die Dinge und
Thatigkeiten dieser Erde blofs am Anfange der Zeiten,
nur am Uranfange der Welt sich geltend gemacht habe,
jetzt aber nicht mehr? Nach dem hl. Thomas hidngt auch
jetzt noch jede Thétigkeit der Kreaturen, mit Ausnahme
der Akte des Verstandes und Willens, von dem siderischen
Einflusse ab. Folglich ist es die zweite offene Unwahr-
heit, dals nach dem hl. Thomas ,,die physische Pridmotion* im
Anbeginn der Zeiten, im Uranfange der Welt liege.
Dazu kommt, dals der hl. Thomas iiberall mit ausdriick-
lichen Wortenerkldart, woher dieser Einfluls ,,der andern*
Ursache komme. Nicht aus ,eigener“ Kraft regt die eine Ur-
sache die andere zur Thatigkeit an, sondern ,in quantum virtus
divina est in ea“. Was ist denn diese ,Kraft Gottes“ in den
Ursachen, die von der ,eigenen” Kraft der Kreatur sich unter-
scheidet? Ist sie etwas anderes als die Bewegung, Gott
selber? Absolut nein. Et ita patet quod, cum Deus sit prima



Die Neu-Thomisten. 331

causa ommnium, sua virtus est immediatissima omnibus. Sed
quia ipsemet est sua virtus ideo non tantum est immedia-
tum principium operationis in omuibus, sed immediate in
omnibus operans. Quod in aliis causis non contingit, quamvis
singulae res proprias operationes habeant, quibus producunt suos
effectus. 8. Thom. I. Sent. d. 37. q. 1. a. 1. ad 4. Man vgl
Quaest. disp. de potentia q. 3. a. 7. So werden oftfene Un-
wahrheiten den Lesern aufgetischt, unbekiimmert darum, ob
sie schon hundertmal widerlegt wurden oder nicht. Was immer
dagegen eingewendet wird, das schweigt man in aller Gemiits-
riuhe tot, als hitte nur die Unwahrheit das Recht auf Existenz.

Die Kreaturen konnen demnach sich nicht aus ,eigener
Kraft aus dem Zustande der Potenz, der ,,Ruhe” in den Zu-
stand des actus oder in actu versetzen. Denn dieser letztere
Zustand bildet eine Vollkommenheit der Potenz, des agens
in potentia, und kein Ding kann sich selber eine Voll-
kommenheit, also etwas, was , vornehmer“ als es selber
ist, aus ,eigener Kraft mitteilen. Dies gilt ebenso auch von
der Théatigkeit der Kreaturen selbst. Aber auch ,andere
Kreaturen vermégen nicht einem Dinge, welches in der
Potenz, agens in potentia, ist, aus ,eigener” Kraft dasjenige
mitzuteilen, wodurch dieses Ding in der Potenz, das agens in
potentia, in actu, ein agens in actu wird. Und warum bringen
die Kreaturen dies nicht aus ,eigener“ Kraft zustande? Weil
das esse in actu ein Sein, ein esse bildet. Keine Kreatur
aber vermag einer andern aus ,eigener“ Kraft ein esse zu ver-
leihen., Das kann nur in der Kraft Gottes geschehen. Das
esse, welcher Art immer, bildet jedesmal die Wirkung Gottes.
Bringen es die Kreaturen hervor, so ist dies nur moglich, indem
die Kraft Gottes in ihnen ist, insofern sie also von Gott
dazu prdmoviert werden. Selbst P. Pesch muls eingestehen,
a. a. 0. I. B. 8. 133, dals die Kreaturen ,aus eigener Macht-
vollkommenheit”“ nicht Formen hervorbringen konnen, sondern
dals in allen natiirlichen Ursachen ,innerlich und verborgen®
die hervorbringende Ursachlichkeit Gottes thétig ist. Daraus
ergibt sich dann die vdllige Unrichtigkeit der Behauptung
des P. Pesch, a. a. O. II. B. S. 364, dals die ,sekundédren Ur-
sachen” in Bezug auf die erste Ursache sich zwar ,wie
Werkzeuge® verhalten, aber in Bezug auf ihre eigene Form
und die Wirkungen sich als ,,Hauptursache darstellen. Diese
Behauptung des Autors ist vollstdndig sinnlos, weil sie die
Denkgesetze, namentlich das vom zureichenden Grunde,
aufhebt. Die ,Hauptursache” mufs stets wenigstens gleich



332 Die Neu-Thomisten.

oder aber vollkommener sein als die Wirkung. So haben wir
frither vom hl. Thomas gehort. Beil der ,Instrumentalursache
dagegen ist dies nicht notwendig. Duplex est causa. Una
principalis, quae agit per propriam formam; et haec est
nobilior quam effectus in quantum est causa. Alia est causa
instrumentalis, quae non agit per formam propriam, sed in-
quantum est mota ab alio; et haec non oportet nobiliorem
esse effectu. 8. Thom. Quaest. disp. de malo q. 4. a. 1. ad 13.
— Agens non semper est nobilius patiente simpliciter loquendo,
sed in quantum est agens. Agif enim ignis vel ferrum in
corpus humanum, quod est simpliciter nobilius, quo tamen ignis
est nobilior inquantum est actu calidus. Et secundum hoc
agit in corpus humanum. . . . Nec oportet quod instrumenta-
liter agens sit simpliciter nobilius effectu; quia effectus non
proportionatur instrumento, sed principali agenti. S. Thom.
IV. Sent. d. 1. q. 1. a. 4. qu. 1. ad 3. — Causa autem est
duplex, scilicet instrumentalis, et principalis. In principali quidem
causa est aliquid secundum similitudinem formae, vel ejusdem
speciel, si sit causa univoca, vel secundum aliquam excellentiorem
formam, si sit agens non univocum. In causa autem instrumen-
tali est aliquis effectus secundum virtutem, quam recepit
instrumentum a causa principali, inquantum movetur ab ea.
Quaest. disp, de malo. q. 4. a. 3. — Nun ldfst sich aber in gar
keiner Weise in Abrede stellen, dafs das esse in actu, und
die Thatigkeit selber eine Vollkommenheit ausmachen,
welcher gegeniiber das esse in potentia, und die Unthatig-
keit als Unvollkommenheit erscheinen. Wie kann also das,
was unvollkommen ist, seine eigene Vollkommenheit ver-
ursachen und hervorbringen? Offenbar nur dadurch, dals
es als Instrument wirkt. Als Instrument hat es die Kraft
des Hauptagens in sich, die vollkommener ist als die
Thétigkeit, welche von dieser Kraft hervorgebracht wird.

Die absolute Notwendigkeit der ,praemotio physica“,
der ,,Prideterminierung durch Gott*“ aller Kreaturen, der ver-
niinftigen wie der nicht verniinftigen, ldfst sich demmnach aus
den Principien des hl. Thomas mit mathematischer Genauig-
keit ableiten.

Erstes Princip: Die Kreaturen, verniinftige wie unver-
niinftige, sind im wahren Sinne Ursachen, causae efficientes,
ihrer Thatigkeiten. Die Thatigkeit geht aus dem Vermogen,
aus der Féahigkeit oder Potenz als aus ihrer Ursache her-
vor. Actio alicujus, etiamsi sit ejus ut instrumenti, oportet ut



Die Neu-Thomisten. 339

ab ejus potentia egrediatur. Quaest. disp. de potentia.
q. 3. a. 4. '

Zweites Princip: Die Ursache mufs, so oft sie Haupt-
ursache ist, vollkommener oder wenigstens gleich voll-
kommen sein mit der Thétigkeit, welche als Effekt oder
Wirkung aus ihr heraustritt. Non oportet quod causa sit po-
tior quam in causis per se. Summ. theol. 22. q. 148. a. 3.
ad 2. — Non autem est eadem ratio principalis agentis, et in-
strumenti. Nam principale agens oportet esse potius, quod non
requiritur in agenti instrumentali. ib. q. 165. a. 2. ad 1. Diese
Doktrin stiitzt sich auf das Denkgesetz vom zureichenden
Grunde, demzufolge nichts in der Wirkung hervortreten
kann, was nicht in der Ursache enthalten ist oder war.
Vgl. Summ. ctr. Gent. lib. 2. c. 23.

Drittes Princip: Die Thatigkeit aller Kreaturen ohne
Ausnahme ist etwas Vollkommeneres, Vornehmeres als die
Kreaturen selber. Quandocunque actus est aliud a potentia,
oportet quod actus sit nobilior potentia. Summ. theol. 1. p. q. 25.
a. 1. ad 2. Der Grund davon ist einleuchtend. Denn die Thé-
tigkeit der Kreaturen bildet ein von dem Wesen und seinen
Potenzen real unterschiedenes Accidens, welches bald vorhanden,
bald nicht vorhanden ist. Jedes Accidens aber verhdlt sich zu
dem Substrat, in welchem es ist, wie der Akt zu der Potenz,
wie die Form zum Stoff. Substantia est simpliciter dignior
accidente, aliquod tamen accidens est secundum quid dignius sub-
stantia, inquantum perficit substantiam in aliquo esse acciden-
tali,. Summ. theol. 1. 2. q. 66. a. 4. — Actio est proprie
actualitas virtutis, sicut esse est actualitas substantiae vel
essentiae. Summ. theol. 1. p. q. 4. a. 1. Ganz namentlich aber
gilt dies von der Thitigkeit des Verstandes und Willens.
Objectio illa procedit de actu secundo, quae est operatio ma-
nens in operante, quae est finis operantis, et per consequens
excellentior quam forma operantis. Quaest. disp. de potentia.
q. 9. a. 5. ad 14,

Viertes Princip: Eine und dieselbe Thiatigkeit kann
nicht in der Weise von zwei Théatigen ausgehen, dafs beide
das, was thatig ist, das agens quod dieser Thitigkeit bilden.
Darum kommt die Thétigkeit der Kreaturen dadurch zu-
stande, dals die praemotio physica oder die von Gott der Kreatur
voriibergehend mitgeteilte Form und die Potenz der Kreatur
ein Princip quod biiden, wihrend die mitgeteilte Form das
Princip quo agit ausmacht. Respectu ejusdem operationis non
potest esse duplex causa proxima eodem modo, sed diverso



334 Die Neu-Thomisten.

modo potest. Quod sic patet. Operatio reducitur sicut in prin-
cipium in duo, in ipsum agentem, et in virtutem agentis,
qua mediante exit operatio ab agente. Quanto autem agens
est magis proximum et immediatum, tanto virtus ejus est
mediata, et primi agentis virtus est immediatissima.
Quod sic patet in terminis. Sint A, B, C, tres causae ordinatae,
ita quod C sit ultima quae exercet operationem. Constat tunc
quod C exercet operationem per virtutem suam. Et quod per
virtutem suam hoc possit, hoc est per virtutem B, et
ulterius per virtutem A. Unde si quaeratur quare C operatur,
respondetur per virtutem suam. Kt quare per virtutem suam?
Propter virtutem B. et sic quousque reducatur in virtutem
causae primae in quam docet Philosophus quaestiones resol-
vere. Kt ita patet quod, cum Deus sit prima causa omnium,
sna virtus est immediatissima omnibus. Sed quia ipsemet
est sua virtus, ideo non tantum est immediatum principium ope-
rationis in omnibus, sed immediate in omnibus operans, quod in
alils causis non contingit, quamvis singulae res proprias opera-
tiones habeant, quibus producunt suos effectus. S. Thom. I. Sent.
d. 37. q. 1. a. 1. ad 4. — Einwnurf: ,,Una actio a duobus
agentibus non videtur progredi posse. Siigitur actio, per quam
naturalis effectus producitur, procedit a corpore naturali, non
procedit a Deo.” Antwort: Haec autem difficultatem non affe-
runt, sl praemissa considerentur. In quolibet enim agente est
duo considerare: scilicet rem ipsam quae agit, et virtutem qua
agit, sicut ignis calefacit per calorem. Virtus autem inferioris
agentis dependet a virtute superioris agentis, inquantum superius
agens dat virtutem ipsam inferiori agenti, per quam agit, vel
conservat eam, aut etiam applicat eam ad agendum, sicut artifex
applicat instrumentum ad proprium effectum, cui tamen interdum
formam non dat, per quam agit instrumentum, nec conservat, sed
dat ei solum motum. Oportet igitur quod actio inferioris agentis
non solum sit ab eo per virtutem propriam, sed per virtutem
omnium superiorum agentium. Agit enim in virtute omnium.
Bt sicut agens infimum invenitur immediatum activum, ita virtus
primi agentis invenitur immediata ad producendum effectum.
Nam virtus infimi agentis non habet quod producat hunc effectum
ex se, sed ex virtute superioris proximi, et virtus illius ex
virtute superioris. Et sic virtus supremi agentis invenitur
ex se productiva effectus, quasi causa immediata. Sicut igitur
non est inconveniens quod una actio producatur ex aliquo
agente, et ejus virtute, ita non est inconveniens quod pro-
ducatur idem effectus ab inferiori agente et a Deo, ab



Die Neu-Thomisten. 335

utroque immediate, licet alio, et alio modo. Summ. ctr. Gent.
lib. 8. e. 70.

Ziwei geschaffene oder kreatiirliche Thitige konunen
demnach nicht anders eine und dieselbe Thatigkeit als
agens quod setzen, als dadurch, dafs das eine in dem andern
wirkt. Da aber ein suppositum oder agens quod, so oft von den
Kreaturen die Rede ist, nicht in dem andern sein kann, deshalb
vollziehen sie eine und dieselbe Théatigkeit nur, insofern
die Kraft des einen in dem andern sich befindet. Allein diese
Kraft unterscheidet sich sachlich vom Suppositum selber. Daruin
bemerkt der heil. Thomas, es kénne nicht zwei ,causae pro-
ximae® fiir eine und dieselbe Thatigkeit geben. Fiihrt z. B.
jemand meine Hand beim Schreiben, so ist dessen Kraft in
meiner Hand. Wir beide fithren eine und dieselbe Thitigkeit,
das Schreiben, aus. Allein der Betreffende ist doch nicht dem
Suppositum oder der Person nach in meiner Hand. Darum
konnen wir auch nicht im strengsten Sinne sagen, er bilde das
agens quod des Schreibens zugleich mit mir. Aber immerhin
ist dieses Beispiel der Wahrheit sehr nahe. Daher bedient sich
der heil. Thomas fortwéhrend des Vergleiches mit dem Instru-
mente, welches der Kiinstler handhabt. Die Kraft des Haupt-
agens befindet sich thatsichlich in dem Instrumente. Schon
dadurch allein ist der Simultan-Konkurs der Molinisten ein
fir allemal unmdéglich gemacht. Nach diesem Konkurse wirkt
Gott nicht in der Kreatur, im Willen, sondern mit dem Willen,
Daher haben wir jedesmal zwei, nicht aber eine und die-
selbe Thatigkeit. Und doch fragen wir vor allem andern
darum, wie die Kreatur eine Thatigkeit, die vornehmer ist als
sie selber, setzen koonne. Die Antwort darauf, dafs Gott mit-
wirke, 10st diese unsere Frage nicht, denn zwei Ursachen
nebeneinander, duae causae proximae, wie der heil. Thomas
sagt, kOnnen nicht eine und dieselbe Thétigkeit setzen.
Dies ist einzig und allein nur dann moéglich, wenn die Kraft
der einen sich in der andern befindet, die andere durch die
Kraft der einen, als dem agens quo, thitig ist.

Dies trifft nun in Bezug auf Gott in vollem Mafse zu. Der
hl. Thomas sagt nirgends, Gott wirke in creaturam, in volun-
tatem, auf die Kreatur, auf den Willen, sondern fortwihrend
heifst es: in der Kreatur, im Willen. Seine Kraft befindet
sich demnach in der Kreatur, wie die Kraft der Hauptursache
im Instrumente. Allein hier greifi ein grofser Unterschied Platz.
Die Kraft Gottes unterscheidet sich nicht real von ihm selber,
wie bei den Kreaturen. Darum ist er selber in der Kreatur,



336 Die Neu-Thomisten,

im Willen. Wie daher seine Kraft als agens quo, unmittelbar,
wirkt, so wirkt er selber unmittelbar, weil er mit dieser
seiner Kraft identisch ist, was bei den Kreaturen nicht der
Fall. Die Kreatur selber ist somit théatig als das quod agit,
und die Kraft Gottes oder Gott als das quo agit, so oft es sich
um die Thétigkeit der Kreaturen handelt.

Gleichwie daher das kreatiirliche Agens mit seiner Kraft
nicht zwei Ursachen der Thatigkeit bildet, sondern nur
eine, ebenso verhélt es sich hier. Darum ist auch nur eine
und dieselbe Thétigkeit vorhanden, Vgl. Summ. theol. 1.
p. q- 1C5. a. 5. ad 2. Ist dagegen die Rede von dem Momente,
in welchem diese Kraft Gottes der Kreatur mitgeteilt wird, so
haben wir ebenfalls nur eine Théitigkeit zu verzeichnen, und
zwar die Thétigkeit Gottes. Die Kreatur ist in diesem Mo-
ment nicht thatig, denn sie wird durch diese Thatigkeit Gottes
erst agens in actu, und auf Grund dieses Zustandes dann
selber thdtig. Sobald sie die von Gott voriibergehend mit-
geteilte Form hat, geht aus ihr selber die Thitigkeit
hervor. Durch diese Form oder Kraft wird die Kreatur wirk-
liche Ursache im formellen Sinne, und die Théatigkeit
bildet einen Effekt, eine Wirkung eben dieser Ursache.
Und obgleich diese Thatigkeit vornehmer ist als die Kreatur
selber an und fiir sich, so ist sie doch nicht vornehmer als die
Kreatur und die Kraft Gottes in ihr. Im Gegenteil, in dieser
Beziehung ist sie weniger vornehm, und darum kann die
Kreatur deren Ursache sein.

Finftes Princip. Keine Kreatur ist Hauptursache,
sondern nur Instrumentalursache ihrer Théatigkeit. Der
Grund davon liegt auf der Hand. Denn erstens verhilt sich
jede untergeordnete Ursache zu der hohern wie das Werkzeug,
weil sie nur in der Kraft der hohern Ursache thitig ist. Se-
cundo considerandum est quod si sint multa agentia ordinata
semper secundum agens agit in virtute primiagentis. Nam
primum agens movet secundum ad agendum., Kt secundum
hoc omnia agunt in virtute ipsius Dei. Et ita ipse est
causa omnium actionum agentium. Summ. theol. 1. p. q. 105.
a. 5. — Secunda causa non potest influere in suum effectum,
nisi in quantum recipit virtutem primae causae. Sicut
autem influere causae efficientis est agere, ita influere causae
finalis est appeti et desiderari, Et ideo, sicut secundarium
agens non agit nisi per virtutem primi agentis existen-
tem in eo, ita secundarius finis non appetitur nisi per virtutem
finis principalis in eo existentem. Quaest. disp. de veritate.



Die Neu-Thomisten. 337

q. 22. a. 2. — Deus operatur in unoquogque agente etiam se-
cundum modum illius agentis. Sicut causa prima operatur in
operatione causae secundae, cum causa secunda non possit in
actum procedere nisl per virtutem causae primae. Unde
per hoc quod Deus est causa operans in cordibus hominum
non excluditur quin ipsae humanae mentes sint causae suorum
motuum. 1. ¢ q. 24. a. 1. ad 3. — Causa secunda non agit
nisi ex influentia causae primae. Kt sic omnis actio causae se-
cundae est ex praesuppositione causae agentis. Quaest. disp.
de potentia q. 3. a. 4. -— Quando causa prima retrahit actionem
suam a causato, oportet etiam quod causa secunda retrahat actio-
nem suam ab eodem, eo quod causa secunda habet hoc ipsum
quod agit per actionem causae primae, in cujus virtute agit.
L c. g 5. a 8 — Homo per liberum arbitrium potest agros
colere, domos aedificare et alia bona plura facere sine gratia
operante. Quamvis autem huiusmodi bona homo possit facere
sine gratia gratum faciente, non tamen potest ea facere sime
Deo, cum nulla res possit in naturalem operationem exire
nisi virtute divina. Quia causa secunda non agit nisi per
virtutem causae primae. Kt hoc verum est tam in naturalibus
agentibus quam in voluntariis. Quaest. disp. de veritate.
q. 24. a. 14.

Ferner wird jene Ursache eine insfrumentale genannt,
die nur insofern thitig ist, als sie vorher bewegt wurde, also
als causa mota. Virtus activa non recipitur secundum eandem
perfectionem in instrumento secundum quam est in principali
agente. Kt quia omne movens motum est instrumentum,
inde est quod virtus primi motoris in aliquo genere per multa
media deducta tandem deficit. S. Thom. IV. Sent. q. 40. a. 1.
ad 1. — Instrumentum agit actionem instrumentalem inquantum
est motum a principali agente, per quem motum participat
aliqualiter virtntem agentis principalis, non ita quod virtus
illa sit in instrumento secundum esse perfectum, quia motus
est actus imperfectus. Quaest. disp. de veritate. q. 26. a. 1. ad 3.
— Agens principale est primum movens, agens autem instru-
mentale est movens motum. IV. Sent. d. 1. q. 1. a. 4. qu. 1.
— Oportet omnes causas inferiores agentes reduci in causas
superiores sicut instrumentales in primarias. . . . Impossibile
est igitur quod alia substantia sit causa essendi, nisi sicut in-
strumentalis, et agens in virtute alterius. Instrumentum autem
nunquam adhibetur ad cansandum aliquid, nisi per viam motus.
Est enim ratio instrumenti quod sit movens motum. Summ.
ctr. Gent. lib. 2. ¢. 21. — Aliquid operatur ad effectum aliquem

Jahrbuch fiir Philosophie ete. IX. 22



338 Die Neu-Thomisten.

instrumentaliter, quod quidem non operatur ad effectum per
formam sibi inhaerentem, sed solum inquantum est motum a
per se agente. Haec enim est ratio instrumenti, inquantum est
instrumentum, ut moveat motum. Unde, sicut se habet forma
completa ad per se agentem, ita se habet motus, quo movetur
a principali agente ad instrumentum. Quaest. disp. de veri-
tate. q. 27. a. 4.

Ecdlich folgt die Wahrheit, dals die Kreaturen nur Werk-
zeuge ihrer Théatigkeit sind, aus dem Umstande der Unméoglich-
keit, das Sein, was die Thitigkeit ohne Zweifel ist, und aus
der Unmoglichkeit, etwas Vornehmeres aus eigener Kraft
hervorzubringen. Das Instrument wirkt ndmlich nicht durch die
Kraft seiner eigenen Form, wie die Hauptursache, sondern
blofs durch die Bewegung vom Hauptagens. Instrumentum
non agit ex virtute suae formae, sed ex virtute principalis
agentis, cui instrumento sola competit executio actionis. S. Thom.
Summ. theol. 1. p. q. 18. a. 3. — Instrumentum non agit actionem
principalis agentis propria virtute, sed virtute principalis agentis.
L e. 1. 2. q. 112. a. 1. ad 1. — Vgl Quaest. disp. de malo.
q- 4. a. 1. ad 15 et 16, — Darum hat auch die Kraft, wodurch
das Werkzeug thétig ist, kein vollkommenes Sein, wie in der
Hauptursache, sondern nur ein voriibergehendes, unvoll-
stdndiges. Alio modo oportet ponere virtutem agendi in agente
principali, alio modo in agente instrumentali. Agens enim prin-
cipale agit secundum exigentiam suae formae. Kt ideo virtus
activa in ipso est aliqua forma vel qualitas habens completum
esse in natura. Instrumentum autem agit ut motum ab alio.
Et ideo competit sibi, virtus proportionata motui. Motus autem
non est ens completum, sed est via in ens, quasi medium quid
inter potentiam puram, et actum purum, ut dicitur 1in
3 Phys. Et ideo virtus instrumenti inquantum hujusmodi, se-
cundum quod agit ad effectum ultra id quod competit sibi se-
cundum suam naturam, non est ens completum, habens esse
fixum in natura, sed quoddam ens incompletum, sicut est virtus
immutandi visum in aére, inquantum est instrumentum motum
ab exteriori visibili. Et hujusmodi entia consueverunt inten-
tiones nominari. Kt habent aliquid simile cum ente quod est in
anima, quod est ens diminutum. S. Thom. IV. Sent. d. 1. q. 1.
a. 4. qu. 2. Vergl. a. a. O. d. 5. q. 2. a. 2. qu. 2.

Es unterliegt demnach nicht dem geringsten Zweifel, dals
die Kreaturen mit Bezug auf ihre eigene Thiatigkeit
Werkzeuge in der Hand Gottes sind. Die Kreaturen selber
wirken, sind im eigentlichen Sinne thétig, aber sie fiihren diese



Die Neu-Thomisten. 339

ihre Thétigkeit nicht in der eigenen, sondern in der Kraft
Gottes aus.

Dawmit glauben wir vorlédufig zur Geniige dargethan zu haben,
was die ,,Thomisten in Wahrheit lehren, und was ihnen von
den Molinisten aufoctroyiert wird. Sadmtliche Kreaturen
stammen, wie bekannt, aus dem Nichts. Kommt es also auf
sie selber an, so besitzen sie nichts als Moglichkeit, Poten-
tialitat. Was sie an Wirklichkeit, somit an Sein besitzen,
das alles leitet sich her von Gott. Die Kreaturen haben folglich
von Natur aus keinerlei wirkliche Thatigkeit, denn théatig
sein bedentet eine Vollkommenheit, ein Sein. Die Kreaturen
aber besitzen von Natur aus, also was sie selber anbelangt,
nur eine mogliche Vollkommenheit, ein mdgliches Sein, aber
kein wirkliches. Darum haben sie von Natur aus zwar
eine mogliche, aber keine wirkliche Thatigkeit. Die wirk-
liche Thatigkeit verdanken sie Gott, der sie bewegt, ihnen
eine Form, ein Sein voriibergehend mitteilt. Sobald die Krea-
turen dieses Sein besitzen, teilen sie dieses Sein auch andern,
ihrer Thatigkeit mit. Denn thétig sein bedeutet, das andern
mitteilen, wodurch man selber ist oder Sein hat. Natura
cujuslibet actus est, quod seipsum communicet quantum possibile
est. Unde unumquodque agens agit, secundum quod in actu
est. Agere vero nihil aliud est, quam communicare illud,
per quod agens est actu, secundum quod est possibile. 8.
Thom. Quaest. disp. de potentia. q. 2. a. 1. — Ein jedes Ding
aber ist durch eine Form, denn die Form bildet das Princip
des Seins. Die Form ist darum auch das Princip der Thatig-
keit, wie wir bereits vom hl. Thomas gehort haben. Diese
Form nun besitzen die Kreaturen weder von Natur aus, weil
dieselbe von Natur aus Gott allein zukommt, noch haben sie
dieselbe bestdndig oder ununterbrochen. Daher haben die
Kreaturen manchmal keine Thétigkeit, sie ,ruhen”, wie
P. Pesch sagt. Aus dieser ,Ruhe” kommen sie nur durch die
genannte Form, welche Gott ihnen mitteilen mufs, heraus.

Gott hat die Natur der Geschopfe in doppelter Weise ein-
gerichtet. In manchen derselben ist die Natur bestimmt mit
Bezug auf die Art und Weise der Thitigkeit, in andern
dagegen wiederum nicht. Darum ist die Thétigkeit der einen
eine notwendige, die der andern nicht. Nicht der Einfluls
Gottes, die Bewegung durch ihn bewirkt, dals die Thatigkeit
das eine Mal eine notwendige, das andere Mal eine freie ist,
sondern die Naturanlage, die von Gott verschieden einge-
richtete Natur der Geschopfe. Darum bemerkt der hl. Thomas

292%



340 Die Neu-Thomisten.

ausdriicklich und wiederholt, Gott bewege die Kreaturen
ihrer Natur entsprechend. Die praemotio physica, die
Bewegung Gottes dndert nichts an der Naturanlage
oder Hinrichtung der Natur.

Damit ist die Antwort auf eine weitere Schwierigkeit des
P. Frins von selber gegeben. Der Autor behauptet, die prae-
motio physica der ,Thomisten“ zerstore die Freiheit des
Willens. Wir antworten, dafs dies durchaus nicht der Fall ist.
Die ,,Thomisten‘ lehren mit dem hl. Thomas, dafs der Wille
von Natur aus frei ist. Er hat die Anlage, Fahigkeit,
Potenz, thiatig und unthétig zu sein, dieses und jenes Gut
za begehren oder auszuwéahlen. Hat der Wille diese Fahig-
keit von Natur aus, so besitzt er dieselbe ohne Zweifel auch
dann, wenn die praemotio physica nicht vorhanden ist. Kein
Thomist hat je behauptet, dals durch die praemotio physica die
Naturanlage, also die Fahigkeit des Willens verdndert
werde. Vielmehr sagen sie einstimmig mit ihrem Meister,
der Vorsehung Gottes komme es zu, die Natur der (Geschopfe
zu erhalten, nicht aber dieselbe zu zerstdoren. Ad provi-
dentiam divinam non pertinet naturam rerum corrumpere,
sed servare. Unde omnia movet secundum eorum condi-
tlonem: ita quod ex causis necessariis per motionem divinam
sequuntur effectus ex necessitate; ex causis autem contingen-
tibus sequantur effectus contingentes, Quia igitur voluntas
est activum principium non determinatum ad unum, sed in-
differenter se habens ad multa, sic Deus ipsam movet, quod
non ex necessitate ad unum determinat, sed remanet motus
ejus contingens, et non necessarius, nisi in his ad quae
naturaliter movetur. 8. Thom. Summ. theol. 1. 2. q. 10. a. 4.
— Vergl. Summ. theol. 1. p. q. 83. a. 1. ad 3. — Quaest. disp.
de veritate q. 24. a. 1. ad 3. — De malo. q. 6. a. un. ad 3.
— Die Naturanlage des Willens besteht demnach geméils der
Lehre des hl. Thomas und der , Thomisten“ darin, dals der
Wille von Natur aus ,non est determirnata ad uoum, sed in-
differenter se habens ad multa®. Nup bewegt die praemotio
physica oder Gott den Willen dieser seiner Natur ent-
sprechend. Folglich bleibt der Wille vollstandig frei, andern-
falls wiirde Gott die Natur des Willens dndern, also die Natur
desselben ,corrumpere”, was gegen die Vorsehung Gottes
verstiefse. P. Frins miilste vor allem beweisen, nicht be-
haupten, dals die , Thomisten® in dieser Beziehung etwas
anderes lehren als der hl. Thomas. Aber die ,,Thomisten*
sprechen doch von einer Notwendigkeit, die der Wille unter



Die Neu-Thomisten. 341

der praemotio physica erleidet. Allerdings reden sie von
einer Notwendigkeit, allein diese ist die ontologische oder
diejenige, auf welcher die Denkgesetze beruhen. Kin Ding
kann nicht zugleich sein und nicht sein. Zerstort diese
Notwendigkeit die Freiheit des Willens, dann gibt es nicht allein
keine Freiheit, sondern iberhaupt nichts.

Der Autor erhebt iiber dies noch den Anspruch auf eine
Freiheit, die (Gott allein zukommen kann. Und in der That!
Welche Freiheit, schreibt der Autor a. a. S. 19: hat der Mensch,
der doch verantwortlich ist, sowohl fiir die Thétigkeit, als auch
fir die Unterlassung, wenn er den Einfluls Gottes, so oft er
wirklich handelt und will, weder iiberwinden, noch demselben
ausweichen, oder irgendwie verhindern, ihm zuvorkommen kann?
— Der Autor verlangt also fur seine Freiheit die vollstindige
Unabhédngigkeit von Gott. Der Wille muls, um frei zu sein,
den Einfluls Gottes iiberwinden, verhindern u. s. w. konnen.
Er muls somit iiber Gott stehen, ja mehr als Gott sein. Denn
der Einfluls Gottes, der iiberwunden, verhindert werden soll, ist
nichts anderes als die mit der Wesenheit und dem Sein
Gottes real identische Thétigkeit. Nun verhdlt sich aber
das, was iiberwunden, verhindert u. s. w. werden soil, zu dem
iiberwindenden, verhindernden Willen, wie der Stoff zur Form.
Der zu iiberwindende KEinfluls Gottes ist das Niedere, der
iiberwindende Wille das HGhere. Der EKinfluls Gottes bildet
das Leidende, der Wille das Théatige. Illud quod est for-
male in uvoquoque est excellentius in eo, quia per formam
materia completur. In qualibet autem actione illud quod est ex
parte agentis est quasi formale. Illud autem quod est ex
parte patientis vel recipientis, est quasi materiale. 8.
Thom. IV. Sent. d. 46. q. 2. a. 2, qu. 3. — Es lifst sich absolut
nicht denken, wie der Wille der praemotio physica zuvor-
kommen, dieselbe verhindern oder iiberwinden sollte,
aulser dadurch, dals er auf dieselbe einwirkt, sich ihr gegen-
iiber wie das ,agens” und das ,formale“ verhalt.

Abgesehen nun davon, dals der Wille, nach dem Gesagten,
auf die praemotio physica gar nicht aktiv einwirken kann,
indem er ohne sie gar nicht in Thatigkeit sein kann, stellt
diese Theorie der Molinisten den Willen nicht allein Gott gleich,
sondern sogar iiber Gott. Nullum agens particulare potest
universaliter praevenire actionem primi universalis agentis, eo
quod omnis actio particularis agentis originem habeat ab
universali agente: sicut in istis inferioribus omnis motus prae-
venitur a motu coelesti. Sed anima humana ordinatur sub Deo



342 Die Neu-Thomisten.

sicut particulare agens sub universali. Impossibile est
ergo esse aliquem rectum motum in ipsa, quem non praeveniat
actio divina. Unde et Dominus dicit: sine me nihil potestis
facere. Joann. 15. 5. S. Thom. Summ. ctr. Gent. lib. 3. c. 149.

Der Wille des Menschen kann weder Gott gleich, noch
mehr als Gott sein. Darum kann er auch nicht der praemotio
physica zuvorkommen. Quaelibet enim res ad id, quod supra
ipsam est, materialiter se habet. Materia autem non movet
seipsam ad suam perfectionem, sed oportet quod ab alio mo-
veatur. Homo igitur non movet seipsum ad hoc quod
adipiscatur divinum auxilium, quod supra ipsum est, sed
potius ad hoc adipiscendum a Deo movetur. Motio autem
moventis praecedit motum mobilis ratione et causa. I c.
— Actio primi agentis est et prior, et posterior. Prior in
movendo, quia actiones omnium secundorumm agentium fun-
dantur super actionem primi agentis, quae, cum sit una,
communiter omnes firmans, specificatur ejus effectus in hoc et
in illo secundum exigentiam illius, . . . Est autem posterior
in utendo aliorum actibus ad finem proprium. ' Kt sic omnes
actiones aliorum agentium modificantur per actionem primi
agentis. S. Thom. III. Sent. q. 23. q. 3. a. 1. qu. 1. —
Quandocunque duo concurrunt ad aliquid unum constituendum,
unum eorum est ut formale respectu alterius. Summ. theol. 1.
2. q. 13. a. 1. — Die praemotio physica aber und der Wille
,concurrunt, um das Princip, principium quod der Thatigkeit
zu konstituieren. Da nun der Wille der Thatigkeit Gottes
gegeniiber sich nicht wie das ,formale“ verhalten kann, so
muls er sich wie das ,materiale’ verhalten. Man vergl. daselbst
q.- 1. q. a. 4 — Jede Form aber ist schlechthin, der Natur
und Kausalitdt nach, frither als der Stoff.

Beruht es dann aber auch auf Wahrheit, dals der Wille,
um frei zu sein, miisse die praemotio physica iiberwinden,
derselben zuvorkommen konnen? Die Molinisten behaupten
es zwar, allein wir warten bis zur Stunde vergebens auf einen
Beweis dafiir. Der Wille ist vollkommen frei, weil die prae-
motio physica nicht bewirkt, dals der Verstand dem Willen die
Thétigkeit als ein bonum universale darstelle. TFolglich behalt
der Wille seine Indifferenz, die Potenz fir die Unthétig-
keit bel. Diese Antwort will dem P. Frins nicht gefallen,
denn, bemerkt er, steht es zum ersten gar nicht fest, ob der
kreatiirliche Wille nicht, wenigstens von Gott, anders bewegt
werden konne, als seine natiirlichen Anlagen und -das
Urteil der Vernunft die Sache darstellen. Im Gegenteil,



Die Neu-Thomisten. 343

wer dies bestreiten wollte, der wiirde den Umfang der Macht
Gottes und seine absolute Herrschaft iiber den Willen in Zweifel
ziehen,

Das ist in der That ein ganz netter Beweis. Gott kann
den Willen anders bewegen, als der Natur desselben entsprechend:
folglich thut er es, wenn er den Willen pramoviert! Nach
dieser Art der Beweisfiihrung lafst sich freilich alles beweisen.
Da haben wir wiederum die bekannte Logik vor uns, die von
der Moglichkeit ohne irgend ein Bedenken auf die Wirk-
lichkeit schliefst. Der hl. Thomas dagegen bemerkt: ,ad
divinam providentiam non pertinet naturam rerum corrumpere,
sed servare.*

Wie kann aber der Wille, fragt der Autor weiter, noch
sich selber bestimmen, wenn er schon friilher von Gott physisch
vorherbewegt und vorherbestimmt ist, und moch dazu bestimmt
ist, unabweislich und unbesiegbar diesen einen partikuldren Akt
auszuitben? Wie kann der Wille sich noch selber bestimmen,
weunn er friither, als die Prddeterminierung noch nicht in ihm
war, in Wirklichkeit den Akt nicht setzen konnte, indem
er dazu blofs eine nackte und unwirksame Potenz besals?

Die Sache ist doch sehr einfach, falls man von der Thatig-
keit einen beildufigen Begriff besitzt. Die Thatigkeit, hat
uns friither der hl. Thomas gesagt, besteht darin, dals das Agens
oder die Potenz in actu die Form, wodurch das Agens selber
in actu ist, andern mitteilt,. Was haben wir nun unter diesem
yandern“ zu verstehen? Zundchst die Théatigkeit selber.
Denn da die Théatigkeit ein Seiendes, ein ens bildet, so mufs sie
durchaus eine Ursache haben. Wer macht nun die Ursache
dieser Thitigkeit aus? Gott allein jedenfalls nicht, denn Gott
hat die Kreaturen dazu bestimmt, dafs sie ebenfalls Ursache
der Thétigkeit seien. W ann werden dann die Kreaturen, be-
ziehungsweise der Wille sich fiir die Thatigkeit bestimmen?
Offenbar dann, wenn sie ein agens in actu sind. KEs kann doch
keinem Dinge einfallen, einem andern das geben oder mitteilen
zu wollen, was es selber gar nicht besitzt. Folglich kann
auch der Wille nicht sich selber bestimmen, seiner eigenen
Thatigkeit jene Form zu geben, mitzuteilen, wodurch er
selber ein agens in actu ist, wenn er diese Form garnicht
hat. Die Lokomotive bestimmt sich, wenn wir so sagen sollen,
erst dann eine Thétigkeit der Bewegung des Zuges der Eisen-
bahnwagen auszufithren, nachdem sie durch den Dampf den
Anstofs in Gestalt einer mitgeteilten Kraft oder Form er-
halten und dadurch agens in actu geworden ist. Dieses Ver-



344 Die Neu-Thomisten.

héltnis trifft bei jeder Bewegung zu, so oft das also Bewegte
dann ebenfalls bewegt. Das Ndmliche gilt von der Instrumental-
Ursache. Nun lautet aber die ausdriickliche Lehre des hl. Thomas,
dafs jede Kreatur, also auch der Wille, ein movens motum,
dals jedes Geschopf, somit auch der Wille, eine Instrumental-
Ursache seiner eigenen Thatigkeit bilde.

Fragt demnach der Autor: aber wie kann der Wille sich
noch selber bestimmen fiir seine eigene Théatigkeit, wenn
er bereits physisch von Gott bestimmt ist? so fragen wir unserer-
seits: aber wie kann der Wille noch sich selber fiir die Thitig-
keit bestimmen, d. h. die Form, wodurch er selber ein agens
in actu ist, seiner Thitigkeit mitteilen wollen, wenn er gar
nicht agens in actu ist, diese Form gar nicht besitzt? Da
haben wir wiederum den argen Widerspruch. Durch die prae-
motio physica wird der Wille erst ein agens in actu.
Folglich kaun er sich erst dann fiir seine Thitigkeit be-
stimmen; denn das agens in acftu bestimmt sich fiir die eigene
Thétigkeit, picht das agens in der Potenz. Dem Autor fehlt
jede Kenntnis dariiber, was die Thitigkeit ihrem innersten
Wesen nach eigentlich ist. Es empfiehlt sich darum gar dringend,
dals der Autor frither besser und griindlicher studiere, bevor
er die Doktrin des hl. Thomas und der ,,Thomisten“ angreift.

Nach der Lehre des hl. Thomas und der ,,/Thomisten* bildet
die Thatigkeit einer jeden Kreatur, folglich auch des Willens,
einen Effekt, eine Wirkung des agens in actu. Folglich
mufs die Form, welche der Thatigkeit das Sein verleiht,
im agens die aktive Kraft sein, wodurch das agens in actu
ist. Illud quod est in effectu forma dans esse est in agente,
inquantum hujusmodi, ut virtus activa. Kt ideo sicut se habet
agens ad virtutem activam, ita se habet ad continendam
formam effectus. Kt quia agens instrumentale non habet
virtutem agendi ut aliquod ens completum, sed per modum
intentionis, sicut sunt species colorum in aére, et forma in-
troducta continetur in eo per modum intentionis: etiam hoc
modo gratia est in Sacramentis. S. Thom. I'V. Sent. d. 1. q. 1.

a. 4. qu. 4. — Agens non agit propter formam nisi in quantum
similitudo formae est in ipso. Summ. theol. 1. p. q. 15.
a. 1. — Ipsa forma est effectus agentis. Unde idem est quod

agens facit effective, et quod forma facit formaliter. Quaest. disp.
de malo. q. 3. a. 5. ad 16. — Nun befindet sich aber der Wille
nicht bestindig in actu. Er ist also nicht ununterbrochen
ein agens in actu, sondern manchmal ein agens in potentia.
In diesem Zustande fehlt ihm die Form, welche er seiner



Die Neu-Thomisten. 345

Thatigkeit, als dem Effekte, mitteilen soll, indem nur das
agens in actu die genannte Form besitzt. , Habere talem formam
est motum esse.“ — Omne passivum perficitur secundum quod
informatur per formam sui activi. It in hoc motus ejus
terminatur et quiescat. IIL. Sent. d. 27. q. 1. a. 1. — Soll also
der Wille sich selber fiir die eigene Théatigkeit bestimmen,
so muls er die Form, welche das Princip, principium quo,
bildet, 1n sich haben, somit ein agens in actu sein. So lange
der Wille agens in potentia ist, besitzt er keine Form, kann
er somit seiner eigenen Théatigkeit auch keine mitteilen. Niemand
gibt, was er selber gar nicht hat. Darum mufs Gott den Willen
vorerst bewegen, die genannte Form voriibergehend mit-
teilen, dann kann der Wille sich selber fiir seine eigene
Thatigkeit bestimmen. Darum mufs das Bewegen von Seite
Gottes, und das Bewegt-werden von Seite der Kreaturen der
Bestimmung oder auch Selbstbestimmung zu der Thitigkeit
vorausgehen. Mit vollem Rechte bemerkt daher der englische
Lehrer, dafs alles in der ganzen Welt von der ersten Ursache
bewegt werde. Omnia quae sunt in toto mundo, aguntur
ab aliquo, practer primum agens, quod ita agit, quod nullo
modo ab alio agitur. Summ. theol. 1. p. q. 60. a. 1. ad 2.

Es ist demmnach nicht aliein ganz und gar falsch, dafs der
von Gott physisch pramovierte Wille sich nicht mehr selber fiir
die Thétigkeit bestimmen k6nne, sondern der reinste Wider-
sinn, dafs er sich ohne praemotio physica sollte selber
bestimmen konnen. Zu diesem Zwecke miilste der Wille sich
selber in den Akt iiberfiihren, aus sich selber ein agens in actu
machen, widhrend er doch nur ein agens in potentia ist. Er
miifste demnach sich selber eine Form mitteilen, die er nicht
besitzt, denn durch eine Form ist ein jedes Ding in actu. Und
da die Mitteilung einer Form nur durch eine Thiatigkeit
geschehen kann, so miilste der Wille thitig sein, be vor er thitig
ist, und zwar ohne die Form, wodurch er thétig ist, indem
diese das principium quo einer jeden Théatigkeit bildet. Wir
kimen damit aus den Widerspriichen gar nicht mehr heraus.
Eine Selbstbestimmung des Willens, die von keinem andern
abhéngt, besitzt nur Gott. Ziehen es die Molinisten vor,
liecber Pantheisten als Thomisten zu sein, so kOnnen wir
sie daran natiirlich nicht hindern.

Die Molinisten sind aber auch damit noch nicht zufrieden.
Sie wollen mehr sein als Gott. Denn wire Gott manchmal
in der Potenz, ein agens in potentia, er konnte nicht
sich selber in den Akt versetzen, aus sich selber ein agens



346 Die Neu-Thomisten,

in actu machen. Er benttigte dazu eines Wesens, welches in
actu, ein agens in actu ist. Oportet enim ut id quod est in
potentia reducatur in actum per aliquid quod est in actu.
Et hoc est movere. S. Thom. Summ. theol. 1. 2. q. 9. a. 1.
Darum darf Gott nie in der Potenz ein agens in potentia
sein, wie die Gottesbeweise darthun. Der Wille der Moli-
nisten dagegen ist manchmal in der Potenz ein agens in
potentia, und trotzdem bedarf er, um in den Akt ubergefiihrt,
ein agens in actu zu werden, nicht Gottes, des agens in actu.
Es genugt ihm dazu die ,Selbstbestimmungsfédhigkeit®, also
die Potentialitdt. KEs ist somit sonnenklar, dals der Wille der
Molinisten weit mehr vermag, als der Wille Gottes, denn
der Wille des Menschen ist ein ens mobile und bewegt trotz-
dem sich selber ganz allein.

Was fordern die Molinisten zur Wahrung der Freiheit des
Willens? Den aktuellen freien Gebrauch der Potensz,
antwortet uns P. Frins. Die Entscheidung, ob der Wille
handeln, oder nicht handeln, dieses oder jenes Gut anstreben
soll, mufs bei der thidtigen Potenz, nicht aber ,bei einem
andern liegen. Da der Autor dieses gegen die praemotio
physica schreibt, so ist ,dieser andere* niemand sonst als Gott.
Das heiflst also: nicht von Gott, sondern vou dem Willen allein
mufs die Entscheidung abhéngen. Damit der Wille und
seine Thatigkeit frei bleibe, mufls der Wille von Gott unnab-
hdngig sein. Nun, gegeniiber dieser allerhGchsten Revolutions-
theorie haben wir nichts mehr zu sagen. Dals P. Frins die
Notwendigkeit ,ex suppositione®, wie dieselbe im hl. Thomas
und bei den ,,Thomisten* steht, fortwdhrend in den verschiedenen
Autoren der Thomisten-Schule in eine ,,absoluta necessitas“ um-
wandelt, begreift sich von selber. Wie konnte er sonst gegen
die ,,Thomisten* ein Buch schreiben! Und ein Buch mufs auf
jeden Fall vertffentlicht werden.

Ferner behauptet P. Frins, nach der Theorie der ,,Tho-
misten hinsichtlich der praemotio physica bilde Gott in Wahrheit
und eigentlich die Ursache der Siinde als solcher. Denn,
meint der Autor, prdmoviert und pradeterminiert Gott den Willen
physisch, diesen Akt zu setzen, der fiir den Menschen notwendig
siindhaft ist, was die ,,Thomisten“ lehren wund lehren miissen,
s0 kann es nicht anders geschehen, als dals Gott der wirkliche
Urheber und die eigentliche Ursache der Siinde als solcher ist.

Wir mulsten diese Stelle des Autors wiederholt lesen, um
uns zu iberzeugen, dafs wir richtig gesehen haben.  Von
einer notwendigen Sinde wulsten wir in der That bis jetzt



Die Neu-Thomisten. 347

nicht ein Wort. Dals diese zwei Begriffe sich verbinden und
zusammendenken lassen, ist uns vollstindig neu. Hier aber lesen
wir schwarz auf weils von einem notwendig sindhaften
Akte des Menschen. Aber sehen wir uns doch die Beweis-
fiithrung des Autors genauer an. Wer den bisher an sich in-
differenten und fiir die notwendig siindhafte Thatigkeit
unbestimmten Willen bewegt, der kann nicht anders als die
Ursache der Siinde als solcher sein. Denn dieser ist in
Wahrheit die vorausgehende Ursache, dafs der frither indifferente
Wille jene schlechte That in der Wirklichkeit vital ausfiihrt, —
Unser Autor hat nicht eine blofse Idee von der Lehre des
hl. Thomas und der ,,Thomisten* iiber den Moment, in welchem
die praemotio physica eingreift, und iiber das innerste Wesen
der Siinde. Kein Wunder! Anstatt den hl. Thomas selber,
oder einen der ,,Thomisten* zu studieren, bringt der Autor ein-
zelne, aus dem Zusammenhange gerissene Stellen der verschie-
denen , Thomisten®. Und diese Stellen hat er nicht einmal in
den Autoren selber gelesen, sondern, wie er selber eigens ein-
gesteht, a. a. O. S. 16. Anmkg. 4, der Arbeit des P. Limbourg
entnommen. Damit ist seine ganze Kenntnis des hl. Thomas
und der , Thomisten® erschoptt.

Der Autor denkt sich also den Willen derart ,,indifferent,
dafs derselbe sozusagen weder kalt, noch warm ist, mit andern
Worten: iiberhaupt gar keine Neigung zu irgend einem
Gut hat. Dafs der Autor mit dieser Theorie den Willen selber
aufhebt oder unmoglich macht, liegt auf flacher Hand, denn der
Wille ist seinem innersten Wesen nach eine Neigung zu
irgend einem Gut. In dieser Beziehung also von einer ,In-
differenz“ reden, das heilst den Willen selber zerstoren. Uber
dies geht der Wille nicht so ohne weiters in seine Thatigkeit
iber, sondern nur dann, wenn er sich in einer bestimmten
Disposition befindet. Kt similiter non oportet quod voluntas,
quae de potentia in actum reducitur, dum aliquid vult, semper
actu velit, sed solum quando est in aliqua dispositione de-
terminata. S. Thom. Summ. theol. 1. 2. q. 10. a. 1. ad 2.
Diese Disposition oder Neigung des Willens geht somit der
Théatigkeit voraus, und sie muls einen bestimmten Grad er-
reichen, damit der Wille in eine Thétigkeit iibergehe. Ist diese
bestimmte Disposition des Willens vorhanden, dann tritt die
praemotio physica in den Willen ein, nicht aber friiher. Die
praemotio physica ist blofs der Natur und Kausalitit nach friiher
als die Thitigkeit des Willens. Folglich setzt auch die prae-
motio physica, fiir gewdhnlich, die genannte ,dispositio



348 Die Neu-Thomisten.

determinata® voraus. Darum bemerkt der hl. Thomas: wenn
eine Kreatur sich in der ,richtigen Disposition® fiir die Auf-
nahme der Bewegung des ersten Bewegers befindet, so wird
eine vollkommene Thitigkeit, gemils der Intention des
ersten Bewegers, erfolgen. Ist die Kreatur micht in der ,rich-
tigen Disposition” und Empfinglichkeit fir die Aufnabhme der
Bewegung des ersten Bewegers, so ergibt sich eine unvoll-
kommene Thatigkeit. Was sich nun in dieser unvollkommenen
Thétigkeit Positives vorfindet, das muls zuriickgefithrt werden
auf den ersten Beweger, als seine Ursache. Was aber Fehler-
oder Mangelhaftes in dieser Thatigkeit ist, das darf nicht aunf
den ersten Beweger als Ursache zuriickgeleitet werden, denn
dieser Fehler in der Théatigkeit ergibt sich daraus, dafs das
Agens von der Ordnung des ersten Bewegers abweicht. Sed
tamen attendendum est quod motus primi moventis non recipitur
uniformiter in omnibus mobilibus, sed in unoquoque secundum
proprium modum. Alio enim modo causatur a motu coeli motus
corporum inanimatorum, quae non movent seipsa, et alio modo
motus animalium, quae movent seipsa. Rursummque alio modo
cousequitur ex motu coeli pullulatio plantae in qua virtus gene-
rativa non deficit, sed producit perfectum germen. Alio modo
pullulatio plantae cujus virtus generativa est debilis, et producit
germen inutile. Cum enim aliquid est in dispositione debita ad
recipiendum motum primi moventis, consequitur actio perfecta
secundum intentionem primi moventis. Sed si non sit in debita
dispositione et aptitudine ad recipiendum motum primi moventis,
sequitur actio imperfecta. Kt tunc id quod est ibi actionis redu-
citur ad primum movens, sicut in causam. Quod autem est ibi
de defectu, non reducitur in primum movens sicut in causam,
quia talis defectus consequitur in actione ex hoc quod agens
deficit ab ordine primi moventis. — Dann schlielst der englische
Lehrer: Sic ergo dicendum quod, cum Deus sit primum prin-
clipium motionis omnium, quaedam sic moventur ab ipso quod
etiam ipsa movent, sicut quae habent liberum arbitrium. Quae,
si fuerint in debita dispositione et ordine debito ad re-
cipiendum motionem, qua moventur a Deo, sequentur
bonae actiones, quae totaliter reducuntur in Deum sicut in causam.
S1 autem deficiant a debito ordine, sequetur actio inordinata,
quae est actio peccati. Et sic id quod est ibi de actione redu-
citur in Deum sicut in causam, Quod autem est ibi de inordi-
natione vel deformitate, non habet Deum causam, sed solum
liberum arbitrium. Et propter hoc dicitur, quod actio peccati est
a Deo, sed peccatum non est a Deo. Quaest. disp. de malo. q. 3. a. 2.



Die Neu-Thomisten. 349

Wer triagt also die Schuld an dem ,,notwendig siindhaften*
Akte des Willens? Niemand andercr als die schlechte Dis-
position oder Ordnungswidrigkeit des Willens in dem
Momente der Pramotion. Will P. Frins aus der Lehre der
,Thomisten“ die Folgerung ableiten, Gott bilde die Ursache der
Siinde als solcher, so mufs er aus eben dieser Lehre der
»Lhomisten“ beweisen, Gott sel die Ursache der schlechten
Disposition, der Unordnung des Willens.  Welcher
,» LThomist“ hat nun je so etwas behauptet? Die praemotio phy-
sica Gottes verursacht zwar den Akt, aber nicht die schlechte
Disposition des Willens, auf deren Grund hin dann der Akt
selber fehlerhaft oder siindhaft wird. Stellt sich der Autor
die Sache so einfach vor, dals Gott den ,indifferenten” Willen,
also den Willen, der gar keinerlei Neigung zu dem verbo-
tenen Gegenstande hat, plotzlich pradmoviert, so hat er weder
von der Psychologie, noch von der Doktrin des hl. Thomas den
geringsten Begriff. Bei guten Handlungen kann es manch-
mal und ausnahmsweise vorkommen, dals Gott den Willen
gegen seine friithere Neigung pramoviert. Allein auch dann
gibt ihm Gott der Natur nach friiher eine andere, also eine
gute Neigung oder Disposition. Cum Deus voluntatem
immutat, facit, ut praecedenti inclinationi succedat
alia inclinatio; et ita quod prima aufertur, et secunda
manet. Unde illud ad quod inducit voluntatem non est con-
trarium inclinationi jam existenti, sed inclinationi, quae prius
inerat. S. Thom. Quaest. disp. de veritate. q. 22. a. 8. Nun
wire es der reinste Widersinn zu behaupten, Gott teile dem
,indifferenten Willen zuerst eine siindhafte Neigung oder
Disposition mit und prdmoviere ihn dann zu einem ,notwendig
siindhaften Akte. Dies miilste aber geschehen, wenn Gott die
Ursache der Siinde als solcher abgeben soll. Gott bewegt
vielmehr jede Kreatur zu einer Thétigkeit, der Natur und Be-
schaffenheit der Kreatur entsprechend. Mit Bezng auf gute
Handlungen kann es nach dem Gesagten Ausnahmen geben,
hinsichtlich der stiindhaften aber niemals. Der ,indifferente’
Wille im Sinne unseres Autors gehrt in das Reich der Fabeln,
denn der Wille ohne irgend eine Neiguung ist ein Wille,
der alles andere, nur kein Wille ist. Somit geht dem siind-
haften Akte des Willens eine schon siindhafte Neigung
voraus. Wichst diese Neigung zu einer ,dispositio determi-
nata® an, dann erst greift die praemotio physica ein.

Von dieser ,,schlechten Disposition oder Neigung des Willens,
welche vom hl. Thomas und den ,,Thomisten® anerkannt wird,



350 Die Neu-Thomisten.

sagt P. Frins natiirlich kein Wort. Dafiir quélt er sich dann
vier volle Seiten hindurch ab, dafs es wahrhaft zum Erbarmen
ist, zu beweisen, dals die praemotio physica Gott zum Urheber
der Stinde als solcher mache. Der Beweis lautet dem Sinne
nach: wenn ich mit einer schlechten Feder schreibe, so trage
ich die Schuld oder bin ich die Ursache nicht allein an der
Schrift, also an dem Materiellen, sondern auch an der Fehler-
haftigkeit, also an dem Formellen dieser Schrift. Und warum
dies? Ja, ganz einfach deshalb, weil die Feder fiir sich ganz
und gar ,indifferent ist fir die Théatigkeit des Schreibens.
Bewegt nup meine Hand die Feder, so wird dieselbe aus ihrer
,Indifferenz® herausgefithrt. Somit bin ich nicht blofs die wahre
und eigentliche Ursache der Schrift, sondern auch der Fehler-
haftigkeit der Schrift. Das ist der Beweis unseres Autors.
Einen andern oder bessern weils er nicht.

Bisher hat P. Frins in der Widerlegung der ,,Thomisten*
sehr wenig Glick gehabt. Vielleicht hat er dessen mehr in
der Antwort auf die Schwierigkeiten, welche die ,,Thomisten*
gegen die Molinisten vorbringen. Die Thomisten behaupten, dals
nach der Doktrin der Molinisten Gott nicht die erste Ursache
und der erste Beweger sei. Der Autor antwortet, dals die
,» Lhomisten” den wahren Begriff Gottes als der ersten Ursache
und dem ersten Beweger ibertreiben und falsch appli-
zieren. Denn werde Gott die erste Ursache und der erste
Beweger genannt, so sei dies, streng genommen, keineswegs
dahin zu verstehen, Gott miisse bei allen Théatigkeiten der
Kreaturen der Natur und Kausalitdt nach frither als die Kreatur
thitig sein und der Kreatur etwas einprigen. Dies werde von
den Thomisten ohne irgend einen verniinftigen Grund be-
hauptet. Die Notwendigkeit, der Vorrang, die Vorziiglichkeit,
Aligemeinheit, Innerlichkeit und Unabhangigkeit des gottlichen
Wirkens bei den Thétigkeiten der Kreaturen; ebenso auf der
andern Seite die innerste Abhédngigkeit der Kreatur von Gott
bei der Thiatigkeit werde auch von den Molinisten gelehrt. Auch
nach den Molinisten konne nicht die geringste Bewegung uoch
irgend eine Thétigkeit von der Kreatur in irgend einer Weise
ausgefilhrt werden, ohne dals diese Bewegung oder Thatigkeit
zugleich aktiv herauskdme, und zwar von Gott viel hauptsdch-
licher, als von der Kreatur u. s. w.

Wenn von allen diesen Behauptungen des Autors auch
nur ein Wort in sich wahr wére, so konnte man sich die Sache
gefallen lassen. Aber leider entspricht auch nicht ein Wort
der Wahrheit, sondern ist eben weiter nichts als eine leere



Die Neu-Thomisten. 351

Behauptung. Der Beweis dafiir ist sehr einfach. Untersuchen
wir zunédchst die Bestimmung der Kreatur zu der Thitigkeit.

Wir haben frilher gesehen, und es wird auch von den
Molinisten anerkannt, dafs die Fauigkeiten oder DPotenzen der
Kreaturen manchmal ,,ruhen‘. Die Kreaturen lassen oftmals von
der aktuellen Thatigkeit ab, und zwar mit der bleibenden Be-
fihigung, je nach Umstinden wieder in den aktuell produ-
zierenden Thitigkeitszustand iiberzutreten. Man vergleiche unser
Referat iiber P. Pesch: die grolsen Weltrdtsel, in diesem Jahr-
buche: Band & S. 351 ff. In diesem Zustande der ,,Ruhe“
sind die Kreaturen ,indifferent oder ,unbestimmt?, Sie haben
in diesem Zustande blols die ,bleibende Befahigung* fiir die
shaktuelle Thatigkeit, aber diese ,,Befihigung* ist nicht be-
stimmt, andernfalls besalsen sie in diesem Zustande die
aktuelle Thétigkeit. Diese ist der Zeit nach zugleich, und
nur der Natur und Kausalitidt nach spéater als die Bestimmung
der Ursache. Ist die Ursache bestimmt, so tritt sofort die
Thatigkeit als Effekt oder Wirkung aus dieser bestimmten
Ursache heraus. In eodem instanti, in quo forma acquiritur,
incipit res operari secundum formam. S. Thom. Summ. theol. 1.
2. q. 113. a. 7. ad 4. Vergl. Quaest. disp. de veritate. q. 29.
a. 8. ad 3. — De anima. a. 18. ad 5. — Wer bestimmt nun
die Kreaturen, welche sich jetzt manchmal in der ,Ruhe® be-
finden, nach den Molinisten, zu der Thitigkeit? Wer fiihrt
sie aus dieser ,,Ruhe‘ in den Akt iiber, macht aus ihnen ein
agens in actu? Bestimmt vielleicht Gott jetzt die Krea-
turen? Davon ist gar keine Rede. ,,Die Verédnderung, welche
gegenwartig die einzelnen Naturdinge zu der ihrer Natur
entsprechenden Thatigkeit erregt, ist ein Ausflufs, eine durch
zahllose Mittelglieder hindurchgehende Auswirkung jenes pri-
mitiven Bewegungsquantums, welches Gott beim Welt-
anfange in die Welt hineingelegt hat. . .. Ist die Strebigkeit
eine freie wie beim Menschen, so mufs die Bestimmtheit des
Effektes aus dem Ubermals der Selbstbestimmungsfahig-
keit herausfliefsen, mit welcher der Schopfer die freie Kreatur
begabt hat. P. Pesch, a. a. O. II. B. 8. 366.

Nach den Molinisten bestimmt also Gott die Kreaturen
nicht jetzt, so oft sie aus dem Zustande der ,,Ruhe” heraus-
treten, sondern das hat er am Anfange der Welt gethan.
Was ist nun diese Bestimmung der Kreaturen zu der Théatig-
keit? Die Thatigkeit selber kann es nicht sein, denn die
Thatigkeit geht erst aus der bestimmten Kreatur hervor, ist
somit spiter als die Bestimmung der Ursache. Somit ist



352 Die Neu-Thomisten.

diese Bestimmung der Kreatur eine von der Thatigkeit
selber sachlich unterschiedene Realitdt. Oder bildet
sie nichts Positives, keine Realitiit, kein ens? Dann ist
sie real identisch mit der Nicht - Bestimraung, und die Kreatur
verhalt sich ganz gleich im Zustande der Bestimmung und der
Nicht - Bestimmung. Das agens in potentia ist dann real
identisch mit dem agens in actu. Wie aber dann die Moli-
nisten noch von einer ,Verinderung* reden konnen, ist freilich
schwer einzusehen. Mit der Lehre des hl. Thomas hétte eine
derartige Auffassung jedenfalls nicht das mindeste gemein. Wir
werden folglich annehmen miissen, dafs die Bestimmung der
Kreatur, ihre Uberfiihrung aus dem Zustande der ,,Rube”, der
Potenz in den Zustand eines agens in actu etwas Positives,
Reales, mit andern Worten ein ens bilde, formell durch ein
ens zustande komme, Dieses ens, wodurch die Kreatur be-
stimmt wird, 1st durchaus nicht eins und dasselbe mit der
Thétigkeit, denn diese letztere ist spéadter als die Bestimmung
und geht erst aus einer bereits bestimmten Potenz als Wirkung
hervor. Dieses ens bildet vielmehr eine Art Form, die vor-
iibergehend mitgeteilt wird. Opus determinatum non progreditur
nisi a determinato agente. Kt inde est id quod est tantum
in potentia, non agit, quia se habet indeterminate ad multa.
Sed forma, quae est terminans potentiam materiae, principium
operationis dicitur. 1. d. 45. q. 1. a. 3. Wann teilt nun Gott
den Kreaturen diese Form mit?  Vielleicht jetzt? Oder
jedesmal, so oft sie sich in der ,,Ruhe®, in der Potenz be-
finden? Nein, antworten die Molinisten, das hat Gott am An-
fange der Welt gethan. Allein die Kreaturen befinden sich
manchmal auch jetzt in der ,,Ruhe”, also ohne diese Form,
durch welche sie formell ein agens in actu sind. Teilt ihnen
demnach Gott diese Form nicht mehr jetzt mit, so stammt diese
Form offenbar von den Kreaturen selber, von ihmen allein.
Auf die bare Unmoglichkeit und den hellen Widerspruch dieser
Ansicht haben wir bereits frither hingewicsen. Hier ist es uns
aber darum zu thun, den Nachweis zu liefern, dals nach der
Lehre der Molinisten nicht alles Seiende von Gott stammt.
Die Bestimmung, namentlich die Selbstbestimmung des
Willens ist nicht von Gott. Gott dart den Willen nicht pra-
determinieren, ihm also nicht die genannte Form, ein ens
mitteilen, denn dadurch verlore der Wille seine Freiheit. Dann
besitzt der Wille, sobald er sich selber determiniert, eine Voll-
kommenheit, ein ens, welches nicht auf Gott als auf die
Ursache zuriickgefithrt werden darf.



Die Neu-Thomisten. 353

Man wende nicht ein, dafls ja Gott am Anfange der Welt
ein ,,Bewegungsquantum® in die Welt hineingelegt und dem
Willen bei der Schopfung die ,,Selbstbestimmungsfahigkeit”
gegeben habe. Denn diese beiden reichen nicht aus, andernfalls
wiren die Kreaturen niemals in der, Ruhe®, agens in potentia,
sondern stets und ununterbrochen in actu, agens in actu.
Dieses ,,Bewegungsquantum® und dieses , Ubermafs der Selbst-
bestimmungsfihigkeit besitzen ja die Kreaturen bestdndig,
ohne irgend eine Unterbrechung. Und doch sehen und
wissen wir, dals die Kreaturen manchmal nurin der Potenz,
agens in potentia, nicht aber agens in actu sind. Daraus
leuchtet von selber ein, dafs die am Anfange der Welt von
Gott auf die Kreaturen ausgeiibte Thitigkeit durchaus unzu-
reichend ist. Dieses ens, wodurch die Kreaturen jetzt in
actu, agens in actu sind, stammt somit nicht von Gott. Dieses
von Gott am Anfange der Welt mitgeteilte , Bewegungs-
quantum® ist entweder ein aktuelles oder ein potentielles.
Ist es ein aktuelles, dann sind die Kreaturen immerfort thétig,
niemals in ,Ruhe”. Ist es ein potentielles, so treten sie
niemals aus der ,,Ruhe” heraus und in die Thatigkeit iiber.

Nun lebrt aber S. Thomas, alles Seiende, das substantielle
wie das accidentelle, miisse auf Gott als auf die erste Ursache
zuriickgefithrt werden. Denn jedes kreatiirliche Sein sei so
beschaffen, dals die Wesenheit desselben sich von ihrem Dasein
real unterscheidet. Infolgedessen bilde es ein Seiendes durch
Anteilnahme. Jedes derartig beschaffene Seiende aber habe
zu seiner Ursache jenes Seiende, welches ein solches durch
seine Wesenheit ist, d. h. in welchem die Wesenheit sich
nicht real von ihrem Dasein unterscheidet. Necesse est dicere
quod omne, quod quocunque modo est, a Dec esse. &8i
enim aliquid invenitur in aliquo per participationem, necesse
est quod causetur in ipso ab eo cui essentialiter convenit:
sicut ferrum fit ignitum ab igne. Ostensum est autem supra
cum de divina simplicitate ageretur, quod Deus est ipsum esse
subsistens. Et iterum ostensum est, quod esse subsistens
non potest esse nisi unum: sicut si albedo esset subsistens,
non posset esse nisi una, cum albedines multiplicentur secundum
recipientia. Relinquitur ergo quod omnia alia a Deo non sint
suum esse, sed participant esse. Necesse est igitur omnia,
quae diversificantur secundum diversam participationem essendi,
ut sint perfectius, vel minus perfecte, causari ab uno primo
ente, quod perfectissime est. Unde et Plato dixit quod necesse
est ante omnem multitudinem ponere unitatem. Kt Aristoteles

Jahrbueh fiir Philosophie ete. IX, 23



354 Die Neu-Thomisten,

dicit, in 2. Metaphys., quod id quod est maxime ens et maxime
verum, est causa omnis entis et omnis veri. S. Thom. Summ.
theol. 1. p. q. 44. a. 1. — Constat enim quod omne quod est
in aliquo genere imperfectum, oritur ab eo in quo primo et per-
fecte reperitur natura generis: sicut patet de calore in rebus
calidis ab igne. Cum autem quaelibet res, et quidquid est
in re, aliquo modo esse participet, et admixtum sit imper-
fectioni, oportet quod omnis res, secundum totum id quod
in ea est, a primo et perfecto ente oriatur. IL. Sent. d. 1. q.
1. a. 2. Vergl. a. a. O. d. 37. q. 1. a. 2. Summ. ctr. Gent.
lib. 2. ¢. 15. — Quaest. disp. de potentia. q. 3. a. 5.

Es steht aber doch aufser allem Zweifel, dafs die Be-
stimmung ‘der Kreaturen ein Seiendes, ein ens bildet. Sie
hat daher Gott zu ihrer Ursache. Allein aus dieser That-
sache folgt noch eine andere Wahrheit mit voller Evidenz. Die
Bestimmung der Kreaturen ist ndmlich ein ens durch Anteil-
nahme, per participationem, weil sich in ihr, wie iiberhaupt
in allem Kreatiirlichen, die Wesenheit real vom Dasein
unterscheidet. 'Wie keine Kreatur, so bildet auch keine Be-
stimmung der Kreatur ein esse subsistens. Dies ist Gott
allein. Und weil er das esse subsistens ausmacht, deshalb
ist auch seine Thitigkeit das esse subsistens. Das esse
subsistens aber muls friiher sein als das esse durch Anteil-
nahme. Folglich ist auch die mit dem esse subsistens real
identische Théitigkeit Gottes friiher als die Bestimmung
der Kreatur, die ein esse durch Anteilnahme bildet. Allein
bei der Bestimmung oder der Versetzung in actu kann die
Kreatur gar nicht selber thétig sein, weil die Thitigkeit erst
auf die Bestimmung oder Versetzung in actu folgt. Die Ursache
mufs frither selber bestimmt worden, in actu sein, dann kann
sic eine Thitigkeit ausiiben, tritt aus ibhr die Thitigkeit als
Wirkung hervor.



	Die Neu-Thomisten [Fortsetzung]

