
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 9 (1895)

Artikel: Die Neu-Thomisten [Fortsetzung]

Autor: Feldner, F. Gundisalv

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761785

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761785
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


318 Die Neu-Thomisten,

DIE NEU-THOMISTEN.

VON FR. GUNDISALV FELDNER,
Mag. S. Theo], Ord. Praed.

(Fortsetzung von Bd. IX, S. 49.)

P. Pesch beruft sich für sein „Übermafs der
Selbstbestimmungsfähigkeit" ebenfalls auf den hl. Thomas. Es sind folgende
Stellen: Deus operatur in omnibus, ita tarnen quod in unoquoque
secundum ejus conditionem. (Jnde in rebus naturalibus operatur
sicut ministrans virtutem agendi, et sicut determinans naturam
ad talem actionem. In libero autem arbitrio hoc modo agit, ut
virtutem agendi sibi ministret, et ipso opérante liberum arbitrium
agat; sed tarnen determinatio actionis et finis in potestate liberi
arbitrii constituitur. II. Sent. d. 25. q. 1. a. 1. ad 3. Aus
dieser Stelle will nun P. Pesch beweisen, dafs das Übermafs der
Selbstbestimmungsfähigkeit für sich allein, also mit Aus-
schlufs Gottes, ausreiche, um den Willen aus der Potenz in
den Akt überzuführen, aus dem agens in potentia ein agens
in actu zu machen. Wir sagen: mit Ausschlufs Gottes, denn,
fährt der Autor fort, hier noch eine specielle physische
Beeinflussung, Prädetermination, anbringen wollen, welche von Gott
ausginge und aus sieh in untrüglicher Weise den Willen zu
diesem oder jenem Akte brächte, hiefse die Freiheit des Willens
aufheben. Der Autor hat einige W^orte der früher genannten
Stelle ausgelassen. Er hatte dazu seine guten Gründe. Es
heifst nämlich im heil. Thomas weiter: ünde remanet sibi
dominium actus, licet non ita sicut primo agenti. Wenn
also der Wille allein sieh bestimmt durch das Übermafs seiner
Selbstbestimmungsfähigkeit, indem, zur Wahrung der Freiheit,
jede specielle physische Beeinflussung, Prädetermination Gottes
ausgeschlossen werden mufs, so besitzt der Wille offenbar das

dominium über seine Thätigkeit, gleichwie die causa prima
es hat. Damit ist der Wille des Menschen Gott. Und gerade
das ist es, was S. Thomas leugnet, nämlich, dafs der Wille die
gleiche Herrschaft über seine Thätigkeit habe, wie Gott über
die seinige. Es war daher fiir P. Pesch sehr wohl gethan, die
betreffenden Worte des hl. Thomas wegzulassen.

Der Autor bringt aber noch eine zweite Stelle aus dem
hl. Thomas: Aliquis actus est ab aliquo dupliciter: uno modo



Die Neu-Thomisten. 319

tarn secundum substantiam actus, quam secundum determinationem
agentis ad actum ipsa potentia voluntatis, quantum in se
est, est indifferens ad plura, sed quod determinato exeat in hunc
actum, vel in illum, non est ab aliquo déterminante, sed ab ipsa
voluntate. Sed in naturalibus actus progreditur ab agente, sed
tarnen determinatio ad hunc actum non est ab agente, sed ab

eo, qui agenti talem naturam dedit, per quam ad hunc actum
determinatum est. IL Sent. d. 39. q. 1. a. 1. — Damit ist
jedenfalls vor aller Welt bewiesen, dafs der Wille sich einzig
und allein durch sein „Übermafs an Selbstbestimmungsfähigkeit"

zu der Thätigkeit bestimmt, dafs er nicht durch einen
speciellen physischen Einflufs, die Prädetermination, bestimmt
wird. — Leider ist hier, wie der Autor selber sehr gut weifs,
gar nicht im mindesten davon die Rede, ob Gott den Willen
überhaupt bestimmt oder nicht, sondern nur davon, ob er von
Natur aus notwendig bestimmt sei, wie die Naturdinge, oder
nicht. Der hl. Thomas fragt nämlich an dieser Stelle, ob der
Wille durch die Sünde verkehrt oder böse werden könne: utrum
voluntas possit perverti per peccatum. Der englische Lehrer
antwortet: respondeo dicendum, quod nihil imputatur alicui in
peccatum et culpam, nisi illud cujus causa ipse est: quia non
laudamur neque vituperamur nisi ex actionibus nostris. Ea vero
quorum causa non sumus, per actum nostrum non sunt. Unde
cum voluntas dupliciter dicatur, scilicet voluntas potentia, et
voluntas actus, voluntas potentia, cum a nobis non sit, sed a Deo,
in nobis non potest esse peccatum, sed actus ejus, qui est a

nobis. Nun folgt die von P. Pesch angeführte Stelle. Wo
P. Pesch die Punkte setzt, heifst.es im hl. Thomas: Et hoc
proprie in potestate agentis esse dicitur, ut est in
voluntate. Unmittelbar nach den vom Autor angeführten
Worten heifst es: Et ideo propriissime ac-tus voluntatis
a voluntate esse dicitur. Unde si aliquis defectus sit in actu
ejus, ipsi voluntati in culpam et peccatum imputatur. — Wie
jedermann sieht, handelt es sich hier an dieser Stelle gar nicht
darum, ob der Wille ausschliefslich nur von sich selber, oder
auch von Gott, sondern darum, ob er, wie die Naturdinge^
vom Agens, also von Gott, mit Notwendigkeit bestimmt
werde. Dieses letztere bestreitet der hl. Thomas, weil der Wille
sonst nicht schuldig, also sündhaft sein könnte. Selbstverständlich

hat noch kein „Thomist" geleugnet, dafs der Wille
sich selber bestimme, sondern nur, dafs diese Selbstbestimmung

vom Willen allein, mit Ausschlufs Gottes, erfolge.
Ganz das nämliche mufs gesagt werden mit Bezug auf den



320 Die Neu-Thomisten.

zweiten Artikel des hl. Thomas, den P. Pesch angibt, ohne ein
Wort aus dem Artikel selber zu citieren. Es heilst in diesem
Artikel: ratio enim culpae in actu deformi est ex hoc, quod
procedit ab eo qui habet dominium sui actus. Hoc autem est
in homine secundum illam potentiam, quae ad plura se habet,
nec ad aliquod eorum determinatur nisi ex seipsa. Quod tantum
voluntati convenit. Potentiae enim organis affixae coguntur ad

aliquem actum per immutationem organorum, sine quibus in actum
exire non possunt. Intellectus autem quamvis sit potentia non
affixa organo, tarnen cogitur ad aliquid ex ratione vel
argumente; sive deficit ab aliquo in quod non potest ex defectu
demonstrationis vel intellectualis luminis. Voluntas autem potest
de se in quodlibet quod apprehensum fuerit, nec ab eo per ali-
quam rationem violenter prohiber! potest. — Wie nun aus dieser
Stelle des heil. Thomas folgen soll, dafs der Wille durch das
blofse „Übermafs der Selbstbestimmungsfähigkeit", nicht aber
durch eine Prädeterminierung von Seiten Gottes in Thätigkeit
übergehe, begreift freilieh niemand als P. Pesch. Und der Autor
scheint dieses Verständnis auch nur für sich behalten zu wollen,
denn er citiert in seinem Buche blofs a. 2, ohne, wie bei den
zwei frühern Stellen, den Wortlaut des Textes aus S. Thomas
folgen zu lassen. Wir in dieses Verständnis nicht Eingeweihten
müssen nun bekennen, dafs diese Stelle des hl. Thomas mit der
Streitfrage nicht das mindeste zu thun hat, sondern einfach
darüber handelt, dafs der Wille niemals gezwungen oder
genötigt werden könne, ein Gut anzustreben, während der
Verstand manchmal diesen Zwang, diese Nötigung an sich erfährt.

Ferner beruft sich P. Pesch, um das vollständige Ausreichen
des „Übermafses der Selbstbestimmungsfähigkeit", ohne Ein-
flufs oder Prädetermination Gottes, für den Willensakt
darzuthun, auf die Stelle des hl. Thomas: Quaest. disp. de
potentia q. 3. a. 7. ad 15. Der Autor vermeidet, aus denselben
Gründen, die genannte Stelle anzuführen, sondern schreibt blofs:
„man vergleiche". Nun wir wollen „vergleichen" und die Stelle
wörtlich hierhersetzen. Voluntas dicitur habere dominium sui
actus non per exclusionem causae primae, sed quia causa
prima non ita agit in voluntate, ut earn de necessitate ad

unum determinet, sicut déterminât naturam. Et ideo de-
terminatio actus relinquitur in potestate rationis et voluntatis. So

der hl. Thomas. Es ist nicht schwer einzusehen, einigen guten
Willen vorausgesetzt, dafs der hl. Thomas hier keineswegs die
Determinierung desWillens durch Gott überhaupt leugnet,
sondern nur bestreitet^dafs die Determinierung eine notwendige



Die Neu-Thomisten. 321

«ei, wie bei den Naturdingen. Andernfalls wäre die Art und
Weise der Darstellung ein reiner Unsinn. Besteht nämlich der
ganze Unterschied zwischen den Naturdingen und den freien
Geschöpfen darin, dafs erstere von Gott determiniert werden,
letztere dagegen nicht, so schreibt doch jeder halbwegs
vernünftige Mensch, ohne ein hl. Thomas zu sein, ganz einfach
«o: „causa prima non ita agit in voluntate, ut eam ad unum
determinet, sicut déterminât naturam." Die Worte: „de
necessitate" sind in diesem Falle ein reiner Unsinn.

Endlich stützt P. Pesch seine Theorie auch noch auf die
Steile: Quaest. disp. de malo q. 3. a. 3. ad 5. Der Autor weist
hier ebenfalls nur auf die Stelle hin, ohne den Wortlaut
anzugeben. Die Stelle lautet: „voluntas, cum sit ad utrumlibet, per
aliquid determinatur ad unum, scilicet per consilium rationis.
Nec oportet hoc esse per aliquod agens extrinsecum". Damit
ist also nach P. Pesch gesagt, dafs das „Ubermafs der
Selbstbestimmungsfähigkeit" allein es sei, welches den Willen zu der
Thätigkeit anregt. Es wird ja hier das „agens extrinsecum"
ausdrücklich in Abrede gestellt. — Der Einwurf selber sagt uns,
von welchem „agens extrinsecum" hier die Bede ist. Objectio:
Omne quod se habet ad utrumlibet, indiget aliquo déterminante
ad hoc quod exeat in actum. Sed liberum arbitrium hominis
ad utrumlibet se habet, scilicet ad bonum et malum. Ergo ad
hoc quod exeat ad actum peccati indiget quod ab aliquo
determinatur ad malum. Maxime autem hoc videtur fieri a
diabolo, cujus voluntas est determinata ad malum. Ergo videtur
quod diabolus sit causa peccati. Der hl. Thomas bestreitet nun
in seiner Antwort auf diesen Einwurf, dafs die Determinierung
des Willens von einer „causa extrinseca", also a diabolo
herstammen müsse. Das ist alles, was er an dieser Stelle sagt.
Der englische Lehrer leugnet somit.hier, wie überall, dafs der
Wille von einer äufsern kreatür liehen Ursache bestimmt werde.
Allein Gott bildet für den Willen keine „causa extrinseca", weil
er im Willen selber wirkt, nicht auf den Willen, sondern
im Willen.

Was lehren demnach der hl. Thomas und die „Thomisten"
einstimmig? Die Kreaturen besitzen von Natur aus keine
wirkliche, sondern nur eine mögliche Thätigkeit. Sie haben
daher zwar die Fähigkeit oder Potenz für ihre Thätigkeit,
allein diese Fähigkeit bewirkt noch keineswegs, dafs sie eo
ipso schon ihre Thätigkeit entfalte. Die Thätigkeit der Kreaturen

ist stets, im Unterschiede von der Thätigkeit Gottes, mit
einer Bewegung verbunden. Da also die Kreaturen von

Jahrbuch für Philosophie etc. IX. 21



3 22 Die Neu-Thomisten.

Natur aus nur die Fähigkeit besitzen, thätig zu sein, deshalb
mufs diese „Fähigkeit" vorher bewegt werden. Die Bewegung,
aktiv genommen, besteht in der Mitteilung einer Form oder
Kraft an ein Substrat, wie wir es schon bei dem Werden, bei der
generatio, sehen, denn der Zweck dieser Bewegung ist, dem
Substrat ein Sein zu verleihen. Das Sein aber kommt jedem
Wesen durch einen Akt oder eine Form zu. Der Zweck der
Kreaturen besteht nun in dem Thätig sein, indem aus ihnen,
beziehungsweise aus ihren Fähigkeiten oder Botenzen, die
wirkliche Thätigkeit als Effekt hervorgeht. Fähigkeit oder
Botenz besagt aber in odine operativo ihrem innersten Wesen
nach ebenso wenig ein Sein, wie der Stoff in ordine entita-
tivo. Beide bedeuten ein mögliches, nicht aber ein
wirkliches Sein. Gleichwie darum der Stoff in ordine entitativo
bewegt werden, d. h. eine Form erhalten mufs, ebenso müssen
die Fähigkeiten oder Botenzen der Kreaturen in ordine
operativo bewegt werden, d. h. eine Form erhalten. Durch
diese Form ist der Stoff in aetu und vollkommen; desgleichen
sind es die Fähigkeiten oder Botenzen. Habere talem for-
mam est motu m esse. Mit Bezug auf die Fähigkeiten oder
Botenzen liegt dieser Umstand um so mehr klar zu Tage, als sie
für eine Thätigkeit bestimmt sind. Für die gesamte Scholastik
stand der Grundsatz fest, dafs die Form das Brineip der
Thätigkeit bildet. Da aber die Fähigkeiten oder Botenzen von
Natur aus wie der Stoff, nicht wie die Form, sich verhalten,
so müssen sie früher eine Form erhalten, damit dann aus ihnen
eine Thätigkeit als Wirkung heraustrete. Darum bemerkt
der hl. Thomas ganz zutreffend : nulla potentia passiva potest in
actum exire nisi compléta per formam activi, per quam fit
in actu. Quia nihil operatur nisi secundum quod est in actu.
III. Sent. d. 14. q. 1. a. 1. qu. 2. —• Opus determinatum non
progreditur nisi a determinate agente. Et inde est, quod illud
est tantum in potentia, non agit, quia se habet indeterminate
ad multa. Sed forma, quae est terminans potentiam mate-
riae principium actionis dicitur. I. Sent. d. 45. q. 1. a. 3.
Daher betont der englische Lehrer fortwährend, ein jedes Wesen
sei nur insofern thätig, als es sich in actu befindet. Gerade
durch die Form befindet sich ein Ding in actu, sei es in ordine
entitativo oder operativo. Sicut potentia passiva sequitur ens in
potentia, ita potentia activa sequitur ens in actu. Unumquodque
enim ex hoc agit quod est actu, patitur vero ex eo quod est
potentia. S. Thom. Summ. ctr. Gent. lib. 2. c. 7 und 8. Dieses
Brineip schärft der hl. Thomas bei jeder Gelegenheit ein.



Die Neu-Thomisten. 323

Die Kreaturen haben also von Natur aus die Fähigkeit,
die Potenz zu ihren Thätigkeiten, allein sie sind deshalb nicht
schon ohne weiteres thätig. Diese Fähigkeit oder Potenz
bildet nicht das nächste oder unmittelbare, sondern blofs
das entfernte oder radikale Princip, principium quo, der Thä-
tigkeit. Das nächste Princip ist vielmehr eine Form, die Form
des Aktiven, wie 8. Thomas bemerkt. Und doch sehen wir,
dafs die Kreaturen thatsächlich sich auch in der Thätigkeit
befinden, somit die genannte Form thatsächlich besitzen.
Woher haben sie diese Form? Vielleicht aus sieh selber?
Die Violinisten behaupten es. Allein das ist aus mehr als einem
Grunde rein unmöglich. Besitzen die Kreaturen die Form etwa
von Natur aus? Dann sind sie von Natur aus auch stets
in actu mit Bezug auf ihre Thätigkeit, somit ohne
Unterbrechung thätig, denn der aktiven Potenz oder der Potenz
in actu fehlt nichts mehr, und es ist daher gar kein Grund
vorhanden, aufser es stünde ein Hindernis im Wege, dafs sie
nicht in Thätigkeit übergehen, beständig thätig sein sollte.
Sed forma quae est terminans potentiam materiae principium
actionis dicitur. Et ideo in omnibus, quorum potentia activa
determinata est ad unum effectum, nihil requiritur ex parte
agentis ad agendum supra potentiam completam, dummodo
non sit defectus ex parte recipient's ad hoc quod sequatur effectus.
Sicut patet in omnibus agentibus ex necessitate naturae. 8. Thorn.
I. Sent. d. 45. q. 1. a. 3. Darum folgt die Thätigkeit jedesmal
auf die Potenz in actu, und sie ist blofs der Natur nach
später, der Zeit nach zugleich mit dieser. Nun lehrt aber
die Erfahrung, dafs die Kreaturen nicht immer thätig sind,
und, wenngleich sie die eine Thätigkeit ausüben, noch in der
Potenz zu anderen Thätigkeiten sind. Daraus folgt unwiderleglich,

dafs sie die vorhin genannte Form nicht von Natur aus
besitzen. Wir nehmen von Natur aus nicht in der Bedeutung,
als wäre diese Form ein Teil der Natur, als gehörte sie zum
Wesen der Natur. Denn in diesem Sinne hat niemand behauptet,
dafs die Kreaturen die genannte Form von Natur aus hätten.
Es konnte dies aber auch niemand behaupten, denn andernfalls
wären die Kreaturen Gott. In Gott allein gehört die Form,
wodurch er ein agens in actu, eine Potentia activa oder in
actu ist, zum eigenen Wesen. Yergl. S. Thom. Summ, theol. 1.

p. q. 25. a. 1. Wir verstehen demnach die Worte: „von Natur
aus" in dem Sinne, dafs Gott den Kreaturen bei der
Schöpfung diese Form mitgeteilt, oder, wie P. Pesch sagt, am
Anfange der Welt in die Welt hineingelegt habe.

21*



324 Die Neu-Thomisten.

Der Umstand, dafs die Kreaturen doch noch in der
Potenz, agens in potentia, sind, spricht entschieden gegen diese
Auffassung. Dazu kommt noch die weitere Lehre des heiligen
Thomas, die wir früher kennen gelernt haben, nach welcher es
ein für allemal ganz unmöglich ist, dafs Gott den Kreaturen
diese Form für immer, schon vom Beginne der Welt an,
mitgeteilt habe, selbst mitteilen konnte. Als notwendige Folge
daraus ergibt sich dann die Wahrheit, dafs Gott den Kreaturen
jedesmal, so oft sie nämlich aus dem Zustande der Potenz,
des agens in potentia heraustreten sollen, diese Form
mitteilen mufs. Diesen Vorgang nennt der hl. Thomas Bewegung.
Aktiv gefafst ist diese Bewegung eine Thätigkeit von Seiten
Gottes, passiv genommen ein Leiden oder Aufnehmen von
Seiten der Kreaturen. Der thatsächliche Besitz dieser Form
ist identisch mit dem Bewegtwordensein: habere talem forma
est motum esse.

Können nicht die Kreaturen sich diese Form selber
geben? Das ist ein Ding der Unmöglichkeit. So wenig der
Stoff sich die eigene Form mitteilen kann, ebensowenig vermag
die Fähigkeit oder Potenz sich diese Form selber zu geben.
Und warum dies? Aus verschiedenen Gründen. Zum ersten
müfste die Fähigkeit, um sich diese Form mitteilen zu können,
die Form schon früher besitzen. Denn die Mitteilung dieser
Form könnte nur durch eine Thätigkeit, also per modum
causae efficientis erfolgen. Um nun diese Thätigkeit zu
setzen, mufs die Fähigkeit in actu, also agens in actu sein.
Allein in actu, agens in actu wird die Fähigkeit erst durch
eben diese Form. Folglich wäre die Fähigkeit in actu, bevor
sie und wodurch sie in actu ist. Damit ergibt sich der helle
Widerspruch, dafs ein Ding sich selber ein neues Sein, das

esse in actu, gibt, ohne selber ein Sein in actu zu besitzen.
Es gilt hier ganz dasselbe, was der hl. Thomas hinsichtlich der
Wesenheit sagt, die sich selber das Dasein oder die
Existenz mitteilen sollte. Darum ist die Behauptung, der Einflufs
Gottes, die Prädetermination, also diese mitgeteilte Form
werde durch die Thätigkeit der Kreatur modifiziert, der
reinste WUdersinn. So beruft sich z. B. P. Pesch, a. a. 0. S. 364,
auf folgende Stelle des hl. Thomas: licet causa prima maxime
influât in effectum, tarnen ejus, influentia per causam proximam
determinatur et speeificatur et ideo ejus similitudinem imitatur
effeetus. Quaest. disp. de potent, q. 1. a. 4. ad 3. Nach den
Worten: causam proximam setzt der Autor die Worte: i. e. die
wirkende Ursache. Auf der nächstfolgenden Seite heifst es:



Die Neu-Thomisten. 325

„Allerdings ,modifizieren' die geschaffenen Wesen die Thätig-
keit Gottes, aber sie thun das nicht, wie etwa die runde
Gestalt die Bewegung der Kugel modifiziert und die der Glocke
gegebene Modifikation den Ton der Glocke bestimmt, sondern
sie modifizieren in der Art, wie der Drechsler die Kugel und
der Glockengiefser die Glocke modifiziert, also durch Selbst-
thätigkeit. Sie modifizieren nicht nach Art inhärierender
Pormalursachen, sondern als thätige Wirkursachen." — Wenn
uns der Autor nur sagen wollte, wie die Geschöpfe durch
Selbstthätigkeit den Einflufs Gottes, die mitgeteilte
Porm „modifizieren" können, indem sie ja erst durch diesen
Einflufs Gottes und die genannte Form agens oder po-
tentia in actu werden und die Thätigkeit erst aus dieser
potentia in actu heraustritt. Es wäre in der That das Kunststück

des Münchhausen.
Mit vollem Rechte erklärt darum der hl. Thomas: in ope-

ratione qua Deus operatur movendo naturam, non operatur
natura. Quaest. disp. de potentia q. 3. a. 7. ad 3. Die Sache
ist aus dem Gesagten sonnenklar. Durch diese Bewegung
Gottes erhält die Kreatur vorübergehend eine Porm, und
eben diese Porm bildet das Princip, das principium quo,
wodurch die Kreatur ihre Thätigkeit ausübt. Zu sagen also,
bei der Mitteilung dieses Princips durch Gott und bei der
Aufnahme desselben durch die Kreatur sei diese letztere
selber thätig, ist der höchste Widerspruch, der sich denken
läf8t. Die Kreatur wäre thätig, ohne das Princip zu besitzen,
wodurch sie thätig ist. Die Potenz oder Fähigkeit verhält
sich ja wie der Stoff, nicht aber wie die Porm. Alles, was
in der Potenz nicht in actu ist, verhält sich wie der Stoff,
nicht wie die Form. Darum mufs die Potenz früher in actu
versetzt werden, dann geht eine Thätigkeit aus ihr hervor.
Weder als wirkende, noch als formale, sondern als stoffliche

Ursache „modifiziert" die Kreatur den Einflufs Gottes und
die genannte Form.

Dies führt uns zu einem weitern Grunde, warum die Potenz
sich diese Form nicht selber geben, sich nicht selber in actu
versetzen kann. Diese Form bildet eine Vollkommenheit,
ein Sein, denn die „Fähigkeit", das „Vermögen" ist offenbar
vollkommener, wenn es in actu, als wenn es blofs in der
Potenz sich befindet. Run schliefst es aber einen offenen Widerspruch

in sich, dafs ein Ding sich selber etwas mitteile, was
vollkommener ist, als es selber, dafs ein Ding sich selber ein
Sein gebe. Wir hätten dann eine Wirkung ohne hinreichende



326 Die Neu-Thomisten.

Ursache. Dies aber besagt einen Widerspruch, denn es ginge
dann eine Wirkung hervor, die in der Ursache nicht enthalten
wäre. Darum mufs die Ursache zum mindesten gleichwertig

sein an Vollkommenheit mit der Wirkung. Allein die
Fähigkeit der Potenz als solche ist unvollkommener als die
Form, wodurch sie in actu gesetzt wird, in actu sich befindet.
Daher verhält sich die Fähigkeit, das Vermögen zu dieser Form,
wie der Stoff. Quaedam causae sunt nobiliores his quorum
sunt causae, scilicet efficiens, formalis et finalis. Et ideo quod
est in talibus causis nobilius est in eis quam in his quorum
sunt causae. Sed materia est imperfectior eo cujus est causa.
Et ideo aliquid est in materia minus nobiliter quam sit in ma-
teriata. In materia enim est incomplete et in potentia, et
in materiato est in actu. S. Thom. Quaest. disp. de veritate
q. 7. a. 7. ad 1. — Naturali ordine perfectum praecedit im-
perfectum, sicut et actus potentiam, quia ea quae sunt in potentia
non reducuntur ad actum nisi per aliquod ens actu. Summ,
theol. I. p. q. 95. a. 1. — Nulla res potest agere ultra suam
speciem, quia semper oportet quod causa potior sit effectu.
Summ, theol. 1. 2. q. 112. a. 1.

Drittens endlich ist es unmöglich, dafs die Fähigkeit oder
Potenz sich selber in actu versetze, durch sich selber ein
agens in actu werde, weil es die Form, wodurch es ein

agens in actu wird, schon in sich enthalten müfste. Denn in
diesem Falle wäre die Form, wodurch es in actu, ein agens
in actu wird, eine Wirkung der Fähigkeit oder Potenz.
Nun erklärt der hl. Thomas, jede Wirkung müsse im Agens
als Form vorhanden sein. Ulud quod est in effectu ut forma
dans esse, est in agente in quantum hujusmodi, ut virtus activa,
IV. Sent. d. 1. q. 1. a. 4. qu. 4. Diese Form besitzt aber die
Fähigkeit oder Potenz nicht, andernfalls wäre sie nicht blofse

Fähigkeit oder agens in potentia, sondern agens in actu,
und infolge dessen unausgesetzt thätig. Unmöglich kann ein
Ding zugleich und unter dem nämlichen Gesichtspunkte agens
in potentia und agens in actu sein. Impossibile est aliquid
movere seipsum nisi secundum diversas partes, ita quod una
pars sit movens, et alia mota. Sicut etiam in animali est anima
movens et corpus motum. Cujus ratio est, quia nihil movet nisi
secundum quod est in actu, nec movetur nisi secundum quod
est in potentia. Et haec duo non possunt simul eidem in-
esse respectu ejusdem. S. Thorn. I. Sent. d. 8. q. 3.
a. 1. ad 3.

Wenn also P. Pesch erklärt, der Wille gehe in Thätigkeit



Die Neu-Thomisten. 327

über auf Grund des „Übermäfses der Selbstbestimmungsfähig-
keit", so hebt der Autor ganz einfach die Denkgesetze auf.
Behauptet der Autor ferner, a. a. 0. I. B. S. 609, der Übergang
des Vermögens zur Thätigkeit werde von dem Vermögen
selbst bewerkstelligt, freilich unter dem Einflüsse irgend eines
auf dasselbe einwirkenden Objektes, so schreibt er diesem
„Vermögen" die Eigenschaften des Münchhausen zu. „Das Vermögen,"
heifst es daselbst, „ist ein unfertiges Etwas, das in der
hinzutretenden Wirksamkeit die ihm entsprechende Vollendung
und Bestimmung erreicht, das also zum vollen aktuellen
Wirken in einem ähnlichen Verhältnisse steht, wie die
Materie zu dem durch Hinzutritt der Form vollendeten „Natur-
wesen". Also das „Vermögen" ist unvollkommen und wird
erst vollkommen durch die Thätigkeit. Das „Vermögen"
verhält sich zu der „Thätigkeit" ähnlich wie der „Stoff" zur
„Form", und trotzdem bringt dieses „Unvollkommene" seine
„eigene Vollkommenheit", der „Stoff" seine „eigene Form" hervor.
Darauf gibt es allerdings keine Antwort mehr.

Sind nun die Fähigkeiten oder Potenzen der Kreaturen
nicht imstande, von sich selber den Zustand der „Ruhe", in
welchem sie sich von Natur aus und auch noch jetzt manchmal

befinden, zu verlassen, sich selber in actu zu versetzen,
so fragt es sich sofort, wer sie dann aus diesem Zustande der
„Ruhe" herausführe und in actu versetze? Die Molinisten
erklären, die frühere Ursache thue das, und diese frühere werde
von einer noch früheren in actu gesetzt, und so hinauf bis zu
Gott. „Die physische Prämotion liegt also im Anbeginne der
Zeiten, im Uranfange der Welt." So P. Pesch, a. a. 0.
II. B. S. 367. Man erinnere sich an das früher Gesagte vom
„Bewegungsquantum", welches Gott am Anfange der Welt in
die Welt hineingelegt hat, und an das „Übermafs der
Selbstbestimmungsfähigkeit" des Willens. Wer ein Messer zum
Schneiden bringt, bewegt dasselbe freilich unmittelbar durch
sich. Diese Unmittelbarkeit der Handhabung schliefst der
hl. Lehrer ausdrücklich aus, wenn von der Bewegung die
Rede ist, womit Gott die Geschöpfe zu der ihrer Natur
entsprechenden Thätigkeit bringt. Er bezeichnet sogar die
Vermittlung, welche stattfindet. So P. Pesch a. a. 0.

Die ganze physische Prämotio Gottes mufs also zurückverlegt

werden auf den Anfang der Welt. Es ist in der That
interessant zu. erfahren, dafs Schriftsteller des 19. Jahrhunderts
wieder zurückgehen auf die Ansicht des extravaganten Du-
randu8. Es ist gewifs nicht ohne Bedeutung, zu hören, wie



328 Die Neu-Thomisten.

die Molinisten unserer Tage eine Theorie verteidigen, von welcher
Albert der Grofse sagt: ,,quod fere cessit ab aula, et a multis-
modernorurn reputatur haeretica" in II. Sent. d. 35. a. 7. Noch
merkwürdiger aber ist, dafs diese Theorie, von welcher der hL
Thomas sagt „quod proxima sit duplici errori", die Lehre eben
dieses hl. Thomas sein soll. Nein, die Wahrheit lautet
vielmehr, dafs Gott bei jeder Thätigkeit der Kreatur „unmittelbar''
selber thätig sein, die Kreatur zu der Thätigkeit „unmittelbar"
anregen oder bewegen müsse. Deus essentialiter in omnibus
rebus est, non tarnen ita quod rebus commisceatur, quasi pars-
alicujus rei. Ad cujus evidentiam oportet tria praenotare. Primo,
quod movens et motum, et operans et operatum oportet
simul esse, ut in 7. Phys. probatur. Sed hoc diversimode-
contingit in corporalibus et spiritualibus. Quia enim corpus per
essentiam suam, quae circumlimitata est termini's quantitatisr
determinatum est ad situm aliquem, non potest esse quod corpus
movens et motum sint in eodem situ. Unde oportet quod simul
sint per contactum. Et sic virtute sua corpus immutat quia
immediate sibi conjungitur, quod etiam immutatum aliud immu-
tare potest usque ad aliquem terminum. Spiritualis vero
substantia, cujus essentia omnino absoluta est a quantitate et situ,
ac per hoc loco, non est distineta ab eo, quod movet per
locum et situm. Sed ubi est quod movetur, ibi est ipsum
movens. — Secundum est, quod esse cujuslibet rei, et.eujus-
libet partis ejus est immediate a Deo. — Tertium est, quod
illud quod est causa esse non potest cessare ab operatione
qua esse datur, quin ipsa res etiam esse cesset. Sicut enim
dieit Avicenna, haec est differentia inter agens divinum, et
agens naturale, quod agens naturale est tan tum causa mot us,,
et agens divinum est causa esse. Unde juxta ipsum qualibet
causa efficiente remota, removetur effectus suus. Et ideo remoto-
aedificatore non tollitur esse domus, cujus causa est gravitas
lapidum, quae manet, sed fieri domus, cujus causa erat. Et
similiter remota causa essendi, tollitur esse. Unde dicit Grego-
rius, quod omnia in nihilum décidèrent, nisi ea manus Omnipo-
tentis contineret. Unde oportet quod operatio ipsius, qua dat esse,,
non sit intercisa, sed continua. Ex quibus omnibus aperte col-
ligitur, quod Deus est unieuique intimus, sicut esse proprium rei
est intimum ipsi rei, quae nec ineipere, nec durare posset, aisi
per operationem Dei, per quam suo operi conjungitur ut
in eo sit. S. Thom. I. Sent. d. 37. q. 1. a. 1. — Quamvis
essentia divina non sit intrinseca rei quasi pars veniens in
Constitutionen! ejus, tamen est intra rem quasi operans et agens-



Die Neu-Thomisten. 329

esse uniuscujusque rei. Et hoc oportet in omni agente incor-
poreo. 1. c. ad. 1. — Illud quod agit per suam absentiam non
est causa proxima ejus quod fit, sed remota. Virtus enim
solis primo et principaliter est in corpore sibi conjuncto, et sie

deineeps usque ad ultimum. Et haeo virtus est lumen ejus
per quod agit in his inferioribus. Deus autem immediate in
omnibus operatur. Unde oportet quod in omnibus sit. 1. c.
ad 2. — Aliorum vero quae per motum et generationem produ-
cuntur, ereatura causa esse potest. Horum tarnen causa
etiam Deus est, magis intime in eis operans quam aliae
causae moventes. Quia ipse est dans esse rebus. Causae
autem aliae sunt quasi déterminantes illud esse. Nullius enim
rei totum esse ab aliqua ereatura prineipium sumit, cum materia
a solo Deo sit. Esse autem est magis intimum rei cuilibet, quam
ea per quae esse determinatus Unde et remanet illis remotis,
ut in libro de causis dicitur. Unde operatio Creatoris magis
pertingit ad intima rei, quam operatio causarum secun-
darum. Et ideo hoc quod creatum est causa alii creaturae non
excludit quin Deus immediate in rebus omnibus operetur,
in quantum virtus sua est sicut medium conjungens
virtutem cujuslibet causae secundae cum suo effectu. Non
enim virtus alicujus creaturae posset in suum effectuai, nisi per
virtutem suae Creatoris, a quo est omnis virtus, et virtutis
conservatio, et ordo ad effectnm, quia, ut in libro de causis
dicitur causalitas causae secundae firmatur per eausa-
litatem causae primae. S. Thom. II. SeDt. d. 1. q. 1. a. 4.

— Virtus Dei est in qualibet re naturali, quia Deus in omnibus
rebus esse dicitur per essentiam et potentiam et praesentiam.
Sed non est dicendum quod virtus divina secundum quod est in
rebus sit otiosa. Ergo secundum quod est in natura operatur.
Nec potest dici quod aliud quam ipsa natura operetur, cum non
apparent ibi nisi una operatio. Ergo in qualibet naturae
operatione Dens operatur. S. Thom. Quaest. disp. de potentia.
q. 3. a. 7. arg. pro. — Nihil ad speciem in istis imferioribus
nisi per virtutem corporis coelestis; nec aliquid agit ad esse
nisi per virtutem Dei. Ipsum enim esse est communissimus
effectus, primus et intimior omnibus aliis effectibus. Et ideo
soli Deo competit secundum virtutem propriam talis effectus.
U-nde etiam intelligentia, ut dicitur in libro de causis, non dat
esse, nisi prout est in ea virtus divina. Sie ergo Deus est
causa omnis actionis, prout quodlibet agens est instrumen-
tum divinae virtutis ope.rantis. 1. c. in corp.— Tarn Deus

quam natura immediate operantur, licet ordinentur secundum



330 Die Neu-Thomisten.

prius et posterius. 1. c. ad 4. — Sicut autem Deus non solum
dedit esse rebus quum primo esse inceperunt, sed quamdiu
sunt esse in eis causat, res in esse conservando, ita non solum

quum res primo conditae sunt eis virtutes operativas
indidit, sed semper eas in rebus causat. Unde cessante
influentia divina omnis operatio cessaret. Omnis igitur rei
operatio in ipsum reducitur sicut in causam. Summ. ctr. Gent,
lib. 3. c. 67.

Soviel möge genügen zur Beleuchtung der offenen
Unwahrheit in der Behauptung des P. Pesch, der heil. Thomas
schliefse die „Unmittelbarkeit" der Handhabung ausdrücklich

aus.
Allein, entgegnet P. Pesch, der heilige Thomas bezeichnet

sogar deutlich die Vermittlung, welche stattfindet. Jede Natur
trete nur insofern in Thätigkeit, als sie dem alterierenden
Einflüsse einer andern unterworfen sei. Durch die Skala dieser
Alteration gelange man zu den siderischen Einflüssen; aber auch
bei den Himmelskörpern könne der eine nur dann bewegend
thätig sein, wenn er von einem andern bewegt werde, bis man
endlich zu dem ersten Beweger, zu Gott, gelange.

Der Beweis ist ausgezeichnet gelungen, nur wirft er leider
die ganze Theorie des Autors selber über den Haufen. Nach
dem Autor mufs man die „physische Prämotion Gottes"
zurückverlegen auf den Anbeginn der Zeiten, auf den Uranfang
der Welt. Das ist, meint der Autor, die Lehre des heiligen
Thomas. Wrann und wo hat nun der heilige Thomas je
gelehrt, dafs z. B. der siderische Einflufs auf die Dinge und
Thätigkeiten dieser Erde blofs am Anfange der Zeiten,
nur am Uranfange der Welt sich geltend gemacht habe,

jetzt aber nicht mehr? Nach dem hl. Thomas hängt auch
jetzt noch jede Thätigkeit der Kreaturen, mit Ausnahme
der Akte des Verstandes und Willens, von dem siderischen
Einflüsse ab. Folglich ist es die zweite offene Unwahrheit,

dafs nach dem hl. Thomas „die physische Prämotion" im
Anbeginn der Zeiten, im Uranfange der Welt liege.
Dazu kommt, dafs der hl. Thomas überall mit ausdrück-
lichenWorten erklärt, woher dieser Einflufs „der andern"
Ursache komme. Nicht aus „eigener" Kraft regt die eine
Ursache die andere zur Thätigkeit an, sondern „in quantum virtus
divina est in ea". Was ist denn diese „Kraft Gottes" in den
Ursachen, die von der „eigenen" Kraft der Kreatur sich
unterscheidet? Ist sie etwas anderes als die Bewegung, Gott
selber? Absolut nein. Et ita patet quod, cum Deus sit prima



Die Neu-Thomisten. 331

causa omnium, sua virtus est immediatissima omnibus. Sed
quia ipsemet est sua virtus ideo non tantum est, immedia-
tum prinoipium operationis in omnibus, sed immediate in
omnibus operans. Quod in aliis causis non eontingit, quanavis
singulae res proprias operationes habeant, quibus producunt suos
effectus. S. Thorn. I. Sent. d. 37. q. 1. a. 1. ad 4. Man vgl.
Quaest. disp. de potentia q. 3. a. 7. So werden offene
Unwahrheiten den Lesern aufgetischt, unbekümmert darum, ob
sie schon hundertmal widerlegt wurden oder nicht. Was immer
dagegen eingewendet wird, das schweigt man in aller Gemütsruhe

tot, als hätte nur die Unwahrheit das Recht auf Existenz.
Die Kreaturen können demnach sich nicht aus „eigener"

Kraft aus dem Zustande der Potenz, der „Ruhe", in den
Zustand des actus oder in actu versetzen. Denn dieser letztere
Zustand bildet eine Vollkommenheit der Potenz, des agens
in potentia, und kein Ding kann sich selber eine
Vollkommenheit, also etwas, was „vornehmer" als es selber
ist, aus „eigener" Kraft mitteilen. Dies gilt ebenso auch von
der Thätigkeit der Kreaturen selbst. Aber auch „andere"
Kreaturen vermögen nicht einem Dinge, welches in der
Potenz, agens in potentia, ist, aus „eigener" Kraft dasjenige
mitzuteilen, wodurch dieses Ding in der Potenz, das agens in

potentia, in actu, ein agens in actu wird. Und warum bringen
die Kreaturen dies nicht aus „eigener" Kraft zustande? Weil
das esse in actu ein Sein, ein esse bildet. Keine Kreatur
aber vermag einer andern aus „eigener" Kraft ein esse zu
verleihen. Das kann nur in der Kraft Gottes geschehen. Das

esse, welcher Art immer, bildet jedesmal die Wirkung Gottes.
Bringen es die Kreaturen hervor, so ist dies nur möglich, indem
die Kraft Gottes in ihnen ist, insofern sie also von Gott
dazu prämoviert werden. Selbst P. Pesch inufs eingestehen,
a. a. 0. I. B. S. 133, dafs die Kreaturen „aus eigener
Machtvollkommenheit" nicht Formen hervorbringen können, sondern
dafs in allen natürlichen Ursachen „innerlich und verborgen"
die hervorbringende Ursächlichkeit Gottes thätig ist. Daraus
ergibt sich dann die völlige Unrichtigkeit der Behauptung
des P. Pesch, a. a. 0. II. B. S. 364, dafs die „sekundären
Ursachen" in Bezug auf die erste Ursache sich zwar „wie
Werkzeuge" verhalten, aber in Bezug auf ihre eigene Form
und die Wirkungen sich als „Hauptursache" darstellen. Diese
Behauptung des Autors ist vollständig sinnlos, weil sie die

Denkgesetze, namentlich das vom zureichenden Grunde,
aufhebt. Die „Hauptursache" mufs stets wenigstens gleich



332 Die Neu-Thomisten.

oder aber vollkommener sein als die Wirkung. So haben wir
früher vom hl. Thomas gehört. Bei der „Instrumentalursache"
dagegen ist dies nicht notwendig. Duplex est causa. Una
principalis, quae agit per propriam formam; et haec est
nobilior quam effectus in quantum est causa. Alia est causa
instrumentalis, quae non agit per formam propriam, sed

inquantum est mota ab alio; et haec non oportet nobiliorem
esse effectu. S. Thorn. Quaest. disp. de malo q. 4. a. 1. ad 15.
— Agens non semper est nobilius patiente simpliciter loquendo,
sed in quantum est agens. Agit enim ignis vel ferrurn in
corpus humanuni, quod est simpliciter nobilius, quo tarnen ignis
est nobilior inquantum est actu calidus. Et secundum hoc

agit in corpus humanum. Nec oportet quod instrumentante
r agens sit simpliciter nobilius effectu; quia effectus non

proportionatur instrumento, sed principali agenti. S. Thom.
1Y. Sent. d. 1. q. 1. a. 4. qu. 1. ad 3. — Causa autem est
duplex, scilicet Instrumentalis, et principalis. In principali quidem
causa est aliquid secundum similitudinem formae, vel ejusdem
speciei, si sit causa univoca, vel secundum aliquam excellentiorem
formam, si sit agens non univocum. In causa autem Instrumentai!

est aliquis effectus secundum virtutem, quam recepit
instrumentum a causa principali, inquantum movetur ab ea.
Quaest. disp. de malo. q. 4. a. 3. — Nun läfst sich aber in gar
keiner Weise in Abrede stellen, dafs das esse in actu, und
die Thätigkeit selber eine Vollkommenheit ausmachen,
welcher gegenüber das esse in potentia, und die Unthätig-
keit als ünvollkommenheit erscheinen. Wie kann also das,
was unvollkommen ist, seine eigene Vollkommenheit
verursachen und hervorbringen? Offenbar nur dadurch, dafs
es als Instrument wirkt. Als Instrument hat es die Kraft
des Hauptagens in sich, die vollkommener ist als die

Thätigkeit, welche von dieser Kraft hervorgebracht wird.

Die absolute Notwendigkeit der „praemotio physica",
der „Prädeterminierung durch Gott" aller Kreaturen, der
vernünftigen wie der nicht vernünftigen, läfst sich demnach aus
den Principien des hl. Thomas mit mathematischer Genauigkeit

ableiten.

Erstes Princip: Die Kreaturen, vernünftige wie
unvernünftige, sind im wahren Sinne Ursachen, causae efficientes,
ihrer Thätigkeiten. Die Thätigkeit geht aus dem Vermögen,
aus der Fähigkeit oder Potenz als aus ihrer Ursache hervor.

Actio alicujus, etiamsi sit ejus ut instrumenti, oportet ut



Die Neu-Thomisten. 333

ab ejus potentia egrediatur. Quaest. disp. de potentia.
q. 3. a. 4.

Zweites Princip: Die Ursache mufs, so oft sie
Hauptursache ist, vollkommener oder wenigstens gleich
vollkommen sein mit der Thätigkeit, welche als Effekt oder
Wirkung aus ihr heraustritt. Hon oportet quod causa sit
potior quam in causis per se. Summ, theol. 22. q. 148. a. 3.
ad 2. — Hon autem est eadem ratio principalis agentis, et
instrumenta Ham principale agens oportet esse potius, quod non
requiritur in agenti instrumental!, ib. q. 165. a. 2. ad 1. Diese
Doktrin stützt sich auf das Denkgesetz vom zureichenden
Grunde, demzufolge nichts in der Wirkung hervortreten
kann, was nicht in der Ursache enthalten ist oder war.
Vgl. Summ. ctr. Gent. lib. 2. c. 23.

Drittes Princip: Die Thätigkeit aller Kreaturen ohne
Ausnahme ist etwas Vollkommeneres, Vornehmeres als die
Kreaturen selber. Quandocunque actus est aliud a potentia,
oportet quod actus sit nobilior potentia. Summ, theol. 1. p. q. 25.
a. 1. ad 2. Der Grund davon ist einleuchtend. Denn die
Thätigkeit der Kreaturen bildet ein von dem Wesen und seinen
Potenzen real unterschiedenes Accidens, welches bald vorhanden,
bald nicht vorhanden ist. Jedes Accidens aber verhält sich zu
dem Substrat, in welchem es ist, wie der Akt zu der Potenz,
wie die Form zum Stoff. Substantia est simpliciter dignior
accidente, aliquod tarnen accidens est secundum quid dignius
substantia, inquantum perficit substantiam in aliquo esse accidentals

Summ, theol. 1. 2. q. 66. a. 4. — Actio est proprie
actualitas virtutis, sicut esse est actualitas substantiae vel
essentiae. Summ, theol. 1. p. q. 54. a. 1. Ganz namentlich aber

gilt dies von der Thätigkeit des Verstandes und Willens.
Objectio illa procedit de actu secundo, quae est operatio ma-
nens in opérante, quae est finis operantis, et per consequens
excellentior quam forma operantis. Quaest. disp. de potentia.
q. 5. a. 5. ad 14.

Viertes Princip: Eine und dieselbe Thätigkeit kann
nicht in der Weise von zwei Thätigen ausgehen, dafs beide
das, was thätig ist, das agens quod dieser Thätigkeit bilden.
Darum kommt die Thätigkeit der Kreaturen dadurch
zustande, dafs die praemotio physica oder die von Gott der Kreatur
vorübergehend mitgeteilte Form und die Potenz der Kreatur
ein Princip quod bilden, während die mitgeteilte Form das

Princip quo agit ausmacht. Respecta ejus dem operationis non
potest esse duplex causa proxima eodem modo, sed diverso



334

modo potest. Quod sic patet. Operatio reducitur sicut in prin-
cipium in duo, in ipsum agentem, et in virtutem agentis,
qua mediante exit operatio ab agente. Quanto autem agens
est magis proximum et immediatum, tanto virtus ejus est
mediata, et primi agentis virtus est immediatissima.
Quod sic patet in terminis. Sint A, B, C, très causae ordinatae,
ita quod C sit ultima quae exercet Operationen). Constat tune
quod C exercet operationem per virtutem suam. Et quod per
virtutem suam hoc possit, hoc est per virtutem B, et
ulterius per virtutem A. Unde si quaeratur quare C operatur,
respondetur per virtutem suam. Et quare per virtutem suam?
Propter virtutem B. et sic quousque reducatur in virtutem
causae primae in quam docet Philosophus quaestiones resol-
vere. Et ita patet quod, cum Deus sit prima causa omnium,
sua virtus est immediatissima omnibus. Sed quia ipsemet
est sua virtus, ideo non tantum est immediatum principium
operations in omnibus, sed immediate in omnibus operans, quod in
aliis causis non contingit, quamvis singulae res proprias opera-
tiones habeant, quibus producunt suos effectus. S. Thom. I. Sent,
d. 37. q. 1. a. 1. ad 4. — Einwurf: „Una actio a duobus
agentibus non videtur progredi posse. Si igitur actio, per quam,
naturalis effectus producitur, procedit a corpore naturali, non
procedit a Deo." Antwort: Haec autem dif'ficultatem non affe-

runt, si praemissa considerentur. In quolibet enim agente est
duo considerare: scilicet rem ipsatn quae agit, et virtutem qua
agit, sicut ignis calefacit per calorem. Virtus autem inferioris
agentis dependet a virtute superioris agentis, inquantum superius
agens dat virtutem ipsam inferiori agenti, per quam agit, vel
conservât earn, aut etiam applicat earn ad agendum, sicut artifex
applicat iustrumentum ad proprium effectum, cui tarnen interdum
formam non dat, per quam agit instrumentum, nec conservât, sed
dat ei solum motum. Oportet igitur quod actio inferioris agentis
non solum sit ab eo per virtutem propriam, sed per virtutem
omnium superiorum agentium. Agit enim in virtute omnium.
Et sicut agens infimum invenitur immediatum activum, ita virtus
primi agentis invenitur immediata ad producendum effectum.
Nam virtus infimi agentis non habet quod producat hunc effectum
ex se, sed ex virtute superioris proximi, et virtus illius ex
virtute superioris. Et sic virtus supremi agentis invenitur
ex se productiva effectus, quasi causa immediata. Sicut igitur
non est inconveniens quod una actio producatur ex aliquo
agente, et ejus virtute, ita non est inconveniens quod
producatur idem effectus ab inferiori agente et a Deo, ab



Die Neu-Thomisten. 335

utroque immediate, licet alio, et alio modo. Summ. ctr. Gent,
lib. 3. c. 70.

Zwei geschaffene oder kreatiirliche Thätige können
demnach nicht anders eine und dieselbe Thätigkeit als

agens quod setzen, als dadurch, dafs das eine in dem andern
wirkt. Da aber ein suppositum oder agens quod, so oft von den
Kreaturen die Rede ist, nicht in dem andern sein kann, deshalb
vollziehen sie eine und dieselbe Thätigkeit'nur, insofern
die Kraft des einen in demandera sich befindet. Allein diese
Kraft unterscheidet sich sachlich vom Suppositum selber. Darum
bemerkt der heil. Thomas, es könne nicht zwei „causae pro-
ximae" für eine und dieselbe Thätigkeit geben. Führt z. B.

jemand meine Hand beim Schreiben, so ist dessen Kraft in
meiner Hand. Wir beide führen eine und dieselbe Thätigkeit,
das Schreiben, aus. Allein der Betreffende ist doch nicht dem
Suppositum oder der Pex-son nach i n meiner Hand. Darum
können wir auch nicht im strengsten Sinne sagen, er bilde das

agens quod des Schreibens zugleich mit mir. Aber immerhin
ist dieses Beispiel der Wahrheit sehr nahe. Daher bedient sich
der heil. Thomas fortwährend des Vergleiches mit dem Instrumente,

welches der Künstler handhabt. Die Kraft des Hauptagens

befindet sich thatsächlich in dem Instrumente. Schon
dadurch allein ist der Simultan-Konkurs der Molinisten ein
für allemal unmöglich gemacht. Nach diesem Konkurse wirkt
Gott nicht in der Kreatur, im Willen, sondern mit dem Willen.
Daher haben wir jedesmal zwei, nicht aber eine und
dieselbe Thätigkeit. Und doch fragen wir vor allem andern
darum, wie die Kreatur eine Thätigkeit, die vornehmer ist als
sie selber, setzen könne. Die Antwort darauf, dafs Gott
mitwirke, löst diese unsere Frage nicht, denn zwei Ursachen
nebeneinander, duae causae proximae, wie der heil. Thomas
sagt, können nicht eine und dieselbe Thätigkeit setzen.
Dies ist einzig und allein nur dann möglich, wenn die Kraft
der einen sich in der andern befindet, die andere durch die
Kraft der einen, als dem agens quo, thätig ist.

Dies trifft nun in Bezug auf Gott in vollem Mafse zu. Der
hl. Thomas sagt nirgends, Gott wirke in creaturam, in volun-
tatem, auf die Kreatur, auf den Willen, sondern fortwährend
heifst es: in der Kreatur, im Willen. Seine Kraft befindet
sich demnach in der Kreatur, wie die Kraft der Hauptursache
im Instrumente. Allein hier greift ein grofser Unterschied Platz.
Die Kraft Gottes unterscheidet sich nicht real von ihm selber,
wie bei den Kreaturen. Darum ist er selber in der Kreatur,



336 Die Neu-Thomisten.

im WilleD. Wie daher seine Kraft als agens quo, unmittelbar,
wirkt, so wirkt er selber unmittelbar, weil er mit dieser
seiner Kraft i den tisch ist, was bei den Kreaturen nicht der
Fall. Die Kreatur selber ist somit thätig als das quod agit,
und die Kraft Gottes oder Gott als das quo agit, so oft es sich
um die Thätigkeit der Kreaturen handelt.

Gleichwie daher das kreatürliche Agens mit seiner Kraft
nicht zwei Ursachen der Thätigkeit bildet, sondern nur
eine, ebenso verhält es sich hier. Darum ist auch nur eine
und dieselbe Thätigkeit vorhanden. Vgl. Summ, theol. 1.

p. q. 105. a. 5. ad 2. Ist dagegen die Rede von dem Momente,
in welchem diese Kraft Gottes der Kreatur mitgeteilt wird, so
haben wir ebenfalls nur eine Thätigkeit zu verzeichnen, und
zwar die Thätigkeit Gottes. Die Kreatur ist in diesem
Moment nicht thätig, denn sie wird durch diese Thätigkeit Gottes
erst agens in actu, und auf Grund dieses Zustandes dann
selber thätig. Sobald sie die von Gott vorübergehend
mitgeteilte Form hat, geht aus ihr selber die Thätigkeit
hervor. Durch diese Form oder Kraft wird die Kreatur wirkliche

Ursache im formellen Sinne, und die Thätigkeit
bildet einen Effekt, eine Wirkung eben dieser Ursache.
Und obgleich diese Thätigkeit vornehmer ist als die Kreatur
selber an und für sich, so ist sie doch nicht vornehmer als die
Kreatur und die Kraft Gottes in ihr. Im Gegenteil, in dieser
Beziehung ist sie weniger vornehm, und darum kann die
Kreatur deren Ursache sein.

Fünftes Princip. Keine Kreatur ist Hauptursache,
sondern nur Instrumentalursache ihrer Thätigkeit. Der
Grund davon liegt auf der Hand. Denn erstens verhält sieh
jede untergeordnete Ursache zu der höhern wie das Werkzeug,
weil sie nur in der Kraft der höhern Ursache thätig ist.
Secundo considerandum est quod si sint multa agentia ordinata
semper secundum agens agit in virtute primi agentis. Harn
priinum agens movet secundum ad agendum. Et secundum
hoc omnia agunt in virtute ipsius Dei. Et ita ipse est
causa omnium actionum agentium. Summ, theol. 1. p. q. 105.
a. 5. — Secunda causa non potest influere in suum effectum,
nisi in quantum recipit virtutem primae causae. Sicut
autem influere causae efficientis est agere, ita influere causae
finalis est appeti et desiderari. Et ideo, sicut secundarium
agens non agit nisi per virtutem primi agentis existentem

in eo, ita secundarius finis non appetitur nisi per virtutem
finis principalis in eo existentem. Quaest. disp. de veritate.



Die Neu-Thomisten. 337

q. 22. a. 2. — Dens operator in unoquoque agente etiam
secundum modum illius agentis. Sicut causa prima operator in
operatione causae secundae, cum causa secunda non possit in
actum procedere nisi per virtutem causae primae. Unde

per hoc quod Deus est causa operans in cordibus hominum
non excluditur quin ipsae humanae mentes sint causae suorum
motuum. 1. c. q. 24. a. 1. ad 3. — Causa secunda non agit
nisi ex influentia causae primae. Et sic omnis actio causae
secundae est ex praesuppositione causae agentis. Quaest. disp.
de potentia q. 3. a. 4. — Quando causa prima retrahit actionem
suam a causato, oportet etiam quod causa secunda retrahat actionem

suam ab eodem, eo quod causa secunda habet hoc ipsum
quod agit per actionem causae primae, in cujus virtute agit.
1. c. g. 5. a. 8. — Homo per liberum arbitrium potest agros
colere, domos aedificare et alia bona plura facere sine gratia
opérante. Quamvis autem huiusmodi bona homo possit facere
sine gratia gratum faciente, non tarnen potest ea facere sine
Deo, cum nulla res possit in naturalem operationem exire
nisi yirtute divina. Quia causa secunda non agit nisi per
virtutem causae primae. Et hoc verum est tarn in naturalibus
agentibus quam in voluntariis. Quaest. disp. de veritate.
q. 24. a. 14.

Ferner wird jene Ursache eine instrumentale genannt,
die nur insofern thätig ist, als sie vorher bewegt wurde, also
als causa mota. Virtus activa non recipitur secundum eandem
perfectionem in instrumento secundum quam est in principali
agente. Et quia omne movens motum est instrumentum,
inde est quod virtus primi motoris in aliquo genere per multa
media deducta tandem deficit. S. Thorn. IV. Sent. q. 40. a. 1.

ad 1. — Instrumentum agit actionem instrumentalem inquantum
est motum a principali agente, per quem motum participât
aliqualiter virtutem agentis principalis, non ita quod virtus
ilia sit in instrumento secundum esse perfectum, quia motus
est actus imperfectus. Quaest. disp. de veritate. q. 26. a. 1. ad 8.

— Agens principale est primum movens, agens autem
instrumentale est movens motum. IV. Sent. d. 1. q. 1. a. 4. qu. 1.

— Oportet omnes causas inferiores agentes reduci in causas
superiores sicut instrumentales in primarias. Impossibile
est igitur quod alia substantia sit causa essendi, nisi sicut in-
strumentalis, et agens in virtute alterius. Instrumentum autem

nunquam adhibetur ad causaudum aliquid, nisi per viam motus.
Est enim ratio instrumenti quod sit movens motum. Summ,
ctr. Gent. lib. 2. e. 21. — Aliquid operator ad effectum aliquem

Jahrbuch für Philosophie etc. IX. 22



338 Die Neu-Thomisten.

instrumentaliter, quod quidem non operatur ad effectum per
formam sibi inhaerentem, sed solum inquantum est motu m a

per se agente. Haec enim est ratio instrumenti, inquantum est
instrumentum, ut moveat motum. ünde, sicut se habet forma
compléta ad per se agentein, ita se habet motus, quo movetur
a principali agente ad. instrumentum. Quaest. disp. de veri-
tate. q. 27. a. 4.

Endlich folgt die Wahrheit, dals die Kreaturen nur Werkzeuge

ihrer Thätigkeit sind, aus dem Umstände der Unmöglichkeit,
das Sein, was die Thätigkeit ohne Zweifel ist, und aus

der Unmöglichkeit, etwas Vornehmeres aus eigener Kraft
hervorzubringen. Das Instrument wirkt nämlich nicht durch die
Kraft seiner eigenen Form, wie die Hauptursache, sondern
blofs durch die Bewegung vom Hauptagens. Instrumentum
non agit ex virtute suae formae, sed ex virtute principalis
agentis, cui instrumento sola competit executio actionis. 8. Thom.
Summ, theol. 1. p. q. 18. a. 3. — Instrumentum non agit actionem
principalis agentis propria virtute, sed virtute principalis agentis.
1. c. 1. 2. q. 112. a. 1. ad 1. — Vgl. Quaest. disp. de malo.

q. 4. a. 1. ad 15 et 16. — Darum hat auch die Kraft, wodurch
das Werkzeug thätig ist, kein vollkommenes Sein, wie in der
Hauptursache, sondern nur ein vorübergehendes,
unvollständiges. Alio modo oportet ponere virtutem agendi in agente
principali, alio modo in agente instrumentali. Agens enim
principale agit secundum exigentiam suae formae. Et ideo virtus
activa in ipso est aliqua forma vel qualitas habens completum
esse in natura. Instrumentum autem agit ut motum ab alio.
Et ideo competit sibi, virtus proportionata motui. Motus autem
non est ens completum, sed est via in ens, quasi medium quid
inter potentiam puram, et actum purum, ut dicitur in
3 Phys. Et ideo virtus instrumenti inquantum hujusmodi, se-
cuudum quod agit ad effectum ultra id quod competit sibi
secundum suam naturam, non est ens completum, habens esse
fixum in natura, sed quoddam ens incompletum, sicut est virtus
immutandi visum in aëre, inquantum est instrumentum motum
ab exteriori visibili. Et hujusmodi entia consueverunt
intentâmes nominari. Et habent aliquid simile cum ente quod est in
anima, quod est ens diminutum. S. Thom. IV. 8ent. d. 1. q. 1.

a. 4. qu. 2. Vergl. a. a. 0. d. 5. q. 2. a. 2. qu. 2.
Es unterliegt demnach nicht dem geringsten Zweifel, dafs

die Kreaturen mit Bezug auf ihre eigene Thätigkeit
Werkzeuge in der Hand Gottes sind. Die Kreaturen selber
wirken, sind im eigentlichen Sinne thätig, aber sie führen diese



Die Neu-Thomisten. 339

ihre Thätigkeit nicht in der eigenen, sondern in der Kraft
Gottes aus.

Damit glauben wir vorläufig zur Genüge dargethan zu haben,
was die „Thomisten" in Wahrheit lehren, und was ihnen von
den Molinisten aufoctr oyiert wird. Sämtliche Kreaturen
stammen, wie bekannt, aus dem Nichts. Kommt es also auf
sie selber an, so besitzen sie nichts als Möglichkeit, Poten-
tialität. Was sie an Wirklichkeit, somit an Sein besitzen,
das alles leitet sich her von Gott. Die Kreaturen haben folglich
von Natur aus keinerlei wirkliche Thätigkeit, denn thätig
sein bedeutet eine Vollkommenheit, ein Sein. Die Kreaturen
aber besitzen von Natur aus, also was sie selber anbelangt,
nur eine mögliche Vollkommenheit, ein mögliches Sein, aber
kein wirkliches. Darum haben sie von Natur aus zwar
eine mögliche, aber keine wirkliche Thätigkeit. Die wirkliche

Thätigkeit verdanken sie Gott, der sie bewegt, ihnen
eine Form, ein Sein vorübergehend mitteilt. Sobald die Kreaturen

dieses Sein besitzen, teilen sie dieses Sein auch andern,
ihrer Thätigkeit mit. Denn thätig sein bedeutet, das andern
mitteilen, wodurch man selber ist oder Sein hat. Natura
cujuslibet actus est, quod seipsum communicet quantum possibile
est. Unde unumquodque agens agit, secundum quod in actu
est. Agere vero nihil aliud est, quam communieare illud,
per quod agens est actu, secundum quod est possibile. S.

Thom. Quaest. disp. de potentia. q. 2. a. 1. —- Ein jedes Ding
aber ist durch eine Form, denn die Form bildet das Princip
des Seins. Die Form ist darum auch das Princip der Thätigkeit,

wie wir bereits vom hl. Thomas gehört haben. Diese
Form nun besitzen die Kreaturen weder von Natur aus, weil
dieselbe von Natur aus Gott allein zukommt, noch haben sie
dieselbe beständig oder ununterbrochen. Daher haben die
Kreaturen manchmal keine Thätigkeit, sie „ruhen", wie
P. Pesch sagt. Aus dieser „Ruhe" kommen sie nur durch die

genannte Form, welche Gott ihnen mitteilen mufs, heraus.
Gott hat die Natur der Geschöpfe in doppelter Weise

eingerichtet. In manchen derselben ist die Natur bestimmt mit
Bezug auf die Art und Weise der Thätigkeit, in andern
dagegen wiederum nicht. Darum ist die Thätigkeit der einen
eine notwendige, die der andern nicht. Nicht der Einflufs
Gottes, die Bewegung durch ihn bewirkt, dafs die Thätigkeit
das eine Mal eine notwendige, das andere Mal eine freieist,
sondern die Naturanlage, die von Gott verschieden
eingerichtete Natur der Geschöpfe. Darum bemerkt der hl. Thomas

22*



340 Die Neu-Thomisten.

ausdrücklich und wiederholt, Gott bewege die Kreaturen
ihrer Natur entsprechend. Die praemotio physioa, die
Bewegung Gottes ändert nichts an "der Naturanlage
oder Einrichtung der Natur.

Damit ist die Antwort auf eine weitere Schwierigkeit des
P. Frins von selber gegeben. Der Autor behauptet, die
praemotio physica der „Thomisten" zerstöre die Freiheit des
Willens. Wir antworten, dafs dies durchaus nicht der Fall ist.
Die „Thomisten" lehren mit dem hl. Thomas, dafs der Wille
von Natur aus frei ist. Er hat die Anlage, Fähigkeit,
Potenz, thätig und unthätig zu sein, dieses und jenes Gut
zu begehren oder auszuwählen. Hat der Wille diese Fähigkeit

von Natur aus, so besitzt er dieselbe ohne Zweifel auch
dann, wenn die praemotio physica nicht vorhanden ist. Kein
Thomist hat je behauptet, dafs durch die praemotio physica die
Naturanlage, also die Fähigkeit des Willens verändert
werde. Vielmehr sagen sie einstimmig mit ihrem Meister,
der Vorsehung Gottes komme es zu, die Natur der Geschöpfe
zu erhalten, nicht aber dieselbe zu zerstören. Ad provi-
dentiam divinam non pertinet naturam rerum corrumpere,
sed servare. Unde omnia movet secundum eorum condi-
tionem : ita quod ex causis necessariis per motionem divinam
sequuntur effectus ex necessitate; ex causis autem contingen-
tibns sequantur effectus contingentes. Quia igitur voluntas
est activum prineipium non determinatum ad unum, sed
indifferenter se habens ad multa, sie Deus ipsam movet, quod
non ex necessitate ad unum déterminât, sed remanet motus
ejus contingens, et non necessarius, nisi in his ad quae
naturaliter movetur. S. Thom. Summ, theol. 1. 2. q. 10. a. 4.

— Vergl. Summ, theol. 1. p. q. 83. a. 1. ad 3. — Quaest. disp.
de veritate q. 24. a. 1. ad 3. — De malo. q. 6. a. un. ad 3.
— Die Naturanlage des Willens besteht demnach gemäfs der
Lehre des hl. Thomas und der „Thomisten" darin, dafs der
Wille von Natur aus „non est determinata ad unum, sed
indifferenter se habens ad multa". Nun bewegt die praemotio
physica oder Gott den Willen dieser seiner Natur
entsprechend. Folglich bleibt der Wille vollständig frei, andernfalls

würde Gott die Natur des Willens ändern, also die Natur
desselben „corrumpere", was gegen die Vorsehung Gottes
verstiefse. P. Frins müfste vor allem beweisen, nicht
behaupten, dafs die „Thomisten" in dieser Beziehung etwas
anderes lehren als der hl. Thomas. Aber die „Thomisten"
sprechen doch von einer Notwendigkeit, die der Wille unter



Die Neu-Thomisten. 341

der praemotio physica erleidet. Allerdings reden sie von
einer Notwendigkeit, allein diese ist die ontologische oder
diejenige, auf welcher die Denkgesetze beruhen. Ein Ding
kann nicht zugleich sein und nicht sein. Zerstört diese
Notwendigkeit die Freiheit des Willens, dann gibt es nicht allein
keine Freiheit, sondern überhaupt nichts.

Der Autor erhebt über dies noch den Anspruch auf eine
Freiheit, die Gott allein zukommen kann. Und in der That!
Welche Freiheit, schreibt der Autor a. a. S. 19: hat der Mensch,
der doch verantwortlich ist, sowohl für die Thätigkeit, als auch
für die Unterlassung, wenn er den Einflufs Gottes, so oft er
wirklich handelt und will, weder überwinden, noch demselben
ausweichen, oder irgendwie verhindern, ihm zuvorkommen kann?
— Der Autor verlangt also für seine Freiheit die vollständige
Unabhängigkeit von Gott. Der Wille mufs, um trei zu sein,
den Einflufs Gottes überwinden, verhindern u. s. w. können.
Er mufs somit über Gott stehen, ja mehr als Gott sein. Denn
der Einflufs Gottes, der überwunden, verhindert werden soll, ist
nichts anderes als die mit der Wesenheit und dem Sein
Gottes real identische Thätigkeit. Nun verhält sich aber
das, was überwunden, verhindert u. s. w. werden soll, zu dem
überwindenden, verhindernden Willen, wie der Stoff zur For m.
Der zu überwindende Einflufs Gottes ist das Niedere, der
überwindende Wille das Höhere. Der Einflufs Gottes bildet
das Leidende, der Wille dasThätige. IIIad quod est
formale in unoquoque est excellentius in eo, quia per forrnam
materia completur. In qualibet autem actione illud quod est ex
parte agentis est quasi formale. Illud autem quod est ex
parte patientis vel recipientis, est quasi materiale. S.

Thom. IV. Sent. d. 46. q. 2. a. 2. qu. 3. — Es läfst sich absolut
nicht denken, wie der Wille der praemotio physica
zuvorkommen, dieselbe verhindern oder überwinden sollte,
aufser dadurch, dafs er auf dieselbe einwirkt, sich ihr gegenüber

wie das „agens" und das ,,formale" verhält.
Abgesehen nun davon, dafs der Wille, nach dem Gesagten,

auf die praemotio physica gar nicht aktiv einwirken kann,
indem er ohne sie gar nicht in Thätigkeit sein kann, stellt
diese Theorie der Molinisten den Willen nicht allein Gott gleich,
sondern sogar über Gott. Nullum agens particulare potest
univ'ersaliter praevenire actionem primi universalis agentis, eo

quod omnis actio particularis agentis originem habeat ab
universali agente: sicut in istis inferioribus omnis motu s prae-
venitur a motu eoelesti. Sed anima humana ordinatur sub Deo



342 Die Neu-Thomisten.

sicut particulare agens sub universali. Impossibile est
ei'go esse aliquem rectum motum in ipsa, quem non praeveniat
actio divina. linde et Dominus dicit: sine me nihil potestis
facere. Joann. 15. 5. S. Thom. Summ. ctr. Gent. lib. 3. c. 149.

Der Wille des Menschen kann weder Gott gleich, noch
mehr als Gott sein. Darum kann er auch nicht der praemotio
physica zuvorkommen. Quaelibet enim res ad id, quod supra
ipsam est, materialiter se habet. Materia autem non movet
seipsam ad suam perfectionem, sed oportet quod ab alio mo-
veatur. Homo igitur non movet seipsum ad hoc quod
adipiscatur divinum auxilium, quod supra ipsum est, sed
potius ad hoc adipiscendum a Deo movetur. Motio autem
moventis praecedit motum mobilis ratione et causa. 1. c.

— Actio primi agentis est et prior, et posterior. Prior in
movendo, quia actiones omnium secundorum agentium fun-
dantur super actionem primi agentis, quae, cum sit una,
communiter omnes firmans, specificatur ejus effectus in hoc et
in illo secundum exigentiam illius. Est autem posterior
in utendo aliorum actibus ad finem proprium. Et sie omnes
actiones aliorum agentium modifieantur per actionem primi
agentis. S. Thom. III. Sent. q. 23. q. 3. a. 1. qu. 1. —
Quandocunque duo concurrunt ad aliquid unum constituendum,
unum eorum est ut formale respectu alterius. Summ, theol. 1.
2. q. 13. a. 1. — Die praemotio physica aber und der Wille
„concurrunt", um das Princip, prineipium quod der Thätigkeit
zu konstituieren. Da nun der Wille der Thätigkeit Gottes
gegenüber sich nicht wie das „formale" verhalten kann, so
mufs er sich wie das „materiale" verhalten. Man vergl. daselbst

q. 1. q. a. 4. — Jede Form aber ist schlechthin, der Katur
und Kausalität nach, früher als der Stoff.

Beruht es dann aber auch auf Wahrheit, dafs der Wille,
um frei zu sein, müsse die praemotio physica überwinden,
derselben zuvorkommen können? Die Molinisten behaupten
es zwar, allein wir warten bis zur Stunde vergebens auf einen
Beweis dafür. Der Wille ist vollkommen frei, weil die
praemotio physica nicht bewirkt, dafs der Verstand dem Willen die
Thätigkeit als ein bonum universale darstelle. Folglich behält
der Wille seine Indifferenz, die Potenz für die Unthätig-
keit bei. Diese Antwort will dem P. Frins nicht gefallen,
denn, bemerkt er, steht es zum ersten gar nicht fest, ob der
kreatürliche Wille nicht, wenigstens von Gott, anders bewegt
werden könne, als seine natürlichen Anlagen und das

Urteil der Vernunft die Sache darstellen. Im Gegenteil,



Die Neu-Thomisten. 343

wer dies bestreiten wollte, der würde den Umfang der Macht
Gottes und seine absolute Herrschaft über den Willen in Zweifel
ziehen.

Das ist in der That ein ganz netter Beweis. Gott kann
den Willen anders bewegen, als derHatur desselben entsprechend:
folglich thut er es, wenn er den Willen prämoviert! Nach
dieser Art der Beweisführung läfst sich freilich alles beweisen.
Da haben wir wiederum die bekannte Logik vor uns, die von
der Möglichkeit ohne irgend ein Bedenken auf die
Wirklichkeit schliefst. Der hl. Thomas dagegen bemerkt: „ad
divinam providentiam non pertinet naturam rerum corrumpere,
sed servare."

Wie kann aber der Wille, fragt der Autor weiter, noch
sich selber bestimmen, wenn er schon früher von Gott physisch
vorherbewegt und vorherbestimmt ist, und noch dazu bestimmt
ist, unabweislich und unbesiegbar diesen einen partikulären Akt
auszuüben? Wie kann der Wille sich noch selber bestimmen,
wenn er früher, als die Prädeterminierung noch nicht in ihm
war, in Wirklichkeit den Akt nicht setzen konnte, indem
er dazu blofs eine nackte und unwirksame Potenz besafs?

Die Sache ist doch sehr einfach, falls man von der Thätig-
keit einen beiläufigen Begriff besitzt. Die Thätigkeit, hat
uns früher der hl. Thomas gesagt, besteht darin, dafs das Agens
oder die Potenz in actu die Form, wodurch das Agens selber
in actu ist, andern mitteilt. Was haben wir nun unter diesem
„andern" zu verstehen? Zunächst die Thätigkeit selber.
Denn da die Thätigkeit ein Seiendes, ein ens bildet, so mufs sie
durchaus eine Ursache haben. Wer macht nun die Ursache
dieser Thätigkeit aus? Gott allein jedenfalls nicht, denn Gott
hat die Kreaturen dazu bestimmt, dafs sie ebenfalls Ursache
der Thätigkeit seien. Wann werden dann die Kreaturen,
beziehungsweise der Wille sich für die Thätigkeit bestimmen?
Offenbar dann, wenn sie ein agens in actu sind. Es kann doch
keinem Dinge einfallen, einem andern das geben oder mitteilen
zu wollen, was es selber gar nicht besitzt. Folglich kann
auch der Wille nicht sich selber bestimmen, seiner eigenen
Thätigkeit jene Form zu geben, mitzuteilen, wodurch er
selber ein agens in actu ist, wenn er diese Form gar nicht
hat. Die Lokomotive bestimmt sich, wenn wir so sagen sollen,
erst dann eine Thätigkeit der Bewegung des Zuges der
Eisenbahnwagen auszuführen, nachdem sie durch den Dampf den
Anstois in Gestalt einer mitgeteilten Kraft oder Form
erhalten und dadurch agens in actu geworden ist. Dieses Yer-



344 Die Neu-Thomisten.

hältnis trifft bei jeder Bewegung zu, so oft das also Bewegte
dann ebenfalls bewegt. Das Nämliche gilt von der Instrumental-
Ursache. Nun lautet aber die ausdrückliche Lehre des hl. Thomas,
dafs jede Kreatur, also auch der Wille, ein movens motum,
dafs jedes Geschöpf, somit auch der Wille, eine Instrumental-
Ursache seiner eigenen Thätigkeit bilde.

Fragt demnach der Autor: aber wie kann der Wille sich
noch selber bestimmen für seine eigene Thätigkeit, wenn
er bereits physisch von Gott bestimmt ist? so fragen wir unsererseits:

aber wie kann der Wille noch sich selber für die Thätigkeit

bestimmen, d. h. die Form, wodurch er selber ein agens
in actu ist, seiner Thätigkeit mitteilen wollen, wenn er gar
nicht agens in actu ist, diese Form gar nicht besitzt? Da
haben wir wiederum den argen Widerspruch. Durch die prae-
motio physica wird der Wille erst ein agons in actu.
Folglich kann er sich erst dann für seine Thätigkeit
bestimmen; denn das agens in actu bestimmt sich für die eigene
Thätigkeit, nicht das agens in der Potenz. Dem Autor fehlt
jede Kenntnis darüber, was die Thätigkeit ihrem innersten
Wesen nach eigentlich ist. Es empfiehlt sich darum gar dringend,
dafs der Autor früher besser und gründlicher studiere, bevor
er die Doktrin des hl. Thomas und der „Thomisten" angreift.

Nach der Lehre des hl. Thomas und der „Thomisten" bildet
die Thätigkeit einer jeden Kreatur, folglich auch des Wullens,
einen Effekt, eine Wirkung des agens in actu. Folglich
mufs die Form, welche der Thätigkeit das Sein verleiht,
im agens die aktive Kraft sein, wodurch das agens in actu
ist. Illud quod est in effectu forma dans esse est in agente,
inquantum hujusmodi, ut virtus activa. Et ideo sicut se habet

agens ad virtutem activam, ita se habet ad continendam
formam effeetus. Et quia agens instrumentale non habet
virtutem agendi ut aliquod ens completum, sed per modum

intentionis, sicut sunt species colorum in aëre, et forma in-
troducta continetur in eo per modum intentionis: etiam hoc
modo gratia est in Sacramentis. S. Thorn. IV. Sent. d. 1. q. 1.
a. 4. qu. 4. — Agens non agit propter formam nisi in quantum
similitudo formae est in ipso. Summ, theol. I. p. q. 15.
a. 1. — Ipsa forma est effeetus agentis. Unde idem est quod
agens facit effective, et quod forma facit formaliter. Quaest. disp.
de malo. q. 5. a. 5. ad 16. — Nun befindet sich aber der Wille
nicht beständig in actu. Er ist also nicht ununterbrochen
ein agens in actu, sondern manchmal ein agens in potentia.
In diesem Zustande fehlt ihm die Form, welche er seiner



Die Neu-Thomisten. 345

Thätigkeit, als dem Effekte, mitteilen soll, indem nur das

agens in actu die genannte Form besitzt. „Habere talem formata
est motum esse." — Omne passivum perflcitur secundum quod
informatur per formam sui activi. Et in hoc motus ejus
terminatur et quiescat. III. Sent. d. 27. q. 1. a. 1. — Soll also
der Wille sich selber für die eigene Thätigkeit bestimmen,
so mufs er die Form, welche das Princip, prineipium quo,
bildet, in sich haben, somit ein agens in actu sein. Solange
der Wille agens in potentia ist, besitzt er keine Form, kann
er somit seiner eigenen Thätigkeit auch keine mitteilen. Niemand
gibt, was er selber gar nicht hat. Darum mufs Gott den Willen
vorerst bewegen, die genannte Form vorübergehend
mitteilen, dann kann der Wille sich selber für seine eigene
Thätigkeit bestimmen. Darum mufs das Bewegen von Seite
Gottes, und das Bewegt-werden von Seite der Kreaturen der
Bestimmung oder auch Selbstbestimmung zu der Thätigkeit
vorausgehen. Mit vollem Rechte bemerkt daher der englische
Lehrer, dafs alles in der ganzen Welt von der ersten Ursache
bewegt werde. Omnia quae sunt in toto mundo, aguntur
ab aliquo, praeter primum agens, quod ita agit, quod nullo
modo ab alio agitur. Summ, theol. 1. p. q. 60. a. 1. ad 2.

Es ist demnach nicht allein ganz und gar falsch, dafs der
von Gott physisch prämovierte Wille sich nicht mehr selber für
die Thätigkeit bestimmen könne, sondern der reinste Widersinn,

dafs er sich ohne praemotio physica sollte selber
bestimmen können. Zu diesem Zwecke müfste der Wille sich
selber in den Akt überführen, aus sich selber ein agens in actu
machen, während er doch nur ein agens in potentia ist. Er
müfste demnach sich selber eine Form mitteilen, die er nicht
besitzt, denn durch eine Form ist ein jedes Ding in actu. Und
da die Mitteilung einer Form nur durch eine Thätigkeit
geschehen kann, so müfste der Wille thätig sein, bevor er thätig
ist, und zwar ohne die Form, wodurch er thätig ist, indem
diese das prineipium quo einer jeden Thätigkeit bildet. Wir
kämen damit aus den Widersprüchen gar nicht mehr heraus.
Eine Selbstbestimmung des Willens, die von keinem andern
abhängt, besitzt nur Gott. Ziehen es die Molinisten vor,
lieber Pantheisten als Thomisten zu sein, so können wir
sie daran natürlich nicht hindern.

Die Molinisten sind aber auch damit noch nicht zufrieden.
Sie wollen mehr sein als Gott. Denn wäre Gott manchmal
in der Potenz, ein agens in potentia, er könnte nicht
sich selber in den Akt versetzen, aus sich selber ein agens



346 Die Neu-Thomisten.

in actu machen. Er benötigte dazu eines Wesens, welches in
actu, ein agens in actu ist. Oportet enim ut id quod est in
potentia reducatur in actum per aliquid quod est in actu.
Et hoc est movere. S. Thom. Summ, theol. 1. 2. q. 9. a. 1.

Darum darf Gott nie in der Potenz ein agens in potentia
sein, wie die Gottesbeweise darthun. Der Wille der Moli-
nisten dagegen ist manchmal in der Potenz ein agens in
potentia, und trotzdem bedarf er, um in den Akt übergeführt,
ein agens in actu zu werden, nicht Gottes, des agens in actu.
Es genügt ihm dazu die „Selbstbestimmungsfähigkeit", also
die Potentialität. Es ist somit sonnenklar, dafs der Wille der
Molinisten weit mehr vermag, als der Wille Gottes, denn
der Wille des Menschen ist ein ens mobile und bewegt trotzdem

sich selber ganz allein.
Was fordern die Molinisten zur Wahrung der Freiheit des

Willens? Den aktuellen freien Gebrauch der Potenz,,
antwortet uns P. Frins. Die Entscheidung, ob der Wille
handeln, oder nicht handeln, dieses oder jenes Gut anstreben
soll, mufs bei der thätigen Potenz, nicht aber „bei einem
andern liegen". Da der Autor dieses gegen die praemotio
physica"schreibt, so ist „dieser andere" niemand sonst als Gott.
Das heifst also: nicht von Gott, sondern von dem Willen allein
mufs die Entscheidung abhängen. Damit der Wille und
seine Thätigkeit frei bleibe, mufs der Wille von Gott
unabhängig sein. Nun, gegenüber dieser allerhöchsten Revolutionstheorie

haben wir nichts mehr zu sagen. Dafs P. Frins die
Notwendigkeit „ex suppositions", wie dieselbe im hl. Thomas
und bei den „Thomisten" steht, fortwährend in den verschiedenen
Autoren der Thomisten-Schule in eine „absoluta nécessitas"
umwandelt, begreift sich von selber. Wie könnte er sonst gegen
die „Thomisten" ein Buch schreiben! Und ein Buch mufs auf
jeden Fall veröffentlicht werden.

Ferner behauptet P. Frins, nach der Theorie der
„Thomisten" hinsichtlich der praemotio physica bilde Gott in Wahrheit
und eigentlich die Ursache der Bünde als solcher. Denn,
meint der Autor, prämoviert und prädeterminiert Gott den Willen
physisch, diesen Akt zu setzen, der für den Menschen notwendig
sündhaft ist, was die „Thomisten" lehren und lehren müssen,
so kann es nicht anders geschehen, als dafs Gott der wirkliche
Urheber und die eigentliche Ursache der Sünde als solcher ist.

Wir mufsten diese Stelle des Autors wiederholt lesen, um
uns zu überzeugen, dafs wir richtig gesehen haben. Von
einer notwendigen Sünde wufsten wir in der That bis jetzt



Die Neu-Thomisten. 347

nicht ein Wort. Dafs diese zwei Begriffe sich verbinden und
zusammendenken lassen, ist uns vollständig neu. Hier aber lesen
wir schwarz auf weifs von einem notwendig sündhaften
Akte des Menschen. Aber sehen wir uns doch die Beweisführung

des Autors genauer an. Wer den bisher an sich
indifferenten und für die notwendig sündhafte Thätigkeit
unbestimmten Willen bewegt, der kann nicht anders als die
Ursache der Sünde als solcher sein. Denn dieser ist in
Wahrheit die vorausgehende Ursache, dafs der früher indifferente
Wille jene schlechte That in der Wirklichkeit vital ausführt. —
Unser Autor hat nicht eine blofse Idee von der Lehre des
hl. Thomas und der „Thomisten" über den Moment, in welchem
die praemotio physica eingreift, und über das innerste Wesen
der Sünde. Kein Wunder! Anstatt den hl. Thomas selber,
oder einen der „Thomisten" zu studieren, bringt der Autor
einzelne, aus dem Zusammenhange gerissene Stellen der verschiedenen

„Thomisten". Und diese Stellen hat er nicht einmal in
den Autoren selber gelesen, sondern, wie er selber eigens
eingesteht, a. a. 0. S. 16. Anmkg. 4, der Arbeit des P. Limbourg
entnommen. Damit ist seine ganze Kenntnis des hl. Thomas
und der „Thomisten" erschöpft.

Der Autor denkt sich also den Willen derart „indifferent",
dafs derselbe sozusagen weder kalt, noch warm ist, mit andern
Worten: überhaupt gar keine Neigung zu irgend einem
Gut hat. Dafs der Autor mit dieser Theorie den Willen selber
aufhebt oder unmöglich macht, liegt auf flacher Hand, denn der
Wille ist seinem innersten Wesen nach eine Neigung zu
irgend einem Gut. In dieser Beziehung also von einer
„Indifferenz" reden, das heifst den Willen selber zerstören. Über
dies geht der Wille nicht so ohne weiters in seine Thätigkeit
über, sondern nur dann, wenn er sich in einer bestimmten
Disposition befindet. Et similiter non oportet quod voluntas,
quae de potentia in actum reducitur, dum aliquid vult, semper
actu velit, sed solum quando est in aliqua dispositione de-
terminata. S. Thom. Summ, theol. 1. 2. q. 10. a. 1. ad 2.
Diese Disposition oder Neigung des Willens geht somit der
Thätigkeit voraus, und sie mufs einen bestimmten Grad
erreichen, damit der Wille in eine Thätigkeit übergehe. Ist diese
bestimmte Disposition des Willens vorhanden, dann tritt die
praemotio physica in den Willen ein, nicht aber früher. Die
praemotio physica ist blofs der Natur und Kausalität nach früher
als die Thätigkeit des Willens. Folglich setzt auch die
praemotio physica, für gewöhnlich, die genannte „dispositio



348 Die Neu-Tkomisten.

determinata" voraus. Darum bemerkt der hl. Thomas: wenn
eiue Kreatur sich in der „richtigen Disposition" für die
Aufnahme der Bewegung des ersten Bewegers befindet, so wird
eine vollkommene Thätigkeit, gemäfs der Intention des
ersten Bewegers, erfolgen. Ist die Kreatur nicht in der „richtigen

Disposition" und Empfänglichkeit für die Aufnahme der
Bewegung des ersten Bewegers, so ergibt sich eine
unvollkommene Thätigkeit. Was sich nun in dieser unvollkommenen
Thätigkeit Positives vorfindet, das mufs zurückgeführt werden
auf den ersten Beweger, als seine Ursache. Was aber Fehleroder

Mangelhaftes in dieser Thätigkeit ist, das darf nicht auf
den ersten Beweger als Ursache zurückgeleitet werden, denn
dieser Fehler in der Thätigkeit ergibt sich daraus, dafs das

Agens von der Ordnung des ersten Bewegers abweicht. Sed

tarnen attendendum est quod motus primi moventis non recipitur
uniformiter in omnibus mobilibus, sed in unoquoque secundum
proprium modum. Alio enim modo causatur a motu coeli motus

corporum inanimatorum, quae non movent seipsa, et alio modo
motus animalium, quae movent seipsa. Bursumque alio modo
consequitur ex motu coeli pullulatio plantae in qua virtus gene-
rativa non deficit, sed producit perfectum germen. Alio modo
pullulatio plantae cujus virtus generativa est debilis, et producit
germen inutile. Cum enim aliquid est in dispositione débita ad

recipiendum motum primi moventis, consequitur actio perfecta
secundum intentionem primi moventis. Sed si non sit in débita
dispositione et aptitudine ad recipiendum motum primi moventis,
sequitur actio imperfecta. Et tunc id quod est ibi actionis redu-
citur ad primum movens, sicut in causam. Quod autem est ibi
de defectu, non reducitur in primum movens sicut in causam,
quia talis delectus consequitur in actione ex hoc quod agens
deficit ab ordine primi moventis. — Dann schliefst der englische
Lehrer: Sie ergo dicendum quod, cum Deus sit primum prin-
eipium inotionis omnium, quaedam sie moventur ab ipso quod
etiam ipsa movent, sicut quae habent liberum arbitrium. Quae,
si fuerint in débita dispositione et ordine debito ad
recipiendum motionem, qua moventur a Deo, sequentur
bonae actiones, quae totaliter redueuntur in Deum sicut in causam.
Si autem deficiant a debito ordine, sequetur actio inordinata,
quae est actio peccati. Et sic id quod est ibi de actione reducitur

in Deum sicut in causam. Quod autem est ibi de inordi-
natione vel deformitate, non habet Deum causam, sed solum
liberum arbitrium. Et propter hoc dicitur, quod actio peccati est
a Deo, sed peccatum non est a Deo. Q.uaest. disp. de malo. q. 3. a. 2.



Die Neu-Thomisten. 349

Wer trägt also die Schuld an dem „notwendig sündhaften"
Akte des Willens? Niemand anderer als die schlechte
Disposition oder Ordnungswidrigkeit des Willens in dem
Momente der Prämotion. Will P. Frins aus der Lehre der
„Thomisten" die Folgerung ableiten, Gott bilde die Ursache der
Sünde als solcher, so mufs er aus eben dieser Lehre der
„Thomisten" beweisen, Gott sei die Ursache der schlechten
Disposition, der Unordnung des Willens. Welcher
„Thomist" hat nun je so etwas behauptet? Die praemotio phy-
sica Gottes verursacht zwar den Akt, aber nicht die schlechte
Disposition des Willens, auf deren Grund hin dann der Akt
selber fehlerhaft oder sündhaft wird. Stellt sich der Autor
die Sache so einfach vor, dafs Gott den „indifferenten" Willen,
also den Willen, der gar keinerlei Neigung zu dem verbotenen

Gegenstände hat, plötzlich prämoviert, so hat er weder
von der Psychologie, noch von der Doktrin des hl. Thomas den
geringsten Begriff. Bei guten Handlungen kann es manchmal

und ausnahmsweise vorkommen, dafs Gott den Willen
gegen seine frühere Neigung prämoviert. Allein auch dann
gibt ihm Gott der Natur nach früher eine andere, also eine

gute Neigung oder Disposition. Cum Deus voluntatem
immutat, facit, ut praecedenti inclinationi succédât
alia inclinatio; et ita quod prima aufertur, et secunda
manet. Unde illud ad quod inducit voluntatem non est con-
trarium inclinationi jam existenti, sed inclinationi, quae prius
inerat. S. Thom. Quaest. disp. de veritate. q. 22. a. 8. Nun
wäre es der reinste Widersinn zu behaupten, Gott teile dem
„indifferenten" Willen zuerst eine sündhafte Neigung oder
Disposition mit und prämoviere ihn dann zu einem „notwendig
sündhaften" Akte. Dies müfste aber geschehen, wenn Gott die
Ursache der Sünde als solcher abgeben soll. Gott bewegt
vielmehr jede Kreatur zu einer Thätigkeit, der Natur und
Beschaffenheit der Kreatur entsprechend. Mit Bezug auf gute
Handlungen kann es nach dem Gesagten Ausnahmen geben,
hinsichtlich der sündhaften aber niemals. Der „indifferente"
Wille im Sinne unseres Autors gehört in das Reich der Fabeln,
denn der Wille ohne irgend eine Neigung ist ein Wille,
der alles andere, nur kein Wille ist. Somit geht dem
sündhaften Akte des Willens eine schon sündhafte Neigung
voraus. Wächst diese Neigung zu einer „dispositio determi-
nata" an, dann erst greift die praemotio physica ein.

Von dieser „schlechten Disposition" oder Neigung des Willens,
welche vom hl. Thomas und den „Thomisten" anerkannt wird,



350 Die Neu-Thomisten.

sagt P. Frins natürlich kein Wort. Dafür quält er sich dann
vier volle Seiten hinduroh ab, dafs es wahrhaft zum Erbarmen
ist, zu beweisen, dafs die praemotio physica Gott zum Urheber
der Sünde als solcher mache. Der Beweis lautet dem Sinne
nach: wenn ich mit einer schlechten Feder schreibe, so trage
ich die Schuld oder bin ich die Ursache nicht alleiu an der
Schrift, also an dem Materiellen, sondern auch an der
Fehlerhaftigkeit, also an dem Formellen dieser Schrift. Und warum
dies? Ja, ganz einfach deshalb, weil die Boeder für sich ganz
und gar „indifferent" ist für die Thätigkeit des Schreibens.
Bewegt nun meine Hand die Feder, so wird dieselbe aus ihrer
„Indifferenz" herausgeführt. Somit bin ich nicht blofs die wahre
und eigentliche Ursache der Schrift, sondern auch der
Fehlerhaftigkeit der Schrift. Das ist der Beweis unseres Autors.
Einen andern oder bessern weifs er nicht.

Bisher hat P. Frins in der Widerlegung der „Thomisten"
sehr wenig Glück gehabt. Vielleicht hat er dessen mehr in
der Antwort auf die Schwierigkeiten, welche die „Thomisten"
gegen die Molinisten vorbringen. Die Thomisten behaupten, dafs
nach der Doktrin der Molinisten Gott nicht die erste Ursache
und der erste Beweger sei. Der Autor antwortet, dafs die
„Thomisten" den wahren Begriff Gottes als der ersten Ursache
und dem ersten Beweger übertreiben und falsch
applizieren. Denn werde Gott die erste Ursache und der erste
Beweger genannt, so sei dies, streng genommen, keineswegs
dahin zu verstehen, Gott müsse bei allen Thätigkeiten der
Kreaturen der Natur und Kausalität nach früher als die Kreatur
thätig sein und der Kreatur etwas einprägen. Dies werde von
den Thomisten ohne irgend einen vernünftigen Grund
behauptet. Die Notwendigkeit, der Vorrang, die Vorzüglichkeit,
Allgemeinheit, Innerlichkeit und Unabhängigkeit des göttlichen
Wirkens bei den Thätigkeiten der Kreaturen; ebenso auf der
andern Seite die innerste Abhängigkeit der Kreatur von Gott
bei der Thätigkeit werde auch von den Molinisten gelehrt. Auch
nach den Molinisten könne nicht die geringste Bewegung noch
irgend eine Thätigkeit von der Kreatur in irgend einer Weise
ausgeführt werden, ohne dafs diese Bewegung oder Thätigkeit
zugleich aktiv herauskäme, und zwar von Gott viel hauptsächlicher,

als von der Kreatur u. s. w.
Wenn von allen diesen Behauptungen des Autors auch

nur ein Wort in sich wahr wäre, so könnte man sich die Sache
gefallen lassen. Aber leider entspricht auch nicht ein Wort
der Wahrheit, sondern ist eben weiter nichts als eine leere



Die Neu-Thomisten. 351

Behauptung'. Der Beweis dafür ist sehr einfach. Untersuchen
wir zunächst die Bestimmung der Kreatur zu der Thätigkeit.

Wir haben früher gesehen, und es wird auch von den
Molinisten anerkannt, dafs die -Fähigkeiten oder Potenzen der
Kreaturen manchmal ,,ruhen". Die Kreaturen lassen oftmals von
der aktuellen Thätigkeit ab, und zwar mit der bleibenden
Befähigung, je nach Umständen wieder in den aktuell
produzierenden Thätigkeitszustand überzutreten. Man vergleiche unser
Referat über P. Pesch: die grofsen Welträtsel, in diesem
Jahrbuche: Band 8. 8. 351 ff. In diesem Zustande der „Ruhe"
sind die Kreaturen „indifferent" oder „unbestimmt". Sie haben
in diesem Zustande blofs die „bleibende Befähigung" für die
„aktuelle" Thätigkeit, aber diese „Befähigung" ist nicht
bestimmt, andernfalls besäfsen sie in diesem Zustande die
aktuelle Thätigkeit. Diese ist der Zeit nach zugleich, und
nur der Natur und Kausalität nach später als die Bestimmung
der Ursache. Ist die Ursache bestimmt, so tritt sofort die
Thätigkeit als Effekt oder Wirkung aus dieser bestimmten
Ursache heraus. In eodem instanti, in quo forma acquiritur,
incipit res operari secundum formam. S. Thom. Summ, theol. 1.

2. q. 113. a. 7. ad 4. Yergl. Quaest. disp. de veritate. q. 29.
a. 8. ad 3. — De anima, a. 18. ad 5. — Wer bestimmt nun
die Kreaturen, welche sich jetzt manchmal in der „Ruhe"
befinden, nach den Molinisten, zu der Thätigkeit? Wer führt
sie aus dieser „Ruhe" in den Akt über, macht aus ihnen ein

agens in actu? Bestimmt vielleicht Gott jetzt die
Kreaturen? Davon ist gar keine Rede. „Die Veränderung, welche
gegenwärtig die einzelnen Naturdinge zu der ihrer Natur
entsprechenden Thätigkeit erregt, ist ein Ausflufs, eine durch
zahllose Mittelglieder hindurchgehende Auswirkung jenes
primitiven Bewegungsquantums, welches Gott beim
Weltanfange in die Welt hineingelegt hat. Ist die Strebigkeit
eine freie wie beim Menschen, so mufs die Bestimmtheit des
Effektes aus dem Übermafs der Selb stbestimmungsfähig-
keit herausfliefsen, mit welcher der Schöpfer die freie Kreatur
begabt hat. P. Pesch, a. a. 0. II. B. S. 366.

Nach den Molinisten bestimmt also Gott die Kreaturen
nicht jetzt, so oft sie aus dem Zustande der „Ruhe" heraustreten,

sondern das hat er am Anfange der Welt gethan.
Was ist nun diese Bestimmung der Kreaturen zu der Thätigkeit?

Die Thätigkeit selber kann es nicht sein, denn die

Thätigkeit geht erst aus der bestimmten Kreatur hervor, ist
somit später als die Bestimmung der Ursache. Somit ist



352 Die Neu-Thomisten.

diese Bestimmung der Kreatur eine von der Thätigkeit
selber sachlich unterschiedene Realität. Oder bildet
sie nichts Positives, keine Realität, kein ens? Dann ist
sie real identisch mit der Nicht - Bestimmung, und die Kreatur
verhält sich ganz gleich im Zustande der Bestimmung und der
Nicht - Bestimmung. Das agens in potentia ist dann real
identisch mit dem agens in actu. Wie aber dann die Moli-
nisten noch von einer „Veränderung" reden können, ist freilieh
schwer einzusehen. Mit der Lehre des hl. Thomas hätte eine
derartige Auffassung jedenfalls nicht das mindeste gemein. Wir
werden folglich annehmen müssen, dafs die Bestimmung der
Kreatur, ihre Überführung aus dem Zustande der „Ruhe", der
Potenz in den Zustand eines agens in actu etwas Positives,
Reales, mit andern Worten ein ens bilde, formell durch ein
ens zustande komme. Dieses ens, wodurch die Kreatur
bestimmt wird, ist durchaus nicht eins und dasselbe mit der
Thätigkeit, denn diese letztere ist später als die Bestimmung
und geht erst aus einer bereits bestimmten Potenz als Wirkung
hervor. Dieses ens bildet vielmehr eine Art Form, die
vorübergehend mitgeteilt wird. Opus determiuatum non progreditur
nisi a determinato agente. Et inde est id quod est tantum
in potentia, non agit, quia se habet indeterminate ad multa.
Sed forma, quae est terminans potentiam materiae, principium
operationis dicitur. 1. d. 45. q. 1. a. 3. Wann teilt nun Gott
den Kreaturen diese Form mit? Vielleicht jetzt? Oder
jedesmal, so oft sie sich in der „Ruhe", in der Potenz
befinden? Nein, antworten die Molinisten, das hat Gott am
Anfange der Welt gethan. Allein die Kreaturen befinden sich
manchmal auch jetzt in der „Ruhe", also ohne diese Form,
durch welche sie formell ein agens in actu sind. Teilt ihnen
demnach Gott diese Form nicht mehr jetzt mit, so stammt diese
Form offenbar von den Kreaturen selber, von ihnen allein.
Auf die bare Unmöglichkeit und den hellen Widerspruch dieser
Ansicht haben wir bereits früher hingewiesen. Hier ist es uns
aber darum zu thun, den Nachweis zu liefern, dafs nach der
Lehre der Molinisten nicht alles Seiende von Gott stammt.
Die Bestimmung, namentlich die Selbstbestimmung des
Willens ist nicht von Gott. Gott darf den Willen nicht
prädeterminieren, ihm also nicht die genannte Form, ein ens
mitteilen, denn dadurch verlöre der Wille seine Freiheit. Dann
besitzt der Wille, sobald er sich selber determiniert, eine
Vollkommenheit, ein ens, welches nicht auf Gott als auf die
Ursache zurückgeführt werden darf.



Die Neu-Thomisten. 353

Man wende nicht ein, dafs ja Gott am Anfange der Welt
ein „Bewegungsquantum" in die Welt hineingelegt und deih
Willen bei der Schöpfung die „Selbstbestimmungsfähigkeit"
gegeben habe. Denn diese beiden reichen nicht aus, andernfalls
wären die Kreaturen niemals in der „Ruhe", agens in potentia,
sondern stets und ununterbrochen in actu, agens in actu.
Dieses „Bewegungsquantum" und dieses „Ubermafs der
Selbstbestimmungsfähigkeit" b'esitzen ja die Kreaturen beständig,
ohne irgend eine Unterbrechung. Und doch sehen und
wissen wir, dafs die Kreaturen manchmal nur in der Potenz,
agens in potentia, nicht aber agens in actu sind. Daraus
leuchtet von selber ein, dafs die am Anfange der Welt von
Gott auf die Kreaturen ausgeübte Thätigkeit durchaus
unzureichend ist. Dieses ens, wodurch die Kreaturen jetzt in
actu, agens in actu sind, stammt somit nicht von Gott. Dieses
von Gott am Anfange der Welt mitgeteilte „Bewegungsquantum"

ist entweder ein aktuelles oder ein potentielles.
Ist es ein aktuelles, dann sind die Kreaturen immerfort thätig,
niemals in „Ruhe". Ist es ein potentielles, so treten sie
niemals aus der „Ruhe" heraus und in die Thätigkeit über.

Nun lehrt aber S. Thomas, alles Seiende, das substantielle
wie das accidentelle, müsse auf Gott als auf die erste Ursache
zurückgeführt werden. Denn jedes kreatürliehe Sein sei so

beschaffen, dafs die Wesenheit desselben sich von ihrem Dasein
real unterscheidet. Infolgedessen bilde es ein Seiendes durch
Anteilnahme. Jedes derartig beschaffene Seiende aber habe
zu seiner Ursache jenes Seiende, welches ein solches durch
seine Wesenheit ist, d. h. in welchem die Wesenheit sich
nicht real von ihrem Dasein unterscheidet. Necesse est dicere
quod omne, quod quocunque modo est, a Deo esse. Si
enim aliquid invenitur i n aliquo per participation em, necesse
est quod causetur in ipso ab eo cui essentialiter convenit:
sicut ferrum fit îgnitum ab igne. Ostensum est autem supra
cum de divina simplicitate ageretur, quod Deus est ipsum esse
subsistens. Et iterum ostensum est, quod esse subsistens
non potest esse nisi unum: sicut si albedo esset subsistens,
non posset esse nisi una, cum albedines multiplicentur secundum
reeipientia. Relinquitur ergo quod omnia alia a Deo non sint
suum esse, sed participant esse. Necesse est igitur omnia,
quae diversificantur secundum diversam participationem essendi,
ut sint perfectius, vel minus perfecte, causari ab uno primo
ente, quod perfectissime est. Unde et Plato dixit quod necesse
est ante omnem multitudinem ponere unitatem. Et Aristoteles

Jahrbuch für Philosophie etc. IX. 23



354 Die Neu-Thomisten.

dieit, in 2. Metaphys., quod id. quod est maxime ens et maxime
verum, est causa omnis entis et omnis veri. S. Thom. Summ,
theo!. 1. p. q. 44. a. 1. — Constat enim quod omne quod est
in aliquo genere imperfectum, oritur ab eo in quo primo et per-
fecte reperitur natura generis: sicut patet de calore in rebus
calidis ab igne. Cum autem quaelibet res, et quidquid est
in re, aliquo modo esse participet, et ad mixtum sit imper-
fectioni, oportet quod omnis res, secundum totum id quod
in ea est, a primo et perfecto ente oriatur. II. Sent. d. 1. q.
1. a. 2. Yergl. a. a. 0. d. 37. q. 1. a. 2. Summ. ctr. Gent,
lib. 2. c. 15. — Quaest. disp. de potentia. q. 3. a. 5.

Es steht aber doch aufser allem Zweifel, dafs die
Bestimmung "der Kreaturen ein Seiendes, ein ens bildet. Sie
hat daher Gott zu ihrer Ursache. Allein aus dieser That-
sache folgt noch eine andere Wahrheit mit voller Evidenz. Die
Bestimmung der Kreaturen ist nämlich ein ens durch Anteilnahme,

per participationem, weil sich in ihr, wie überhaupt
in allem Kreatürlichen, die Wesenheit real vom Dasein
unterscheidet. Wie keine Kreatur, so bildet auch keine
Bestimmung der Kreatur ein esse subsistens. Dies ist Gott
allein. Und weil er das esse subsistens ausmacht, deshalb
ist auch seine Thätigkeit das esse subsistens. Das esse
subsistens aber mufs früher sein als das esse durch Anteilnahme.

Eolglich ist auch die mit dem esse subsistens real
identische Thätigkeit Gottes früher als die Bestimmung
der Kreatur, die ein esse durch Anteilnahme bildet. Allein
bei der Bestimmung oder der Versetzung in actu kann die
Kreatur gar nicht selber thätig sein, weil die Thätigkeit erst
auf die Bestimmung oder Versetzung in actu folgt. Die Ursache
mufs früher selber bestimmt wordeD, in actu sein, dann kann
sie eine Thätigkeit ausüben, tritt aus ihr die Thätigkeit als

Wirkung hervor.


	Die Neu-Thomisten [Fortsetzung]

