Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 9 (1895)

Buchbesprechung: Litterarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LITTERARISCHE BESPRECHUNGEN.

A. Portmann, Das System der theologischen Summa des
hl. Thomas v. Aquin oder iibersichtlicher und zusammen-
hingender Abrifs der Summa theologica mit Anmerkungen
und Erkldrungen der termini technici. Luzern. Réber & Co.

»,Jis mochte diese, durch ihre zusammenhéngende Darstellung von
andern sich unterscheidende Bearbeitung der Summa theologica zunichst
besonders fiir Kleriker und Theologen eine Hinfithrung in das Studium
eines der grofsten und tiefsinnigsten theologischen Werke sein. Es ist
zu diesem Zwecke ein jeder Artikel behandelt, meist auch die Begriindung
kurz zusammengefalst, der Zusammenhang, aus dem das Einzelne auf-
zufassen ist, dargestellt und schwierigere philosophische Begriffe und
termini technici erkliart. Mit diesen Worten gibt der Verfasser selbst
im Vorworte den Inhalt und die Aufgabe seines Buches an, Wir konnen
nach eingehender Priifung desselben unsere Uberzeugung dahin aus-
sprechen, dals es seinem Zwecke vollauf gerecht wird. Wer dieses Werk
in die Hand nimmt in der Absicht, zu sehen, was alles in der Summa
enthalten ist, in welcher Weise daselbst Thomas die behandelten Wahr-
heiten darstellt und wie die hauptséchlichen Ausdricke, welche er ge-
braucht, zu verstehen sind, wird sich nicht getiuscht finden, wohl aber
sich tief und ernst angeregt fithlen, in das Studium der Summa selbst
einzutreten. Eine Bilirgschaft fiir den Erfolg besitzt der Verfasser bereits
darin, dafs die Programmarbeit vom Jahre 1885, deren wesentliche Er-
weiterung hier vorliegt, nicht blofs in katholischen Kreisen, sondern auch
in wissenschaftlichen Zeitschriften anderer Richtuug héchst giinstig auf-
genommen worden ist und weite Verbreitung gefunden hat. Der Leser
wird nicht mit Phrasen gespeist, wie so oft in &hnlichen Schriften und
Artikeln, sondern feste, wahrhafte Geistesspeise wird ihm geboten. Die
Bedeutung dieser Verdffentlichung ist um so groflser, als Leo XIII. nicht
nur mit feierlichstem Krnste vorgeschrieben hat, ,die Hochschulen sollen
diese (des Aquinaten) Lehre beleuchten und bewahren und zur Wider-
legung der Irrtimer beniitzen“, sondern zugleich, man ,solle die Weisheit
des hl. Thomas aus den Quellen selber, also jedenfalls vornehmlich
aus seinem Hauptwerke, der Summa, ,schopfen“. Es geniigt nicht, dafls
man cartesianische oder sonst eine Philosophie vortrage und damit hier
und da eine Stelle aus Thomas verbinde; sondern die Lehre dieses heil.
Kirchenlehrers und zumal deren Grundprincipien fiir alle Zweige der
Theologie und Philosophie sollen, wie sie im Thomas stehen, vor-
getragen und auf die Gegenwart angewandt werden. Dies ist der Wille
des obersten Lehrers der Christenheit. Und diesem Willen dient die
vorliegende Arbeit in hervorragendem Malse. In ihr sieht mit leichter
Miihe der Leser, welchen Reichtum von Ideen und welch solide Be-
grindungsweise der behaupteten Wahrheiten, nach jeder Seite des mensch-
lichen Wissens hin, die Summa darbietet. Nur ein einziges, im Ver-
héltnisse zum vorgesteckten Zwecke nebensdchliches, Versehen ist uns
aufgestolsen., Wir machen darauf behufs Anderung in einer jedenfalls
bald nétig werdenden 2. Auflage aufmerksam. S. 389 scheint der Ver-
fasser eine ,natiirliche Seligkeit in natiirlicher Gotteserkenntnis und
Gottesliebe* fiir die ungetauften Kinder anzunehmen und beruft sich
dabei auf die Bulle ,Auctorem fidei“ (26 Denz. Ench. 1889). Wenn der



Litterarische Besprechungen. 221

Verfasser die betreffende Abteilung der Bulle genau priift, wird er sich
tiberzeugen, dals eben eine solche Seligkeit als pelagianischer Irrtum
dort verworfen ist. Die Pelagianer bekannten einen Zwischenzustand in
der Ewigkeit inter regnum Dei et damnationem aeternam und nannten
ihn die vita aeterna. Der Papst aber verurteilt gerade diejenigen, welche
die Meinung, die Seelen dieser Kinder ,erlitten zwar die Strafe des Ver-
lustes (animae decedentium cum sola originali cnlpa poena damni pu-
niantur), aber nicht die des Feuers (citra poenam ignis)“ als pelagianisch
censurierten oder, wie es da heilst, als identisch ansahen mit der Héresie
des Pelagius ,von einem 3. Orte, der in der Mitte liege zwischen dem
Reiche Gottes und der ewigen Verdammnis“ (perinde ac si hoc ipso quod,
qui ignis poenam removent, inducerent locum illum et statum medium
expertem culpae et poenae inter regnum Dei et damnationem aeternam,
qualem fabulabantur Pelagiani). Einen Stand der ,natiirlichen Selig-
keit“ also verwirft hier gerade der Papst. KEs ist falsch (falsa et teme-
raria fabula), dals diese Kinder keine Hollenstrafe zu erdulden haben.
Sie sind in statu damnpationis aeternae, denn sie sind nicht in regno Dei.
Damit besteht aber die Meinung des hl. Thomas und, wie aus der Bulle
hervorgeht, die der Kirche, wonach diese damnatio aeterna nicht die
poena sensus einschlielst, sondern blofs die poena damni, eine Strafe,
die der in Adam stndigen Natur folgt, nicht der freien schuldigen Ent-
schliefsung der einzelnen Person, Wir geben gern zu, dals der Verfasser
nichts anderes behaupten wollte wie dies; aber es kommt in solchen
Dingen auch auf den terminus an., ,Selig sein® der Natur nach und
»sindig sein® der Natur nach ldfst sich nicht vereinigen. Wenn also
der Verfasser im selben Satze sagt, dals diese Kinder ,mit der Erbsiinde
behaftet sterben®, so hat er, wie auch durch den Ausdruck, ,eine sinnlich
empfindbare Strafe sei in der Ewigkeit nur fir personliche Siinden da“,
von vornherein das, was er unter ,natiirlicher Seligkeit“ verstanden wissen
wollte, jedenfalls festgestellt; aber dieser terminus wire dann auch besser
fortgeblieben, zumal in der modernen Zeit damit mancher Mifsbrauch
getrieben wird. Wir wissen ganz gut, dals Thomas diesen Kindern alle
fuhlbare Trauer abspricht und vielmehr ihnen Freude an einer natiir-
lichen Goteserkenntnis durch eingeprigte Ideen, sowie natiirliche Gottes-
liebe zuweist, ja dafls er zudem der Ansicht ist, auch Augustinus verstehe
unter dem ,Feuer®, unter welchem er die Kleinen leiden lafst, nichts anderes
wie die damnatio aeterna im allgemeinen, also die poena damni; aber
ist ein Blindgeborener nicht elend, obgleich er selber nichts von der
Schonheit der Farben weils und somit die Grofse seines Ubels gar nicht
kennt? TUnd dieses Elend erregt umsomehr das Mitleid, weil man sieht,
wie ein solcher Blindgeborener sich noch zu freuen vermag., Solche
Blindgeborene im geistigen Sinne sind die ungetauften Kinder. Sie ent-
behren des Lichtes der Herrlichkeit, weil ihnen, wie Thomas sagt, das
Princip des Sehens, die iibernatiirliche Sehkraft, namlich der Glaube,
fehlt, ~ Fiir ihre Person kennen sie die Gréfse ihres Verlustes nicht und
sind darum auch nicht traurig dariiber; aber wer will ibr Elend, d. h.
ihre Verdammnis leugnen? Dasselbe ist um so gréfser als das der
kérperlich Blindgeborenen, je hoher das Licht der unendlichen Herrlich-
keit iiber dem materiellen Lichte steht. Der Verfasser hat blofs den
Ausdruck ,einer natiirlichen Seligkeit zu streichen, um alles Mils-
verstindnis zu vermeiden. Diese Kinder ,erfreuen sich“ in der That im
angedeuteten Sinne ,einer natiirlichen Gotteserkenntnis und Gottesliebe“;
aber das ist keine natiirliche Seligkeit.
Dr. C. M. Schneider.



222 Litterarische Besprechungen.

Enchiridion Theologiae dogmaticae generalis. Auctore Dr.
Francisco Egger, Ecclesiae Cathedralis Brixinensis
Scholastico ac seminarii clericalis Rectore. Brixinae 1893.

Das vorstehende Werk ist die Ergénzung des soeben in 3. Auflage
ausgegebenen KEnchiridion theologiae dogmaticae specialis und als
solche vielfach seit lingerem erwartet worden. KEs hat die Offenbarung
selbst zum Gegenstande und zerfillt in die 5 Traktate: De Revelatione
(S. 18—176), de Traditione (177—236), de Scriptura (237—320),
de KEcclesia Christi (321—550), de fide et intellectu fidei
(661—620). Den Eingang bildet eine allgemeine Einleitung in die
Theologie.

Dieselben Vorziige, welche der Specialdogmatik eine so rasche
Verbreitung verschafft haben, zeichnen auch dieses Werk aus. Es sind
jene Eigenschaften, auf welche gerade bei einem Lehrbuche und beim
ersten Unterrichte alles ankommt: Korrektheit und Vollstindigkeit des
Inhaltes, Ordnung und Ubersichtlichkeit, Klarheit, Griindlichkeit, Biindig-
keit. Dazu kommt als besonderer Vorzug dieses neuen Werkes der engste
Anschluls an das Vatikanum, das Konzil der Fundamentaltheologie, wie
.es mit Recht genannt worden ist, Aus dem reichen und gediegenen
Materiale, welches die Konzilsakten besonders in den Bemerkungen der
Theologen und in den Referaten der Glaubens-Deputation fir die Fragen
der G.-D. enthalten, hat sich der Verfasser gerade das Beste zu eigen
gemacht. Wenn er dabei besonders die Relationen seines seligen Bischofs
Vincentius Gasser beriicksichtigt, so wird ihm daraus niemand einen
Vorwurf machen, da ja gerade die Akten des Vatikanums die ganze
wissenschaftliche Grofse dieses Bischofs, der philosophische wie theolo-
gische Fragen mit gleicher Meisterschaft beherrschte, zur Offenbarung
gebracht haben.

Was den Standpunkt des Verfassers in der Behandlung der
G.-D. oder Fundamentaltheologie betrifft, so ist sie nach ihm das, was
sie genannt wird, Dogmatik, Theologie, nicht blofs philosophische Pro-
padeutik zur Theologie, wie manche gemeint haben. Die G.-D. betrachtet
die Offenbarung und die Fragen iiber dieselbe in dem eigenen Lichte der
Offenbarung. Dementsprechend kommen auch fir die Séitze der G.-D. in
erster Linie theologische Beweise in Betracht, erst in zweiter Linie
philosophische und historische Argumente. Diese haben den Zweck, ein
maoglichst tiefes Verstindnis der Offenbarung zu geben, die Verniinftigkeit
des Glaubens zu zeigen, gegen die Gefahren des Unglaubens zu schiitzen,
die Offenbarung gegen Angriffe zu verteidigen. Da es sich dabei um
das Fundament der katholischen Religion handelt (daher der Name Fun-
damentaltheologie), so bringen es die Natur der Sache sowie die Zeit-
verhaltnisse mit sich, dals der Verteidigung der katholischen Lehre oder
dem apologetischen Momente in dieser Materie besondere Aufmerksamkeit
zugewendet werden mufs, und dafls dieses teilweise, besonders im Traktat
de Revelatione, sogar in den Vordergrund tritt.

Dieser Standpunkt scheint uns fiir die G.-D. nicht blols der richtige
zu sein; wir wiifsten auch nicht, welcher wesentliche Vorteil einer rein
apologetischen, oder wie wir lieber sagen méchten, religionsphilosophischen
Behandlung der Offenbarung dem Theologen dabei entgehen sollte, da
ja der Beweis vom Standpunkte der Philosophie und Geschichte in der
G.-D." als Teil im Ganzen enthalten ist und unschwer aus ihr ausgehoben
werden kann. Diese Methode bietet vielmehr dem Theologen der nicht
geringen praktischen Vorteil, dafs sie ihn vor der Gefahr bewahrt, bel



Litterarische Besprechungen. 223

apologetischen Predigten sich auf den Standpunkt des Ungldubigen zu
stellen und dieselben mit Konferenzreden zu verwechseln. Der Stand-
punkt der apologetischen Predigt ist der Standpunkt der G.-D., nicht der
einer religionsphilosophischen Behandlung jener Themata,

Von den 3 Abschnitten des ersten Traktates de Revelatione
hat der erste (19—52) das Fundament jeder Offenbarung, die natiirliche
Religion, zum Gegenstande und schenkt im 2. Kapitel iiber das Heidentum
und sein Verhéltnis zum Christentum auch dem religiosen Progressismus
gerechte Aufmerksamkeit. Der zweite (52—101) erdrtert in 4 Kapiteln
die allgemeinen Fragen tiber die Offenbarung: Vorbegriffe, Mdglichkeit
und Angemessenheit, Notwendigkeit, Kriterien der Offenbarung. Der
dritte (102—176) gibt nach einer quaestio praeambula uber die vor-
christliche, besonders mosaische Offenbarung in 2 Kapiteln den Beweis
fir den gottlichen Ursprung der christlichen Religion aus der Person
Christi und aus dem Werke Christi. — In der Frage nach der Notwendig-
keit der Offenbarung wird es als modus loquendi minus cautus bezeichnet,
wenn eine absolute Notwendigkeit der Offenbarung auch aus dem
Grunde behauptet worden ist, weil sonst der Mensch von der Art und
Weise, Gott zu verehren und zu verséhnen, sowie von einer hinreichenden
Sanktion des Sittengesetzes keine Kenntnis hitte (S. 69). Kine solche
Ausdrucksweise kann zur Konfundierung der natiirlichen und @bernatiir-
lichen Ordnung fithren und ist auch dem Vatikanum wenig entsprechend,
das als Grund fir eine absolute Notwendigkeit der Offenbarung nur
die Bestimmung des Menschen zu einem iibernatiirlichen Endziele kennt.
Auch ist an sich der Vernunft die Wahrheit nicht unzuginglich, dals
Gott innerlich und #uflserlich zu verehren und ein gerechter Ver-
gelter ist. Ebenso kénnte der Mensch ohne Offenbarung eine Nach-
lassung der Siinden zwar nicht sicher erkennen, wohl aber hoffen, da
Barmherzigkeit gegen den Bufsfertigen als einfache Vollkommenheit mit
Recht in Gott vorausgesetzt werden konnte, zumal bei so vielen Zeichen
der gottlichen Langmut. Eine solche Hoffnung miilste aber dem Sinder
in der natiirlichen Ordnung geniigen, umsomehr als wir auch in der
ibernatiirlichen Heilsordnung eine strikte Gewilsheit unserer Recht-
fertigung nicht haben.

Als zweiter Traktat folgt unmittelbar nicht die Lehre von der
hl, Schrift, sondern von der Tradition, weil die Inspiration und der
Kanon der hl. Schrift aus der Tradition bewiesen werden. Im 1. Kapitel
von der Existenz der Tradition stellt der Verfasser die aktive Tra-
dition an die Spitze, die Tradition als ordentliches, bleibendes und not-
wendiges Mittel zur Fortpflanzung und Forterhaltung der christlichen
Offenbarung, Er folgt dabei dem Beispiele Franzelins, dessen Verdienst
es ist, durch Betonung der aktiven Tradition Licht und Leben in diese
Lehre gebracht zu haben. Es schien sich bei der Frage nach der miind-
lichen Uberlieferung vor allem darum zu handeln, ob die hl. Schrift die
ganze Offenbarung enthilt oder nicht. Indes wire jene Frage von nicht
geringerer Bedeutung, auch wenn der Inhalt des verbum Dei scriptum
und traditum sich decken wiirden. Beim Beweis der aktiven Tradition
oder eines authentischen, unfehlbaren Lehramtes ist der Beweis fir die
I‘sn'-che und ihre Unfehlbarkeit nicht schon vorausgesetzt. Er wird theo-
logisch aus Schrift und Tradition erbracht, historisch aber aus einigen
hermeneutisch evidenten Zeugnissen der hl. Schrift, diese nach ihrer
historischen Autoritit betrachtet, sowie aus historischen Zeugnissen der
Viter, besonders der den apostolischen Zeiten naher stehenden. — Aus
dem 2. Kapitel von den Kriterien der Tradition nennen wir besonders



224 Litterarische Besprechungen.

die Erklirung der speciellen Kriterien (consensus Patrum, theologorum,
fidelium) aus dem allgemeinen Kriterium (consensus successorum Aposto-
lorum inter se et maxime cum successore b. Petri quocunque tempore
existens). — Ihren Abschlufs und ihre Erginzung finden die zwei ge-
nannten Kapitel durch das dritte von der Vollkommenheit der christ-
lichen Offenbarung einerseits, ihrem Fortschritte anderseits.

Der dritte Traktat de s. Scriptura in 4 Kapiteln (de auctori-
tate s. Scr., de canone, de authentia Vulgatae, de interpretatione s. Scr.)
konnte fiir eine G.-D. umfangreich erscheinen, weil ja bereits die Kin-
leitungswissenschaften sich ausfithrlich mit diesem Gegenstande befassen.
Indes wer das Werk den Vorlesungen zu Grunde legt, wird auch nach
Malsgabe der Verhaltnisse die geeignete Auswahl zu treffen wissen.
Anderseits ist eine griindliche und korrekte Abhandlung tber die heil.
Schrift gerade heute von nicht geringer Bedeutung, da der Rationalismus,
der als philosophischer durch das Vatikanum aus der Dogmatik verdringt
schien, nunmehr als biblischer wieder in sie zuriickzukehren sucht. Auch
mag neben der ins Detail gehenden Behandlung, welche die hl. Schrift
in den Kinleitungswissenschaften findet, eine mehr zusammenfassende
unter Betonung der groflsen Gesichtspunkte manchen nicht unwillkommen
sein. Es ist darum nur ein Vorzug fir das Werk, dals der Verfasser
diesem schwierigen Gegenstand nicht aus dem Wege gegangen ist. Be-
sonders beriicksichtigt ist dabei das gelehrte, von kompetenter Seite
,klassisch® genannte Buch des Brixener Dogmatikers Dr., Franz Schmid
»De inspirationis Bibliorum vi et ratione®.?

Was die Infallibilitdt der hl. Schrift oder ihre Freiheit von
Irrtum betrifft, so ist das Original frei von jedem Irrtum und Fehler;
bei der Ubersetzung der Vulgata erstreckt sie sich notwendigerweise so
weit, als der Zweck des tridentinischen Dekretes (Sess. IV.) es fordert.
In der Verfolgung dieses Zweckes wird geschlossen, dafs sich in der
Ubersetzung der Vulgata kein dogmatischer Text finden konne, der sich
im Original nicht findet. Dies gilt nicht blofs von der alten Ausgabe
der Vulgata, sondern auch von der jetzigen offiziellen Ausgabe. — Die
Inspiration erstreckt sich nach der Definition des Tridentinum auf die
ganze hl. Schrift mit allen ihren Teilen, folglich auch auf alle
einzelnen Texte derselben. Damit Gott in Wahrheit und im eigent-
lichen Sinne ,Auktor“ der hl. Schrift ist, muls die Inspiration in einem
positiven Influxe Gottes bestehen, der sich auch irgendwie, ohne jedoch
einer Eingebung der einzelnen Worte gleichzukommen, auf die Wahl der
Worte erstreckt, wegen des inneren Zusammenhanges zwischen dem
verbum oris und mentis, und damit die Wahrheit auch entsprechend
ausgedriickt wird. Einzig hinreichendes Kriterium der Inspiration ist
die Tradition, die als Quelle der Offenbarung dnrch den zweiten Traktat
bereits bewiesen ist. — Das 4. Kapitel von der Schrifterklirung verdient
besonders hervorgehoben zu werden wegen der dort gegebenen wissen-
schaftlichen Principien fiir die Eruierung der Dogmen aus der hl. Schrift
{308—18). :

Der umfangreichste und auch bedeutendste Traktat ist der vierte,
de Ecclesia. Die Einteilung lafst den Primat in seiner ganzen funda-
mentalen Bedeutung erscheinen: De Kecclesia christiana, catholica,
romana, Damit sind von der Kirche die drei Fragen beantwortet:
1. Ob Christus eine Kirche gestiftet hat und wie sie beschaffen ist;
2. welche Kirche die wahre Kirche Christi ist; 8. wo die wahre Kirche

1 Brixinae, Weger 1885.



Litterarische Besprechungen. 225

ist, oder welches das unerschitterliche Fundament ist, an dem die Identitit
der Kirche bei allem Wechsel einzelner Teile haftet. Da die gottliche
Autoritdt der Schrift und Tradition gegen den Unglauben und Irrglauben
bereits dargethan ist, so kann in diesem Traktate aus beiden einfach als
aus gottlichen Quellen argumentiert werden.

Der erste Abschnitt (329—432) teilt sich in die 3 Kapitel: de
institutione, de essentia, de proprietatibus Kcclesiae. — In
Erorterung der Mitgliedschaft der Kirche (2. Kap. Art. 2) wird es
als eine weniger passende Ausdrucksweise bezeichnet, eine Zugehorigkeit
zum Leibe und zur Seele der Kirche einander gegeniiber zu stellen, wenn
es auch in der Schrift sowie in der Natur der Sache begriindet ist, von
Leib und Seele der Kirche zu reden. Die Kirche ist ein moralischer
und socialer Korper; das aber, was Seele der Kirche heilst, sind die
ibernatiirlichen Gnadengaben, also eine blofse Qualitit und tbernatiir-
liche Vollkommenheit dieser Gesellschaft. Darum kann eigentlich ge-
sprochen niemand zur Seele der Kirche gehdren, ohne zu ihrem Leibe
zu gehoren, und kann nicht der Kirche angehoren, wer in keiner Weise
zu ihrem Leibe gehort. Auch Katechumenen und materielle Haretiker
oder Schismatiker gehéren darum simpliciter loquendo nicht zur Kirche.
Secundum quid konnen sie dazu gehorig heilsen, insofern sie durch irgend-
welche Bande mit ihr verbunden sind (fides, spes, charitas, votum). —
Proprietates Kcclesiae (379—432) werden acht angenommen: visibi-
litas, unitas, sanctitas, infallibilitas, apostolicitas, catholicitas, indefectibi-
litas, necessitas; alle diese Eigenschaften gehen notwendig aus dem Wesen
der Kirche hervor und sind ihr allein eigen, sind darum alle proprietates
im striktesten Sinne (proprietates differentiales).

Die Frage des zweiten Abschnittes (433—60), welches die wahre
Kirche Christi sei, wird im 1. Kapitel mit dem Beweise aus den Merk-
malen der Kirche beantwortet. Aus dem Vergleiche der gegenwirtig
bestehenden, sich christlich nennenden Kirchen mit der Kirche Christi,
wie sie in den Glaubensquellen beschrieben ist, ergibt sich, dafs nur die
katholische Kirche mit der Kirche Christi identisch und somit die wahre
Kirche ist. Dieser Beweis, welcher die Erkenntnis der Existenz einer
Kirche und ihrer Eigenschaften zur Voraussetzung hat, ist den Anders-
gliubigen gegeniiber wohl am Platze; aber den Heiden gegeniiber, welche
vom Evangelium noch keine Kenntnis haben, ist er nicht anwendbar.
Sollen auch diese zur wahren Kirche gefiilhrt werden konnen, so muls
sie, in sich selbst betrachtet, auch unabhingig von der hl. Schrift, offen-
bare Zeichen der Gottlichkeit an sich tragen, welche ihre gottliche Sendung
bezeugen. Das Vatikanum gibt diese Kennzeichen an, wenn es lehrt:
»Quin etiam Ecclesia per se ipsa, ob suam nempe admirabilem propa-
gationem, eximiam sanctitatem et inexhauvstam in omnibus bonis foecundi-
tatem, ab catholicam unitatem invictamque stabilitatemm magnum quoddam
et perpetuum est motivum credibilitatis et divinae suae legationis testi-
moninm irrefragabile“ (Sess. III, cap. 3. de fide). Die Ausfithrung dieses
Beweises, welchen Kardinal Dechamps! geistvoll entwickelt und schon
der hl. Augustin? ausspricht, folgt in einem 2. Kapitel: Quomodo Eccle-
S1a per se ipsa sit divinae suae legationis testimonium irrefragabile. So
beweist die Braut Christi ihre gottliche Sendung auf ihnliche Weise wie
Christus selbst: ,Hic namque se ut Messiam probavit tum absolate per
miracula aliasque divinitatis characteres in ipso resplendentes, tum
—_—

! Oeuvres completes t. 1.

? Sermo 228. nr. 3.

Jahrbuch fiir Philosophie ete. VIIL 15



226 Litterarische Besprechungen.

comparative ostendens ex prophetiis in ipso impletis, se esse illum Messiam,
quem prophetae praedixerunt® (434).

Vom dritten Abschnitt, de Ecclesia catholica romana vel de
Primatu, gilt besonders der Vorzug, den wir gleich eingangs an dem
Werke hervorgehoben, ndmlich der engste Anschlufs an das Vatikanum.
Der Verfasser folgt ihm auch in der Einteilung: de apostolici primatus
in b. Petro institutione (461—80); de perpetuitate Primatus b. Petri
in R. Pontifice (480—98); de vi et ratione primatus in R. Pontifice
(498—508); de R. Pontificis infallibili magisterio (508—33). Die
katholische Lehre wird nicht blofs klar dargelegt und griindlich bewiesen,
sondern auch ex professo, in eigenen Thesen und Artikeln, gegen die
Einwiirfe und Angriffe der vielen Gegner verteidigt. Zu diesen vier
Kapiteln kommt ein finftes: de relatione R. Pontificis ad concilia,
ad episcopos et ad potestatem saecularem (533—50). Von den
ersten Konzilien wird eine convocatio ministerialis, exhortativa und mate-
rialis durch weltliche Machthaber zugestanden, eine convocatio auctori-
tativa durch sie mit Entschiedenheit in Abrede gestellt.

Den Schlufs bildet der Traktat de fide et intellectu fidei.
Derselbe enthiilt, zwar kurz aber klar und sicher dargelegt, eine Reihe
von Fragen, die fiir das Verstindnis der ganzen Theologie von Bedeutung
sind. Der erste Abschnitt de fide (550—91) behandelt im 1. Kapitel
die schwierige Frage nach der Natur des Glaubens, wobei in der Unter-
suchung iiber seinen letzten Gewilsheitsgrund die Erklarung De Lugos
angenommen wird; im 2. Kapitel die Glaubensregel mit der dies-
beziiglichen Terminologie. Dabei ist schitzenswerter Weise auch die Regel
gegeben fiir das Verhalten der Gliubigen gegeniiber jenen Entscheidungen
der Kirche, die sie gibt als magisterium authenticum aber nicht infalli-
bile, wie es die Entscheidungen der romischen Kongregationen sind:
yFideles non solum definitionibus infallibilibus, sed etiam aliis judiciis
magisterii authentici convenientem assensum intellectus praestare tenentur.
Der zweite Abschnitt (592—620) handelt in 3 Kapiteln: de valore
rationis in se spectatae; de valore et munere rationis in negotio
fidei; de valore et munere rationis in scientia theologica.

Nach diesem Referate dirfen wir wohl die Uberzeugung aussprechen,
dafls sich das Buch sicher derselben Verbreitung erfreuen wird wie die
fritheren Werke des Verfassers, mit denen es auch die solide Ausstattung
gemein hat. Wir schliefsen mit dem Wunsche, dafs der Verfasser bei
einer zweiten Auflage im Traktate de Revelatione das erste Kapitel des
ersten Abschnittes etwas ausfiihrlicher behandeln mége. So fordert es
nicht blofs die Gleichmélsigkeit der Behandlung, sondern auch die bessere
Verstindlichkeit sowie die hinreichende Betonung aller wichtigen Punkte,
z. B. der Notwendigkeit der Religion fiir die Gesellschaft. Im Trak-
tate de Ecclesia scheint uns die mystische Stellung Christi zur Kirche
(S. 337—39), welche auch fiir die Specialdogmatik von grolser Bedeutung
ist, eine zu untergeordnete Behandlung gefunden zu haben.

Regensburg, Prof. Dr. Jos. Sachs.

Lehrbuch der Dogmatik, von Dr. Th. H. Simar (Bischof von
Paderborn). 3., verb. Auflage. Freiburg, Herder 1893.

Enchiridion theologiae dogmaticae specialis. Auctore Dr.
Fr. Egger, edit. 3*. Brixinae, 1894.

) Beide Lehrbiicher sind ihrem Zwecke iiberaus entsprechend. Das
ihnen bei den fritheren Auflagen von kompetenter Seite zu teil gewordene



Litterarische Besprechungen. 227

Lob gilt umsomehr von der neuen Auflage, welche mannigfach sowohl
formell, wie inhaltlich verbessert wurde. Dafs damit nicht noch der eine
oder andere Punkt verbesserungsfihig sei, werden gewils die Hochw.
Herren Verfasser am allerwenigsten glauben. Darum erlauben wir uns
denn, kurz auf einige Punkte aufmerksam zu machen. Die Lehre von der
Inspiration tberhaupt, insbesondere von ihrem Wesen (Simar, S. 3—19)
ware wohl noch klarer und ibersichtlicher zur Darstellung gelangt, wenn
schirfer die causa efficiens, formalis, materialis, finalis hervorgehoben
worden (vgl. Zigliara, Propaedeutica ed. 32, pag. 278; Schneider, kathol.
Wahrheit, 4. Bd. S. 25 ff.). Beziiglich der sogen. Aseitit (Simar, S. 116;
Egger, pag. 29) verweisen wir auf unser Jahrbuch VII, S. 421 ff;
Schneider, ,Natur, Vernunft, Gott® § 3, S. 311 ff.; Schneider, , Wissen
Gottes¥, 3. Bd. § 2, bes. S. 81 ff., 4. Bd. S. 81 ff. — Wie uns scheint,
verwerfen diese Autoren mit Recht die sogen. Aseitiat als metaphysischen
Grundbegriff. Gott ist das durch sich selbst subsistierende Sein im Unter-
schied von allem geschopflichen Sein. Die metaphysische Wesenheit
Gottes ist die reale Identitiit seines Wesens und Daseins, d. i. eben das
ganze gottliche Sein im Unterschiede von den Kreaturen. Aber nach
der metaphysischen Wesenheit wird nicht gefragt, sondern nach dem
metaphysischen Grundbegriff, nach der metaphysischen Grundvollkommmen-
heit im gottlichen Sein, in der gottlichen Wesenheit. Bei allen Voll-
kommenheiten ist ,durch sich selbst Subsistenz“, ist ,reale Identitit des
gottlichen Wesens und Daseins“, In dieser Hinsicht unterscheidet sich
keine Vollkommenheit von der andern. Gerade aber nach diesem Unter-
schied zwischen der metaphysischen Grundvollkommenheit und den andern
Vollkommenheiten wird gefragt. Diese Grundvollkommenheit muls im
gottlichen Sein das Mafs sein, wie im Dinge fiir das Sein des Dinges
das Wesen sein Mafs ist. Nur aber die Ewigkeit hat den Charakter des
Mafses im gottlichen Sein.  Commer, welcher in seinem System der
Philosophie (3. Abt. 8.739) einige Bedenken gegen Schneiders Ansicht
aulsert, sagt (8. 89 -ad 1) selbst: ,Unter Ewigkeit verstehen wir das
absolut einfache Mals der gottlichen Existenz und des gottlichen Wirkens,
d. h. der gottlichen Lebensthatigkeit. St. Thomas sagt (I. qu. 10, a. 4,
ad 3um) gusdriicklich: ,Aeternitas est propria mensura ipsius esse per-
manentis i. e. mensura primi esse, quod est esse divinum® (vgl. a. O. 3).
Schneider fragt eben nicht nach der metaphysischen Wesenheit, sondern
in dieser Wesenheit nach dem metaphysischen Grundbegriff. Seine Ansicht
stitzt er auf die Worte des hl. Thomas (a. O. a. 1, corp.): ,In appre-
hensione uniformitatis ejus, quod est omnino extra motum, consistit ratio
aeternitatis.“ Kurz und genau erklirt er in seinem ,Wissen Gottes®
(4. Bd. S. 90 f.) seine Meinung mit folgenden Worten: ,Das Wesen
der Ewigkeit besteht, wie Bannez sagt, in der Dauer; insoweit die
Ewigkeit ihrer Natur genau ihrem Wesen nach aufgefalst wird,
nimlich als eine von den andern verschiedene Vollkommenheit. Die
Ewigkeit besteht in der Auffassung dieser Dauer oder Gleichférmig-
keit, also im thatsichlichsten Erkennen, in der Spitze sozusagen des
thatsichlichen Erkennens; insoweit die Ewigkeit in ihrem Sein als
hochst und unendlich vollendet betrachtet wird. So ist ja auch
z. B. Wissen in Gott seinem Wesen nach ,Erkennen in der Ursache’
gleich dem geschopflichen Wissen; als dem Sein nach durchaus voll-
endet aber ist es die erschopfendste Selbsterkenntnis. Die Ewigkeit
leitet so alle Eigenschaften in Gott trotz ihrer gegenseitigen Verschieden-
heit dem begrifflichen Wesen nach dahin, dafs eine jede in ihrer Voll-
endung das einfachste Sein Gottes selber ist. Danach ist die Ewigkeit,

15%



228 Litterarische Besprechungen,

wie wir bereits in ,Natur, Vernunft, Gott‘' angedeutet haben (Kap. 5, § 3),
die Wurzel, aus der fiir die betrachtende Vernunft die géttlichen Voll-
kommenheiten hervorfliefsen und vor der die Vernunft als einer der
innersten Natur nach schlechterdings unerforschbaren Halt machen muls.
Sie ist die Grundvollkommenheit in Gott. Sie ist dann eins mit dem
,ntelligere actualissimum per se et a se subsistens‘; wie Metzger die
metaphysische Grundvollkommenheit bezeichnet (theologia schol. I, 33;
Plac. Renz, theologia I, 135); oder wie Thomas sagt: Sie ist die ,Auf-
fassung der Gleichmilsigkeit' (apprehensio uniformitatis), d. h. die Auf-
fassung des gottlichen Seins als eines unverdnderlichen, sich selbst
voll und immer gleichen. Dann ist aber die physica praesentia rerum in
aeternitate mit metaphysischer Notwendigkeit das Mittel fir die intuitio
und auf Grund dieser intuitio fiir die Durchdringung und Erschépfung
alles geschipflichen Seins von seiten der schopferischen Vernunft. Denn
die Ewigkeit ist ja, in ihrer Seinsvollendung betrachtet, eben diese Auf-
fassung des schipferischen Seins selber als eines schopferischen; also
mufls auch das Objekt des Schaffens ihr gegenwirtig sein, wie jeder that-
sichlichen Auffassung das Aufgefalste gegenwirtig ist. Und es muls das
physische Sein der Geschopfe ewig zugleich gegenwértig sein; denn die
Kwigkeit ist kein abstraktes Auffassen irgend welchen Seins, sondern
die Auffassung des géttlichen Seins als eines zuerst sich selber und dem-
gemils dann alles andere gleichmélsig in seiner Wirklichkeit messenden
Seins.“ Hier finden wir zugleich eine biindige Abfertigung der scientia
media und eine klare Darlegung der entgegengesetzten thomistischen
Ansicht. Molinistischerseits wurde dieses ausgezeichnete Werk
Schoeiders, ,,Wissen Gottes“ (4 Bde., Regensburg, Manz 1884/86) voll-
stindig totgeschwiegen. Vgl. iiber dasselbe das Urteil des i Regens
Schneid im Jahrbuch (I, S. 302 f.). In diesem Werke findet sich bereits
griindlichst alles widerlegt, was die Molinisten immer wieder neu auf-
tischen, so z. B. P. Frins 8. J. in seiner Responsio ad P. Dummermuth O. P.
Beziiglich der scientia media und der praemotio physica verweisen wir
auch auf Portmann, ,System der theol. Summe des hl. Thomas“, Luzern,
Raber 1894 (S. 14, 18, 69, 85). — Die thomistischen termini, z. B, die
Unterscheidung der necessitas counsequentiae et consequentis, auch die
famosa distinctio (!?) sensus compositi et divisi (Egger, p. 521 n. 3) sind
alter selbst als St. Thomas (vgl. Schneider, a. O. 4, Bd. S. 37). Betreffs
der praktischen Brauchbarkeit und Vorziglichkeit der scientia media
kann man wohl anderer Meinung sein als Egger (S. 521), welcher auch
Hurters Lobrede auf die sc. media (n. 2 a. O.) anfithrt. Anderer Meinung
waren unter anderm schon Ende des 16. und Anfang des 17. Jahrhunderts
alle Professoren von Lowen, welche nach reifer Priifung zugleich mit
den Vertretern der damaligen Hauptlehrkérper Osca, Paris und Douai
erklirten: ,Sententia haec (i. e. scientia media) Dei bonitatem obscurat,
justitiam enervat, Scripturis illudit, Patrum testimonia in alienos sensus
detorquet, humanae rationis corruptioni applaudit, humilitatis funda-
mentum evertit, peccandi necessitatem relinquit, propriarum virium fidu-
ciam ingenerat; in salutis negotio, quod praecipuam est, homini dat, quod
minus Deo: gratiam Dei libero subdit arbitrio et ejus pedissequam facit®
(vgl. Schneider, a. 0. 8. 156; Jahrbuch, I, 8. 174). Der hl, Ignatius von
Loyola war mit allen Heiligen der Ansicht, dafs derjenige, welcher sich
dem Willen Gottes und dem Wirken der Gnade ganz und gar iiberlalst,
am sichersten und schnellsten die christliche Vollkommenheit erlangt und
dadurch durchaus keine Einbufse erleidet an seiner persénlichen Freiheit
(vgl. Exercitia spiritualia, Annot. 52, 152, 16a; Fundamentum). Gewils



Litterarische Besprechungen. 229

entspricht diese Ansicht nicht der scientia media und ihren Konsequenzen,
resp. Widerspriichen und Unzuldssigkeiten, wie sie Schneider (a. O.
8. 117—157) schlagend zusammenfafst. — Uber das ,Wann® der Welt-
schopfung lehrt St. Thomas einfach nur, dafs die Grinde gegen die
metaphysische Moglichkeit einer ewigen Weltschopfung nicht volle Ge-
wilsheit bringen; die Griinde fir die Zeitlichkeit der Weltschopfung hilt
er allerdings fiir wahrscheinlicher, aber auch nicht fir absolut zwingend;
volle Gewifsheit fiir den zeitlichen Weltanfang biete nur der Glaube.
Siehe zu dieser Lehre des hl. Thomas die eingehenden Artikel des P. Esser
0. P. im Jahrbuch V., VI, VII. Bd. (Simar, 8. 227; Egger, p. 161).
P. Liberatore S. J., frither in diesem Punkte gegen den hl. Thomas,
entschied sich spater durchaus ftr diese Lehre: ,Ego a sententia
S. Thomae recedendum non censeo, nempe quod argumenta contra possi-
bilitatem absolutam creationis aeternae, quamvis valde probabilia sint,
tamen plenam non pariant certitudinem® (Cosmologia c. 1, a. 6, n. 46;
Prati 1883). Was bisher so vielfach ibersehen, von P. Esser aber
schlagend nachgewiesen wurde, ist, dafs St. Thomas diese Frage stets
pur in abwigend kritischer, nie in positiv-thetischer Weise be-
handelte. — Die Lehre iiber Urgerechtigkeit und deren Verlust
durch die Erbsinde (Simar, § 84 ff. — § 91; Egger, Tract. I1I, Sect. III,
Cap. II, III) hatte durch engen Anschlufs an St. Thomas sicherlich viel
gewonnen. Die Urgerechtigkeit nun ist nach St. Thomas ein von Gott
der Natur gegebenes Geschenk; die heiligmachende Gnade ist ihre
wirkende Ursache. Wesen der Urgerechtigkeit ist die Unterwiirfigkeit
der Vernunft Gott, der niederen Krafte der Vernunft und des Leibes
-der Seele gegeniiber, aber alles innerhalb der Natur. (Vergl
8. Theol. I. qu. 95, a. 1; qu. 100, a. 1, ad 2um; — Schneider, ,Kath.
Wahrheit“, 8. Bd. 1. Unterabteil. 3 Kap.; ,Erwiderung auf Tébbe* § 6,
S. 84 ff.) Ur-(Erb-)Gerechtigkeit und heiligmachende Gnade werden von
St. Thomas scharf auseinandergehalten. Dem Wesen nach ist die Erb-
siinde dem hl. Thomas (auch St. Anselmus, St. Bonaventura, selbst
Scotus) Mangel der Urgerechtigkeit, also an sich noch nicht Mangel der
heiligmachenden Gnade. Die Erbsiinde ist ihm Natursiinde und zieht
erst in ihrer Folge fir die Person den Verlust der heiligmachenden
Gnade nach sich. Ausdriicklich sagt St. Thomas (IIL. Sent., dist. 3, qu. 1,
a. 1, sol. 1, ad 2um):  Gratia sanctificans non omnino directe oppo-
nitur peccato originali, sed solum prout peccatum originale personam
inficit; est enim gratia perfectio personalis, peccatum vero originale est
vitium naturae® St. Bonaventura stimmt ganz iiberein, wenn er
(II. Sent. dist. 32, a. 1, qu. 2) sagt: ,Gratia sacramentalis (in baptismo)
proprie respicit corruptionem personae; contra vero corruptionem
naturae non habet ordinari directe. So lost sich aber auch leicht
die Schwierigkeit betreffs der Unbefleckten Empfangnis. Maria
hatte die Natursinde, den Mangel der Urgerechtigkeit (in der bezeich-
neten Weise); aber fir ihre Person nie den Mangel der heiligmachenden
Gnade. (Vgl. dazu Schneiders oben erwihnte Schriften, sowie 9. Bd.
D201 ffy — Beziiglich des hhl. Altarssakramentes (Simar, S. 715 ff,,
818 ff.; Kgger, Tract. IX) erwihnen wir, dals dasselbe dem hl. Thomas
Wwesentlich Opfer ist (vgl. S. Theol. Il1, qu. 78 sqq.; Schneider, ,Kath.
Wahrheit, 11. Bd. S. 588 ff.; Thomasblatter I, S. 257 ff.). Demgeméls
empfiehlt sich nicht die Trennung des hl, Melsopfers vom Sakramente.

1e hl. Kommunion ist nichts anderes, wie Teilnahme am Opfer, die reale
Prisenz gleichsam fortdauernde Erinnerung an das Opfer als ihre |Quelle.

Neudtting, Oberbayern. P. Josephus a Leonissa O. M, Cap.



230 Litterarische Besprechungen.

Jos. Blas. Becker, Die Weissagungen als Kriterien der
Offenbarung. Mainz, Kirchheim 18Y0.

Die vorliegende Schrift empfiehlt sich ebenso durch die Wichtigkeit
des Themas, die wissenschaftliche Tiefe und gelehrte Ifillle der Aus-
fihrung, wie durch die gute Ausstattung seitens des Verlegers. Es sei
ihr daher auch eine eingehende Besprechung gewidmet.

Die Bedeutung der Weissagung als Form und Beweis
der Offenbarung ist schon durch die ungliickliche Gleichstellung dar-
gethan, welche M. Miiller zwischen dem Fetischismus und dem Christen-
tum beliebt, insofern sich der Fetischglaubige ebensogut auf die Offen-
barung seines Fetisch berufen konne wie der Christ auf die seines Gottes!
Als ob von einem Fetisch und von dem vollkommenen und selbstwirk-
lichen Geiste gleich gut eine Offenbarung erwartet werden kénnte! —
Mit Recht hat daher Becker dieses verhdngnisvolle Wort M. Miillers
gleich an die Spitze seiner Darstellung gestellt (p. 4).

B. erortert das Wesen des Kriteriums und gibt in herkémmlicher
Weise den #ulsern Kriterien den Vorzug vor den innern: Nur ,im Zu-
sammenhang mit dulsern Kriterien (Wundern) haben die innern Kriterien
volle Beweiskraft fir die Existenz der Offenbarung® (p. 20). Ich glaube,
und der Ausgang dieser Schrift bestiitigt es: auch die dulsern Kriterien
haben volle Beweiskraft nur im Zusammenhang mit den innern Kriterien
der Offenbarung: warum folgert man nicht auch hieraus den Vorzug der
innern vor den dufsern?

B. gibt als Definition der Weissagung im engern Sinne das Voraus-
wissen und Verkiinden eines zukiinftigen Ereignisses oder einer nur
ibernatiirlich erkennbaren Wahrheit, Die prophetische Weissagung mufs
mit verniinftigem Bewufstsein erfolgen (p. 32 sq.). Die nihere Bestimmung
des tlbernatiirlichen Lichtes, welches die geistigen Wahrheiten ebenso
erkennbar machen soll, wie das sinnliche Licht die Farben, macht B.
begreiflicherweise einige Schwierigkeit. KEs gibt eben kein geistiges
Licht, durch welches die Wahrheiten und Thatsachen in demselbeu Sinne
erkennbar werden, wie die Korper und Farben durch das materielle Licht
sinnlich wahrnehmbar zu werden scheinen. Denn die geistige Erkenn-
barkeit selbst kommt nicht als eine eigene Eigenschaft zu der Gesamtheit
aller innern Eigenschaften hinzu, als ob diese alle zusammen dunkel und
unerkennbar wéren, sondern ist gegeben, wenn eben keine Bedingung
mehr fehlt, um auf das Erkenntnisvermégen anregend einzuwirken. Die
Erkennbarkeit kommt nicht etwa von einer magischen Beleuchtung gei-
stiger Art, sondern von der allgemeinen Fiahigkeit jedes sinnlich vor-
gestellten Gegenstandes, die erforderliche Anregung zur Ideenbildung
auf die Erkenntniskraft auszuiiben.

B. fordert als Eigeaschaften der Weissagung deren iibernatiirlichen
Ursprung sowie klare Bestimmtheit (p. 86). Der Beleg dafiir, dals
die biblischen Weissagungen und insbesondere Christi diese Eigenschaften
haben, miifste denn doch selber bestimmter sein, zumal ein Apologet
doch wissen mufs, dals der moderne Angriff auf die Gottheit Christi
gerade die wichtigsten Weissagungen Jesu, namlich von seiner Wieder-
kunft, als Haupteinwand ins Feld fithrt, indem man dieselbeu in geradezu
entgegengesetztem Sinne als sehr bestimmt und unmiflsverstindlich geltend
macht: d. h. als unerfiillte Weissagung. Apologetische Schriften missen
doch die Schwierigkeiten des Glaubens und die Gegengriinde der anti-
christlichen Wissenschaft im Auge haben!



Litterarische Besprechungen. 231

Die erste Voraussetzung der Weissagung sei das gottliche Voraus-
wissen des Zukinftigen. Dieses unterscheidet B. in drei Klassen:

a) das Naturnotwendige, dessen Kintreten von andern nattirlichen
Ursachen nicht gehindert werden koénne, z. B. eine zukiinftige Sonnen-
finsternis;

b) das relativ Zufallige, das zwar im Zusammenhang aller natiir-
lichen Ursachen betrachtet, naturnotwendig ist, aber nicht in Hinsicht
auf die Wirkung der nichsten Ursachen, wie z. B. der Verlauf einer
Krankheit durch den &rztlichen Eingriff abgedindert werden kann;

c¢) das absolut Zufillige oder die freien Willensentscheidungen (p. 43).

Ob es solche naturnotwendige Wirkungen gibt, welche von keiner
natiirlichen Ursache gehemmt werden konnen, auch von keinem Geiste,
und ob die Sonnenfinsternisse dazu gehdren, weils ich nicht; aber das
ist mir unzweifelhaft, dals der von B. aufgestellte Begriff der freien
Handlungen als absolut zufilliger Ereignisse eine Ausnahme vom Kausal-
gesetze bedeutet: ,Denn sie sind innerlich und an sich zufillig, indem
es im Charakter der freien Willenshestimmung liegt, auch unter allen
die Handlung vorbereitenden und modifizierenden Umstinden sich nicht
notwendig zu einem oder dem andern zu entscheiden® (p. 44). Warum
erfolgt nun diese und nicht jene KEntscheidung? ohne dafs ein hin-
reichender Grund gerade fiir diese eigentimliche Bestimmung vor-
handen wire, welcher es erklirt, dals der Wille gerade so und nicht
anders wahlte? Gerade dies am Willensakt ist das allerwichtigste, das
allerbedeutsamste, das allerverhingnisvollste! Und das soll absolut zu-
fallig, d. h. ursachlos sein, pricise fiir sich betrachtet? Und doch fir
die ganze Ewigkeit schuldbar sein? —

Gibt es absolut Zufslliges, wie B. behauptet, so ist die Grundlage
aller Gottesbeweise zerstort, und die scientia media samt allen Spiegeln
der Ewigkeit hingt haltlos in der Luft! — Das Zuktnftige hat nur
dann eine objektive Wahrheit (vor seiner Verwirklichung), wenn es
letztlich von Gott als solches bestimmt worden ist. Ohne dies nicht!
Sonst wire Gott tiberhaupt entbehrlich. Vergl. hierzu meine Dogm. I,
315—317.

Zu p. 65 mochte ich fragen: Wohl ist der Satz: ,Judas wird
Christum verraten“ entweder wahr oder falsch. Wenn er aber wahr ist,
ist er dies unabhiingig von Judas — und unabhingig von Gott? Oder
stammt seine Wahrheit etwa aus ihm selbst? Ja, wenn es von Gott
unabhingig bestehende und ewig giiltige Schicksalssitze geben wiirde, die
ihm, dem Ewigen, als ewiggiiltise Wahrheiten so gegenstindlich und
gegenwirtig gegeniiber stinden — ohne dals er die bestimmende Ur-
sache ihrer Giiltigkeit wire — wie uns das Gegenwirtige gegenstindlich
wird, ohne dals wir die Ursache scines Kintretens oder seiner Zukunftig-
keit sind — dann wire freilich die grofse Schwierigkeit gelost, um welche
B. (v. p. 66—74) herumgeht: wie namlich etwas von Ewigkeit her vor-
ausgewulst werden konne, d. h. ewig bestimmt sei (unabhéingig z. B.
von Judas), und ‘doch zugleich frei sei, d. h. noch nicht bestimmt,
erst und ganz und darum mit unendlicher Veraptwortung von Judas
bestimmt, und unabhiéingig von seiner Existenz und seiner Entscheidung
noch nicht bestimmt? — Uber das Gesetz des Widerspruchs hilft
keine Dialektik hiniiber.

Es ist auch wohl zu beachten: Nicht die zeitliche oder #uflsere
Aufeinanderfolge oder Wechselbeziehung zwischen dem ewigen Voraus-
wissen des Verrats und dieser zeitlichen Handlung des Judas bildet den

ern der Schwierigkeit, sondern der innere Zusammenhang oder die



232 Litterarische Besprechungen.

ursichliche Abhangigkeit als solche: Hat das ewige Vorauswissen des
Verrates wirklich den Verrat selber zur Ursache? Hat der Satz: ,Judas
wird Christum verraten“ seine Zukinftigkeit oder objektive Wahrheit
von Ewigkeit her, also unabhingig von Judas oder erst von Judas her?
Wie aber kann etwas ewig bestimmt sein, ehe der Bestimmende selber
existiert und bestimmt? ‘

Der Einwand Kants soll ,,dem grofsen Denker“ keine Ehre machen,
die unbedingt ausgesprochene Voraussage einer freien Handlung bekunde
ein unentrinnbares Verhéingnis (p. 74—76). Die Voraussage soll dieses
Verhéngnis nicht bewirken, sondern bekunden — denn sie wire
ja nicht moglich, wenn noch nicht bestimmt wire, was geschehen
wird. Die Freiheit setzt aber voraus, dals es immer noch in der Macht
des Judas lag, dariiber zu bestimmen (cf. auch p. 125). — B. hat eben
den Einwand nicht erfafst und insbesondere in Bezug auf Matth, 26,
20—25 nicht gelost. :

Anstatt der Ewigkeit wird auch die unendliche Vollkommenheit des
gottlichen Wesens als Erkenntnisgrund des Frei-Zukiinftigen angegeben:
denn kraft seiner Vollkommenheit sei Gott der Intellectus ex natura sua
determinatus ad cognoscendum actu quidquid verum est. Palmieri Inst.
phil. Allein es bleibt auch hierbei der sonderbare Thatbestand bestehen,
dafs die freie Handlungsweise eines Menschen schon unendlich friher,
weil von Ewigkeit her, in der Idealwelt des Wahren bestimmt ist und
von Gott als solche erkannt wird, ehe der freibestimmende Wille und
seine freibestimmende That existiert und wirklich wird. Die Sache ist
hierbei viel entsetzlicher als bei dem strengsten Thomismus, weil dieser
immerhin mit der gottlichen Vorausbestimmung der freien Handlungen
doch noch einige Verantwortlichkeit Gottes fir seinen Ratschluls als
Biirgschaft seiner Giite bestehen lifst; aber im Angesichte dieser von
Gott ganz unabhingigen und vor aller Existenz der freien Personen fest
bestimmten Schicksalswahrheiten hort alles Verstehen und alles Hoffen
schlechthin auf! (cf. p. 203 sq.)

a) Die Gleichzeitigkeit geniigt fir sich allein nicht, um eine Er-
kenntnis zu bewirken, welche in der Wahrnehmung einer unabhéngig
vom Erkennenden giiltigen Wahrheit besteht; sie ist nur unbedingte
Voraussetzung, damit jene Einwirkung auf den Erkennenden von seiten
des Gegenstandes stattfinden kann, infolge deren der Erkennende zur
Erkenntnis bestimmt wird.

b) Das Zeitliche und Zukiinftige miifste dem Ewigen innerlich
(secundum ordinem naturae et causalitatis) bestimmend vorausgehen, was
undenkbar ist — trotz aller Gleichzeitigkeit. Die zeitliche oder &ulsere
Koexistenz ist nur moglich und denkbar auf Grund der ursichlichen
Koexistenz.

c) Es ist und bleibt ein Nonsens, dals eine Handlungsweise schon
bestimmt sein soll, ehe die bestimmende Ursache oder Personlichkeit
tberhaupt existiert. Die Wirkung und Folge kann unméoglich bestehen,
ehe die bestimmende Ursidchlichkeit als solche zur Thatsache geworden
ist — d. h. die hinreichende Ursache —. Gibt es also ein ewiges Vor-
auswissen des Zukiinftigen, so ist dies nur moglich, weil es eben auch
eine ewige Vorausbestimmung alles Zukiinftigen gibt (cf. p. 127).

Sehr bedenklich ist es, wenn B. p. 61 die unmittelbare Offenbarung
nur dann fir zuverldssig erklirt, wenn Aulsere Kriterien ihrer @ott-
lichkeit hinzuk&men. Er fragt: ,Sind Selbsttiuschungen, Verdrehungen,
Verfalschungen vielleicht bei dieser Art von Offenbarung an sich aus-
geschlossen ?“ (p. 61.) Ich antworte: Wo Gottes unmittelbare Offenbarung



Litterarische Besprechungen. 233

wirklich ist, gewils: aber wo sie nicht ist, da ist wohl der Wahn mdoglich,
Hallucinationen und lebhafte Vorstellungen fir Offenbarungen zu halten.
Wo sind die dulsern Kriterien fiir die meisten Propheten, damit sie
selber fiir sich eine sichere Uberzeugung von dem gottlichen Ursprung
dessen gewinnen, was in ibnen vorging? Dies auch zu p. 161 sq., 169 sq.

Sodann erledigt B. vier Klassen von Einwinden gegen die Moglich-
keit einer gottlichen Offenbarung in dblicher Weise (p. 76—91). Die
zweite und dritte Klasse dieser Kinwiénde geht von der Voraussetzung
aus, dals die Inspiration durch die Mitteilung fertiger Gedankenbilder
und Urteile in den Geist des Begnadigten erfolge. Ist diese Voraussetzug
einer mechanischen und magischen Kingielsung von Krkenntnissen von
der Sache selbst, d.i. dem Offenbarungsglauben nicht gefordert, so fallen
die Einwinde in sich zusammen; ebenso hinfillig sind sie fiir eine theo-
logische Schule, welche diese Voraussetzung nicht blols hier, sondern
grundséitzlich und iberall z. B. in der Engel-, Urstands- und Gnaden-
lehre zuriickweist.

Der letzte Einwand von Kant und Straufs meint, der Prophet konne
den gottlichen Ursprung einer Eingebung nicht wahrnehmen, sondern nur
schlulsweise folgern; das sei indes keine hinreichende Sicherheit, zumal
man kein sicheres Unterscheidungsmerkmal des Ubernatiirlichen habe
(p. 85 sq.). Die Antwort B.s ist allzusehr Ausdruck der Entriistung, die
Ja vom Standpunkt des innigen Glaubens sehr begreiflich, aber in der
Apologie nicht so zweckmilsig ist, wie die sachliche Liésung der Schwierig-
keit. Auch die drei Punkte von Konig konstatieren blofs, dals die
glinbige Welt sich durch Kant nicht aufhalten lasse (p. 87). Ubrigens
was hat B. selbst auf p. 61 gelehrt? — Wenn der Prophet den gottlichen
Ursprung seiner Eingebung wirklich erschlielsen milste, wie Herschel
das Dasein des Uranus, dann wire die Zuverlissigkeit der Inspiration
immerhin mangelhaft — umsomehr, wenn keine nachtrigliche Wahr-
nehmung der erschlossenen Ursache die Richtigkeit der Schlulsfolgerung
bestéitigt und unzweifelhaft macht, wie beim Planeten Uranus. — Allein
das ist eben unrichtig, dafs wir Kausalzusammenhinge nur durch Schlufs-
folgerungen erkennen und erkennen konneu: Wir nehmen uns selber als
Princip unserer Ideenbildung, Willensentschlie[sungen, Uberlegungen u. dgl.
unmittelbar wahr. Ebenso den Lehrer, Freund oder sonstigen Menschen,
der belehrend, befehlend, verfiihrend, widerlegend, zweifelnd zu uns
spricht. Noch viel deutlicher und unzweifelhafter ist Gottes Sprechen
bezw. Kinwirken auf die Seele von der Einsicht begleitet, dals diese
Mitteilung von ihm selber kémmt. In jeder Wirkung ist ja der Wir-
kende selbst.

Fir die Beweiskraft der Weissagung, zu deren Nachweis B. im
5. Kap. p. 92 iibergeht, kommt zuerst die historische Erweisbarkeit
der Weissagung und ihrer Erfillung in Betracht. — B. verteidigt den
wissenschaftlichen Charakter der moralischen Gewifsheit, welche
fir den gegebenen Fall den Irrtum der Gewdhrsminner mit Evidenz aus-
schlie(st, obgleich im allgemeinen die Moglichkeit besteht, dals Zeugen
die Wahrheit nicht kennen oder sie nicht sagen wollen (cf. p. 107).
B, wahrt beztiglich der historischen Zeugnisse zunichst das Recht des
gesunden Menschenverstandes zur Beobachtung und Beurteilung gegen-
ber den ungebiihrlichen Ansprichen der Fachgelehrten (p. 113—114),
Sqdanq das Recht der Thatsachen gegeniiber jenem Veto einzelner
wissenschaftlicher Systeme (oder Zeugnisse), welches auf ,unmoglich®
oder auf sunwahrscheinlich® lautet, natiirlich nur vom Standpunkt des
betr, Systems (p. 114—118, cf. auch p. 149—158 die Einwénde).



234 Litterarische Besprechungen.

Die philosophische Wahrheit der Weissagungen findet B. nach
p. 119—129 darin, dafs deren iibernatiirlicher Charakter offenbar
ist; denn die Erkenntnis des Zukiinftig-Freien sei nur Gott moglich. —
Natiirlich besteht die Voraussetzung, dals man nicht in der Engellehre
nach altscholastischem Muster die Uberzeitlichkeit der Engel annimmt
und deren Wesen als eine Erkenutnisfihigkeit bestimmt, welche von der
erkennbaren Wahrheit von Anfang an ebenso vollkommen erfiillt ist wie
die himmlische Materie von ihrer Wesensform. [lenn dann wire trotz
des Machtwortes p. 193 das Vorauswissen alles Zukiinftigen allen Iingeln
als tberzeitlichen Geistern mit Gott gemeinsam, wenigstens wenn ihre
Erkenntnis tberzeitlich ist, wie Thomas lehrt (ef. C. gent. 1. 2. ¢. 96. 97).
Das dritte Erfordernis einer beweiskriftigen Weissagung ist ihre
relative Wahrheit, d. h. ihr Zusammenhang mit der zu beglaubigenden
Lehre (p. 130—189). Aber sonderbarer Weise benutzt B. den ganzen
Abschnitt, um darzuthun, dals echte Weissagungen (und Wunder) un-
moglich zu Gunsten einer falschen Lehre, also nur zum Beweis einer
wahren Lehre eintreten konnen — weil Gott sich sonst der vollbewulsten
Liuge schuldig machen wiirde. Letzteres ist natiirlich unmoglich; allein
ich zweifle sehr, ob die Sache so einfach zu entscheiden ist — mnicht in
abstracto, sondern in concreto, nicht fir den scholastischen Apologeten,
sondern etwa fir den Ostasiaten, der nach der Wahrheit sucht, oder fir
einen zweifelnden Philosophen; nicht im Disputationssaal des Seminars,
sondern etwa vor dem Throne des Kaisers Abkar. :
Die Einwinde von Lessing und Straufls gegen die Beweiskraft ge-
schichtlicher Berichte fir das religiose und philosophische Wahrheitsgebiet
werden in iiblicher abstrakter Weise verhort und gerichtet. Héngt die
Schlufsforderung der apologetischen Beweisfithrung mit ihrem unendlichen
Gewicht wirklich an dem Spinnenfaden historischer Einzelberichte, deren
Inhalt zu fern in der Vergangenheit liegt, als dafls sie gebiihrend auf
Wahrheit and Falschheit untersucht werden konnten? Findet dahei eine
uerafooig eig ¢ilo yévog statt? — B. hidlt die Einwidnde fiir erledigt,
indem er in der Stammtafel der betreffenden Erkenntnisse zuerst das
Urteil tiber die historische Thatsache der Kriterien als den Stamm-
vater an die Spitze stellt; dann als.dessen Sohn das Urteil iiber die
gleichfalls historische Offenbarungsthatsache erklirt und erst von
diesem als dritten Nachkommen jenes Urteil abstammen lifst, welches
den Inhalt der thatséichlichen Offenbarung fir wahr anerkennt (p. 147).
Hierbei nehmen allerdings die Nachkommen einen anderen Art-Charakter
an, aber nicht durch einen Generationswechsel, sondern durch zwei!
Nun, der Darwinismus ist dadurch beriihmt, dafs er es versteht, ganz
leise und unvermerkt die Artverinderung sich vollziehen zu lassen. Gegen
den Vorwurf, dem Darwinismus hierin eine bedenkliche Konkurrenz ge-
macht zu haben, soll dann der dogmatische Satz als Schild dienen,
dals der Glaube und seine absolute Gewifsheit gar nicht von den apologe-
tischen Beweisgrtnden erzeugt sei noch tberhaupt abstamme! (p. 149.)
Bei alldem denkt B. nicht daran, dals ebenso wie fir das Christen-
tum, so auch fir andere, hochentwickelte Schrift- uud Kulturreligionen
als Wahrheitsbeweis einzelne Wunderthaten und Weissagungen der Re-
ligionsstifter geltend gemacht werden. Da nun als der Kampfplatz der
Apologetik nicht das unzweifelhaft christkatholische Mainzer Seminar zu
denken ist, sondern jenes Forum, auf dem ebenso iiberzeugte Buddhisten,
Brahmanen, Konfutsianer, Parsen und Muselmanen verkehren wie iiber-
zeugte Christen, so wird es nicht ratsam erscheinen, alten und uralten
Berichten gegeniiber, die man nicht widerlegen kann, weil das Berichtete



Litterarische Besprechungen. 235

in unerreichbarer Vergangenheit entfernt ist und bleibt, die verpflichtende
und bindende Beweiskraft zuzuerkennen: abgesehen von dem innern Kri-
terium des Monotheismus (nach Deut. 18) und abgesehen von dem welt-
geschichtlichen KErfolg und Inhalt der dufsern Kriterien — der
angerufenen Wunder und Weissagungen. Denn dadurch gehoren sie fort
und fort der Gegenwart an und sind aus Gegenstdnden des archiologischen
Gelehrtenstreites zu lebendigen Fragen und Aufforderungen an Vernunft
und Gewissen geworden!

Es ist ferner eben doch zu beachten, dals die Legenden- und Mythen-
bildung auf dem religiosen Gebiete eine ganz andere Bedeutung hat
als irgendwo anders und dals gewisse Zeiten und Stéinde von besonders
mystischer Neigung auflserordentlich Uberschwengliches in dieser Hinsicht
geleistet haben — auch die religiose Erbauungslitteratur der Gegenwart.
Die Kunst, aus nichts nicht blofs etwas, sondern vieles, ja dickbéndige
Lebensbeschreibungen zu machen, ist sehr in Blite und zerstort leider
den strengen Sinn fiir Wahrheit gerade in religiosen Kreisen. Diese
specielle Konkurrenz des religiosen Aberglaubens mit der Offenbarungs-
geschichte verlangt schon eine methodische Wiirdigung. Die Heiligkeit
mancher Personen kann durch aufserordentliche Zustinde beglaubigt sein,
aber ihre sogenannten Privatoffenbarungen und Ekstasen werden dadurch
keineswegs zu Wahrheitsquellen gestempelt. Die Fragen Bernheims pag. 155
(Wie lifst sich Echtes vom (Gefialschten unterscheiden? Welche Umstinde
bewirken und erklidren die Falschungen?) gelten nicht blofs fir Hume,
sondern auch fir B.! (vgl. auch 168 sq.)

Die p. 140—158 behandelten Einwinde sind eigentlich nicht gegen
die historische, sondern gegen die relative Wahrheit und Beweiskraft der
Weissagungen gerichtet. B. geht hierbei wie iiberhaupt in der Methode
seiner Beweisfithrung von der Voraussetzung aus, fir die Gegner stehe
das Dasein eines personlichen iiberweltiichen Gottes fest, oder es sei
ihnen gegeniiber, ganz abgesehen davon, dafs die Offenbarung in Betracht
gezogen wird, festzustellen. Allein der moderne Pantheismus wird gerade
durch die Ricksicht auf die Offenbarungsthat Gottes znr Leugnung der
Personlichkeit Gottes bestimmt. Hiernach ist auch das p. 202 sq. Gesagte
zu beurteilen.

B. findet den Schwerpunkt der Weissagung in der Vorbersagung
des Zukiinftigen p. 201, nicht so sehr in den innerlich bedeutsamen
Wahrheiten und Gesetzen, welche sie mitteilt, sondern gerade in dem,
was sie als rein Hufseres Kriterium dem inneren Kriterium der Weisheit
gegeniiberstellt. Infolgedessen ist sein Standpunkt fiir die Verteidigung
sehr schwierig, wenn nicht unhaltbar; umsomehr verdient vieles An-
erkennung, was er hierbei im einzelnen zur Abwehr dlterer und moderner
Einwinde geltend macht (p. 159—194). Es ist allerdings der weltgeschicht-
liche und innerlich bedeutsame Wahrheitsgehalt der Prophetie, der behufs
Losung der Einwinde in den Vordergrund gestellt wird: so p. 170—187.

B. behauptet, und zwar offenbar im gleichen Sinne wie Denzinger,
bose Menschen oder Geister konnten unmdglich zur Bestitigung des
Irrtums Wunder und Weissagungen mifsbrauchen (p. 197 u. 198). Da
ware denn doch die Vereinbarung mit 2 Thess. 2; Apoc. 13, 13—18;
Matth, 24, 21 in ernsterem Sinne, als es p. 207—212 versucht wird, not-
wendig. — Auch in der Abwehr des Straulsschen Einwandes p. 194 sq.
zieht sich B. schliefslich auf die inneren Kriterien zuriick. Wie er aber
die Glaubens- und Sittenlehre des Koran aus Vernunftgriinden als offenbar
unwahr erweisen will (p. 208), wire interessant zu erfahren. Der Islam
1st Ja gerade die Abstreifung der iibernatiirlichen Geheimnislehren — und



236 Litterarische Besprechungen.

zwar weil er sie als anthropomorphistische Verdunklung des streng ver-
niinftigen Monotheismus ansieht. Man darf eben die Mysterien nicht
einseitig als der Vernunft unzugéinglich und der inneren Kriterien ent-
behrend hinstellen, sondern als Lehren, welche eminent verniinftig sind,
wenn sie auch hohere Anforderungen an die Vernunft stellen. — Freilich
wire zu einer befriedigenden Erledigung dieser Frage unumginglich
notwendig gewesen, dafs B. auch den Kinwand eingehend gewiirdigt
hitte, der von den unerfillten Weissagungen beider Testamente her-
genommen wird.

Der Versuch, den B. auf p. 203—205 macht, um Gott von dem
Vorwurfe zu rechtfertigen, er fithre die Menschen selbst in Irrtum, wenn
er den Bosen tlibernatiirliche Kréafte zu Wundern und Weissagungen gebe,
ist sehr kasuistisch; und Kasuistik nimmt sich nirgends klaglicher aus
als in der Apologetik. Der Milsbrauch der Weissagungsgabe sei ja gegen
Gottes Absicht! (p. 204. 206.) Wer sollte da Gott nicht bemitleiden?
Den Gott namlich, wie er da dargestellt wird! — Ist sodann nicht ein
wesentlicher Unterschied zwischen der priesterlichen Kousekration und
jenen Gnadengaben, welche ihrem ganzen Wesen nach Kriterien der
Wahrheit sein sollen? Wird denn durch den Milsbrauch der Kon-
sekrationsgewalt jemand irregefithrt? (cf. dazu p. 206!) Es klingt auch
etwas zu juristisch — als Appell an die schon eingetretene Verjihrung,
— wenn B. zu Deut. 13 meint, die Wunder und Weissagungen der spéiteren
(falschen) Propheten gelten deshalb nichts mehr, weil der Wahrheits-
beweis fiir den Dekalog durch die fritheren Wunder abgeschlossen sei.
In einem solchen Falle ware eher zu besorgen, dafs der Lebende recht
habe und dafs das selbst erlebte Wunder den Sieg iiber die aus alter
Zeit berichteten Wunder davontrage. B. scheint sich zu denken, dals
die echten und die ungdttlichen Wunder durch eine deutliche Etiquette
kenntlich gemacht seien; sonst hétte er sich die Sache nicht so leicht
machen konnen wie p. 212. Ubrigens sei er daran erinnert, ob nicht
die zeitgenossischen Schultheologen ahnlich iber die Wunder Christi ab-
gesprochen — und ob sie nicht gerade ein Zeichen vom Himmel
verlangt haben!

Ich bin allerdings auch der Meinung, dafs die Propheten schon vor
der Erfillung etwaiger Vorhersagungen als Gottesgesandte glaubhaft er-
schienen — aber keineswegs zumeist durch #ufsere Kriterien, sondern
durch die inneren Kriterien ihres Charakters und ihres selbstlosen Eifers.
Wenn freilich im Gebiete des Geistes oder der inneren Kriterien kein
Raum mehr fiir das Ubernatiirliche bleibt, sondern dieses seine Heimat
nur in Kinzelvorhersagungen des Kontingent-Zukiinftigen hat, dann ist
es unbegreiflich, wie die meisten Propheten als solche Anerkennung
haben finden konnen. Dies zu p. 161 sq., 169 sq., 215. — Jeder kon-
krete Versuch von B., die biblische Weissagung thatkriftig zu KEhren
zu bringen, ist eine Anerkennung der von Drey ausgesprochenen Wahrheit
(p. 218), dals alle Kriterien innerlich und organisch zusammengehéren
und erst als solche den vollen und ebenbiirtigen Wahrheitsheweis der
Offenbarung bilden. B. wiirde in seiner Schrift viel mehr geleistet haben,
wenn er in der Bildung der Begriffe und Durchfihrung der Sitze die
aristotelisch - scholastische, nicht die nominalistische Methode der Ab-
straktion aus der Gesamtheit aller in Betracht kommenden und kon-
kurrierenden Thatsachen befolgt hatte: — dann wire freilich seine Ent-
riistung iiber Perty nicht zur Entwickelung gekommen (p. 169). Solche
Entriistung mag sich ein Dogmatiker gestatten, fir die Apologeten
hat sie keinen Sinn; er hat zu beweisen, dals diese konkurrierenden



Litterarische Besprechungen. 237

Erscheinungen wie nicht blofs Orakel, Hellsehen und Gedankenlesen,
sondern auch die sogenannten Ekstasen uvd Privatoffenbarungen, welche
in christlichen und katholischen Kreisen vorkommen, wesentlich unter
denjenigen Weissagungen stehen, welche als Wahrheitsbeweis des Christen-
tums in Anspruch genommen werden. Ubrigens: Sind denn nicht die mit
Entristung zuriickgewiesenen Vorhersagungen als individuelle so recht
der Gattung des Kontingent-Zuokinftigen angehorig? (cf. p. 169 mit 201.)
Ubrigens: Hat sich der Apologet B. schon ernstlich in die Aufgabe
hineingedacht, die von den grofsen Religionsstiftern, wie z. B. Confutse,
Buddha u. a. in den klassischen Schriften ihrer Religion berichteten
Wunder und Weissagungen zu widerlegen bezw. wirksam zu entkraften?
natiirlich nicht fiir seine Seminaristen, sondern far gliubige Bekenner
und Parteigiinger jener Religionen!

Der letzte Kampf des Verfassers mit Straufs gibt eben doch im
wesentlichen diesem recht: dafs das hochste Kriterium die innere Uber-
einstimmung mit den Grundsitzen des Monotheismus und Theokratismus
ist und bleibt: d. h, das innere Kriterium! (p. 195 und trotzdem p. 218!)
Die adulseren Erweise sind dann als echt und ihre Vollbringer als Gottes-
ménner erwiesen! Das ist der Triumph des Denkens iiber den Mecha-
nismus — auch im Glauben!

Fir apologetische Untersuchungen ist es tiberhaupt, aber gerade
in der gegenwirtigen Zeit, welche auf dem religionswissenschaftlichen
Gebiete ein so gewaltiges und ernstes Wahrheitsstreben entwickelt, un-
bedingt notwendig, den Gegner nicht ohne weiteres als boshaften und
verstockten Feind des Lichtes, als verabscheuungswiirdiges Werkzeug
Satans zu betrachten und zu behandeln, sondern als einen Denker, der
auch in seiner negativen Kritik von ehrlichem Wahrheitsinteresse getrieben
ist. Dann werden unsere Antworten viel gediegener und wirksamer; dann
haben unsere Verteidigungsgriinde auch mehr Empfinglichkeit und ern-
stere Wiirdigung auf gegnerischer Seite zu erwarten. Aus diesem Grunde
habe ich in dieser Recension das Einzelne so eingehend und streng
sachlich gepriift, damit man auch draulsen wisse, dals der katholische
Geist nicht geschiftsmiifsig ohne weiteres lobt, was aus dem eigenen
Lager stammt, und ungepriift verwirft, was der Gegner sagt. Non enim
possumus aliquid adversus veritatem, sed pro veritate (2. Kor. 13, 8).

Wiirzburg. Herman Schell.

L. Busse, Prof. der Philos. an der Kaiserl. japan. Universitit
Tokyo, Streifziige durch die japanische ethische Litte-
ratur der Gegenwart (Mitteilungen der deutschen Gesell-
schaft fir Natur- und Volkerkunde Ostasiens in Tokyo.
Heft 50. 1892. Berlin, Asher & Co.; abgedr. in Zeitschrift
fiir Missionskunde und Religionswissenschaft. Bd. VIII).

Es fehlte seit den letzten 25 Jahren nie an Stimmen, die das Insel-
reich des Far East und seine Regierung vor Uberstiirzung in den Re-
formen nach europiischen Mustern warnten. Im Lirm des Beifalls, der
von jenen immer jeder Neuerung gespendet wird, die dabei zu gewinnen
hoffen, iiberhorte man jedoch diese Rufe. ,Flut muls auf Flut folgen¥,
hiefs es im ,Japan der Zukunft“ (Shorai-no-Nihon) von Tokutomi Choi-
chird; und so ging es denn fort in Fieberhast auf allen Gebieten. Ein
Spiegelbild davon zeigt uns die japanische Litteratur der Gegenwart. It



238 Litterarische Besprechurngen.

is barren of original thought; and even the borrowed thought is in too
many instances stated in enaggerated forms, showing how little its signi-
ficance has been apprehended“; urteilt Walter Dening in einem Aufsatz
»On Japanese Modern Literature“ (Transactions of the ninth Intern. Con-
gress of Orientalists, vol. II, p. 643). Was von der Litteratur im all-
gemeinen gilt, trifft auch fiir die ethische zu, wihrend hier noch
besondere Momente hinzutreten, welche diesen Gegenstand mehr als jeden
andern geeignet erscheinen lassen, um an ihm tiber das Soll und Haben
der ganzen japanischen Reformbewegung sich zu orientieren.

Busse, der sich dieser Aufgabe zur Belehrung fiir viele, die nicht
wie er an der Quelle sitzen, unterzogen hat, unterscheidet vier Haupt-
gruppen in der ethischen Litteratur Japans unserer Tage: eine budd-
histische, eine nationalkonservative, eine christliche und eine
philosophische. Xs schwindelt einem bei all den unverdaulichen
Geistesbrocken, die aber von denen, die in Japan auf Intelligenz Anspruch
zu machen glauben, wie es scheint, mit groflser Gier verschlungen werden.
Die philosophische Ethik insbesondere, in der Herbert Spencers
Geist umgeht, ist ein totgeborenes Kind, und doch scheint gerade diese
Richtung unter den Gebildeten tonangebend zu sein. — Was soll daraus
werden? Busse will die Hoffnung auf Gesundung nicht aufgeben. Das
ist ja recht schon, aber woher soll Remedur kommen?

Hardy.

Prof. Dr. J. Thill, Die Eigentumsfrage im klassischen
Altertum. Luxemburg, Briick.

Eine sehr empfehlenswerte Abhandlung, die sowohl des interessanten
und soliden Inhalts sowie der gedringten und klaren Ausdrucksweise
halber als auch ebenso wegen der reichen Belesenheit in den alten und
modernen Autoren aller Richtungen, welche der Verfasser verrit, den
weitesten Leserkreis verdient. Der Titel gibt die Ausdehnung des be-
handelten Gegenstandes nur teilweise wieder. Im 1. Paragraphen begriindet
der Verfasser ausfithrlich, eine wie tief gehende Kardinalfrage, zumal in
der Gegenwart, die Kigentumsfrage ist. Das Ergebnis der 2 folgenden
Paragraphen lifst sich dahin zusammenfassen, dafs ,die Annahme einer
urspriinglichen Giitergemeinschaft, weit entfernt, ein wissenschaftliches
Axiom zu sein, fiir die Griechen und Romer unhaltbar ist; dals allerdings
die kommunistischen Ideen bereits den Demagogen Athens dienten, die
Massen zu verfihren, dals aber auch von der Bithne herab der Komiker
Aristophanes diese wahnwitzigen Bestrebungen gegeilselt, dals Plato einem
gapnz andern, viel ideelleren Kommunismus huldigte; dafs in Aristoteles,
dem Philosophen, x#ar’ 8Soxnv, dem Privateigentume eine herrliche Recht-
fertigung geworden ist; dafs die praktischen Roémer nie etwas von den
neueren weltbegliickenden Systemen wissen wollten“. Der 4. und letzte
Paragraph enthilt die rechtsphilosophische Begriindung des Privateigen-
tums als socialer Institution. Wir mdochten die Ansicht der Legisten
(S. 62 u. ff.) sowohl wegen der fiir sie eintretenden Autorititen als auch
wegen der inneren Griinde und der geschichtlichen Krfahrung, die fir
sie spricht, nicht ohne weiteres, wie der Verfasser, ablehnen. Wollte
derselbe genau die aus Thomas angefiihrten Stellen priifen, so wiirde er
ebenfalls finden, dals diese Ansicht nicht mit der seinigen, die das
Eigentumsrecht auf ,den Willen des Schopfers und Ordners aller Dinge®
zurickfithrt (S. 79), in Widerspruch steht. Thomas niamlich betrachtet
das positive Recht fiir nichts anderes, soweit es jus und nicht ,iniquitas®



Litterarische Besprechungen. 239

ist, wie als die ndhere Bestimmung und Anwendung der allgemeinen
Principien, welche das Naturrecht bilden. Dieses positive Recht teilt
sich in das jus gentinm, welches die unmittelbar und fiir alle Menschen
von der Vernunft aus dem Naturrecht abgeleiteten Grundsétze enthalt,
und in das jus particulare, welches je nach Volkern und Kérperschaften
verschieden ist. Das Naturreeht aber ist fiir Thomas der nichste Aus-
druck des ewigen Gesetzes, ,nach welchem alle Naturen und alle Hand-
lungen, wie Gottes Weisheit es festgesetzt, geleitet werden“. ,Der Wille
des Schopfers und Ordners aller Dinge® also ist ,der tiefste Grund des
Eigentumsrechtes®, soweit derselbe in der Natur und durch die Vernunft
des Menschen sich offenbart.
Dr. C. M. Schneider.

Dr. G. Mollat, 1. Lesebuch zur Geschichte der Staats-
wissenschaft des Auslandes. 2. Lesebuch zur Geschichte
der deutschen Staatswissenschaft von Kant bis Bluntschli.
Osterwiek, Zickfeldt 1891.

Die Zusammenstellung dieser Lesestiicke verdient uneingeschrinktes
Lob sowohl auf Grund der umfassenden Kenntnisse des Autors wie auch
wegen seiner durchaus vorurteilsfreien Sichtung unter den betr. Werken
und Stellen. Nicht nur fir das Studium der Staatswissenschaft in allen
ihren Zweigen, sondern auch fiir das der Rechtsphilosophie, der Socio-
logie und anderer Gebiete des menschlichen Wissens werden diese Hefte
die erheblichsten Dienste leisten. s wére zu wiinschen, dals das Bei-
spiel, welches hier gegeben worden, auch im Bereiche der iibrigen Wissen-
schaften nachgeahmt wiirde. Die Hauptvertreter der Staatswissenschaft
aller Zeiten, u. a, Plato, Aristoteles, Augustin, Thomas v. Aquin, Machia-
velli, Bossuet, Rousseau, Burke, Mill tragen, vermittels der zutreffendsten
Stellen aus ihren Werken, dem Leser ihre Ansicht und deren Begriindung
vor, Die deutschen Gelehrten sind vertreten besonders durch Kant,
Fichte, Moser, Jentz, Rotteck, Schelling, Savigny, Mohl, Leo, Stahl,
Ahrens, Bluntschli. Die irrtimlichen Meinungen der einen finden wir
stillschweigend widerlegt durch die Auseinandersetzungen der andern.
Sollen wir im allgemeinen unsern Kindruck wiedergeben, so mochten wir
zwei Punkte betonen. Der Kardinalpunkt, um den die gesamten Aus-
fahrungen sich drehen, ist die Teilnahme des Volkes an der Leitung des
Staates. Wie diese Teilnahme aufzufassen, wie zu begriinden, wie be-
schaffen die jedesmaligen Folgen und direkten Wirkungen seien, dies
bildet den hauptsichlichsten Gegenstand der verschiedenen scharfsinnigen
Untersuchungen. Wo solche Teilnahme des Volkes ganz fehlt, da ist die
Abart der staatlichen Ordnung, die Despotio; wo es gelingt, die Gesamt-
heit des Volkes, gemils den verschiedenen Klassen und Stianden, in irgend
einer Form am wirksamsten an der Gesetzgebung teilnehmen zu lassen,
da ist die beste Staatsform. Sodann tritt durch das Nebeneinanderstellen
der neueren Autoren so recht das Unpraktische, Unbrauchbare des mo-
dernen Pantheismus hervor, des Vaters der Socialdemokratie nach der
wissenschaftlichen Seite hin. Kant, Fichte, Hegel spielen mit ihren
Theorieen neben Wilh. v. Humboldt, Méser, Moser, Savigny, Stahl, eine
traurige Rolle. Denn die letzteren nehmen die menschliche Natur selber,
wie sie thatséichlich ist; wahrend die ersteren davon ausgehen, wie sie sich
In jhrem Kopfe die Natnr und die Dinge gestalten, wie diese also eigentlich
Seln miifsten. Wir heben beispielsweise einige Stellen hervor. ,Ich



240 Litterarische Besprechungen.

widersetze mich,“ so Burke 8. 124, ,eben darum den falschen Ideen
von diesen Rechten; (die Menschenrechte der franzosischen Revolution
sind gemeint), weil sie gerade auf die Zerstorung der wahren ab-
zielen. Wenn die biirgerliche Gesellschaft zum Besten des Menschen
gestiftet ist, so erwirbt der Mensch ein Recht auf alle die Vorteile,
welche die Gesellschaft zum Zwecke hat. Biirgerliche Gesellschaft ist
ein Institut, dessen KEssenz Wohlthitigkeit ist, und das Gesetz selber ist
uichts anderes als Wohlthitigkeit nach einer gewissen Regel. Is ist
des Menschen Recht, unter dieser Regel zu leben. ... Kine Staats-
verfassung schaffen, erfordert keine grolse Geschicklichkeit. Weiset der
Macht ihre Stelle an, lehrt Gehorsam, und das Werk ist vollbracht.
Freiheit geben ist noch weit leichter. Da bedarf es gar keiner Fihrung.
Es ist blofs ndtig, die Ziigel schiefsen zu lassen. Aber eine freie Staats-
verfassung hervorbringen, d. h. die streitenden Elemente der Freiheit
und der Beschrinkung in ein festes und dauerndes Ganze zusammenzu-
schmelzen, das ist ein Geschift, was langes und tiefes Nachdenken, was
einen scharfsichtigen, vielumfassenden und ordnenden Geist erfordert.®
Uber ,die Folgen der militarischen Regierungsart“ schreibt Karl v. Moser
(S. 22): ,Solche Denkungsart wirkt ferner vielmal eine schadliche Ge-
schwindigkeit in Behandlung der Regierungsgeschifte. Solche Herren
meinen dann immer, ein Land liefse sich just so hantieren wie ein Re-
giment auf dem Paradeplatze. Sie bedenken nicht den Unterschied
zwischen der Arbeit des Geistes eines Ministers und der oft blofs machi-
nalischen Bemiithung eines Offiziers. Ks soll alles eins, zwei, drei wie
beim Exerzieren gehen, und da es nicht so gehen kann noch wird, so
sind Herr und Diener tapfer mit einander geplagt. . . . Diese Manieren
des Herrn breiten sich allméhlich tber die ganze Dienerschaft aus und
die ganze Art der Behandlung der Unterthacen bekommt eine solche
Gestalt, dafs Herrschaften nur noch blofs die Worte Hobeit und Niedrig-
keit kennen. Sie messen alles nach dem Ersten und glauben, dafs alles,
was davon abgeht, niedrig und als ein Kingriff in ihren hohen Stand
anzusehen sei. Allein wir haben ein so gelindes Wort zwischen beide
zu setzen, welches die Giite heilst. Vergebens sucht man die in einem
Lande, das nach militirischen Grundsitzen regiert wird.“ Im Jahre 1797
schreibt Gentz (S. 27) an Friedrich Wilhelm IIl.: ,Ein Feldzug ist fiir
die preufsische Armee nur die Fortsetzung ihrer tédglichen Operationen,
nur die unmittelbare Anwendung dessen, was bei ihr ldngst zur anderen
Natur geworden war. Sie wird nach 20-, nach 50 jahriger Ruhe, sobald
die ernste Stunde der wahren Kriegsnotwendigkeit schligt, nichts weiter
zum Siege notwendig haben als gute Feldherren, und diese sind im Hause
Friedrichs II. so einheimisch, in dem Wirkungskreise, den sein Andenken
beseelt, so unverginglich als sein Ruhm. Noch nicht 10 Jahre darauf
war die Schlacht bei Jena. — Eine Stelle aus Aristoteles mit dem Kom-
mentar von Thomas vermilsten wir, die, gerade bei Betrachtung der
staatlichen Tendenzen unserer Zeit, von Interesse gewesen wire, Sie
warnt davor, dals nicht die staatliche Gewalt alles regeln wolle; der
Staat sei wesentlich verschieden von der Gemeinde und von der Fa-
milie, deren Rechte der gute Staat voraussetzt, aber nicht in Anspruch
nimmt. Die Stelle ist im Beginne des 2. Buches der ,Politik* (vgl. unsere:
»Socialistische Staatsidee beleuchtet durch Thomas v. Aquin“. Paderb.

Bonifacius-Dr.). Dr. C. M. Schneider
r. C. M. Schnei .



Litterarische Besprechungen. 241

Dr. M. Baumgartner, Die Erkenntnislehre des Wilhelm
v. Auvergne. (Bd. II. Heft 1 der Beitréige zur Geschichte
der Philosophie des Mittelalters.) Miinster, Aschendorf.

Der Zweck dieser Untersuchungen ist die Darstellung des ,Ringens
der von Augustinus sich herdatierenden Gedanken mit den aristotelisch-
arabischen Anschauungen auf dem Gebiete der KErkenntnislehre“. Nach
kurzen biographischen Bemerkungen werden vom Verfasser psychologische
Vorfragen iiber das Verhiltnis von Leib und Seele sowie iiber die Seele
allein und ihre Krifte erledigt. Ks folgt der eigentliche Gegenstand der
interessanten Schrift, die Auseinandersetzung, wie sich Wilhelm v. Au-
vergne zu Aristoteles, Plato und Augustin stellt in der Lehre von der
Erkenntnis durch die Sinne und durch die Vernunft. Den Schlufs macht
die Beurteilung der Ansicht Wilhelms tiber das Verh#ltnis der obersten
Wahrheiten und ihres Grundes, der Gottheit, zur Erkenntnis der Seele.
— Die Monographie ist wegen ihres mit vieler Mithe verbundenen Ein-
gehens auf die wissenschaftliche Stellung Wilhelms v. Auvergne in seiner
Zeit, wegen der steten Bezugnahme auf die Lehre des Aristoteles und
der arabischen Philosophen sowie auf Grund der umfassenden Kenntnis
der betr. modernen Litteratur, die sich darin kundthut, fiir die Gelehrten
ein bedeutsamer Stein im Aufbau der mittelalterlichen Philosophie bis
zu deren Glanz- und Hohepunkte, dem Firsten der Scholastik. Niitz-
licher wiirde sie noch geworden sein, wenn der Verfasser die Lehre des
hl, Thomas iiber die Sinnen- und Vernunfterkenntnis mit dessen eigenen
Worten an die Spitze gestellt und dann damit die Ansichten des Wilhelm
v. Auvergne sowie die der arabischen Philosophen verglichen hitte. Hat
ja doch Leo XIII. die positive Vorschrift gegeben, dafls die katho-
lischen Philosophen diese Lehre als Richtschnur ihrer Forschungen zu
betrachten haben. Die Befolgung dieser Vorschrift schadet ebensowenig
dem Fortschritte der Wissenschaft wie der philosophischen Forschung
der Widerspruchssatz und der Mathematik der pythagoreische Lehrsatz,
ebensowenig wie die rechte Strafse dem ungehinderten Gehen von Nach-
teil ist. Hitte Baumgartner vom Ziele des Weges der philosophischen
Forschung im 13. Jahrhunderte, ndmlich von Thomas v. Aquin aus, jenen
Teil des Weges beurteilt, welchen Wilhelm v. Auvergne vorstellt, so
wiirde ‘sein Endurteil tber diesen vielleicht ein anderes geworden sein;
er wiirde dessen ,Arbeit auf philosophischem Gebiete* nicht ein ,un-
vollkommenes Stiickwerk® genannt haben. Wer mit der Ausdrucksweise
des Aquinaten vertraut ist, der findet in den zahlreichen Stellen, welche
B. aus Wilhelm v. Auvergne anfithrt, keine einzige, weder wenn es sich
um die Sinnen-Erkenntnis noch wenn es sich um den intellectus agens oder
den int. materialis, d. h. possibilis, handelt, deren Sinn grofse Schwierig-
keiten bote. Freilich mufs man da nicht meinen, bei Aristoteles sei die
»Sensitive Seele die Form des Korpers® und ,trotzdem sei der vot¢ mit der
sensitiven Seele zur substantiellen Einheit verkniipft® (S. 18); solche
Anschauungen verraten einen zu geringen Grad der Vertrautheit mit
der Terminologie des Aristoteles und des Aquinaten (vgl. S. Th. I, qu. 76,
art. 1), Wenn danach das entsprechende Verhiltnis Wilhelms zum Ari-
stoteles bestimmt wird, so muls allerdings Unklarheit die Folge sein.
Nach Aristoteles und Thomas ist der voic, d. h. die verniinftige Seele,
die forma substantialis corporis, nicht die forma substantialis animae
Sensitivae. Ist die sensitive Seele die Form des Korpers, so besteht
bereits ein substantielles Sein, und die verniinftige Seele ist in diesem
Falle ein accidens, Wiirden nach der wahren Lehre des Aristoteles die

Jahrbueh fiir Philosophie ete. IX. 16



242 Litterarische Besprechungen.

Stellen im Wilhelm v, Auvergne beurteilt, so diirfte leicht entschieden
werden konnen, worin er mehr zu Plato und worin er mehr zu Aristoteles
hinneigt. Seine Terminologie ist noch nicht so geklart, wie spiter bei
Albertus und Thomas; aber der Sinn seiner Ausfithrungen lafst sich un-
schwer von dem Gesichtspunkte aus feststellen, dafs er ebensowenig wie
Augustin zwischen Plato und Aristoteles, oder wie Thomas zwischen
Augustin und Aristoteles, einen durchgreifenden Unterschied zwischen
Plato, Aristoteles und Augustin anerkennt, sondern vielmehr das eine
oder das andere klarer bald bei Aristoteles, bald bei Augustin ausgedriickt
findet. Hat ja Thomas einen Kommentar geschrieben zum Dionysius vom
Areopag, der offenbar platonischen Ideen und platonischer Ausdrucks-
weise huldigt, und ebenso Kommentare zu den Hauptschriften des Ari-
stoteles. Wie bekannt, fithrt er den Dionysius verhaltnisméalsig ofter als
Gewahrsmann in der Summa und sonst an als den Aristoteles, in An-
betracht nidmlich des Verhaltnisses in der Zahl der Schriften zwischen
beiden. Auf Augustin beruft sich Thomas ebenfalls in allen Materien,
tiber die er schreibt. Man miifste einmal von diesem Irrtume der ari-
stotelischen Einseitigkeit der Scholastiker zuriickkommen, Kr liflst sich
in keiner Weise aufrechthalten. Sobald die Scholastik beginnt, nimmt
sie den Inhalt ihrer Spekulation von allen grolsen Autoren her; niemals
und in keinem ihrer hauptsichlichen Vertreter zeigt sie sich beschriankt
auf Aristoteles! Auch Wilh. v. Auvergne mufs danach beurteilt werden.
Die tbernatiirliche Wahrheit ist ein allumfassendes Princip, so dals unter
ihrem Lichte die natiirliche Wahrheit in jedem philosophischen Systeme
hervortritt, aber auch das Dunkel, d. h. das Irrtiimliche in einem jeden.
Die Freiheit im Forschen wird von selbst geboren mit der aufrichtigen
Anhinglichkeit an die geoffenbarte Lehre. Die Wahrheit kann den Geist
nie einschréinken. Wo demnach, gemils der Stimme des obersten Lehrers
der Kirche, die Wahrheit ist, da ist auch der Quell der freien Forschung
und im selben Grade der Mangel an jeder Voreingenommenheit. Wenn
S. 28 gesagt wird, Augustin habe angenommen, nicht das beseelte Sinnen-
organ empfinde, sondern ,das materielle, physische Gebilde, Organ ge-
nannt“, so héitte ein Blick auf spater aus de Trinitate angefithrte augu-
stinische Stellen genligen miissen, um zu zeigen, zu welchen Irrtiimern
man gelangt, wenn man einmal durchaus Augustin zu Aristoteles in
Gegensatz stellen will. Das blofs materielle Organ soll Sitz der sinn-
lichen Wahrnehmung sein, nimlich nach Augustin; also empfinden nach
Augustin auch die Leichname, denn die ,physischen Gebilde, Organ ge-
nannt®, bleiben ja. Die Lehre des Aquinaten iiber die forma spiritualis
beim sinnlichen Erkennen, iiber den Unterschied zwischen der Seele und
ihren Kraften, iiber den intellectus agens als eine der Seele inhérierende
Potenz hatte Licht verbreitet tiber die betreffenden Auslassungen Wilh.
v. Auvergne, wihrend sie ohne das von Widerspriichen wimmeln, weil sie
nimlich nicht richtig verstanden werden. Nicht Wilhelm mangelte es an
der notwendigen Kritik. Dr. C. M. Schneider.

P, van Bemmelen, Le nihilisme scientifique; correspon-
dance entre I'étudiant Ti et le professeur de philosophie
Ousia. III. Les trois régnes du monde réel: La matiére-la
vie-lesprit. Leide, Brill 1893.

Wir haben bereits die zwei vorhergehenden Bindchen dieser geist-
reichen Erorterungen hier angezeigt. Das 3. Bindchen besitzt alle Vor-
zlige der beiden andern. In leicht verstindlicher Sprache werden vom



Litterarische Besprechungen. 243

Professor Ousia die Theorieen iiber den Stoff, die lebenden Wesen und
die mit Vernunft begabten Geschopfe lichtvoll und tibersichtlich behandelt.
Die zu Grunde liegende Lehranschauung ist eine gesunde. Jedoch muls
angeraten werden, dals der Leser, ehe er sich iiber den Inhalt der eio-
zelnen Teile ein endgiiltiges Urteil bildet, das ganze Werk lese. Es
kommen spiter manchmal Einschrinkungen mit Riicksicht auf allzu weite
und zu bestimmt vorgetragene Thesen. Beispielsweise wird auf den ersten
Seiten (4—15) uneingeschrinkt von der Materie behauptet, sie sei durch-
aus jaktive“ und in keiner Weise ,passive“. S.22 aber wird, ohne Bezug-
nahme auf das frither Gesagte, davon gesprochen, dals die matiére active
zugleich inerte sei, dafs es einer Sollicitation, eines Anstofses von aufsen
her bediirfe, damit sie ihren status quo veréndere. Genauer wire es ge-
wesen, von vornherein zwischen der inneren Natur des stofflichen Dinges
zu unterscheiden und seiner Bewegung oder Thitigkeit. Die Natur ist
im Innern des stofflichen Dinges selbst; und danach ist letzteres nicht
passiv, sondern hat selbstindiges Sein. Aber damit das stoffliche Ding
in Bewegung komme, ist ein Anstofs von aufsen notwendig. Die Art und
Weise der Bewegung also richtet sich nach der inneren Natur des Steines,
des Wassers etc.; ist doch, wie Aristoteles sagt, die Natur im stofflichen
Dinge das principium motus in eo, in quo est. Dafs aber ein stoffliches Ding
thatséchlich in Bewegung ist oder nicht, das hingt von aufsen ab; darin ist
la matiére nicht ,active“, sondern ,passive“ oder, wie Aristoteles definiert:
Quod movetur, ab alio movetur. Sehr bestimmt ist S. 26—30 dargethan,
dals das Leben nicht nach darwinistischer Anschauung aus dem Stoffe
sich entwickele, sondern stets die Materie beherrsche, la vie domine
toujours la matiére. Aristoteles nennt im selben Sinne die Seele das
Princip, die bildende Form des Seins im lebendigen Dinge. Recht zu-
treffend ist im 3. Teile die Beurteilung Kants. Der Autor findet es
staunenswert, dals in Frankreich so viel auf Kant gehalten wird, ,obgleich
dem franzosischen Geiste nichts widerwirtiger sein kann als die Termino-
logie, der Stil und das Denken de ce ,prussien‘“. Er gibt aber auch
den Grund dafiir an. Kant hat ndmlich sein Glick in Franpkreich ge-
macht mit dem Ausdrucke ,die reine Vernunft®, la raison pure. Die
Franzosen meinten, dies bedeute ,die gereinigte, gelduterte, #therische
Vernunft, wihrend es doch nur die Lostrennung der Vernunft von der
Erscheinungswelt bezeichnet, also besser iibersetzt wiirde mit ,la pure
raison“. Die Anhédnglichkeit an- den Unglauben ist eben weit stidrker
als der sog. Patriotismus. Wer da eine Stiitze zu bieten scheint, um
dem geoffenbarten Glauben sich feindlich gegeniiberstellen zu koénnen,
wird in diesen Kreisen gefeiert, mag er auch einer sonst gehafsten Nation
angehoren. Dr. C. M. Schneider.

Dr. Otto Schneider, Transcendentalpsychologie. Ein
kritisch-philos. Entwurf. Leipzig, W. Friedrich.

»Die Transcendentalpsychologie ist diejenige Wissenschaft, welche
alle durch die Erfahrung unmittelbar gebotenen und nach Ahnlichkeit
mit dieser Erfahrung wenigstens mittelbar vorstellbaren seelischen Zu-
stainde des Innewerdens und Bewulstseins daraufhin priift, was an ihnen
apriorischer und was aposteriorischer (empirischer) Natur ist® (8. 6).
Der Verfasser verwirft mit Recht als etwas ,Grundfalsches® sowohl die
»Asthetik von oben“, welche aus den allgemeinen Ideen und Begriffen
die Thatsachen im Seelenleben konstruiert, wie auch die ,Asthetik von
unten“, die in materialistischer Weise einzig auf die Erfahrung Riicksicht

16*



244 Litterarische Besprechungen.

nimmt und somit blinder Realismus ist. Er geht in hochst anerkennens-
werter Weise den Mittelweg. Nachdem der vorliegenden Arbeit ihre
Stellung im Bereiche der philosophischen Wissenschaft zugewiesen, das
Wesen des Gegenstandes und die Darstellungsform gekennzeichnet worden,
wird von einer Stufe der Bewulstseinszustinde zur andern emporgestiegen,
von den einfachsten Vorgingen des Vorstellungsmechanismus im tierischen
und diesem &hnlichen Seelenleben durch das in der Sprache sich aus-
driickende Bewulstsein und das ,Ich® hindurch bis zum Bewulstsein von
den hochsten Erscheinungen der Seelenthétigkeit, wo dann die verschie-
denen Wissenszweige: die Logik, Mathematik mit allen ihren Teilen, die
Naturwissenschaft, Ethik, Staats- und Rechtswissenschaft, Wirtschafts-
lehre, Asthétik und Metaphysik mit den verschiedenen Unterabteilungen
in die ihnen gebiihrende Stelle einriicken. Die Darstellung ist durchweg
klar und edel, der Inhalt gibt Zeugnis von gereiftem Denken, was den
vorliegenden Stoff, soweit es auf die moderne Philosophie ankommt, voll-
stindig beherrscht. Der Titel zeigt bereits, dals hier nicht so sehr end-
giiltige Ergebnisse des geistigen Forschens vorgelegt, als eine Musterung
abgehalten werden soll iiber die Grofse und Beschaffenheit des zu be-
arbeitenden Ackerfeldes. Es ist hervorzuheben, dafs der Verfasser die
Substantialitit der menschlichen Seele anerkennt. (S. 23 u. ff.) Er will
nichts davon wissen, dals sie nur eine Eigenschaft des Stoffes oder der
Stoff eine Eigenschaft der Seele sei; vielmehr ist beides, Stoffliches und
Seelisches, grundverschieden. Nur stimmt es damit kaum, dals Seele und
Stoff durchaus ein ,unteilbares Ganzes“, ,eine schlechterdings unauf-
l6sliche Einheit“ in allen ihren einzelnen und verschiedenen Zustinden
und Bethéitigungsweisen sein sollen. Ebensowenig finden wir (S. 23 u, ff.)
einen Grund dafiir angegeben, dals wohl der Stoff fiir sich allein, also
ohne Seele, existieren kann, nicht aber die Seele ohne den Stoff; zumal
sie doch im Sein hoher steht als der blofse Stoff. Kéunnte sich der Ver-
fasser dazu entschliefsen, einen fiir und in sich bestehenden Geist als
existenzféhig anzusehen, so wiirde er auch ,tiber den hochsten und letzten
Gegenstand, den von Sein und Denken“ hinwegkommen. Darin hat er
freilich recht, dafs die modern-pantheistische Wissenschaft ,nicht dariiber
hinwegzukommen vermag®. Wiirde er. eine, einzig und wesentlich, nur
der verniinftigen Seele zukommende Thiitigkeit anerkennen, n#mlich das
rein geistige Denken und Wollen, wobei die stoffliche Phantasie nur den
Gegenstand vorstellt, wie z, B. das Licht dem Auge die Farbe, so méchten
auch viele Schwierigkeiten schwinden, die ihm das Empfinden bereitet.
Allerdings kann man sagen, Empfinden, Denken und Wollen seier -die
drei Thitigkeiten der Seele. Aber man mufls da unterscheiden: Das
Empfinden ist eine Théatigkeit- der Seele, insoweit sie in den Sinnes-
vermogen an die stofflichen Organe gebunden ist; Denken und Wollen,
insoweit sie Vermogen hat, zu deren Théitigsein kein Sinnesorgan anders
erfordert ist, als um den Gegenstand vorzustellen. So habe ich ein Buch
notwendig, um lesen zu konnen; aber das Buch gibt in keiner Weise die
Fertigkeit des Lesens und hat nicht den mindesten Anteil am Lesen
selber. Der Satz (S. 18) von der ,naiven Unkenntnis des Verfassers der
Mosaischen Urkunden“ verunziert das sonst vornehm gehaltene Werk und
verstblst gegen den Rat des Verfassers selbst (S. 19). ‘Die ,Mosaischen
Urkunden® sind von den .gréfsten Geistern aller Zeiten mit Ehrfurcht
kommentiert Worden; und die ,exakteste Wissenschaft® der modernen
Zeit hat noch keinen Fehler darin und keinen W1derspruch nachweisen
koénnen, was von ihr selbst nicht gilt,
Dr. C. M. Schneider.



Litterarische Besprechungen. 245

Prof. Dr. Stephan Pawlicki, Leben und Schriften
Ernest Renans. Wien. Selbstverlag der Leo-Gesellschaft.

Diese Abhandlung, die im Jahrbuche der Leo-Gesellschaft 1893 er-
schien, enthilt einen Riickblick auf Renans Leben und wissenschaftliche
Werke, wir hétten bald gesagt, einen Panegyrikus. Damit wollen wir
nicht im geringsten einen Tadel aussprechen, sondern vielmehr ein neues
Zeugnis fiir die Wahrheit der Thatsache konstatieren, dals der wirklich
katholische Geist auch im Gegner das Gute und Empfehlenswerte sieht
und hervorzuheben weils. Wir lieben nicht jene historischen Charakter-
bilder, mogen sie auch von bedeutenderen katholischen Autoren herriihren,
welche sich ohne hinreichenden Grund bemiihen, die schwachen Seiten
im Leben eines berithmten Mannes mit den grellsten Farben zu malen,
so dafs die Verdienste kaum erkennbar sind. Der Verfasser dieses Riick-
blickes auf den am 2. Okt. 1892 verstorbenen Renan verschweigt nichts
von dem verderblichen Einflusse der Schriften Renans, von den Wider-
spriichen, die in seinen Werken mit philosophischem Inhalte sich finden;
aber der Eindruck, welchen die ganze Abhandlung zuriicklafst, ist doch
vielmehr der des tiefsten Mitleids mit dem Manne, wie des Unwillens
iiber seinen zur Schau getragenen Unglauben. Besonders interessant
nach dieser Seite hin ist der Bericht iber die Jugendzeit und die Er-
ziehung Renans, sowie die Untersuchung, auf welche Weise Renan aus
einem frommen Kinde und aufrichtig gliubigen Jiinglinge ein vollstindig
ungldubiger Gelehrter geworden ist, ohne dals etwa der sittliche Ruin,
wie in 8o manchen andern Fiallen, vorherging. Wir mochten zu dem,
was der Verfasser ausfiihrt, nur noch hinzufiigen, dafs von Ollier, aller-
dings einem heiligméafsigen, aber nicht im selben Grade in der theolo-
gischen und philosophischen Wissenschaft ausgezeichneten Manne, an,
die Anstalt St. Sulpice dem Jansenismus und Gallikanismus huldigte,
soweit immer es ohne offenen Bruch mit der Kirche moglich war. Noch
in der neuesten Zeit haben die Sulpizianer, zusammen mit Dupanloup,
davon Proben‘gegeben. Es fehlte in jenen kath. Schulen, die Renan behufs
Eindringens in die philosophischen und theologischen Wissenszweige be-
suchte, das feste katholische Fundament, nimlich die aufrichtige Unter-
wiirfigkeit unter Rom. Daher erklirt sich die Auswahl der Lehrbiicher,
in welchen Cartesius und Malebranche dominierten, aber nicht die heil.
Vater und Kirchenlehrer. Es war derselbe Geist da lebendig, der sich
mit allen Kriften auch gegen Alfons v. Liguori stemmte, selbst nach-
dem dieser heiliggesprochen und zum Kirchenlehrer erhoben worden.
Ein Geist wie Renan verlangte nach fester Nahrung, und in diesen
Schulen erhielt er nichts als diinne, triibe Wassersuppen. Mochten sich
dies alle jene merken, welche nur mit Widerstreben und #dufserlich der
Mahnung Leos XIIL folgen, die gesunden, nahrhaften Principien der
Lehre des hl. Thomas, d. h. eigentlich der griofsten Méanner aller Zeiten,
ihrem Unterrichte zu Grunde zu legen.

Dr. C. M. Schneider.

Titmann Pesch, S. J., Seele und Leib. Vortrag in der
Generalversammlung der Gorresgesellschaft zu Bamberg.
Fulda, Aktiendruckerei. ~
Ein #ufserst zeitgemifses Thema, welches P. Pesch in lichtvoller,

gemeinverstindlicher und zugleich griindlicher Weise behandelt. Er ver-
fehlt zumal nicht, darauf hinzuweisen, welchen Einflufs die Lehre von



246 Litterarische Besprechungen.

der Art der Verbindung der menschlichen Seele mit dem Leibe auf das
praktische Leben hat. Neben den gefeierten Wiener Prof. Meynert, der
die Hunde seine Briider nennt, stellt er mit Recht den Ausdruck Bebels:
Ich bin Atheist und Materialist (S, 26). Es wire deshalb zu wiinschen,
dafs der Vortrag in die weitesten Kreise dringe, damit viele sich in
einem der wichtigsten Punkte iiberzeugen kénnten, welche Folgen fiir
die menschliche Gesellschaft der Abfall von der gesunden Vernunft hat
und wie einer durchdringenden und dauerhaften Reform der verderblichen
Gesellschafts - Theorieen die Reform der Ideen in der philosophischen
Wissenschaft vorangehen mufs. Nachdem ein kurzer geschichtlicher Uber-
blick gegeben und nachgewiesen worden, dals die Unsterblichkeit der
Seele und damit die substantielle Verschiedenheit zwischen der Seele
und dem rein Korperlichen in irgend einer Form bereits bei den altesten
Volkern Anerkennung fand, geht der Vortragende auf die wissenschaft-
liche Herausbildung der Lehre von der Seele in ihren verschiedenen
Abstufungen bis auf Aristoteles ein, der zuerst die Seele als forma sub-
stantialis oder prima corporis potentia (dvveust) vitam habentis defi-
niert. Augustin und Thomas haben dann an erster Stelle diese Begriffs-
bestimmung weiter erldutert und angewandt. Sie blieb mit der damit
zusammenhidngenden Lehre iiber die besondere Art von Verbindung, die
zwischen Leib und Seele waltet, in der gesamten Wissenschaft die vor-
herrschende bis Cartesius, der die Seele ,als Telegraphen- oder Maschinen-
direktor in einen Teil des Gehirns, die Zirbeldriise, versetzte“ und so
den Anstofs zu der grofsten Zerfahrenheit und Verwirrung in den An-
sichten iiber die Seele gab. Der Autor fafst die Wahrheit, wie sie
Thomas lehrt, in den Worten richtig zusammen (S. 20): ,Wie die Silben
sich verschleifen miissen, um ein Wort zu bilden, wie die Seite des Drei-
ecks aufhéren mufs, Grenze zu sein, wofern sich an ihr ein zweites Dreieck
ansetzen soll, um mit dem ersten ein Viereck zu bilden; ebenso mufs bei
dem Leibe und dessen einzelnen Organen, bei den chemischen Elementen,
welche durch Introsusception dem lebenden Wesen eingefiigt werden,
jeder substantielle Abschluls, jede substantielle Abgrenzung in Wegfall
kommen, weil Leib und Seele nur eine Substanz bilden. Wir héatten
dann aber auch den Ausdruck ,Teil-Substanzen“ mit Riicksicht auf Leib
und Seele vermieden., Denn er kénnte in der Weise mifsverstanden
werden, als ob der Leib bereits ein eigenes, thatsidchliches, substantielles
Sein hitte, abgesehen von der Seele; wahrend er doch im Vergleiche zur
Seele nur in potentia, dvveusr, dem Vermdgen nach, ist und alles that-
sichliche Sein von der Form, der Seele, empfiangt.
: Dr. C. M. Schneider.

Dr. Casimir Twardowski, Zur Lehre vom Inhalte und
Gegenstande der Vorstellungen. Eine psychologische Unter-
suchung. Wien, Holder.

Diese Arbeit richtet sich gegen einen einseitigen Idealismus, welcher
den Gegenstand einer Vorstellung nicht von dem immanenten Inhalte
unterscheidet. Sie will ,die Trennung des Vorgestellten in dem einen
Sinne, wo es den Inhalt bedeutet, vom Vorgestellten im andern Sinne,
in dem es zur Bezeichnung des Gegenstandes dient, kurz die Trennung
des Vorstellungsinhaltes vom Vorstellungsgegenstande im einzelnen durch-
filbren und das gegenseitige Verhéltnis beider betrachten“. Um seinen
Zweck zu erreichen, prift der Verfasser nun das ,Urteil“, die ,Namen®,
die sog. gegenstandslosen Vorstellungen, wie das Nichts, das runde Viereck,



Litterarische Besprechungen. 247

den goldenen Berg, und vergleicht sie mit dem Vorstellungsinhalt. So-
dann geht er an die Zerlegung der Bestandteile sowohl des Vorstellungs-~
gegenstandes als auch des Vorstellungsinhaltes, und schlielst mit der
Erorterung der allgemeinen Vorstellungen. Man wird dem Verfasser es
zugeben miissen, dals er nach allen Seiten hin eine reale Trennung des
Gegenstandes und des Inhalts der Vorstellungen nachgewiesen hat und
zwar in dem Sinne, dals sich jeder Vorstellungsinhalt an einen Gegen-
stand aulsen mittelbar oder unmittelbar anlehnt. Dies hat selbst bei
sog. gegenstandslosen Vorstellungen statt, und auch den Allgemein-
vorstellungen entspricht etwas Einheitliches in den einzelnen betreffenden
Gegenstanden. Weniger aber hat er sich damit beschiftigt, die Bezie-
hungen nachzuweisen, welche zwischen aufsen und innen, zwischen dem
Gegenstande und dem Inhalte bestehen, Ohne Zweifel ist ja das Er-
kennen, mag es das geistig-verniinftige oder das sinnliche sein, Einheit,
Identitdt, Dadurch selber, dafs ich einen Gegenstand erkenne, bin ich,
soweit die Kenntnis reicht, eins oder identisch mit dem Dinge. Der
Girtner pflegt die Pflanze, als ob er selber sie wire; und fasse ich die
Sonne auf, so urteile ich, als ob ich Sonne wire; sonst ist mein Urteil
falsch. In einem gewissen Sinne also ist jedenfalls Inhalt der Vorstellung
und ibr Gegenstand identisch. Nur kommt es darauf an, die Beziehung
oder die Seite festzustellen, nach der die Identitit eintritt, und jene
andere Seite, mit Riicksicht auf die eine Verschiedenheit zu bemerken
ist. Wenn der Verfasser von Erkenntnis-,Bildern® spricht, so hat das
seine Berechtigung; aber es muls eben erdrtert werden, worin denn die
einigende Ahnlichkeit besteht und worin der trennende Unterschied.
Vielleicht soll darauf eine weitere Abhandlung eingehen. Da wird aber
der Verfasser nicht umhin konnen, in den Gegenstinden das Allgemeine
oder Gemeinsame genau zu scheiden vom Individuellen; und in den
Erkenntniskréiften die Sinne von der Vernunft.
Dr. C. M. Schneider.

Alois Trissl, Das biblische Sechstagewerk vom Stand-
punkte der Exegese und vom Standpunkte der Natur-
wissenschaften. 2. Aufl. Regensburg, Manz.

Eine erfolgreiche Zuriickweisung geologischer Anmalfsungen. Dals
dieses Urteil berechtigt ist, wird bereits durch ein &duflseres Argument
angezeigt, ndmlich durch den Anklang, welchen die Schrift gefunden hat.
In kurzer Zeit wurde eine 2. Auflage notwendig und wir hoffen, dafls
noch mehrere folgen werden. Denn leider schenkt man auch auf katho-
lischer Seite den zwar mit grolser Bestimmtheit, aber ohne hinreichende
Griinde vorgetragenen Behauptungen der modern-ungliubigen Geologen
zu voreilig Glauben. Was in den iibrigen Zweigen der modernen Wissen-
schaft ging und gibe ist, das findet sich auch in der Geologie. Man
erdenkt ein Princip; und nun mufs sich die Wirklichkeit nach diesem
Princip ummodeln lassen, an dessen Begriindung man nicht denkt. ,Man
geht,“ so heifst es mit Recht hier S. 656 mit Riicksicht auf die geolo-
gischen Bestimmungen, ,von der Praemissa, von der Voraussetzung aus,
dafs das organische Leben auf Erden allmihlich, stufenweise sich ent-
wickelt habe, vom Niederen zum Hoheren . . .; leider aber vergessen
die Geologen, diese Praemissa zu beweisen. Darum dreht sich iiberhaupt
die ganze Frage. Ging die Welt als etwas Vollendetes aus Gottes
Schopferhand hervor und ist somit das Wort der Schrift wahr: Dei per-
fecta sunt opera; oder warf der Kiinstler blofs das Material auf die



248 Litterarische Besprechungen.

Strafse und sagte: Nun mache aus dir selber etwas oder helfe dir ein
anderer? Geht die Welt von einer gewissen Vollendung aus und zeigt
ihre Entwickelung ein Fallen, einen auf ihr lastenden Fluch; oder war
sie ein nebelhaftes Etwas, ein Tohuwabohu, und vervollkommnete sich
selbst immer mehr? Wenn ein Stiimper oder ein Schiiler die Sonate
pathétique von Beethoven spielen will, so wird er allerdings vom Un-
vollkommenen fortschreiten zum Vollkommenen; mit vieler und langer
Mihe wird sich das Werk unter den Fingern herausbilden. Tritt aber
ein Liszt oder Rubinstein an das Klavier, so schliefst wohl seine Wieder-
gabe des Musikstiickes alle die aufgewandte Miihe des Schiilers in sich,
virtute, ein; aber in hochster Vollkommenheit rollen, das erste Mal bereits
dals die Sonate gespielt wird, die Tasten. Der Verfasser weist in iiber-
zeugendster und oft in schlagender Weise nach, dals die positiven Be-
hauptungen der modernen Geologie entweder gar kein Fundament haben
und von Geologen selber in ihrer Haltlosigkeit aufgedeckt worden sind,
oder dals sie keinen irgendwie begriindeten Gegensatz zum 1. Kapitel der
Genesis enthalten. — Was den Standpunkt der Exegese betrifft, so mochten
wir anf eine Stelle im Thomas aufmerksam machen, welche iiber den
Standpunkt Augustins Aufschlufs gibt. Thomas nimmt nicht die Meinung
der andern Viter an (S.7) und berichtet blofs iiber die des hl. Augustin'
Er nimmt fiir sich selber keine von beiden an ,wegen der grofsen
Autoritdten, die auf beiden Seiten sich finden“, sondern erliutert ein-
gehend, wie nach jeder von beiden die Worte der Schrift zu verstehen
sind, und dafls dieser letzteren jede von heiden Meinungen gerecht wird.
Die Stelle ist folgende (I, q. 74, art. 2; Ubers. III, S. 266): ,,Wie grols
auch immer die Meinungsverschiedenheit auf beiden Seiten sein mag,
soweit es die Erkléirung des Schrifttextes anbetrifft; so ist sie doch
mit Ricksicht auf die Art und Weise, wie die Dinge hervor-
gebracht werden, nicht so bedeutend. Nach Augustin wird unter
,Tag“ die Kenntnis der Engelchore verstanden; und so ist der 1. Tag
die Kenntnis des 1. Werkes Gottes, der 2. Tag die des 2. u. s. w, Denn
nichts brachte Gott hervor in der korperlichen Natur, was Er nicht zuvor
der Engelvernunft als Idee eingeprigt héatte. Und demgemils wird der
Tag vom Tage unterschieden gemifls der natiirlichen Abhéngigkeit
der Dinge von einander als Erkenntnisgegenstand; nicht aber
wegen einer Aufeinanderfolge in der Kenntnis selber oder in der Hervor-
bringung. Die Kenntnis aber in der Engelvernunft kann ganz gut und
recht eigentlich und wahr (nicht also bildlich) ,Tag“ genannt werden,
weil das Licht, die Ursache des Tages, so recht eigentlich im Bereiche
des Geistigen (vgl. die formae spirituales im Bereiche der Sinne, unter
welchen das Licht an der Spitze steht, I, qu. 78; art. 3; Ubers. III,
S. 838) gefunden wird, Nach den andern Vitern aber wird der Schrift-
text so erklart, dafs darunter die Aufeinanderfolge zeitlicher Tage ver-
standen wird, sowie die zeitliche Aufeinanderfolge in der Hervorbringung
der Dinge. Soweit jedoch die Art und Weise der Hervorbringung be-
riicksichtigt wird, ist der Unterschied nicht grofs und zwar aus zwei
Grunden: 1. Augustin versteht unter Himmel und Erde, die zuerst ge-
schaffen worden, das durchaus Formlose. Darunter aber, dals das Fir-
mament gemacht wird, die Wasser sich sammeln etc. versteht er die
Einpragung der substantialen Form in den korperlichen Stoff. Die andern
Erklarer aber verstehen unter dem zuerst Geschaffenen, namlich unter
Himmel und Erde, die Elemente der Welt, soweit sie in ihrer eigenen
Natur da sind; und unter den folgenden Werken verstehen sie eine
gewisse Scheidung in den frither geschaffenen Korpern. 2. Augustin



Litterarische Besprechungen. 249

meint, die Pflanzen und Tiere seien nur der verursachenden Kraft
nach in den 6 Tagen geschaffen worden, insofern den Elementen die
Kraft mitgeteilt wurde, das alles hervorzubringen. Die andern aber
nehmen an, die Pflanzen und Tiere seien auch thatsdchlich gleich in
ihrem Sein und ihrer Natur erschienen.

»50 also hat Augustin eigentlich nur das Eigene, dals er meint, die
Werke der 6 Tage seien zugleich geworden, es sei ndmlich die Kraft
fir die Entwickelung in alle Elemente zugleich niedergelegt worden
(potentialiter). Die Art und Weise der Entwickelung aber ist auf beiden
Seiten die gleiche (sequitur idem modus productionis rerum). Denn nach
beiden war in der ersten Griindung der Dinge der Stoff unter den Wesens-
formen der Elemente; und nach beiden Seiten war bei der ersten Griindung
der Dinge den Elementen des Stoffes die Kraft zugeteilt, zur Hervor-
bringung von Tieren und Pflanzen ihren Teil selbstindig beizutragen;
nach beiden trugen die ersten Tiere und Pflanzen den Samen fiir andere
in sich, also trugen sie in sich die einzelnen Pflanzen und Tiere nicht
thatséchlich, sondern der Kraft nach. . . . Gott schuf alles zugleich der
formlosen Materie nach, in welcher das (passive) Vermdgen zu allem
lag, und der Substanz der Geister nach als der wirkenden Ursache (unter
Gott). Die Formierung aber und der Schmuck ward nicht zugleich;
deshalb steht blofs fir den ersten Fall das Wort: Er schuf u. ff.4

Blofs also mit Riicksicht auf die Bedeutung des Schriftwortes ,Tag"
differiert Augustin von den andern. Er nimmt dieses Wort fir die Ab-
héngigkeit der Dinge unter einander, wie solche in die Kenntnis der Engecl
niedergelegt warde, so dals z. B. das Licht am 1. Tage geschaffen ward,
weil die ganze Entwickelung in der sichtbaren Welt vom Lichte abhingig
ist. Es wire falsch, dies als eine allegorische Deutung anzusehen. Denn
abgesehen davon, dafs die Ruhe Gottes am 7. Tage im wortlichen Sinne
nicht von einer korperlichen Ruhe verstanden werden kann, sondern von der
Ruhe Gottes in sich, weil er sein eigener Zweck ist, und von der Ruhe
resp. der Abhingigkeit der Geschépfe von Gott als ihrem ersten wirkenden
Grunde und letztem KEndzwecke, und dafs sonach auch der Ausdruck
»Lag® streng genommen einen dementsprechenden Sinn beansprucht, ist
diese Kenntnis der Engel durchaus nicht identisch mit blofsen Ideen
von der Schopfung, sondern schlielst die Beziehung dieser Kenntnis als
einer wirkenden, verursachenden in sich. Es ist eine den Kunstideen
dhnliche Kenntnis, nach welchen ein Bau aufgefilhrt, ein Gemilde voll-
endet, ein Heer geordnet wird. Die Ur-Idee der Schopfung ist in Gott
als dem ersten Kiinstler, und am Glanze dieser Idee nehmen vor allem
teil die Engel als untergeordnete wirkende Ursachen, caussae se-
cundae. In der Engelvernunft erscheint genau dasselbe, was in der
schopferischen geeint ist, in verschiedenen Abteilungen, d. h. in mehreren
Ideen, bei denen der Inhalt der einen von der andern abhingt. Diese
Ideen der Engel sind als wirkende Ursachen in direkte Beziehungen zu
bringen zum Gewirkten, und ihnen gemils erscheinen die verschiedenen
Ordnungen der Dinge in derselben Abhiingigkeit von einander, also gemifs
den Tagen, wie sie in der Kenntnis der Engel sind. Augustin bezieht
die ,Tage“ auf eine hohere wirkende Ursache, die andern Vater auf eine
Diedrigere; jener auf die unsichtbaren geistigen Ursachen in der Engel-
welt, diese anf die sichtbaren korperlichen Ursachen. In der Art und
_Weise, wie die Welt nun ins Dasein tritt, kommen beide im wesentlichen
l'l‘berein. Die Auffassung Augustins ist wo moglich weiter und lafst Raum
fir alle positiven Krgebnisse der Wissenschaft. Bei den andern muls
€8 eine Zeit gegeben haben, wo kein Licht war, wo nicht das Firmament



250 Litterarische Besprechungen.

geformt dastand u. s. w.; bei Augustin kann dies wohl sein, aber ist
nicht notwendig. Die Welt war ,vollkommen und zugleich“ geschaffen
in den Ideen der Engel, also in den bildenden geschaffenen Ursachen
einerseits, und in der ungeformten Materie, die geeignet war, jegliche
Einwirkung von da aus in sich aufzunehmen. Danach waren perfecta
opera Dei. Die Spieler der Sonate und das Instrument waren vollkommen;
aber sie hatten es in der Gewalt, die Sonate langsamer zu spielen oder
schneller, jenachdem es ihnen gemils dem Willen Gottes gefiel, bei
einer Stelle z. B. linger anzuhalten und deren Schonheit in sich ein-
treten zu lassen. Nach den andern Vitern trat jede Klasse der Geschopfe
notwendig vollkommen ins Dasein, gleich dem Menschen. Wir haben
schon oft den EKindruck gewonnen, dals man das, vielleicht unter allen
seinen Werken am schwersten verstindliche, diesbezigliche Werk Au-
gustins, ,Supra Genesin ad litteram,“ wenig im Texte selber liest, min-
destens nicht das ganze im Zusammenhange, und die Aunsicht Augustins,
so wie man selbst sie sich hergerichtet hat, anfiihrt. Um sie zu ver-
stehen, ist es notwendig, die L.ehre dieses Kirchenvaters iiher die Engel-
welt und deren Einfluls auf den Stoff genau zu kennen. Den besten
Dienst zum Verstindnisse Augustins wird hier, wie auch in andern
Punkten, sein getreuester Exeget, Thomas v. Aquin, leisten. Was die
Sonne und den 4. Tag betrifft, so hat Thomas (I, qu. 67, art. 4; Ubers. III,
S. 2388) bereits die irrtiimlichen Meinungen scharf und bestimmt gekenn-
zeichnet. Er gibt dem Dionysius vom Areopag recht, der da (4 de div.
nom.) sagt, dals am 1. Tage das Licht wohl das Sonnenlicht war, jedoch
noch formlos; und er erklirt dieses Formlose mit den Worten: ,Die
Sonne war bereits und hatte im allgemeinen leuchtende Kraft; am 4. Tage
aber wurde ihr eine weitere bestimmte und besondere Kraft gegeben,
um besondere Wirkungen in der Natur hervorzubringen“ (vgl. 1. c. qu. 70;
S. :251).
Dr. C. M. Schneider.

Alois Trissl, Sindflut oder Gletscher? Regensburg, Manz.

Es ist Zeit, dafs von den verschiedensten Seiten her nicht milszu-
deutender Einspruch erhoben wird gegen die Sucht unter den Theologen,
sich vor den wackeligsten Krgebnissen der modernen Naturwissenschaft
tief zu verneigen und dabei mit der grolsten Leichtigkeit die hl. Schrift,
so wie die Vitertradition sie einstimmig auslegt, preiszugeben. Ein Geologe
selber sagt (Dr. Pfaff in der Vorrede zur Schopfungsgesch.): ,Statt, wie
frither, seine Schliisse streng aus den Thatsachen zu ziehen und nach
diesen, den Thatsachen, die Theorieen zu bilden, geht man jetzt mit
einer fertigen Theorie an die Thatsache und modelt diese nach den
Theorieen; man vertrostet sich damit, jene von der Theorie geforderten
Thatsachen wiirden schon noch kommen.“ KEin anderer Naturforscher
{Quenstedt, ,Sonst und Jetzt“) schreibt: ,Das einzelne, was man jetat
in den Naturwissenschaften weils, ist mit einem System von Irrtiimern
durchdrungen.“ Karl Voigt veroffentlicht lange Aufsitze tiber den Aber-
glauben, der in den heutigen Zweigen der Naturwissenschaft herrscht.
So die Vertreter selber der modernen Wissenschaft. In einer ganzen
Reihe von Theologen aber iiberbietet der eine den andern bei der ge-
ringsten Hypothese, die ein beliebiger Naturforscher ausdenkt, in dem
Anerbieten, wie weit die Theologie, und zumeist Gottes Wort, Zugestand-
nisse machen konne. Auf welche Griinde gestiitzt? Auf keinen andern,
wie die vermeintliche eigene Autoritiit: ,Die klaren und soliden Principien



Litterarische Besprechungen, 251

einer wahrhaft christlichen Philosophie“, ,die niichterne Vernunft®,
wgereifte Priifung der Thatsachen®, so etwa heilst die Begriindung, ohne
dafs man etwas von diesen ,klaren und soliden Principien“, von dem
Fundamente, auf dem diese ,niichterne Vernunft“ steht, oder von der
Weise, wie die Priifung der Thatsachen vor sich gegangen, erfihrt. Die
Viter, und zumal Thomas, wollen blofs ihren Griinden Bedeutung bei-
gemessen wissen; diese Klasse von Theologen aber hilt die eigene Person
fir Grund genug. Der Verfasser thut im vorliegenden Falle die volle
Grundlosigkeit der Ansichten, welche die allgemeine Sitindflut leugnen,
nach allen Seiten hin, und zumal nach berithmten Geologen (vergl.
S. 89—102), dar und bestreitet die Gletschertheorie in dem ungemessenen
Umfange, den ihr besonders Theologen geben. Der Verfasser hitte noch
Cuvier fir sich anfiihren konnen (Discours sur les révolutions du globe,
5. éd.): C’est donc le méme instant qui a fait périr les animaux et rendu
glacial le pays qu’ils habitaient. Cet événement (die Standflut) a été
subit, instantané, sans aucune gradation. Er nennt es eine klar erkannte
Thatsache, dafs diese letzte Erschiitterung (cette derniére révolution)
nicht weit hinauf zu setzen ist. Je pense avec MM. Deluc et Dolomieu
que g#’ily a quelque chose de constaté en géologie, c’est que la surface
de notre globe a été victime d’une grande et subite revolution, dont la
date ne peut remonter beaucoup au deld de cing ou six mille ans.
Mabillon (S. 103) hat i. J. 1685 vor der Indexkongregation blofs die
Ansicht verfochten, dals die Kirche noch nichts dogmatisch entschieden
hat iber die Frage, ob die Stindflut eine allgemeine war oder sich blofs
auf die zur Zeit des Noé bewohnte Krde erstreckt hat, und dafs es des-
halb niitzlich sei, iber die darauf beziiglichen Biicher des Isaak Vossius
nichts zu entscheiden. Der Verfasser legt mit Recht grofses Gewicht auf
die Worte der Genesis: Rupti sunt fontes omnes abyssi magnae
et cataractae coeli apertae sunt. Von oben und von unten also kam
die Katastrophe. Diese Schrift trigt das Ihrige dazu bei, einer beispiel-
losen Verflachung der Theologie zu steuern; es ist ihr die grofste Ver-
breitung, auch im Laienpublikum, zu wiinschen
Dr. C. M. Schneider.

Freiherr v. Hertling, John Locke und die Schule von
Cambridge. Freiburg i. B., Herder.

Eine fiir das Studium der neueren Philosophie nunmehr unentbehr-
liche, dufserst griindliche und mit grolser Klarheit vorgetragene Unter-
suchung wird dem deutschen Gelehrtenpublikum hier geboten. Lockes
philosophische Bedeutung kniipft sich zumeist an die Untersuchung iiber
den menschlichen Verstand. Gewohnlich (vgl. Ueberweg, Grundrifs der
Geschichte der Philosophie, III, S. 98, 5. Auflage) wird dieses Werk ,als
der Ausgangspunkt der empiristischen Richtung der Philosophie des
18. Jahrhunderts in England, Frankreich und Deutschland“ betrachtet,
wodurch ,der Sieg iiber den Scholasticismus und Cartesianismus davon
getragen wurde“. H. dagegen weist eingehend nach, dals ,der philoso-
phische Gedankenzusammenhang Lockes kein einheitlicher ist, sondern
In ihm zwei Tendenzen, die empiristische und die entgegengesetzte in-
tellektualistische oder rationalistische, nebeneinander und gegeneinander
gehen“ (8. 212). FEr stellt sich die Aufgabe, an bestimmten Einfliissen
den Ursprung beider Tendenzen zu zeigen. Nimmt Locke den empiri-
stischen Gedankengang von Bacon und Hobbes heriiber, wie. die her-
kdmmliche Ansicht besagt? Woher stammten dann die intellektualistischen



202 Litterarische Besprechungen.

Elemente? Nachdem im 1. Kapitel wissenschaftlich festgestellt worden,
dals Locke nicht der Vater und Verteidiger des modernen platten Sen-
sualismus ist, wird im 2. und 8. Kapitel auf die zweite der obigen Fragen
geantwortet. In lebensvoller Weise schildert der Verfasser zuerst die
Schule von Cambridge mit ihrer platonischen, d. h. spiritualistischen
Richtung, und legt sodann die langjahrigen innigen Beziehungen Lockes,
zumal wahrend der Zeit der Ausarbeitung seines Hauptwerkes, zu dieser
Richtung itiberzeugend vor. Im 4. Kapitel leugnet H. einen inhaltlichen
Kinflufs Hobbes auf Locke und belegt seine Behauptung mit nicht zurtick-
zuweisenden Stellen aus letzterem, wenn er auch zugibt, dals Hobbessche
Ausdricke, die Gemeingut in der gebildeten Unterhaltung geworden
waren, bei Locke sich finden. Im letzten Kapitel wird das Verhiltnis
Lockes zu Cartesius und zumal zu den angeborenen Ideen dieses Philo-
sophen besprochen.

Was die Ansichten iiber den empiristischen Standpunkt Lockes
betrifft, so wiirde nach unserer Meinung eine Unterscheidung am Platze
sein zwischen Empirismus und Empirismus, d. h. zwischen den verschie-
denen Weisen, die wesentliche Abhingigkeit der Vernunft von der Sinnen-
kenntnis aufzufassen. Nimmt man Empirismus, wie der des Hobbes (de
homine) S. 271 nach Jeil beschrieben wird, so dals die Vernunft eigentlich
zu einem Sinne wird und die sinnliche Empfindung selber rein mechanich
und grob materiell erklart erscheint, so ist kein Zweifel, dals Locke
damit nicht nur nichts zu thun hat, sondern dals er mit den kriftigsten
Worten ihn bekidmpft. Nimmt man aber Empirismus fiir subjektive Ab-
hingigkeit der Vernunfterkenntnis von den Sinnen, so dals das Phantasie-
gebilde nicht blofs das Buch zum Lesen, also den Gegenstand der ver-
niinftigen Erkenntnis vorhalt, sondern auch zum Lesen selber mithilft
und sonach von der subjektiven Seite aus in die Thatigkeit der Vernunft
eingreift, wie etwa das Sinnesorgan in die Sinnesthétigkeit, so folgt Locke
dem Empirismus, und seine ,intellektualistische Richtung® beruht nicht
auf einer der Vernunft, ganz und notwendig, eigenen Thitigkeit, kraft
deren sie die Herrschaft und das Urteil iiber die Sinne hat. Die ver-
niinftige Kenntnis bei Locke ist ein ,Biindel von Ideen“, welche am Ende
immer ein Ergebnis der Sensationen sind und auf keinem eigenen
inneren Princip beruhen, somit auch nicht principielle Bedeutung ge-
winnen koénnen. Ahnlich sprechen die Materialisten von der Seele als
einer dem Stoffe anhaftenden, aus demselben resultierenden Eigenschaft,
wie Locke von dem Gegenstande der verniinftigen Kenntnis. Damit
stimmt, dafs Locke eine eigentliche Substanz in den Dingen nicht an-
erkennt: ,Unsere Ideen von den Arten der Substanzen sind nichts wie
eine Ansammlung von einfachen Ideen, die in einem Subjekte vereinigt
sind und so miteinander koexistieren“ (S. 80). Gegenstand solcher ,ein-
facher Ideen“ sind fiir Locke eben die sinnlich wahrnehmbaren Eigen-
schaften der Dinge; es sind Sensationen im eigentlichen Sinne, So ist
yunsere Idee von der Flamme z. B.: ein heifser, leuchtender, sich auf-
wirts bewegender Korper; die des Goldes: ein gelber, hammerbarer,
schmelzbarer Korper®. Der Verfasser weist S. 6 und S, 12, leider nur
mit wenigen Worten, auf die entsprechende Lehre der peripatetisch-
scholastischen Wissenschaft hin. Wir hitten gewiinscht, er hitte ihr
einige Seiten gewidmet; es wire dann die wahre Stellung Lockes noch
scharferhervorgetreten, wie es jetzt geschieht. Es gibt nimlich eine der
Vernunft ganz und gar eigene Thitigkeit, wozu die Sinne gar nichts
beitragen. Wie vom sichtbaren Gegenstande aus notwendig und unbe-
wulst, aber dank der Thatigkeit des Auges, das Lichtbild ins Auge



Zeitschriftenschau. 253

kommt und dadurch das Sehen dieses bestimmten Gegenstandes ermdoglicht
wird, ndmlich durch die zwischen dem Auge und dem Gegenstande her-
gestellte Einheit; so tritt vermdge der Thitigkeit der (praktischen) Vernunft
vom vorgestellten Gegenstande her die Form oder Substanz oder Wesen-
heit, der Vernunft unbewulst and mit Notwendigkeit, in die Vernunft
und ermoglicht durch die hergestellte Einheit die verniinftige, d. h. auf
Grund der Substanz im Dinge vollzogene, Kenntnis des Gegenstandes
seiner einzelnen Wirklichkeit nach sowohl wie auch vermittels Reflexion
die Kenntnis der allgemeinen Wesenheit selber fiir sich allein: ,Die
Form“ (s. Thom. I, qu. 16, art. 2; Ubers. I, S. 802), ,welche aufsen im
subjektiven Emzelsem die Wesentllch bestlmmende Richtschnur ist, bildet
die bestimmende Richtschnur auch im Erkenntnisakte. Auf Grund dieser
gleichen Form ist Ahnlichkeit oder Gleichheit zwischen dem einzelnen
Dinge und der erkennenden -Vernunft; und diese Gleichheit er-
kennen heifst die Wahrheit erkennen, Diese erkennt nicht der
Sinn. Das Auge erkennt nicht die Gleichheit zwischen ihm und dem
entsprechenden Sichtbaren. Die Vernunft aber erkennt die (bereits be-
stehende) Gleichformigkeit zwischen ihr und dem Gegenstande.“ Da ist
die apprehensio indivisibilium, der Wesenheit, geschieden vom freien
Urteile der Vernunft, ist ihr eigenster, notwendiger Gegenstand gegeben:
allem Sensualismus ist die Thiire geschlossen und doch der natiirlichen
Verbindung der Sinne mit der Vernunft genuggethan.
Dr, C. M. Schneider.

ZEITSCORIFTENSCHAU.

A, Zeitschriften fiir Philosophie und spekulative Theologie.

Annales de philosophie chrétienne. CXXVIL, 6. H. CXXVIIL,
1—6. H. 1894. FErmoni: Substantialisme et Phénoménisme (suite; vgl.
IX, 125 ds. Jahrb.) 505. CXXVIII, 147. Jouvin: Essai d’une théorie
nouvelle de la connaissance (suite; vgl. IX, 125 a. a. 0.) 535. CXXVIIL,
46. 105. Domet de Vorges: L’inconnaissable de M. Fouillée 552. Farges:
1’idée de Dieu dans Aristote 560. de Broglic: Les relations entre la foi
et la raison CXXVIIL, 5. Charauxz: Les origenes de ’architecture 31.
@ Hulst: La morale et la famille 65, Lechalas: L’indétermination géo-
métrique de ’Univers 84. Farges: La preuve de Iexistence de Dieu par
le mouvement 125. Griveau: Le probléme esthétique et la statlsthue des
épithétes (suite; vgl. IX, 125 a. a. 0.) 173.

Divus Thomas. Vol. V. (Ann. XIV bez. XV.) fase. 11—14. 1894.
Rotelli: Commentaria in quaestiones D. Thomae Aqu. 8. th. ITT qu. 1—26.
{contin.; vgl. IX, 125 a. a. 0.) 161. 200. A. F.: De humana personali-
tate (contln vgl IX, 125 a. a. 0.) 164. Vinati: De authentia evan-
geliorum (contm vg] IX, 125 a. a. 0.) 172. Martani: De naturis in-
dividualibus quoad quaestlonem socialem 174, M. F.: De Deo uno
(contin.; vgl. IX, 125 a. a. 0.) 177. 209. Ramellini: De intelligere Dei.
Ratio ordinis a‘rgumentorum in Summa philosophica (contin.;.vgl. IX,
125 a. a. 0.) 184. 214. Valensise: In doctrinam S. Thomae ,de bono®
brevis enarratio 193. D.: Commentaria in Encyclicam ,de studus sacrae
scripturae 195, Wehofefr et Walsh Colleglum theologxcum deobonense
PP. Praedicatorum 205. - - -



	Litterarische Besprechungen

