
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 9 (1895)

Buchbesprechung: Litterarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LITTERARISCHE BESPRECHUNGEN.

A. Portmann, Das System der theologischen Summa des
hl. Thomas V. Aquin oder übersichtlicher und zusammenhängender

Abrifs der Summa theologica mit Anmerkungen
und Erklärungen der termini technici. Luzern. Räber & Co.

„Es möchte diese, durch ihre zusammenhängende Darstellung von
andern sich unterscheidende Bearbeitung der Summa theologica zunächst
besonders für Kleriker und Theologen eine Einführung in das Studium
eines der gröfsten und tiefsinnigsten theologischen Werke sein. Es ist
zu diesem Zwecke ein jeder Artikel behandelt, meist auch die Begründung
kurz zusammengefafst, der Zusammenhang, aus dem das Einzelne
aufzufassen ist, dargestellt und schwierigere philosophische Begriffe und
termini technici erklärt." Mit diesen Worten gibt der Verfasser selbst
im Vorworte den Inhalt und die Aufgabe seines Buches an. Wir können
nach eingehender Prüfung desselben unsere Überzeugung dahin
aussprechen, dafs es seinem Zwecke vollauf gerecht wird. Wer dieses Werk
in die Hand nimmt in der Absicht, zu sehen, was alles in der Summa
enthalten ist, in welcher Weise daselbst Thomas die behandelten Wahrheiten

darstellt und wie die hauptsächlichen Ausdrücke, welche er
gebraucht, zu verstehen sind, wird sich nicht getäuscht finden, wohl aber
sich tief und ernst angeregt fühlen, in das Studium der Summa selbst
einzutreten. Eine Bürgschaft für den Erfolg besitzt der Verfasser bereits
darin, dafs die Programmarbeit vom Jahre 1885, deren wesentliche
Erweiterung hier vorliegt, nicht hlofs in katholischen Kreisen, sondern auch
in wissenschaftlichen Zeitschriften anderer Richtuug höchst günstig
aufgenommen worden ist und weite Verbreitung gefunden hat. Der Leser
wird nicht mit Phrasen gespeist, wie so oft in ähnlichen Schriften und
Artikeln, sondern feste, wahrhafte Geistesspeise wird ihm geboten. Die
Bedeutung dieser Veröffentlichung ist um so gröfser, als Leo XIII. nicht
nur mit feierlichstem Ernste vorgeschrieben hat, „die Hochschulen sollen
diese (des Aquinaten) Lehre beleuchten und bewahren und zur Widerlegung

der Irrtümer benützen", sondern zugleich, man „solle die Weisheit
des hl. Thomas aus den Quellen selber", also jedenfalls vornehmlich
aus seinem Hauptwerke, der Summa, „schöpfen". Es genügt nicht, dafs
man cartesianische oder sonst eiue Philosophie vortrage und damit hier
und da eiue Stelle aus Thomas verbinde; sondern die Lehre dieses heil.
Kirchenlehrers und zumal deren Grundprincipien für alle Zweige der
Theologie und Philosophie sollen, wie sie im Thomas stehen,
vorgetragen und auf die Gegenwart angewandt werden. Dies ist der Wille
des obersten Lehrers der Christenheit. Und diesem Willen dient die
vorliegende Arbeit in hervorragendem Mafse. In ihr sieht mit leichter
Mühe der Leser, welchen Reichtum von Ideen und welch solide
Begründungsweise der behaupteten Wahrheiten, nach jeder Seite des menschlichen

Wissens hin, die Summa darbietet. Hur ein einziges, im
Verhältnisse zum vorgesteckten Zwecke nebensächliches, Versehen ist uns
aufgestofsen. Wir machen darauf behufs Änderung in einer jedenfalls
bald nötig werdenden 2. Auflage aufmerksam. S. 389 scheint der
Verfasser eine „natürliche Seligkeit in natürlicher Gotteserkenntnis und
Gottesliebe" für die ungetauften Kinder anzunehmen und beruft sich
dabei auf die Bulle „Auctorem fidei" (26 Denz. Ench. 1389). Wenn der



Litterarische Besprechungen. 221

Verfasser die betreffende Abteilung der Bulle genau prüft, wird er sich
überzeugen, dafs eben eine solche Seligkeit als pelagianischer Irrtum
dort verworfen ist. Die Pelagianer bekannten einen Zwischenzustand in
der Ewigkeit inter regnum Dei et damnationem aeternam und nannten
ihn die vita aeterna. Der Papst aber verurteilt gerade diejenigen, welche
die Meinung, die Seelen dieser Kinder „erlitten zwar die Strafe des
Verlustes (animae decedentium cum sola originali cnlpa poena damni pu-
niantur), aber nicht die des Feuers (citra poenam ignis)" als pelagianisch
censurierten oder, wie es da heifst, als identisch ansahen mit der Häresie
des Pelagius „von einem 3. Orte, der in der Mitte liege zwischen dem
Reiche Gottes und der ewigen Verdammnis" (perinde ac si hoc ipso quod,
qui ignis poenam removent, inducerent locum ilium et statum medium
expertem culpae et poenae inter regnum Dei et damnationem aeternam,
qualem fabuiabantur Pelagiani). Einen Stand der „natürlichen Seligkeit"

also verwirft hier gerade der Papst. Es ist falsch (falsa et teme-
raria fabula), dafs diese Kinder keine Höllenstrafe zu erdulden haben.
Sie sind in statu damnationis aeternae, denn sie sind nicht in regno Dei.
Damit besteht aber die Meinung des hl. Thomas und, wie aus der Bulle
hervorgeht, die der Kirche, wonach diese damnatio aeterna nicht die
poena sensus einschliefst, sondern blofs die poena damni, eine Strafe,
die der in Adam sündigen Natur folgt, nicht der freien schuldigen Ent-
schliefsung der einzelnen Person. Wir geben gern zu, dafs der Verfasser
nichts anderes behaupten wollte wie dies; aber es kommt in solchen
Dingen auch auf den terminus an. „Selig sein" der Natur nach und
„sündig sein" der Natur nach läfst sich nicht vereinigen. Wenn also
der Verfasser im selben Satze sagt, dafs diese Kinder „mit der Erbsünde
behaftet sterben", so hat er, wie auch durch den Ausdruck, „eine sinnlich
empfindbare Strafe sei in der Ewigkeit nur für persönliche Sünden da",
von vornherein das, was er unter „natürlicher Seligkeit" verstanden wissen
wollte, jedenfalls festgestellt; aber dieser terminus wäre dann auch besser
fortgeblieben, zumal in der modernen Zeit damit mancher Mifsbrauch
getrieben wird. Wir wissen ganz gut, dafs Thomas diesen Kindern alle
fühlbare Trauer abspricht und vielmehr ihnen Freude an einer natürlichen

Goteserkenntnis durch eingeprägte Ideen, sowie natürliche Gottesliebe

zuweist, ja dafs er zudem der Ansicht ist, auch Augustinus verstehe
unter dem „Feuer", unter welchem er die Kleinen leiden läfst, nichts anderes
wie die damnatio aeterna im allgemeinen, also die poena damni; aber
ist ein Blindgeborener nicht elend, obgleich er selber nichts von der
Schönheit der Farben weifs und somit die Gröfse seines Übels gar nicht
kennt? Und dieses Elend erregt umsomehr das Mitleid, weil man sieht,
wie ein solcher Blindgeborener sich noch zu freuen vermag. Solche
Blindgeborene im geistigen Sinne sind die ungetauften Kinder. Sie
entbehren des Lichtes der Herrlichkeit, weil ihnen, wie Thomas sagt, das
Princip des Sehens, die übernatürliche Sehkraft, nämlich der Glaube,
fehlt. Für ihre Person kennen sie die Gröfse ihres Verlustes nicht und
sind darum auch nicht traurig darüber; aber wer will ihr Elend, d. h.
ihre Verdammnis leugnen? Dasselbe ist um so gröfser als das der
körperlich Blindgeborenen, je höher das Licht der unendlichen Herrlichkeit

über dem materiellen Lichte steht. Der Verfasser hat blofs den
Ausdruck „einer natürlichen Seligkeit" zu streichen, um alles Mifs-
verständnis zu vermeiden. Diese Kinder „erfreuen sich" in der That im
angedeuteten Sinne „einer natürlichen Gotteserkenntnis und Gottesliebe" ;
aber das ist keine natürliche Seligkeit.

Dr. C. M. Schneider.



222 Litterarische Besprechungen.

Enchiridion Theologiae dogmaticae generalis. Auetore Dr.
Francisco Egger, Ecclesiae Cathedralis Brixinensis
Scholastico ac seininarii clericalis Bectore. Brixinae 1893.
Das vorstehende Werk ist die Ergänzung des soeben in 3. Auflage

ausgegebenen Enchiridion theologiae dogmaticae specialis und als
solche vielfach seit längerem erwartet worden. Es hat die Offenbarung
selbst zum Gegenstande und zerfällt in die 5 Traktate: De Revelatione
(S. 18—176), de Traditione (177—236), de Scriptura (237—320),
de Ecclesia Christi (321—550), de fide et intellectu fidei
(551—620). Den Eingang bildet eine allgemeine Einleitung in die
Theologie.

Dieselben Vorzüge, welche der Specialdogmatik eine so rasche
Verbreitung verschafft haben, zeichnen auch dieses Werk aus. Es sind
jene Eigenschaften, auf welche gerade bei einem Lehrbuche und beim
ersten Unterrichte alles ankommt: Korrektheit und Vollständigkeit des
Inhaltes, Ordnung und Übersichtlichkeit, Klarheit, Gründlichkeit, Bündigkeit.

Dazu kommt als besonderer Vorzug dieses neuen Werkes der engste
Anschlufs an das Vatikanum, das Konzil der Fundamentaltheologie, wie
es mit Recht genannt worden ist. Aus dem reichen und gediegenen
Materiale, welches die Konzilsakten besonders in den Bemerkungen der
Theologen und in den Referaten der Glaubens-Deputation für die Fragen
der G.-D. enthalten, hat sich der Verfasser gerade das Beste zu eigen
gemacht. Wenn er dabei besonders die Relationen seines seligen Bischofs
Vincentius Gasser berücksichtigt, so wird ihm daraus niemand einen
Vorwurf machen, da ja gerade die Akten des Vatikanums die ganze
wissenschaftliche Gröfse dieses Bischofs, der philosophische wie theologische

Fragen mit gleicher Meisterschaft beherrschte, zur Offenbarung
gebracht haben.

Was den Standpunkt des Verfassers in der Behandlung der
G.-D. oder Fundamentaltheologie betrifft, so ist sie nach ihm das, was
sie genannt wird, Dogmatik, Theologie, nicht blofs philosophische
Propädeutik zur Theologie, wie manche gemeint haben. Die G.-D. betrachtet
die Offenbarung und die Fragen über dieselbe in dem eigenen Lichte der
Offenbarung. Dementsprechend kommen auch für die Sätze der G.-D. in
erster Linie theologische Beweise in Betracht, erst in zweiter Linie
philosophische und historische Argumente. Diese haben den Zweck, ein
möglichst tiefes Verständnis der Offenbarung zu geben, die Vernünftigkeit
des Glaubens zu zeigen, gegen die Gefahren des Unglaubens zu schützen,
die Offenbarung gegen Angriffe zu verteidigen. Da es sich dabei um
das Fundament der katholischen Religion handelt (daher der Name
Fundamentaltheologie), so bringen es die Natur der Sache sowie die
Zeitverhältnisse mit sich, dafs der Verteidigung der katholischen Lehre oder
dem apologetischen Momente in dieser Materie besondere Aufmerksamkeit
zugewendet werden mufs, und dafs dieses teilweise, besonders im Traktat
de Revelatione, sogar in den Vordergrund tritt.

Dieser Standpunkt scheint uns für die G.-D. nicht blofs der richtige
zu sein; wir wüfsten auch nicht, welcher wesentliche Vorteil einer rein
apologetischen, oder wie wir lieber sagen möchten, religionsphilosophischen
Behandlung der Offenbarung dem Theologen dabei entgehen sollte, da

ja der Beweis vom Standpunkte der Philosophie und Geschichte in der
G.-D.'als Teil im Ganzen enthalten ist und unschwer aus ihr ausgehoben
werden kann. Diese Methode bietet vielmehr dem Theologen den nicht
geringen praktischen Vorteil, dafs sie ihn vor der Gefahr bewahrt, bei



Litterarische Besprechungen. 223

apologetischen Predigten sich auf den Standpunkt des Ungläubigen zu
stellen und dieselben mit Konferenzreden zu verwechseln. Der Standpunkt

der apologetischen Predigt ist der Standpunkt der G.-D., nicht der
einer religionsphilosophischen Behandlung jener Themata.

Von den 3 Abschnitten des ersten Traktates de Revelatione
hat der erste (19—52) das Fundament jeder Offenbarung, die natürliche
Religion, zum Gegenstande und schenkt im 2. Kapitel über das Heidentum
und sein Verhältnis zum Christentum auch dem religiösen Progressismus
gerechte Aufmerksamkeit. Der zweite (52—101) erörtert in 4 Kapiteln
die allgemeinen Fragen über die Offenbarung: Vorbegriffe, Möglichkeit
und Angemessenheit, Notwendigkeit, Kriterien der Offenbarung. Der
dritte (102—176) gibt nach einer quaestio praeambula über die
vorchristliche, besonders mosaische Offenbarung in 2 Kapiteln den Beweis
für den göttlichen Ursprung der christlichen Religion aus der Person
Christi und aus dem Werke Christi. — In der Frage nach der Notwendigkeit

der Offenbarung wird es als modus loquendi minus cautus bezeichnet,
wenn eine absolute Notwendigkeit der Offenbarung auch aus dem
Grunde behauptet worden ist, weil sonst der Mensch von der Art und
Weise, Gott zu verehren und zu versöhnen, sowie von einer hinreichenden
Sanktion des Sittengesetzes keine Kenntnis hätte (S. 69). Eine solche
Ausdrucksweise kann zur Konfundierung der natürlichen und übernatürlichen

Ordnung führen und ist auch dem Vatikanum wenig entsprechend,
das als Grund für eine absolute Notwendigkeit der Offenbarung nur
die Bestimmung des Menschen zu einem übernatürlichen Endziele kennt.
Auch ist an sich der Vernunft die Wahrheit nicht unzugänglich, dafs
Gott innerlich und äufserlich zu verehren und ein gerechter
Vergelter ist. Ebenso könnte der Mensch ohne Offenbarung eine
Nachlassung der Sünden zwar nicht sicher erkennen, wohl aber hoffen, da
Barmherzigkeit gegen den Bufsfertigen als einfache Vollkommenheit mit
Recht in Gott vorausgesetzt werden könnte, zumal bei so vielen Zeichen
der göttlichen Langmut. Eine solche Hoffnung müfste aber dem Sünder
in der natürlichen Ordnung genügen, umsomehr als wir auch in der
übernatürlichen Heilsordnung eine strikte Gewifsheit unserer
Rechtfertigung nicht haben.

Als zweiter Traktat folgt unmittelbar nicht die Lehre von der
hl. Schrift, sondern von der Tradition, weil die Inspiration und der
Kanon der hl. Schrift aus der Tradition bewiesen werden. Im 1. Kapitel
von der Existenz der Tradition stellt der Verfasser die aktive
Tradition an die Spitze, die Tradition als ordentliches, bleibendes und
notwendiges Mittel zur Fortpflanzung und Forterhaltung der christlichen
Offenbarung. Er folgt dabei dem Beispiele Franzelins, dessen Verdienst
es ist, durch Betonung der aktiven Tradition Licht und Leben in diese
Lehre gebracht zu haben. Es schien sich bei der Frage nach der mündlichen

Überlieferung vor allem darum zu handeln, ob die hl. Schrift die
ganze Offenbarung enthält oder nicht. Indes wäre jene Frage von nicht
geringerer Bedeutung, auch wenn der Inhalt des verbum Dei scriptum
und traditum sich decken würden. Beim Beweis der aktiven Tradition
oder eines authentischen, unfehlbaren Lehramtes ist der Beweis für die
Kirche und ihre Unfehlbarkeit nicht schon vorausgesetzt. Er wird
theologisch aus Schrift und Tradition erbracht, historisch aber aus einigen
hermeneutisch evidenten Zeugnissen der hl. Schrift, diese nach ihrer
historischen Autorität betrachtet, sowie aus historischen Zeugnissen der
Väter, besonders der den apostolischen Zeiten näher stehenden. — Aus
dem 2. Kapitel von den Kriterien der Tradition nennen wir besonders



224 Litterarische Besprechungen.

die Erklärung der speciellen Kriterien (consensus Patrum, theologorum,
fidelium) aus dem allgemeinen Kriterium (consensus successorum Aposto-
lorum inter se et maxime cum successore b. Petri quocunque tempore
existens). — Ihren Abschlufs und ihre Ergänzung finden die zwei
genannten Kapitel durch das dritte von der Vollkommenheit der christlichen

Offenbarung einerseits, ihrem Fortschritte anderseits.
Der dritte Traktat de s. Scriptura in 4 Kapiteln (de auctori-

tate s. Scr., de canone, de authentia Vulgatae, de interpretatione s. Scr.)
könnte für eine G.-D. umfangreich erscheinen, weil ja bereits die Ein-
leitungswissenschaften sich ausführlich mit diesem Gegenstande befassen.
Indes wer das Werk den Vorlesungen zu Grunde legt, wird auch nach
Mafsgabe der Verhältnisse die geeignete Auswahl zu treffen wissen.
Anderseits ist eine gründliche und korrekte Abhandlung über die heil.
Schrift gerade heute von nicht geringer Bedeutung, da der Rationalismus,
der als philosophischer durch das Vatikanum aus der Dogmatik verdrängt
schien, nunmehr als biblischer wieder in sie zurückzukehren sucht. Auch
mag neben der ins Detail gehenden Behandlung, welche die hl. Schrift
in den Einleitungswissenschaften findet, eine mehr zusammenfassende
unter Betonung der grofsen Gesichtspunkte manchen nicht unwillkommen
sein. Es ist darum nur ein Vorzug für das Werk, dafs der Verfasser
diesem schwierigen Gegenstand nicht aus dem Wege gegangen ist.
Besonders berücksichtigt ist dabei das gelehrte, von kompetenter Seite
„klassisch" genannte Buch des Brixener Dogmatikers Dr. Franz Schmid
„De inspirationis Bibliorum vi et ratione".1

Was die Infallibilität der hl. Schrift oder ihre Freiheit von
Irrtum betrifft, so ist das Original frei von jedem Irrtum und Fehler;
bei der Übersetzung der Vulgata erstreckt sie sich notwendigerweise so
weit, als der Zweck des tridentinischen Dekretes (Sess. IV.) es fordert.
In der Verfolgung dieses Zweckes wird geschlossen, dafs sich in der
Übersetzung der Vulgata kein dogmatischer Text finden könne, der sich
im Original nicht findet. Dies gilt nicht blofs von der alten Ausgabe
der Vulgata, sondern auch von der jetzigen offiziellen Ausgabe. — Die
Inspiration erstreckt sich nach der Definition des Tridentinum auf die

ganze hl. Schrift mit allen ihren Teilen, folglich auch auf alle
einzelnen Texte derselben. Damit Gott in Wahrheit und im eigentlichen

Sinne „Auktor" der hl. Schrift ist, mufs die Inspiration in einem
positiven Influxe Gottes bestehen, der sich auch irgendwie, ohne jedoch
einer Eingebung der einzelnen Worte gleichzukommen, auf die Wahl der
Worte erstreckt, wegen des inneren Zusammenhanges zwischen dem
verbum oris und mentis, und damit die Wahrheit auch entsprechend
ausgedrückt wird. Einzig hinreichendes Kriterium der Inspiration ist
die Tradition, die als Quelle der Offenbarung durch den zweiten Traktät
bereits bewiesen ist. — Das 4. Kapitel von der Schrifterklärung verdient
besonders hervorgehoben zu werden wegen der dort gegebenen
wissenschaftlichen Principien für die Eruierung der Dogmen aus der hl. Schrift
(308—18).

Der umfangreichste und auch bedeutendste Traktat ist der vierte,
de Ecclesia. Die Einteilung läfst den Primat in seiner ganzen
fundamentalen Bedeutung erscheinen: De Ecclesia Christiana, catholica,
romana. Damit sind von der Kirche die drei Fragen beantwortet:
1. Ob Christus eine Kirche gestiftet hat und wie sie beschaffen ist;
2. welche Kirche die wahre Kirche Christi ist; 3. wo die wahre Kirche

1 Brixinae, Weger 1885.



Litterarische Besprechungen. 225

ist, oder welches das unerschütterliche Fundament ist, an dem die Identität
der Kirche bei allem Wechsel einzelner Teile haftet. Da die göttliche
Autorität der Schrift und Tradition gegen den Unglauben und Irrglauben
bereits dargethan ist, so kann in diesem Traktate aus beiden einfach als
aus göttlichen Quellen argumentiert werden.

Der erste Abschnitt (329—432) teilt sich in die 3 Kapitel: de

institutione, de essentia, de proprietatibus Ecclesiae. — In
Erörterung der Mitgliedschaft der Kirche (2. Kap. Art. 2) wird es
als eine weniger passende Ausdrucksweise bezeichnet, eine Zugehörigkeit
zum Leibe und zur Seele der Kirche einander gegenüber zu stellen, wenn
es auch -in der Schrift sowie in der Natur der Sache begründet ist, von
Leib und Seele der Kirche zu reden. Die Kirche ist ein moralischer
und socialer Körper; das aber, was Seele der Kirche heifst, sind die
übernatürlichen Gnadengaben, also eine blofse Qualität und übernatürliche

Vollkommenheit dieser Gesellschaft. Darum kann eigentlich
gesprochen niemand zur Seele der Kirche gehören, ohne zu ihrem Leibe
zu gehören, und kann nicht der Kirche angehören, wer in keiner Weise
zu ihrem Leibe gehört. Auch Katechumenen und materielle Häretiker
oder Schismatiker gehören darum simpliciter loquendo nicht zur Kirche.
Secundum quid können sie dazu gehörig heifsen, insofern sie durch irgendwelche

Bande mit ihr verbunden sind (fides, spes, Charitas, votum). —
Proprietates Ecclesiae (379—432) werden acht angenommen: visibi-
litas, unitas, sanctitas, infallibilitas, apostolicitas, catholicitas, indefectibi-
litas, nécessitas; alle diese Eigenschaften gehen notwendig aus dem Wesen
der Kirche hervor und sind ihr allein eigen, sind darum alle proprietates
im striktesten Sinne (proprietates differentiales).

Die Frage des zweiten Abschnittes (433—60), welches die wahre
Kirche Christi sei, wird im 1. Kapitel mit dem Beweise aus den Merkmalen

der Kirche beantwortet. Aus dem Vergleiche der gegenwärtig
bestehenden, sich christlich nennenden Kirchen mit der Kirche Christi,
wie sie in den Glaubensquellen beschrieben ist, ergibt sich, dafs nur die
katholische Kirche mit der Kirche Christi identisch und somit die wahre
Kirche ist. Dieser Beweis, welcher die Erkenntnis der Existenz einer
Kirche und ihrer Eigenschaften zur Voraussetzung hat, ist den
Andersgläubigen gegenüber wohl am Platze; aber den Heiden gegenüber, welche
vom Evangelium noch keine Kenntnis haben, ist er nicht anwendbar.
Sollen auch diese zur wahren Kirche geführt werden können, so mufs
sie, in sich selbst betrachtet, auch unabhängig von der hl. Schrift, offenbare

Zeichen der Göttlichkeit an sich tragen, welche ihre göttliche Sendung
bezeugen. Das Vatikanum gibt diese Kennzeichen an, wenn es lehrt:
„Quin etiam Ecclesia per se ipsa, ob suam nempe admirabilem propa-
gationem, eximiam sanctitatem et inexhaustam in omnibus bonis foecundi-
tatem, ab catholicam unitatem invictamque stabilitatem magnum quoddam
et perpetuum est motivum credibilitatis et divinae suae legationis
testimonium irrefragabile" (Sess. III. cap. 3. de fide). Die Ausführung dieses
Beweises, welchen Kardinal Dechamps1 geistvoll entwickelt und schon
der hl. Augustin2 ausspricht, folgt in einem 2. Kapitel: Quomodo Ecclesia

per se ipsa sit divinae suae legationis testimonium irrefragabile. So
beweist die Braut Christi ihre göttliche Sendung auf ähnliche Weise wie
Christus selbst: „Hic namque se ut Messiam probavit tum absolute per
miracula aliasque divinitatis characteres in ipso resplendentes, tum

1 Oeuvres completes t. 1.
2 Sermo 228. nr. 3.

Jahrbuch für Philosophie etc. VIII. 15



226 Litterarische Besprechungen.

comparative ostendens ex prophetiis in ipso impletis, se esse illum Messiam,
quem prophetae praedixerunt" (434).

Vom dritten Abschnitt, de Ecclesia catholica romana vel de

Primatu, gilt besonders der Vorzug, den wir gleich eingangs an dem
Werke hervorgehoben, nämlich der engste Anschlufs an das Vatikanum.
Der Verfasser folgt ihm auch in der Einteilung: de apostolici primatus
in b. Petro institutione (461—80); de perpetuitate Primatus b. Petri
in R. Pontifice (480—98); de vi et ratione primatus in R. Pontifice
(498—508); de R. Pontificis infallibili magisterio (508—33). Die
katholische Lehre wird nicht blofs klar dargelegt und gründlich bewiesen,
sondern auch ex professo, in eigenen Thesen und Artikeln, gegen die
Einwürfe und Angriffe der vielen Gegner verteidigt. Zu diesen vier
Kapiteln kommt ein fünftes: de relatione R. Pontificis ad concilia,
ad episcopos et ad potestatem saecularem (533—-50). Von den
ersten Konzilien wird eine convocatio ministerialis, exhortativa und materials

durch weltliche Machthaber zugestanden, eine convocatio auctori-
tativa durch sie mit Entschiedenheit in Abrede gestellt.

Den Schlufs bildet der Traktat de fide et intellectu fidei.
Derselbe enthält, zwar kurz aber klar und sicher dargelegt, eine Reihe
von Fragen, die für das Verständnis der ganzen Theologie von Bedeutung
sind. Der erste Abschnitt de fide (550—91) behandelt im 1. Kapitel
die schwierige Frage nach der Natur des Glaubens, wobei in der
Untersuchung über seinen letzten Gewifsheitsgrund die Erklärung De Lugos
angenommen wird; im 2. Kapitel die Glaubensregel mit der
diesbezüglichen Terminologie. Dabei ist schätzenswerter Weise auch die Regel
gegeben für das Verhalten der Gläubigen gegenüber jenen Entscheidungen
der Kirche, die sie gibt als magisterium authenticum aber nicht infalli-
bile, wie es die Entscheidungen der römischen Kongregationen sind:
„Fideles non solum definitionibus infailibilibus, sed etiam aliis judiciis
magisterii authentici convenientem assensum intellectus praestare tenentur."
Der zweite Abschnitt (592—620) handelt in 3 Kapiteln: de valore
rationis insespectatae; de valore et munere rationis in negotio
fidei; de valore et munere rationis in seientia théologie a.

Nach diesem Referate dürfen wir wohl die Überzeugung aussprechen,
dafs sich das Buch sicher derselben Verbreitung erfreuen wird wie die
früheren Werke des Verfassers, mit denen es auch die solide Ausstattung
gemein hat. Wir schliefsen mit dem Wunsche, dafs der Verfasser bei
einer zweiten Auflage im Traktate de Revelatione das erste Kapitel des
ersten Abschnittes etwas ausführlicher behandeln möge. So fordert es
nicht blofs die Gleichmäfsigkeit der Behandlung, sondern auch die bessere
Verständlichkeit sowie die hinreichende Betonung aller wichtigen Punkte,
z. B. der Notwendigkeit der Religion für die Gesellschaft. Im Traktate

de Ecclesia scheint uns die mystische Stellung Christi zur Kirche
(S. 337—39), welche auch für die Specialdogmatik von grofser Bedeutung
ist, eine zu untergeordnete Behandlung gefunden zu haben.

Regensburg. Prof. Dr. Jos. Sachs.

Lehrhucli der Dogmatik, von Dr. Th. H. Simar (Bischof von
Paderborn). 3., verb. Auflage. Freiburg, Herder 1893.

Enchiridion theologiae dogmaticae specialis. Auetore Dr.
Fr. Egger, edit. 3a. Brixinae, 1894.
Beide Lehrbücher sind ihrem Zwecke überaus entsprechend. Das

ihnen bei den früheren Auflagen von kompetenter Seite zu teil gewordene



Litterarische Besprechungen. 227

Lob gilt umsomebr von der neuen Auflage, welche mannigfach sowohl
formell, wie inhaltlich verbessert wurde. Dafs damit nicht noch der eine
oder andere Punkt verbesserungsfähig sei, werden gewifs die Hochw.
Herren Verfasser am allerwenigsten glauben. Darum erlauben wir uns
denn, kurz auf einige Punkte aufmerksam zu machen. Die Lehre von der
Inspiration überhaupt, insbesondere von ihrem Wesen (Simar, S. 3—19)
wäre wohl noch klarer und übersichtlicher zur Darstellung gelangt, wenn
schärfer die causa efficiens, formalis, materialis, finalis hervorgehoben
worden (vgl. Zigliara, Propaedeutica ed. 3a, pag. 278; Schneider, kathol.
Wahrheit, 4. Bd. S. 25 ff.). Bezüglich der sogen. Aseität (Simar, S. 116;
Egger, pag. 29) verweisen wir auf unser Jahrbuch VII, S. 421 ff.;
Schneider, „Natur, Vernunft, Gott" § 3, S. 311 ff.; Schneider, „Wissen
Gottes", 3. Bd. § 2, bes. S. 81 ff., 4. Bd. 8. 81 ff. — Wie uns scheint,
verwerfen diese Autoren mit Recht die sogen. Aseität als metaphysischen
Grundbegriff. Gott ist das durch sich selbst subsistierende Sein im Unterschied

von allem geschöpfliehen Sein. Die metaphysische Wesenheit
Gottes ist die reale Identität seines Wesens und Daseins, d. i. eben das
ganze göttliche Sein im Unterschiede von den Kreaturen. Aber nach
der metaphysischen Wesenheit wird nicht gefragt, sondern nach dem
metaphysischen Grundbegriff, nach der metaphysischen Grundvollkommenheit

im göttlichen Sein, in der göttlichen Wesenheit. Bei allen
Vollkommenheiten ist „durch sich selbst Subsistenz", ist „reale Identität des
göttlichen Wesens und Daseins". In dieser Hinsicht unterscheidet sich
keine Vollkommenheit von der andern. Gerade aber nach diesem Unterschied

zwischen der metaphysischen Grundvollkommenheit und den andern
Vollkommenheiten wird gefragt. Diese Grundvollkommenheit mufs im
göttlichen Sein das Mafs sein, wie im Dinge für das Sein des Dinges
das Wesen sein Mafs ist. Nur aber die Ewigkeit hat den Charakter des
Mafses im göttliche^ Sein. Commer, welcher in seinem System der
Philosophie (3. Abt.'S.'39) einige Bedenken gegen Schneiders Ansicht
äufsert, sagt (S. 89 ad 1), selbst: „Unter Ewigkeit verstehen wir das
absolut einfache Mafs der göttlichen Existenz und des göttlichen Wirkens,
d. h. der göttlichen Lebensthätigkeit." St. Thomas sagt (I. qu. 10, a. 4,
ad 3um) ausdrücklich: „Aeternitas est propria mensura ipsius esse per-
manentis i. e. mensura primi esse, quod est esse divinum" (vgl. a. 0. 3).
Schneider fragt eben nicht nach der metaphysischen Wesenheit, sondern
in dieser Wesenheit nach dem metaphysischen Grundbegriff. Seine Ansicht
stützt er auf die Worte des hl. Thomas (a. 0. a. 1, corp.): „In appre-
hensione uniformitatis ejus, quod est omnino extra motum, consistit ratio
aeternitatis." Kurz und genau erklärt er in seinem „Wissen Gottes"
(4. Bd. S. 90 f.) seine Meinung mit folgenden Worten: „Das Wesen
der Ewigkeit besteht, wie Bannez sagt, in der Dauer; insoweit die
Ewigkeit ihrer Natur genau ihrem Wesen nach aufgefafst wird,
nämlich als eine von den andern verschiedene Vollkommenheit. Die
Ewigkeit besteht in der Auffassung dieser Dauer oder Gleichförmigkeit,

also im thatsächlichsten Erkennen, in der Spitze sozusagen des
thatsächlichen Erkennens; insoweit die Ewigkeit in ihrem Sein als
höchst und unendlich vollendet betrachtet wird. So ist ja auch
z. B. Wissen in Gott seinem Wesen nach ,Erkennen in der Ursache'
gleich dem geschöpf liehen Wissen; als dem Sein nach durchaus
vollendet aber ist es die erschöpfendste Selbsterkenntnis. Die Ewigkeit
leitet so alle Eigenschaften in Gott trotz ihrer gegenseitigen Verschiedenheit

dem begrifflichen Wesen nach dahin, dafs eine jede in ihrer
Vollendung das einfachste Sein Gottes selber ist. Danach ist die Ewigkeit,

15*



228 Litterarische Besprechungen.

wie wir bereits in ,Natur, Vernunft, Gott' angedeutet haben (Kap. 5, § 3),
die Wurzel, aus der für die betrachtende Vernunft die göttlichen
Vollkommenheiten hervorfliefsen und vor der die Vernunft als einer der
innersten Natur nach schlechterdings unerforschbaren Halt machen mufs.
Sie ist die Grundvollkommenheit in Gott. Sie ist dann eins mit dem
,intelligere actualissimum per se et a se subsistens'; wie Metzger die
metaphysische Grundvollkommenheit bezeichnet (theologia schol. I, 33;
Plac. Renz, theologia I, 135); oder wie Thomas sagt: Sie ist die
,Auffassung der Gleicbmäfsigkeit' (apprehensio uniformitatis), d. h. die
Auffassung des göttlichen Seins als eines unveränderlichen, sich selbst
voll und immer gleichen. Dann ist aber die physica praesentia rerum in
aeternitate mit metaphysischer Notwendigkeit das Mittel für die intuitio
und auf Grund dieser intuitio für die Durchdringung und Erschöpfung
alles geschöpflichen Seins von Seiten der schöpferischen Vernunft. Denn
die Ewigkeit ist ja, in ihrer Seinsvollendung betrachtet, eben diese
Auffassung des schöpferischen Seins selber als eines schöpferischen; also
mufs auch das Objekt des Schaffens ihr gegenwärtig sein, wie jeder that-
sächlichen Auffassung das Aufgefafste gegenwärtig ist. Und es mufs das
physische Sein der Geschöpfe ewig zugleich gegenwärtig sein; denn die
Ewigkeit ist kein abstraktes Auffassen irgend welchen Seins, sondern
die Auffassung des göttlichen Seins als eines zuerst sich selber und dem-
gemäfs dann alles andere gleichmäfsig in seiner Wirklichkeit messenden
Seins." Hier finden wir zugleich eine bündige Abfertigung der scieutia
media und eine klare Darlegung der entgegengesetzten thomistischen
Ansicht. Molinistischerseits wurde dieses ausgezeichnete Werk
Schneiders, „Wissen Gottes" (4 Bde., Regensburg, Manz 1884/86)
vollständig totgeschwiegen. Vgl. über dasselbe das Urteil des f Regens
Schneid im Jahrbuch (I, S. 302 f.). In diesem Werke findet sich bereits
gründlichst alles widerlegt, was die Molinisten immer wieder neu
auftischen, so z. B. P. Frins S. J. in seiner Responsio ad P. Dummermuth 0. P.

Bezüglich der scientia media und der praemotio physica verweisen wir
auch auf Portmann, „System der theo!. Summe des hl. Thomas", Luzern,
Räber 1894 (S. 14, 18, 69, 85). — Die thomistischen termini, z. B. die
Unterscheidung der nécessitas consequentiae et consequentis, auch die
famosa distinctio sensus compositi et divisi (Egger, p. 521 n. 3) sind
älter selbst als St. Thomas (vgl. Schneider, a. 0. 4. Bd. S. 37). Betreffs
der praktischen Brauchbarkeit und Vorzüglichkeit der scientia media
kann man wohl anderer Meinung sein als Egger (S. 521), welcher auch
Hurters Lobrede auf die sc. media (n. 2 a. 0.) anführt. Anderer Meinung
waren unter anderm schon Ende des 16. und Anfang des 17. Jahrhunderts
alle Professoren von Löwen, welche nach reifer Prüfung zugleich mit
den Vertretern der damaligen Hauptlehrkörper Osca, Paris und Douai
erklärten: „Sententia haec (i. e. scientia media) Dei bonitatem obscurat,
justitiam enervat, Scripturis illudit, Patrum testimonia in alienos sensus
detorquet, humanae rationis corruptioni applaudit, humilitatis funda-
mentum evertit, peccandi necessitatem relinquit, propriarum virium fidu-
ciam ingenerat; in salutis negotio, quod praecipuum est, homini dat, quod
minus Deo: gratiam Dei libero subdit arbitrio et ejus pedissequam facit"
(vgl. Schneider, a. 0. S. 156; Jahrbuch, I, S. 174). Der hl. Ignatius von
Loyola war mit allen Heiligen der Ansicht, dafs derjenige, welcher sich
dem Willen Gottes und dem Wirken der Gnade ganz und gar überläfst,
am sichersten und schnellsten die christliche Vollkommenheit erlangt und
dadurch durchaus keine Einbufse erleidet an seiner persönlichen Freiheit
(vgl. Exercitia spiritualia, Annot. 5a, 15a, 16a; Fundamentum). Gewifs



Litterarische Besprechungen. 229

entspricht diese Ansicht nicht der scientia media und ihren Konsequenzen,
resp. Widersprüchen und Unzulässigkeiten, wie sie Schneider (a. 0.
S. 117—157) schlagend zusammenfaßt. — Uber das „Wann" der
Weltschöpfung lehrt St. Thomas einfach nur, dafs die Gründe gegen die
metaphysische Möglichkeit einer ewigen Weltschöpfung nicht volle Ge-
wifsheit bringen; die Gründe für die Zeitlichkeit der Weltschöpfung hält
er allerdings für wahrscheinlicher, aber auch nicht für absolut zwingend;
volle Gewifsheit für den zeitlichen Weltanfang biete nur der Glaube.
Siehe zu dieser Lehre des hl. Thomas die eingehenden Artikel des P. Esser
0. P. im Jahrbuch Y., VI., VII. Bd. (Simar, S. 227; Egger, p. 161).
P. Liberatore S. J., früher in diesem Punkte gegen den hl. Thomas,
entschied sich später durchaus für diese Lehre: „Ego a sententia
S. Thomae recedendum non censeo, nempe quod argumenta contra possi-
bilitatem absolutam creationis aeternae, quamvis valde probabilia sint,
tarnen plenam non pariant certitudinem" (Cosmologia c. 1, a. 6, n. 46;
Prati 1883). Was bisher so vielfach übersehen, von P. Esser aber
schlagend nachgewiesen wurde, ist, dafs St. Thomas diese Frage stets
nur in abwägend kritischer, nie in positiv -1 he tische r Weise
behandelte. — Die Lehre über Urgerechtigkeit und deren Verlust
durch die Erbsünde (Simar, § 84 ff. — § 91; Egger, Tract. III, Sect. III,
Cap. II, III) hätte durch engen Anschluß an St. Thomas sicherlich viel
gewonnen. Die Urgerechtigkeit nun ist nach St. Thomas ein von Gott
der Natur gegebenes Geschenk; die heiligmachende Gnade ist ihre
wirkende Ursache. Wesen der Urgerechtigkeit ist die Unterwürfigkeit
der Vernunft Gott, der niederen Kräfte der Vernunft und des Leibes
der Seele gegenüber, aber alles innerhalb der Natur. (Vergl.
S. Theol. I. qu. 95, a. 1; qu. 100, a. 1, ad 2; —- Schneider, „Kath.
Wahrheit", 8. Bd. 1. Unterabteil. 3 Kap.; „Erwiderung auf Többe" § 6,
S. 34 ff.) Ur-(Erb-)Gerechtigkeit und heiligmachende Gnade werden von
St. Thomas scharf auseinandergehalten. Dem Wesen nach ist die
Erbsünde dem hl. Thomas (auch St. Anseimus, St. Bonaventura, selbst
Scotus) Mangel der Urgerechtigkeit, also an sich noch nicht Mangel der
heiligmachenden Gnade. Die Erbsünde ist ihm Natursünde und zieht
erst in ihrer Folge für die Person den Verlust der heiligmachenden
Gnade nach sich. Ausdrücklich sagt St. Thomas (III. Sent., dist. 3, qu. 1,
a. 1, sol. 1, ad 2um): „Gratia sanctificans non omnino directe oppo-
nitur peccato originali, sed solum prout peccatum originale personam
inficit; est enim gratia perfectio personalis, peccatum vero originale est
Vitium naturae." St. Bonaventura stimmt ganz überein, wenn er
(II. Sent. dist. 32, a. 1, qu. 2) sagt: „Gratia sacramentalis (in baptismo)
proprie respicit corruptionem personae; contra vero corruptionem
naturae non habet ordinari directe." So löst sich aber auch leicht
die Schwierigkeit betreffs der Unbefleckten Empfängnis. Maria
hatte die Natursünde, den Mangel der Urgerechtigkeit (in der bezeichneten

Weise); aber für ihre Person nie den Mangel der heiligmachenden
Gnade. (Vgl. dazu Schneiders oben erwähnte Schriften, sowie 9. Bd.
S. 241 ff.) — Bezüglich des hhl. Altarssakramentes (Simar, S. 715ff.,
813 ff.; Egger, Tract. IX) erwähnen wir, dafs dasselbe dem hl. Thomas
wesentlich Opfer ist (vgl. S. Theol. III, qu. 73 sqq.; Schneider, „Kath.
Wahrheit", 11. Bd. S. 588 ff.; Thomasblätter I, S. 257 ff.). Demgemäfs
empfiehlt sich nicht die Trennung des hl. Mefsopfers vom Sakramente.
Die hl. Kommunion ist nichts anderes, wie Teilnahme am Opfer, die reale
Präsenz gleichsam fortdauernde Erinnerung an das Opfer als ihre iQuelle.

Neuötting, Oberbayern. P. Josephus a Leonissa 0. M. Cap.



230 Litterarische Besprechungen.

Jos. Blas. Becker, Die Weissagungen als Kriterien der
Offenbarung. Mainz, Kirchheim 1890.

Die vorliegende Schrift empfiehlt sich ebenso durch die Wichtigkeit
des Themas, die wissenschaftliche Tiefe und gelehrte Fülle der
Ausführung, wie durch die gute Ausstattung seitens des Verlegers. Es sei
ihr daher auch eine eingehende Besprechung gewidmet.

Die Bedeutung de r W e i s s a gung als Form und Beweis
der Offenbarung ist schon durch die unglückliche Gleichstellung dar-
gethan, welche M. Müller zwischen dem Fetischismus und dem Christentum

beliebt, insofern sich der Fetischgläubige ebensogut auf die
Offenbarung seines Fetisch berufen könne wie der Christ auf die seines Gottes
Als ob von einem Fetisch und von dem vollkommenen und selbstwirklichen

Geiste gleich gut eine Offenbarung erwartet werden könnte! —
Mit Recht hat daher Becker dieses verhängnisvolle Wort M. Müllers
gleich an die Spitze seiner Darstellung gestellt (p. 4).

B. erörtert das Wesen des Kriteriums und gibt in herkömmlicher
Weise den äufsern Kriterien den Vorzug vor den innern: Nur „im
Zusammenhang mit äufsern Kriterien (Wundern) haben die innern Kriterien
volle Beweiskraft für die Existenz der Offenbarung" (p. 20). Ich glaube,
und der Ausgang dieser Schrift bestätigt es: auch die äufsern Kriterien
haben volle Beweiskraft nur im Zusammenhang mit den innern Kriterien
der Offenbarung: warum folgert man nicht auch hieraus den Vorzug der
innern vor den äufsern?

B. gibt als Definition der Weissagung im engern Sinne das Vorauswissen

und Verkünden eines zukünftigen Ereignisses oder einer nur
übernatürlich erkennbaren Wahrheit. Die prophetische Weissagung mufs
mit vernünftigem Bewufstsein erfolgen (p. 32 sq.). Die nähere Bestimmung
des übernatürlichen Lichtes, welches die geistigen Wahrheiten ebenso
erkennbar machen soll, wie das sinnliche Licht die Farben, macht B.
begreiflicherweise einige Schwierigkeit. Es gibt eben kein geistiges
Licht, durch welches die Wahrheiten und Thatsachen in demselbeu Sinne
erkennbar werden, wie die Körper und Farben durch das materielle Licht
sinnlich wahrnehmbar zu werden scheinen. Denn die geistige Erkennbarkeit

selbst kommt nicht als eine eigene Eigenschaft zu der Gesamtheit
aller innern Eigenschaften hinzu, als ob diese alle zusammen dunkel und
unerkennbar wären, sondern ist gegeben, wenn eben keine Bedingung
mehr fehlt, um auf das Erkenntnisvermögen anregend einzuwirken. Die
Erkennbarkeit kommt nicht etwa von einer magischen Beleuchtung
geistiger Art, sondern von der allgemeinen Fähigkeit jedes sinnlich
vorgestellten Gegenstandes, die erforderliche Anregung zur Ideenbildung
auf die Erkenntniskraft auszuüben.

B. fordert als Eigenschaften der Weissagung deren übernatürlichen
Ursprung sowie klare Bestimmtheit (p. 36). Der Beleg dafür, dafs
die biblischen Weissagungen und insbesondere Christi diese Eigenschaften
haben, müfste denn doch selber bestimmter sein, zumal ein Apologet
doch wissen mufs, dafs der moderne Angriff auf die Gottheit Christi
gerade die wichtigsten Weissagungen Jesu, nämlich von seiner Wiederkunft,

als Haupteinwand ins Feld führt, indem man dieselben in geradezu
entgegengesetztem Sinne als sehr bestimmt und unmifsverständlich geltend
macht: d. b. als unerfüllte Weissagung. Apologetische Schriften müssen
doch die Schwierigkeiten des Glaubens und die Gegengründe der
antichristlichen Wissenschaft im Auge haben!



Literarische Besprechungen. 231

Die erste Voraussetzung der Weissagung sei das göttliche Vorauswissen

des Zukünftigen. Dieses unterscheidet B. in drei Klassen:
a) das Naturnotwendige, dessen Eintreten von andern natürlichen

Ursachen nicht gehindert werden könne, z. B. eine zukünftige
Sonnenfinsternis;

b) das relativ Zufällige, das zwar im Zusammenhang aller natürlichen

Ursachen betrachtet, naturnotwendig ist, aber nicht in Hinsicht
auf die Wirkung der nächsten Ursachen, wie z. B. der Verlauf einer
Krankheit durch den ärztlichen Eingriff abgeändert werden kann;

c) das absolut Zufällige oder die freien Willensentscheidungen (p. 43).
Ob es solche naturnotwendige Wirkungen gibt, welche von keiner

natürlichen Ursache gehemmt werden können, auch von keinem Geiste,
und ob die Sonnenfinsternisse dazu gehören, weifs ich nicht; aber das
ist mir unzweifelhaft, dafs der von B. aufgestellte Begriff der freien
Handlungen als absolut zufälliger Ereignisse eine Ausnahme vom Kausalgesetze

bedeutet: „Denn sie sind innerlich und an sich zufällig, indem
es im Charakter der freien Willensbestimmung liegt, auch unter allen
die Handlung vorbereitenden und modifizierenden Umständen sich nicht
notwendig zu einem oder dem andern zu entscheiden" fp. 44). Warum
erfolgt nun diese und nicht jene Entscheidung? ohne dafs ein
hinreichender Grund gerade für diese eigentümliche Bestimmung
vorhanden wäre, welcher es erklärt, dafs der Wille gerade so und nicht
anders wählte? Gerade dies am Willensakt ist das allerwichtigste, das
allerbedeutsamste, das allerverhänguisvollste! Und das soll absolut
zufällig, d. h. ursachlos sein, präcise für sich betrachtet? Und doch für
die ganze Ewigkeit schuldbar sein? —

Gibt es absolut Zufälliges, wie B. behauptet, so ist die Grundlage
aller Gottesbeweise zerstört, und die scientia media samt allen Spiegeln
der Ewigkeit hängt haltlos in der Luft! — Das Zukünftige hat nur
dann eine objektive Wahrheit (vor seiner Verwirklichung), wenn es
letztlich von Gott als solches bestimmt worden ist. Ohne dies nicht!
Sonst wäre Gott überhaupt entbehrlich. Vergl. hierzu meine Dogm. I,
315—317.

Zu p. 65 möchte ich fragen: Wohl ist der Satz: „Judas wird
Christum verraten" entweder wahr oder falsch. Wenn er aber wahr ist,
ist er dies unabhängig von Judas — und unabhängig von Gott? Oder
stammt seine Wahrheit etwa aus ihm selbst? Ja, wenn es von Gott
unabhängig bestehende und ewig gültige Schicksalssätze geben würde, die
ihm, dem Ewigen, als ewiggültige Wahrheiten so gegenständlich und
gegenwärtig gegenüber ständen — ohne dafs er die bestimmende
Ursache ihrer Gültigkeit wäre — wie uns das Gegenwärtige gegenständlich
wird, ohne dafs w i r die Ursache seines Eintretens oder seiner Zukünftigkeit

sind — dann wäre freilich die grofse Schwierigkeit gelöst, um welche
B. (v. p. 66—74) herumgeht: wie nämlich etwas von Ewigkeit her vor-
ausgewufst werden könne, d. h. ewig bestimmt sei (unabhängig z. B.
von Judas), und doch zugleich frei sei, d. h. noch nicht bestimmt,
erst und ganz und darum mit unendlicher Verantwortung von Judas
bestimmt, und unabhängig von „seiner Existenz und seiner Entscheidung
noch nicht bestimmt? — Über das Gesetz des Widerspruchs hilft
keine Dialektik hinüber.

Es ist auch wohl zu beachten: Nicht die zeitliche oder äufsere
Aufeinanderfolge oder Wechselbeziehung zwischen dem ewigen Vorauswissen

des Verrats und dieser zeitlichen Handlung des Judas bildet den
Kern der Schwierigkeit, sondern der innere Zusammenhang oder die



232 Litterarische Besprechungen.

ursächliche Abhängigkeit als solche: Hat das ewige Vorauswissen des
Verrates wirklich denVerrat selber zur Ursache? Hat der Satz: „Judas
wird Christum verraten" seine Zukünftigkeit oder objektive Wahrheit
von Ewigkeit her, also unabhängig von Judas oder erst von Judas her?
Wie aber kann etwas ewig bestimmt sein, ehe der Bestimmende selber
existiert und bestimmt?

Der Einwand Kants soll „dem grofsen Denker" keine Ehre machen,
die unbedingt ausgesprochene Voraussage einer freien Handlung bekunde
ein unentrinnbares Verhängnis (p. 74—76). Die Voraussage soll dieses
Verhängnis nicht bewirken, sondern bekunden — denn sie wäre
ja nicht möglich, wenn noch nicht bestimmt wäre, was geschehen
wird. Die Freiheit setzt aber voraus, dafs es immer noch in der Macht
des Judas lag, darüber zu bestimmen (cf. auch p. 125). — B. hat eben
den Einwand nicht erfafst und insbesondere in Bezug auf Matth. 26,
20—25 nicht gelöst.

Anstatt der Ewigkeit wird auch die unendliche Vollkommenheit des
göttlichen Wesens als Erkenntnisgrund des Frei-Zukünftigen angegeben:
denn kraft seiner Vollkommenheit sei Gott der Intellectus ex natura sua
determinatus ad cognoscendum actu quidquid verum est. Palmieri Inst,
phil. Allein es bleibt auch hierbei der sonderbare Thatbestand bestehen,
dafs die freie Handlungsweise eines Menschen schon unendlich früher,
weil von Ewigkeit her, in der Idealwelt des Wahren bestimmt ist und
von Gott als solche erkannt wird, ehe der freibestimmende Wille und
seine freibestimmende That existiert und wirklich wird. Die Sache ist
hierbei viel entsetzlicher als bei dem strengsten Thomismus, weil dieser
immerhin mit der göttlichen Vorausbestimmung der freien Handlungen
doch noch einige Verantwortlichkeit Gottes für seinen Hatschlufs als
Bürgschaft seiner Güte bestehen läfst; aber im Angesichte dieser von
Gott ganz unabhängigen und vor aller Existenz der freien Personen fest
bestimmten Schicksalswahrheiten hört alles Verstehen und alles Hoffen
schlechthin auf! (cf. p. 203 sq.)

a) Die Gleichzeitigkeit genügt für sich allein nicht, um eine
Erkenntnis zu bewirken, welche in der Wahrnehmung einer unabhängig
vom Erkennenden gültigen Wahrheit besteht; sie ist nur unbedingte
Voraussetzung, damit jene Einwirkung auf den Erkennenden von Seiten
des Gegenstandes stattfinden kann, infolge deren der Erkennende zur
Erkenntnis bestimmt wird.

b) Das Zeitliche und Zukünftige müfste dem Ewigen innerlich
(secundum ordinem naturae et causalitatis) bestimmend vorausgehen, was
undenkbar ist — trotz aller Gleichzeitigkeit. Die zeitliche oder äufsere
Koexistenz ist nur möglich und denkbar auf Grund der ursächlichen
Koexistenz.

c) Es ist und bleibt ein Nonsens, dafs eine Handlungsweise schon
bestimmt sein soll, ehe die bestimmende Ursache oder Persönlichkeit
überhaupt existiert. Die Wirkung und Folge kann unmöglich bestehen,
ehe die bestimmende Ursächlichkeit als solche zur Thatsache geworden
ist — d. h. die hinreichende Ursache —. Gibt es also ein ewiges
Vorauswissen des Zukünftigen,

_
so ist dies nur möglich, weil es eben auch

eine ewige Vorausbestimmung alles Zukünftigen gibt (cf. p. 127).
Sehr bedenklich ist es, wenn B. p. 61 die unmittelbare Offenbarung

nur dann für zuverlässig erklärt, wenn äufsere Kriterien ihrer
Göttlichkeit hinzukämen. Er fragt: „Sind Selbsttäuschungen, Verdrehungen,
Verfälschungen vielleicht bei dieser Art von Offenbarung an sich
ausgeschlossen?" (p. 61.) Ich antworte: Wo Gottes unmittelbare Offenbarung



Litterarische Besprechungen. 233

wirklich ist, gewifs: aber wo sie nicht ist, da ist wohl der Wahn möglich,
Hallucinationen und lebhafte Vorstellungen für Offenbarungen zu halten.
Wo sind die äufsern Kriterien für die meisten Propheten, damit sie
selber für sich eine sichere Überzeugung von dem göttlichen Ursprung
dessen gewinnen, was in ihnen vorging? Dies auch zu p. 161 sq., 169 sq.

Sodann erledigt B. vier Klassen von Einwänden gegen die Möglichkeit
einer göttlichen Offenbarung in üblicher Weise (p. 76—91). Die

zweite und dritte Klasse dieser Einwände geht von der Voraussetzung
aus, dafs die Inspiration durch die Mitteilung fertiger Gedaukenbilder
und Urteile in den Geist des Begnadigten erfolge. Ist diese Voraussetzug
einer mechanischen und magischen Eingiefsung von Erkenntnissen von
der Sache selbst, d. i. dem Offenbarungsglauben nicht gefordert, so fallen
die Einwände in sich zusammen ; ebenso hinfällig sind sie für eine
theologische Schule, welche diese Voraussetzung nicht blofs hier, sondern
grundsätzlich und überall z. B. in der Engel-, Urstands- und Gnadenlehre

zurückweist.
Der letzte Einwand von Kant und Straufs meint, der Prophet könne

den göttlichen Ursprung einer Eingebung nicht wahrnehmen, sondern nur
schlufsweise folgern ; das sei indes keine hinreichende Sicherheit, zumal
man kein sicheres Unterscheidungsmerkmal des Übernatürlichen habe
(p. 85 sq.). Die Antwort B.s ist allzusehr Ausdruck der Entrüstung, die
ja vom Standpunkt des innigen Glaubens sehr begreiflich, aber in der
Apologie nicht so zweckmäfsig ist, wie die sachliche Lösung der Schwierigkeit.

Auch die drei Punkte von König konstatieren blofs, dafs die
gläubige Welt sich durch Kant nicht aufhalten lasse (p. 87). Übrigens
was hat B. selbst auf p. 61 gelehrt? — Wenn der Prophet den göttlichen
Ursprung seiner Eingebung wirklich erschliefsen müfste, wie Herschel
das Dasein des Uranus, dann wäre die Zuverlässigkeit der Inspiration
immerhin mangelhaft — umsomehr, wenn keine nachträgliche
Wahrnehmung der erschlossenen Ursache die Kichtigkeit der Schlufsfolgerung
bestätigt und unzweifelhaft macht, wie beim Planeten Uranus. •— Allein
das ist eben unrichtig, dafs wir Kausalzusammenhänge nur durch Schlufs-
folgeruugen erkennen und erkennen könneu: Wir nehmen uns selber als
Princip unserer Ideenbildung, Willensentsehliefsungen, Überlegungen u. dgl.
unmittelbar wahr. Ebenso den Lehrer, Freund oder sonstigen Menschen,
der belehrend, befehlend, verführend, widerlegend, zweifelnd zu uns
spricht. Noch viel deutlicher und unzweifelhafter ist Gottes Sprechen
bezw. Einwirken auf die Seele von der Einsicht begleitet, dafs diese
Mitteilung von ihm selber kömmt. In jeder Wirkung ist ja der
Wirkende selbst.

Für die Beweiskraft der Weissagung, zu deren Nachweis B. im
5- Kap. p. 92 übergeht, kommt zuerst die historische Erweisbarkeit
der Weissagung und ihrer Erfüllung in Betracht. — B. verteidigt den
wissenschaftlichen Charakter der moralischen Gewifsheit, welche
für den gegebenen Fall den Irrtum der Gewährsmänner mit Evidenz
ausschliefst, obgleich im allgemeinen die Möglichkeit besteht, dafs Zeugen
die Wahrheit nicht kennen oder sie nicht sagen wollen (cf. p. 107).
B. wahrt bezüglich der historischen Zeugnisse zunächst das Recht des
gesunden Menschenverstandes zur Beobachtung und Beurteilung gegenüber

den ungebührlichen Ansprüchen der Fachgelehrten (p. 113—114),
sodann das Recht der Thatsachen gegenüber jenem Veto einzelner
wissenschaftlicher Systeme (oder Zeugnisse), welches auf „unmöglich"
oder auf „unwahrscheinlich" lautet, natürlich nur vom Standpunkt des
betr. Systems (p. 114—118, cf. auch p. 149—158 die Einwände).



234: Litterarische Besprechungen.

Die philosophische Wahrheit der Weissagungen findet B. nach
p. 119—129 darin, dafs deren ubernatürlicher Charakter offenbar
ist; denn die Erkenntnis des Zukünftig-Freien sei nur Gott möglich. —
Natürlich besteht die Voraussetzung, dafs man nicht in der Engellehre
nach altscholastischem Muster die Überzeitlichkeit der Engel annimmt
und deren Wesen als eine Erkenutnisfähigkeit bestimmt, welche von der
erkennbaren Wahrheit von Anfang an ebenso vollkommen erfüllt ist wie
die himmlische Materie von ihrer Wesensform. Denn dann wäre trotz,
des Machtwortes p. 193 das Vorauswissen alles Zukünftigen allen Engeln
als überzeitlichen Geistern mit Gott gemeinsam, wenigstens wenn ihre
Erkenntnis überzeitlich ist, wie Thomas lehrt (cf. C. gent. 1. 2. c. 96. 97).

Das dritte Erfordernis einer beweiskräftigen Weissagung ist ihre
relative Wahrheit, d. h. ihr Zusammenhang mit der zu beglaubigenden
Lehre (p. 130—139). Aber sonderbarer Weise benutzt B. den ganzen
Abschnitt, um darzuthun, dafs echte Weissagungen (und Wunder)
unmöglich zu Gunsten einer falschen Lehre, also nur zum Beweis einer
wahren Lehre eintreten können — weil Gott sich sonst der vollbewufsten
Lüge schuldig machen würde. Letzteres ist natürlich unmöglich; allein
ich zweifle sehr, ob die Sache so einfach zu entscheiden ist — nicht in
abstracto, sondern in concreto, nicht für den scholastischen Apologeten,
sondern etwa für den Ostasiaten, der nach der Wahrheit sucht, oder für
einen zweifelnden Philosophen; nicht im Disputationssaal des Seminars,
sondern etwa vor dem Throne des Kaisers Abkar.

Die Einwände von Lessing und Straüfs gegen die Beweiskraft
geschichtlicher Berichte für das religiöse und philosophische Wahrheitsgebiet
werden in üblicher abstrakter Weise verhört und gerichtet? Hängt die
Schlufsforderung der apologetischen Beweisführung mit ihrem unendlichen
Gewicht wirklich an dem Spinnenfaden historischer Einzelberichte, deren
Inhalt zu fern in der Vergangenheit liegt, als dafs sie gebührend auf
Wahrheit und Falschheit untersucht werden könnten? Findet dabei eine
Heraßaaiq e(ç aXXo yévoç statt? — B. hält die Einwände für erledigt,
indem er in der Stammtafel der betreffenden Erkenntnisse zuerst das
Urteil über die historische Thatsache der Kriterien als den Stammvater

an die Spitze stellt; dann als dessen Sohn das Urteil über die
gleichfalls historische Offenbarungsthatsache erklärt und erst von
diesem als dritten Nachkommen jenes Urteil abstammen läfst, welches
den Inhalt der thatsächlichen Offenbarung für wahr'anerkennt (p. 147).
Hierbei nehmen allerdings die Nachkommen einen anderen Art-Charakter
an, aber nicht durch einen Generationswechsel, sondern durch zwei!
Nun, der Darwinismus ist dadurch berühmt, dafs er es versteht, ganz
leise und unvermerkt die Artveränderung sich vollziehen zu lassen. Gegen
den Vorwurf, dem Darwinismus hierin eine bedenkliche Konkurrenz
gemacht zu haben, soll dann der dogmatische Satz als Schild dienen,
dafs der Glaube und seine absolute Gewifsheit gar nicht von den apologetischen

Beweisgründen erzeugt sei noch überhaupt abstamme! (p. 149.)
Bei alldem denkt B. nicht daran, dafs ebenso wie für das Christentum,

so auch für andere, hochentwickelte Schrift- uud Kulturreligionen
als Wahrheitsbeweis einzelne Wunderthaten und Weissagungen der
Religionsstifter geltend gemacht werden. Da nun als der Kampfplatz der
Apologetik nicht das unzweifelhaft christkatholische Mainzer Seminar zu
denken ist, sondern jenes Forum, auf dem ebenso überzeugte Buddhisten,
Brahmanen, Konfutsianer, Parsen und Muselmanen verkehren wie
überzeugte Christen, so wird es nicht ratsam erscheinen, alten und uralten
Berichten gegenüber, die man nicht widerlegen kann, weil das Berichtete



Litterarische Besprechungen. 235

in unerreichbarer Vergangenheit entfernt ist und bleibt, die verpflichtende
und bindende Beweiskraft zuzuerkètmen : abgesehen von dem innern
Kriterium des Monotheismus (nach Deut. 13) und abgesehen von dem
weltgeschichtlichen Erfolg und Inhalt der äufsern Kriterien — der
angerufenen Wunder und Weissagungen. Denn dadurch gehören sie fort
und fort der Gegenwart an und sind aus Gegenständen des archäologischen
Gelehrtenstreites zu lebendigen Fragen und Aufforderungen an Vernunft
und Gewissen geworden!

Es ist ferner eben doch zu beachten, dafs die Legenden- und Mythenbildung

auf dem religiösen Gebiete eine ganz andere Bedeutung hat
als irgendwo anders und dafs gewisse Zeiten und Stände von besonders
mystischer Neigung aufserordentlich Überschwengliches in dieser Hinsicht
geleistet haben — auch die religiöse Erbauungsliteratur der Gegenwart.
Die Kunst, aus nichts nicht blofs etwas, sondern vieles, ja dickbändige
Lebensbeschreibungen zu machen, ist sehr in Blüte und zerstört leider
den strengen Sinn für Wahrheit gerade in religiösen Kreisen. Diese
specielle Konkurrenz des religiösen Aberglaubens mit der Offenbarungsgeschichte

verlangt schon eine methodische Würdigung. Die Heiligkeit
mancher Personen kann durch aufserordentliche Zustände beglaubigt sein,
aber ihre sogenannten Privatoffenbarungen und Ekstasen werden dadurch
keineswegs zu Wahrheitsquellen gestempelt. Die Fragen Bernheims pag. 155
(Wie läfst sich Echtes vom Gefälschten unterscheiden? Welche Umstände
bewirken und erklären die Fälschungen?) gelten nicht blofs für Ilume,
sondern auch für B. (vgl. auch 168 sq.)

Die p. 140—158 behandelten Einwände sind eigentlich nicht gegen
die historische, sondern gegen die relative Wahrheit und Beweiskraft der
Weissagungen gerichtet. B. geht hierbei wie überhaupt in der Methode
seiner Beweisführung von der Voraussetzung aus, für die Gegner stehe
das Dasein eines persönlichen überweltiichen Gottes fest, oder es sei
ihnen gegenüber, ganz abgesehen davon, dafs die Offenbarung in Betracht
gezogen wird, festzustellen. Allein der moderne Pantheismus wird gerade
durch die Rücksicht auf die Offenbarungsthat Gottes znr Leugnung der
Persönlichkeit Gottes bestimmt. Hiernach ist auch das p. 202 sq. Gesagte
zu beurteilen.

B. findet den Schwerpunkt der Weissagung in der Vorhersagung
des Zukünftigen p. 201, nicht so sehr in den innerlich bedeutsamen
Wahrheiten und Gesetzen, welche sie mitteilt, sondern gerade in dem,
was sie als rein äufseres Kriterium dem inneren Kriterium der Weisheit
gegenüberstellt. Infolgedessen ist sein Standpunkt für die Verteidigung
sehr schwierig, wenn nicht unhaltbar; umsomehr verdient vieles
Anerkennung, was er hierbei im einzelnen zur Abwehr älterer und moderner
Einwände geltend macht (p. 159—194). Es ist allerdings der weltgeschichtliche

und innerlich bedeutsame Wahrheitsgehalt der Prophétie, der behufs
Lösung der Einwände in den Vordergrund gestellt wird: so p. 170—187.

B. behauptet, und zwar offenbar im gleichen Sinne wie Denzinger,
böse Menschen oder Geister könnten unmöglich zur Bestätigung des
Irrtums Wunder und Weissagungen mifsbrauchen (p. 197 u. 198). Da
wäre denn doch die Vereinbarung mit 2 Thess. 2; Apoc. 13, 13—18;
Matth. 24, 21 in ernsterem Sinne, als es p. 207 — 212 versucht wird,
notwendig. — Auch in der Abwehr des Straufsschen Einwandes p. 194 sq.
zieht sich B. schliefslich auf die inneren Kriterien zurück. Wie er aber
die Glaubens- und Sittenlehre des Koran aus Vernunftgründen als offenbar
unwahr erweisen will (p. 203), wäre interessant zu erfahren. Der Islam
ist ja gerade die Abstreifung der übernatürlichen Geheimnislehren — und



236 Litterarische Besprechungen.

zwar weil er sie als anthropomorphistische Verdunklung des streng
vernünftigen Monotheismus ansieht. Man darf eben die Mysterien nicht
einseitig als der Vernunft unzugänglich und der inneren Kriterien
entbehrend hinstellen, sondern als Lehren, welche eminent vernünftig sind,
wenn sie auch höhere Anforderungen an die Vernunft stellen. — Freilich
wäre zu einer befriedigenden Erledigung dieser Frage unumgänglich
notwendig gewesen, dafs B. auch den Einwand eingehend gewürdigt
hätte, der von den unerfüllten Weissagungen beider Testamente
hergenommen wird.

Der Versuch, den B. auf p. 203—205 macht, um Gott von dem
Vorwurfe zu rechtfertigen, er führe die Menschen selbst in Irrtum, wenn
er den Bösen übernatürliche Kräfte zu Wundern und Weissagungen gebe,
ist sehr kasuistisch; und Kasuistik nimmt sich nirgends kläglicher aus
als in der Apologetik. Der Mifsbrauch der Weissagungsgabe sei ja gegen
Gottes Absicht! (p. 204. 206.) Wer sollte da Gott nicht bemitleiden?
Den Gott nämlich, wie er da dargestellt wird! — Ist sodann nicht ein
wesentlicher Unterschied zwischen der priesterlichen Konsekration und
jenen Gnadengaben, welche ihrem ganzen Wesen nach Kriterien der
Wahrheit sein sollen? Wird denn durch den Mifsbrauch der
Konsekrationsgewalt jemand irregeführt? (cf. dazu p. 206!) Es klingt auch
etwas zu juristisch — als Appell an die schon eingetretene Verjährung,
— wenn B. zu Deut. 13 meint, die Wunder und Weissagungen der späteren
(falschen) Propheten gelten deshalb nichts mehr, weil der Wahrheitsbeweis

für den Dekalog durch die früheren Wunder abgeschlossen sei.
In einem solchen Falle wäre eher zu besorgen, dafs der Lebende recht
habe und dafs das selbst erlebte Wunder den Sieg über die aus alter
Zeit berichteten Wunder davontrage. B. scheint sich zu denken, dafs
die echten und die ungöttlichen Wunder durch eine deutliche Etiquette
kenntlich gemacht seien; sonst hätte er sich die Sache nicht so leicht
machen können wie p. 212. Übrigens sei er daran erinnert, ob nicht
die zeitgenössischen Schultheologen ähnlich über die Wunder Christi
abgesprochen — und ob sie nicht gerade ein Zeichen vom Himmel
verlangt haben

Ich bin allerdings auch der Meinung, dafs die Propheten schon vor
der Erfüllung etwaiger Vorhersagungen als Gottesgesandte glaubhaft
erschienen — aber keineswegs zumeist durch äufsere Kriterien, sondern
durch die inneren Kriterien ihres Charakters und ihres selbstlosen Eifers.
Wenn freilich im Gebiete des Geistes oder der inneren Kriterien kein
Raum mehr für das Übernatürliche bleibt sondern dieses seine Heimat
nur in Einzelvorhersagungen des Kontingent-Zukünftigen hat, dann ist
es unbegreiflich, wie die meisten Propheten als solche Anerkennung
haben finden können. Dies zu p. 161 sq., 169 sq., 215. —• Jeder
konkrete Versuch von B., die biblische Weissagung thatkräftig zu Ehren
zu bringen, ist eine Anerkennung der von Drey ausgesprochenen Wahrheit
(p. 218), dafs alle Kriterien innerlich und organisch zusammengehören
und erst als solche den vollen und ebenbürtigen Wahrheitsbeweis der
Offenbarung bilden. B. würde in seiner Schrift viel mehr geleistet haben,
wenn er in der Bildung der Begriffe und Durchführung der Sätze die
ai'istotelisch - scholastische, nicht die nominalistische Methode der
Abstraktion aus der Gesamtheit aller in Betracht kommenden und
konkurrierenden Thatsachen befolgt hätte: — dann wäre freilich seine
Entrüstung über Perty nicht zur Entwickelung gekommen (p. 169). Solche
Entrüstung mag sich ein Dogmatiker gestatten, für die Apologeten
hat sie keinen Sinn; er hat zu beweisen, dafs diese konkurrierenden



Litterarische Besprechungen. 237

Erscheinungen wie nicht blofs Orakel, Hellsehen und Gedankenlesen,
sondern auch die sogenannten Ekstasen und Privatoffenbarungen, welche
in christlichen und katholischen Kreisen vorkommen, wesentlich unter
denjenigen Weissagungen stehen, welche^ als Wahrheitsbeweis des Christentums

in Anspruch genommen werden. Übrigens : Sind denn nicht die mit
Entrüstung zurückgewiesenen Vorhersagungen als individuelle so recht
der Gattung des Kontingent-Zukünftigen angehörig? (cf. p. 169 mit 201.)
Übrigens: Hat sich der Apologet B. schon ernstlich in die Aufgabe
hineingedacht, die von den grofsen Religionsstiftern, wie z. B. Confutse,
Buddha u. a. in den klassischen Schriften ihrer Religion berichteten
Wunder und Weissagungen zu widerlegen bezw. wirksam zu entkräften?
natürlich nicht für seine Seminaristen, sondern für gläubige Bekenner
und Parteigänger jener Religionen

Der letzte Kampf des Verfassers mit Straufs gibt eben doch im
wesentlichen diesem recht: dafs das höchste Kriterium die innere
Übereinstimmung mit den Grundsätzen des Monotheismus und Theokratismus
ist und bleibt: d. h. das innere Kriterium (p. 195 und trotzdem p. 218!)
Die äufseren Erweise sind dann als echt und ihre Vollbringer als
Gottesmänner erwiesen! Das ist der Triumph des Denkens über den Mechanismus

— auch im Glauben
Für apologetische Untersuchungen ist es überhaupt, aber gerade

in der gegenwärtigen Zeit, welche auf dem religionswissenschaftlichen
Gebiete ein so gewaltiges und ernstes Wahrheitsstreben entwickelt,
unbedingt notwendig, den Gegner nicht ohne weiteres als boshaften und
verstockten Feind des Lichtes, als verabscheuungswürdiges Werkzeug
Satans zu betrachten und zu behandeln, sondern als einen Denker, der
auch in seiner negativen Kritik von ehrlichem Wahrheitsinteresse getrieben
ist. Dann werden unsere Antworten viel gediegener und wirksamer; dann
haben unsere Verteidigungsgründe auch mehr Empfänglichkeit und
ernstere Würdigung auf gegnerischer Seite zu erwarten. Aus diesem Grunde
habe ich in dieser Recension das Einzelne so eingehend und streng
sachlich geprüft, damit man auch draufsen wisse, dafs der katholische
Geist nicht geschäftsmäfsig ohne weiteres lobt, was aus dem eigenen
Lager stammt, und ungeprüft verwirft, was der Gegner sagt. Non enim
possumus aliquid adversus veritatem, sed pro veritate (2. Kor. 13, 8).

Würzburg. Herman Schell.

L. Susse, Prof. der Philos, an der Kaiserl. japan. Universität
Tokyo, Streifzüge durch die japanische ethische Litte-
ratur der Gegenwart (Mitteilungen der deutschen Gesellschaft

für Natur- und Völkerkunde Ostasiens in Tokyo.
Heft 50. 1892. Berlin, Asher & Co.; abgedr. in Zeitschrift
für Missionskunde und ReligionsWissenschaft. Bd. VIII).
Es fehlte seit den letzten 25 Jahren nie an Stimmen, die das Inselreich

des Far East und seine Regierung vor Überstürzung in den
Reformen nach europäischen Mustern warnten. Im Lärm des Beifalls, der
von jenen immer jeder Neuerung gespendet wird, die dabei zu gewinnen
hoffen, überhörte man jedoch diese Rufe. „Flut mufs auf Flut folgen",
hiefs es im „Japan der Zukunft" (Shörai-no-Nihon) von Tokutomi Choi-
chirö; und so ging es denn fort in Fieberhast auf allen Gebieten. Ein
Spiegelbild davon zeigt uns die japanische Litteratur der Gegenwart. „It



238 Litterarische Besprechungen.

is barren of original thought; and even the borrowed thought is in too
many instances stated in enaggerated forms, showing how little "its
significance has been apprehended"; urteilt Walter Dening in einem Aufsatz
„On Japanese Modern Literature" (Transactions of the ninth Intern.
Congress of Orientalists, vol. II, p. 643). Was von der Litteratur im
allgemeinen gilt, trifft auch für die ethische zu, während hier noch
besondere Momente hinzutreten, welche diesen Gegenstand mehr als jeden
andern geeignet erscheinen lassen, um an ihm über das Soll und Haben
der ganzen japanischen Reformbewegung sich zu orientieren.

Busse, der sich dieser Aufgabe zur Belehrung für viele, die nicht
wie er an der Quelle sitzen, unterzogen hat, unterscheidet vier
Hauptgruppen in der ethischen Litteratur Japans unserer Tage: eine
buddhistische, eine nationalkonservative, eine christliche und eine
philosophische. Es schwindelt einem bei all den unverdaulichen
Geistesbrocken, die aber von denen, die in Japan auf Intelligenz Anspruch
zu machen glauben, wie es scheint, mit grofser Gier verschlungen werden.
Die philosophische Ethik insbesondere, in der Herbert Spencers
Geist umgeht, ist ein totgeborenes Kind, und doch scheint gerade diese
Richtung unter den Gebildeten tonangebend zu sein. — Was soll daraus
werden? Busse will die Hoffnung auf Gesundung nicht aufgeben. Das
ist ja recht schön, aber woher soll Remedur kommen?

Hardy.

Prof. Dr. J. Thill, Die Eigentumsfrage im klassischen
Altertum. Luxemburg, Brück.
Eine sehr empfehlenswerte Abhandlung, die sowohl des interessanten

und soliden Inhalts sowie der gedrängten und klaren Ausdrucksweise
halber als auch ebenso wegen der reichen Belesenheit in den alten und
modernen Autoren aller Richtungen, welche der Verfasser verrät, den
weitesten Leserkreis verdient. Der Titel gibt die Ausdehnung des
behandelten Gegenstandes nur teilweise wieder. Im 1. Paragraphen begründet
der Verfasser ausführlich, eine wie tief gehende Kardinalfrage, zumal in
der Gegenwart, die Eigentumsfrage ist. Das Ergebnis der 2 folgenden
Paragraphen läfst sich dahin zusammenfassen, dafs „die Annahme einer
ursprünglichen Gütergemeinschaft, weit entfernt, ein wissenschaftliches
Axiom zu sein, für die Griechen und Römer unhaltbar ist; dafs allerdings
die kommunistischen Ideen bereits den Demagogen Athens dienten, die
Massen zu verführen, dafs aber auch von der Bühne herab der Komiker
Aristophanes diese wahnwitzigen Bestrebungen gegeifselt, dafs Plato einem
ganz andern, viel ideelleren Kommunismus huldigte; dafs in Aristoteles,
dem Philosophen, xat è^oxqv, dem Privateigentume eine herrliche
Rechtfertigung geworden ist; dafs die praktischen Römer nie etwas von den
neueren weltbeglückenden Systemen wissen wollten". Der 4. und letzte
Paragraph enthält die rechtsphilosophische Begründung des Privateigentums

als socialer Institution. Wir möchten die Ansicht der Legisten
(8. 62 u. ff.) sowohl wegen der für sie eintretenden Autoritäten als auch
wegen der inneren Gründe und der geschichtlichen Erfahrung, die für
sie spricht, nicht ohne weiteres, wie der Verfasser, ablehnen. Wollte
derselbe genau die aus Thomas angeführten Stellen prüfen, so würde er
ebenfalls finden, dafs diese Ansicht nicht mit der seinigen, die das

Eigentumsrecht auf „den Willen des Schöpfers und Ordners aller Dinge"
zurückführt (S. 79), in Widerspruch steht. Thomas nämlich betrachtet
das positive Recht für nichts anderes, soweit es jus und nicht „iniquitas"



Literarische Besprechungen. 239

ist, wie als die nähere Bestimmung und Anwendung der allgemeinen
Principien, welche das Naturrecht bilden. Dieses positive Kecht teilt
sich in das jus gentium, welches die unmittelbar und für alle Menschen
von der Vernunft aus dem Naturrecht abgeleiteten Grundsätze enthält,
und in das jus particulate, welches je nach Völkern und Körperschaften'
verschieden ist. Das Naturreeht aber ist für Thomas der nächste
Ausdruck des ewigen Gesetzes, „nach welchem alle Naturen und alle
Handlungen, wie Gottes Weisheit es festgesetzt, geleitet werden". „Der Wille
des Schöpfers und Ordners aller Dinge" also ist „der tiefste Grund des
Eigentumsrechtes", soweit derselbe in der Natur und durch die Vernunft
des Menschen sich offenbart.

Dr. C. M. Schneider.

Dr. Cr. Mollat, 1. Lesebuch zur Geschichte der Staats-
wisseuschaft des Auslaudes. 2. Lesebuch zur Geschichte
der deutschen Staatswissenschaft von Kant bis Bluntschli.
Osterwiek, Zickfeldt 1891.

Die Zusammenstellung dieser Lesestücke verdient uneingeschränktes
Lob sowohl auf Grund der umfassenden Kenntnisse des Autors wie auch
wegen seiner durchaus vorurteilsfreien Sichtung unter den betr. Werken
und Stellen. Nicht nur für das Studium ^der Staatswissenschaft in allen
ihren Zweigen, sondern auch für das der* Rechtsphilosophie, der Sociologie

und anderer Gebiete des menschlichen Wissens werden diese Hefte
die erheblichsten Dienste leisten. Es wäre zu wünschen, dafs das
Beispiel, welches hier gegeben worden, auch im Bereiche der übrigen
Wissenschaften nachgeahmt würde. Die Hauptvertreter der Staatswissenschaft
aller Zeiten, u. a. Plato, Aristoteles, Augustin, Thomas v. Aquin, Machia-
velli, Bossuet, Rousseau, Burke, Mill tragen, vermittels der zutreffendsten
Stellen aus ihren Werken, dem Leser ihre Ansicht und deren Begründung
vor. Die deutschen Gelehrten sind vertreten besonders durch Kant,
Pichte, Moser, Jentz, Rotteck, Schelling, Savigny, Mohl, Leo, Stahl,
Ahrens, Bluntschli. Die irrtümlichen Meinungen der einen finden wir
stillschweigend widerlegt durch die Auseinandersetzungen der andern.
Sollen wir im allgemeinen unsern Eindruck wiedergeben, so möchten wir
zwei Punkte betonen. Der Kardinalpunkt, um den die gesamten
Ausführungen sich drehen, ist die Teilnahme des Volkes an der Leitung des
Staates. Wie diese Teilnahme aufzufassen, wie zu begründen, wie
beschaffen die jedesmaligen Folgen und direkten Wirkungen seien, dies
bildet den hauptsächlichsten Gegenstand der verschiedenen scharfsinnigen
Untersuchungen. Wo solche Teilnahme des Volkes ganz fehlt, da ist die
Abart der staatlichen Ordnung, die Despotio; wo es gelingt, die Gesamtheit

des Volkes, gemäfs den verschiedenen Klassen und Ständen, in irgend
einer Form am wirksamsten an der Gesetzgebung teilnehmen zu lassen,
da ist die beste Staatsform. Sodann tritt durch das Nebeneinanderstellen
der neueren Autoren so recht das Unpraktische, Unbrauchbare des
modernen Pantheismus hervor, des Vaters der Socialdemokratie nach der
wissenschaftlichen Seite hin. Kant, Fichte, Hegel spielen mit ihren
Theorieen neben Wilh. v. Humboldt, Moser, Moser, Savigny, Stahl, eine
traurige Rolle. Denn die letzteren nehmen die menschliche Natur selber,
wie sie thatsächlich ist; während die ersteren davon ausgehen, wie sie sich
in ihrem Kopfe die Natnr und die Dinge gestalten, wie diese also eigentlich
sein müfsten. Wir heben beispielsweise einige Stellen hervor. „Ich



240 Litterarische Besprechungen.

widersetze mich," so Burke S. 124, „eben darum den falschen Ideen
von diesen Rechten; (die Menschenrechte der französischen Revolution
sind gemeint), weil sie gerade auf die Zerstörung der wahren
abzielen. Wenn die bürgerliche Gesellschaft zum Besten des Menschen
gestiftet ist, so erwirbt der Mensch ein Recht auf alle die Vorteile,
welche die Gesellschaft zum Zwecke hat. Bürgerliche Gesellschaft ist
ein Institut, dessen Essenz Wohlthätigkeit ist, und das Gesetz selber ist
nichts anderes als Wohlthätigkeit nach einer gewissen Regel. Es ist
des Menschen Recht, unter dieser Regel zu leben. Eine
Staatsverfassung schaffen, erfordert keine grofse Geschicklichkeit. Weiset der
Macht ihre Stelle an, lehrt Gehorsam, und das Werk ist vollbracht.
Freiheit geben ist noch weit leichter. Da bedarf es gar keiner Führung.
Es ist blofs nötig, die Zügel schiefsen zu lassen. Aber eine freie
Staatsverfassung hervorbringen, d. h. die streitenden Elemente der Freiheit
und der Beschränkung in ein festes und dauerndes Ganze zusammenzuschmelzen,

das ist ein Geschäft, was langes und tiefes Nachdenken, was
einen scharfsichtigen, vielumfassenden und ordnenden Geist erfordert."
Über „die Folgen der militärischen Regierungsart" schreibt Karl v. Moser
(S. 22): „Solche Denkungsart wirkt ferner vielmal eine schädliche
Geschwindigkeit in Behandlung der Regierungsgeschäfte. Solche Herren
meinen dann immer, ein Land liefse sich just so hantieren wie ein
Regiment auf dem Paradeplatze. Sie bedenken nicht den Unterschied
zwischen der Arbeit des Geistes eines Ministers und der oft blofs machi-
nalischen Bemühung eines Offiziers. Es soll alles eins, zwei, drei wie
beim Exerzieren gehen, und da es nicht so gehen kann noch wird, so
sind Herr und Diener tapfer mit einander geplagt. Diese Manieren
des Herrn breiten sich allmählich über die ganze Dienerschaft aus und
die ganze Art der Behandlung der Unterthanen bekommt eine solche
Gestalt, dafs Herrschaften nur noch blofs die Worte Hoheit und Niedrigkeit

kennen. Sie messen alles nach dem Ersten und glauben, dafs alles,
was davon abgeht, niedrig und als ein Eingriff in ihren hoben Stand
anzusehen sei. Allein wir haben ein so gelindes Wort zwischen beide
zu setzen, welches die Güte heifst. Vergebens sucht man die in einem
Lande, das nach militärischen Grundsätzen regiert wird." Im Jahre 1797
schreibt Gentz (S. 27) an Friedrich Wilhelm III.: „Ein Feldzug ist für
die preufsische Armee nur die Fortsetzung ihrer täglichen Operationen,
nur die unmittelbare Anwendung dessen, was bei ihr längst zur anderen
Natur geworden war. Sie wird nach 20-, nach 50 jähriger Ruhe, sobald
die ernste Stunde der wahren Kriegsnotwendigkeit schlägt, nichts weiter
zum Siege notwendig haben als gute Feldherren, und diese sind im Hause
Friedrichs II. so einheimisch, in dem Wirkungskreise, den sein Andenken
beseelt, so unvergänglich als sein Ruhm." Noch nicht 10 Jahre darauf
war die Schlacht bei Jena. — Eine Stelle aus Aristoteles mit dem
Kommentar von Thomas vermifsten wir, die, gerade bei Betrachtung der
staatlichen Tendenzen unserer Zeit, von Interesse gewesen wäre. Sie

warnt davor, dafs nicht die staatliche Gewalt alles regeln wolle; der
Staat sei wesentlich verschieden von der Gemeinde und von der
Familie, deren Rechte der gute Staat voraussetzt, aber nicht in Anspruch
nimmt. Die Stelle ist im Beginne des 2. Buches der „Politik" (vgl. unsere:
„Socialistische Staatsidee beleuchtet durch Thomas v. Aquin". Paderb.
Bonifacius-Dr.).

Dr. C. M. Schneider.



Litterarische Besprechungen. 241

JJr. M. Baumgartner, Die Erkenntnislelire des Wilhelm
V. Auvergue. (Bd. II. Heft 1 der Beiträge zur Geschichte
der Philosophie des Mittelalters.) Münster, Aschendorff.
Der Zweck dieser Untersuchungen ist die Darstellung des „Ringens

der von Augustinus sich herdatierenden Gedanken mit den aristotelischarabischen

Anschauungen auf dem Gebiete der Erkenntnislehre". Nach
kurzen biographischen Bemerkungen werden vom Verfasser psychologische
Vorfragen über das Verhältnis von Leib und Seele sowie über die Seele
allein und ihre Kräfte erledigt. Es folgt der eigentliche Gegenstand der
interessanten Schrift, die Auseinandersetzung, wie sich Wilhelm v.
Auvergne zu Aristoteles, Plato und Augustin stellt in der Lehre von der
Erkenntnis durch die Sinne und durch die Vernunft. Den Schlufs macht
die Beurteilung der Ansicht Wilhelms über das Verhältnis der obersten
Wahrheiten und ihres Grundes, der Gottheit, zur Erkenntnis der Seele.
— Die Monographie ist wegen ihres mit vieler Mühe verbundenen
Eingehens auf die wissenschaftliche Stellung Wilhelms v. Auvergne in seiner
Zeit, wegen der steten Bezugnahme auf die Lehre des Aristoteles und
der arabischen Philosophen sowie auf Grund der umfassenden Kenntnis
der betr. modernen Litteratur, die sich darin kundthut, für die Gelehrten
ein bedeutsamer Stein im Aufbau der mittelalterlichen Philosophie bis
zu deren Glanz- und Höhepunkte, dem Fürsten der Scholastik.
Nützlicher würde sie noch geworden sein, wenn der Verfasser die Lehre des
hl. Thomas über die Sinnen- und Vernunfterkenntnis mit dessen eigenen
Worten an die Spitze gestellt und dann damit die Ansichten des Wilhelm
v. Auvergne sowie die der arabischen Philosophen verglichen hätte. Hat
ja doch Leo XHI. die positive Vorschrift gegeben, dafs die
katholischen Philosophen diese Lehre als Richtschnur ihrer Forschungen zu
betrachten haben. Die Befolgung dieser Vorschrift schadet ebensowenig
dem Fortschritte der Wissenschaft wie der philosophischen Forschung
der Widerspruchssatz und der Mathematik der pythagoreische Lehrsatz,
ebensowenig wie die rechte Strafse dem ungehinderten Gehen von Nachteil

ist. Hätte Baumgartner vom Ziele des Weges der philosophischen
Forschung im 13. Jahrhunderte, nämlich von Thomas v. Aquin aus, jenen
Teil des Weges beurteilt, welchen Wilhelm v. Auvergne vorstellt, so
würde sein Endurteil über diesen vielleicht ein anderes geworden sein;
er würde dessen „Arbeit auf philosophischem Gebiete" nicht ein
„unvollkommenes Stückwerk" genannt haben. Wer mit der Ausdrucksweise
des Aquinaten vertraut ist, der findet in den zahlreichen Stellen, welche
B. aus Wilhelm v. Auvergne anführt, keine einzige, weder wenn es sich
um die Sinnen-Erkenntnis noch wenn es sich um den intellectus agens oder
den int. materialis, d. h. possibilis, handelt, deren Sinn grofse Schwierigkeiten

böte. Freilich mufs man da nicht meinen, bei Aristoteles sei die
„sensitive Seele die Form des Körpers" und „trotzdem sei der vovç mit der
sensitiven Seele zur substantiellen Einheit verknüpft" (S. 13); solche
Anschauungen verraten einen zu geringen Grad der Vertrautheit mit
der Terminologie des Aristoteles und des Aquinaten (vgl. S. Th. I, qu. 76,
art. 1). Wenn danach das entsprechende Verhältnis Wilhelms zum
Aristoteles bestimmt wird, so mufs allerdings Unklarheit die Folge sein.
Nach Aristoteles und Thomas ist der vovç, d. h. die vernünftige Seele,
die forma substantialis corporis, nicht die forma substantialis animae
sensitivae. Ist die sensitive Seele die Form des Körpers, so besteht
bereits ein substantielles Sein, und die vernünftige Seele ist in diesem
Falle ein accidens. Würden nach der wahren Lehre des Aristoteles die

Jahrbuch für Philosophie etc. IX". 16



242 Litterarische Besprechungen.

Stellen im Wilhelm v. Auvergne beurteilt, so dürfte leicht entschieden
werden können, worin er mehr zu Plato und worin er mehr zu Aristoteles
hinneigt. Seine Terminologie ist noch nicht so geklärt, wie später bei
Albertus und Thomas; aber der Sinn seiner Ausführungen läfst sich
unschwer von dem Gesichtspunkte aus feststellen, dafs er ebensowenig wie
Augustin zwischen Plato und Aristoteles, oder wie Thomas zwischen
Augustin und Aristoteles, einen durchgreifenden Unterschied zwischen
Plato, Aristoteles und Augustin anerkennt, sondern vielmehr das eine
oder das andere klarer bald bei Aristoteles, bald bei Augustin ausgedrückt
findet. Hat ja Thomas einen Kommentar geschrieben zum Dionysius vom
Areopag, der offenbar platonischen Ideen und platonischer Ausdrucksweise

huldigt, und ebenso Kommentare zu den Hauptschriften des
Aristoteles. Wie bekannt, führt er den Dionysius verhältnismäfsig öfter als
Gewährsmann in der Summa und sonst an als den Aristoteles, in
Anbetracht nämlich des Verhältnisses in der Zahl der Schriften zwischen
beiden. Auf Augustin beruft sich Thomas ebenfalls in allen Materien,
über die er schreibt. Man müfste einmal von diesem Irrtume der
aristotelischen Einseitigkeit der Scholastiker zurückkommen. Er läfst sich
in keiner Weise aufrechthalten. Sobald die Scholastik beginnt, nimmt
sie den Inhalt ihrer Spekulation von allen grofsen Autoren her; niemals
und in keinem ihrer hauptsächlichen Vertreter zeigt sie sich beschränkt
auf Aristoteles! Auch Wilh. v. Auvergne mufs danach beurteilt werden.
Die übernatürliche Wahrheit ist ein allumfassendes Princip, so dafs unter
ihrem Lichte die natürliche Wahrheit in jedem philosophischen Systeme
hervortritt, aber auch das Dunkel, d. h. das Irrtümliche in einem jeden.
Die Freiheit im Forschen wird von selbst geboren mit der aufrichtigen
Anhänglichkeit an die geoffenbarte Lehre. Die Wahrheit kann den Geist
nie einschränken. Wo demnach, gemäfs der Stimme des obersten Lehrers
der Kirche, die Wahrheit ist, da ist auch der Quell der freien Forschung
und im selben Grade der Mangel an jeder Voreingenommenheit. Wenn
S. 28 gesagt wird, Augustin habe angenommen, nicht das beseelte Sinnenorgan

empfinde, sondern „das materielle, physische Gebilde, Organ
genannt", so hätte ein Blick auf später aus de Trinitate angeführte augu-
stinische Stellen genügen müssen, um zu zeigen, zu welchen Irrtümern
man gelangt, wenn man einmal durchaus Augustin zu Aristoteles in
Gegensatz stellen will. Das blofs materielle Organ soll Sitz der
sinnlichen Wahrnehmung sein, nämlich nach Augustin; also empfinden nach
Augustin auch die Leichname, denn die „physischen Gebilde, Organ
genannt", bleiben ja. Die Lehre des Aquinaten über die forma spiritualis
beim sinnlichen Erkennen, über den Unterschied zwischen der Seele und
ihren Kräften, über den intellectus agens als eine der Seele inhärierende
Potenz hätte Licht verbreitet über die betreffenden Auslassungen Willi,
v. Auvergne, während sie ohne das von Widersprüchen, wimmeln, weil sie
nämlich nicht richtig verstanden werden. Nicht Wilhelm mangelte es an
der notwendigen Kritik. Dr. C. IVi. Schneider.

_P. van Jîemmelen, Le nihilisme scientifique; correspon¬
dance entre l'étudiant Ti et le professeur de philosophie
Ousia. III. Les trois règnes du monde réel: La matière-la
vie-l'esprit. Leide, Brill 1893.
Wir haben bereits die zwei vorhergehenden Bändchen dieser

geistreichen Erörterungen hier angezeigt. Das 3. Bändchen besitzt alle
Vorzüge der beiden andern. In leicht verständlicher Sprache werden vom



Litterarische Besprechungen. 243

Professor Ousia die Theorieen über den Stoff, die lebenden Wesen und
die mit Vernunft begabten Geschöpfe lichtvoll und übersichtlich behandelt.
Die zu Grunde liegende Lehranschauung ist eine gesunde. Jedoch mufs
angeraten werden, dafs der Leser, ehe er sich über den Inhalt der
einzelnen Teile ein endgültiges Urteil bildet, das ganze Werk lese. Es
kommen später manchmal Einschränkungen mit Rücksicht auf allzu weite
und zu bestimmt vorgetragene Thesen. Beispielsweise wird auf den ersten
Seiten (4—15) uneingeschränkt von der Materie behauptet, sie sei durchaus

„aktive" und in keiner Weise „passive". S. 22 aber wird, ohne Bezugnahme

auf das früher Gesagte, davon gesprochen, dafs die matière active
zugleich inerte sei, dafs es einer Sollicitation, eines Anstofses von aufsen
her bedürfe, damit sie ihren status quo verändere. Genauer wäre es
gewesen, von vornherein zwischen der inneren Natur des stofflichen Dinges
zu unterscheiden und seiner Bewegung oder Thätigkeit. Die Natur ist
im Innern des stofflichen Dinges selbst; und danach ist letzteres nicht
passiv, sondern hat selbständiges Sein. Aber damit das stoffliche Ding
iu Bewegung komme, ist ein Anstois von aufsen notwendig. Die Art und
Weise der Bewegung also richtet sich nach der inneren Natur des Steines,
des Wassers etc.; ist doch, wie Aristoteles sagt, die Natur im stofflichen
Dinge das principium motus in eo, in quo est. Dafs aber ein stoffliches Ding
thatsächlich in Bewegung ist oder nicht, das hängt von aufsen ab; darin ist
la matière nicht „active", sondern „passive" oder, wie Aristoteles definiert:
Quod movetur, ab alio movetur. Sehr bestimmt ist S. 26—30 dargethan,
dafs das Leben nicht nach darwinistischer Anschauung aus dem Stoffe
sich entwickele, sondern stets die Materie beherrsche, la vie domine
toujours la matière. Aristoteles nennt im selben Sinne die Seele das
Princip, die bildende Form des Seins im lebendigen Dinge. Recht
zutreffend ist im 3. Teile die Beurteilung Kants. Der Autor findet es
staunenswert, dafs in Frankreich so viel auf Kant gehalten wird, „obgleich
dem französischen Geiste nichts widerwärtiger sein kann als die Terminologie,

der Stil und das Denken de ce ,prussien'". Er gibt aber auch
den Grund dafür an. Kant hat nämlich sein Glück in Frankreich
gemacht mit dem Ausdrucke „die reine Vernunft", la raison pure. Die
Franzosen meinten, dies bedeute „die gereinigte, geläuterte, ätherische
Vernunft", während es doch nur die Lostrennung der Vernunft von der
Erscheinungswelt bezeichnet, also besser übersetzt würde mit „la pure
raison". Die Anhänglichkeit an den Unglauben ist eben weit stärker
als der sog. Patriotismus. Wer da eine Stütze zu bieten scheint, um
dem geoffenbarten Glauben sich feindlich gegenüberstellen zu können,
wird in diesen Kreisen gefeiert, mag er auch einer sonst gehafsten Nation
angehören. Dr. C. M. Schneider.

Dr. Otto Schneider, Transcendentalpsycliologie. Ein
kritisch-philos. Entwurf. Leipzig, W. Friedrich.

„Die Transcendentalpsychologie ist diejenige Wissenschaft, welche
alle durch die Erfahrung unmittelbar gebotenen und nach Ähnlichkeit
mit dieser Erfahrung wenigstens mittelbar vorstellbaren seelischen
Zustände des Innewerdens und Bewufstseins daraufhin prüft, was an ihnen
apriorischer und was aposteriorischer (empirischer) Natur ist" (S. 6).
Der Verfasser verwirft mit Recht als etwas „Grundfalsches" sowohl die
„Ästhetik von oben", welche aus den allgemeinen Ideen und Begriffen
die Thatsachen im Seelenleben konstruiert, wie auch die „Ästhetik von
unten", die in materialistischer Weise einzig auf die Erfahrung Rücksicht

16*



244 Litterarische Besprechungen.

nimmt und somit blinder Realismus ist. Er geht in höchst anerkennenswerter

Weise den Mittelweg. Nachdem der vorliegenden Arbeit ihre
Stellung im Bereiche der philosophischen Wissenschaft zugewiesen, das
Wesen des Gegenstandes und die Darstellungsform gekennzeichnet worden,
wird von einer Stufe der Bewufstseinszustände zur andern emporgestiegen,
von den einfachsten "Vorgängen des Vorstellungsmechanismus im tierischen
und diesem ähnlichen Seelenleben durch das in der Sprache sich
ausdrückende Bewufstsein und das „Ich" hindurch bis zum Bewufstsein von
den höchsten Erscheinungen der Seelenthätigkeit, wo dann die verschiedenen

Wissenszweige : die Logik, Mathematik mit allen ihren Teilen, die
Naturwissenschaft, Ethik, Staats- und Rechtswissenschaft, Wirtschaftslehre,

Âsthètik und Metaphysik mit den verschiedenen Unterabteilungen
in die ihnen gebührende Stelle einrücken. Die Darstellung ist durchweg
klar und edel, der Inhalt gibt Zeugnis von gereiftem Denken, was den
vorliegenden Stoff, soweit es auf die moderne Philosophie ankommt,
vollständig beherrscht. Der Titel zeigt bereits, dafs hier nicht so sehr
endgültige Ergebnisse des geistigen Forschens vorgelegt, als eine Musterung
abgehalten werden soll über die Gröfse und Beschaffenheit des zu
bearbeitenden Ackerfeldes. Es ist hervorzuheben, dafs der Verfasser die
Substantialität der menschlichen Seele anerkennt. (S. 23 u. ff.) Er will
nichts davon wissen, dafs sie nur eine Eigenschaft des Stoffes oder der
Stoff eine Eigenschaft der Seele sei; vielmehr ist beides, Stoffliches und
Seelisches, grundverschieden. Nur stimmt es damit kaum, dafs Seele und
Stoff durchaus ein „unteilbares Ganzes", „eine schlechterdings
unauflösliche Einheit" in allen ihren einzelnen und verschiedenen Zuständen
und Bethätigungsweisen sein sollen. Ebensowenig finden wir (S. 23 u. ff.)
einen Grund dafür angegeben, dafs wohl der Stoff für sich allein, also
ohne Seele, existieren kann, nicht aber die Seele ohne den Stoff; zumal
sie doch im Sein höher steht als der hlofse Stoff. Könnte sich der
Verfasser dazu entschliefsen, einen für und in sich bestehenden Geist als
existenzfähig anzusehen, so würde er auch „über den höchsten und letzten
Gegenstand, den von Sein und Denken" hinwegkommen. Darin hat er
freilich recht, dafs die mödern-pantheistische Wissenschaft „nicht darüber
hinwegzukommen vermag". Würde er. eine, einzig und wesentlich, nur
der vernünftigen Seele zukommende Thätigkeit anerkennen,, nämlich das
rein geistige Denken und Wollen, wobei die stoffliche Phantasie nur den
Gegenstand vorstellt, wie z. B. das Licht dem Auge die Farbe, so möchten
auch viele Schwierigkeiten schwinden, die ihm das Empfinden bereitet.
Allerdings kann man sagen, Empfinden, Denken und Wollen seien die
drei Thätigkeiten der Seele. Aber man mufs da unterscheiden : Das
Empfinden ist eine Thätigkeit- der Seele, insoweit sie in den
Sinnesvermögen an die stofflichen Organe gebunden ist; Denken und Wollen,
insoweit sie Vermögen hat, zu deren Thätigsein kein Sinnesorgan anders
erfordert ist, als um den Gegenstand vorzustellen. So habe ich ein Buch
notwendig, um lesen zu können; aber das Buch gibt in keiner Weise die
Fertigkeit des Lesens und hat nicht den mindesten Anteil am Lesen
selber. Der Satz (S. 18) von der „naiven Unkenntnis des Verfassers der
Mosaischen Urkunden" verunziert das sonst vornehm gehaltene Werk und
verstöfst gegen den Rat des Verfassers selbst (S. 19). Die „Mosaischen
Urkunden" sind von den gröfsten Geistern aller Zeiten mit Ehrfurcht
kommentiert forden; und die „exakteste Wissenschaft" der modernen
Zeit hat noch keinen Fehler darin und keinen Widerspruch nachweisen
können, was von ihr selbst nicht gilt.

Dr. C. M. Schneider.



Litterarische Besprechungen.

Prof. Dr. Stephan Paivlicki, Leben und Schriften
Ernest Renans. Wien. Selbstverlag der Leo-Gesellschaft.

Diese Abhandlung, die im Jahrbuche der Leo-Gesellschaft 1893
erschien, enthält einen Rückblick auf Renans Leben und wissenschaftliche
Werke, wir hätten bald gesagt, einen Panegyrikus. Damit wollen wir
nicht im geringsten einen Tadel aussprechen, sondern vielmehr ein neues
Zeugnis für die Wahrheit der Thatsache konstatieren, dafs der wirklich
katholische Geist auch im Gegner das Gute und Empfehlenswerte sieht
und hervorzuheben weifs. Wir lieben nicht jene historischen Charakterbilder,

mögen sie auch von bedeutenderen katholischen Autoren herrühren,
welche sich ohne hinreichenden Grund bemühen, die schwachen Seiten
im Leben eines berühmten Mannes mit den grellsten Farben zu malen,
so dafs die Verdienste kaum erkennbar sind. Der Verfasser dieses
Rückblickes auf den am 2. Okt. 1892 verstorbenen Renan verschweigt nichts
von dem verderblichen Einflüsse der Schriften Renans, von den
Widersprüchen, die in seinen Werken mit philosophischem Inhalte sich finden;
aber der Eindruck, welchen die ganze Abhandlung zurückläfst, ist doch
vielmehr der des tiefsten Mitleids mit dem Manne, wie des Unwillens
über seinen zur Schau getragenen Unglauben. Besonders interessant
nach dieser Seite hin ist der Bericht über die Jugendzeit und die
Erziehung Renans, sowie die Untersuchung, auf welche Weise Renan aus
einem frommen Kinde und aufrichtig gläubigen Jünglinge ein vollständig
ungläubiger Gelehrter geworden ist, ohne dafs etwa der sittliche Ruin,
wie in so manchen andern Fällen, vorherging. Wir möchten zu dem,
was der Verfasser ausführt, nur noch hinzufügen, dafs von Ollier, allerdings

einem heiligmäfsigen, aber nicht im selben Grade in der
theologischen und philosophischen Wissenschaft ausgezeichneten Manne, an,
die Anstalt St. Sulpice dem Jansenismus und Gallibanismus huldigte,
soweit immer es ohne offenen Bruch mit der Kirche möglich war. Noch
in der neuesten Zeit haben die Sulpizianer, zusammen mit Dupanloup,
davon Proben gegeben. Es fehlte in jenen kath. Schulen, die Renan behufs
Eindringens in die philosophischen und theologischen Wissenszweige
besuchte, das feste katholische Fundament, nämlich die aufrichtige
Unterwürfigkeit unter Rom. Daher erklärt sich die Auswahl der Lehrbücher,
in welchen Cartesius und Malebranche dominierten, aber nicht die heil.
Väter und Kirchenlehrer. Es war derselbe Geist da lebendig, der sich
mit allen Kräften auch gegen Alfons v. Liguori stemmte, selbst nachdem

dieser heiliggesprochen und zum Kirchenlehrer erhoben worden.
Ein Geist wie Renan verlangte nach fester Nahrung, und in diesen
Schulen erhielt er nichts als dünne, trübe Wassersuppen. Möchten sich
dies alle jene merken, welche nur mit Widerstreben und äufserlich der
Mahnung Leos XIII. folgen, die gesunden, nahrhaften Principien der
Lehre des hl. Thomas, d. h. eigentlich der gröfsten Männer aller Zeiten,
ihrem Unterrichte zu Grunde zu legen.

Dr. C. M. Schneider.

Tilmann Pesch, S. J., Seele und Leib. Vortrag in der
Generalversammlung der Görresgesellschaft zu Bamberg.
Fulda, Aktiendruckerei.
Ein äufserst zeitgemäfses Thema, welches P. Pesch in lichtvoller,

gemeinverständlicher und zugleich gründlicher Weise behandelt. Er
verfehlt zumal nicht, darauf hinzuweisen, welchen Einflufs die Lehre von



246 Litterarische Besprechungen.

der Art der Verbindung der menschlichen Seele mit dem Leibe auf das
praktische Leben hat. Neben den gefeierten Wiener Prof. Meynert, der
die Hunde seine Brüder nennt, stellt er mit Recht den Ausdruck Bebels:
Ich bin Atheist und Materialist (S. 26). Es wäre deshalb zu wünschen,
dafs der Vortrag in die weitesten Kreise dränge, damit viele sich in
einem der wichtigsten Punkte überzeugen könnten, welche Folgen für
die menschliche Gesellschaft der Abfall von der gesunden Vernunft hat
und wie einer durchdringenden und dauerhaften Reform der verderblichen
Gesellscbafts-Theorieen die Reform der Ideen in der philosophischen
Wissenschaft vorangehen mufs. Nachdem ein kurzer geschichtlicher Uberblick

gegeben und nachgewiesen worden, dafs die Unsterblichkeit der
Seele und damit die substantielle Verschiedenheit zwischen der Seele
und dem rein Körperlichen in irgend einer Form bereits bei den ältesten
Völkern Anerkennung fand, geht der Vortragende auf die wissenschaftliche

Herausbildung der Lehre von der Seele in ihren verschiedenen
Abstufungen bis auf Aristoteles ein, der zuerst die Seele als forma sub-
stantialis oder prima corporis potentia (dvvâfiii) vitam habentäs
definiert. Augustin und Thomas haben dann an erster Stelle diese
Begriffsbestimmung weiter erläutert und angewandt. Sie blieb mit der damit
zusammenhängenden Lehre über die besondere Art von Verbindung, die
zwischen Leib und Seele waltet, in der gesamten Wissenschaft die
vorherrschende bis Cartesius, der die Seele „als Telegraphen- oder Maschinendirektor

in einen Teil des Gehirns, die Zirbeldrüse, versetzte" und so
den Anstois zu der gröfsten Zerfahrenheit und Verwirrung in den
Ansichten über die Seele gab. Der Autor fafst die Wahrheit, wie sie
Thomas lehrt, in den Worten richtig zusammen (S. 20): „Wie die Silben
sich verschieden müssen, um ein Wort zu bilden, wie die Seite des Dreiecks

aufhören mufs, Grenze zu sein, wofern sich an ihr ein zweites Dreieck
ansetzen soll, um mit dem ersten ein Viereck zu bilden; ebenso mufs bei
dem Leibe und dessen einzelnen Organen, bei den chemischen Elementen,
welche durch Introsusception dem lebenden Wesen eingefügt werden,
jeder substantielle Abschlufs, jede substantielle Abgrenzung in Wegfall
kommen, weil Leib und Seele nur eine Substanz bilden." Wir hätten
dann aber auch den Ausdruck „Teil-Substanzen" mit Rücksicht auf Leib
und Seele vermieden. Denn er könnte in der Weise mifsverstanden
werden, als ob der Leib bereits ein eigenes, thatsächliches, substantielles
Sein hätte, abgesehen von der Seele; während er doch im Vergleiche zur
Seele nur in potentia, âvvàfxsi, dem Vermögen nach, ist und alles that-
sächliche Sein von der Form, der Seele, empfängt.

Dr. C. M. Schneider.

Dr. Casimir Twardowski, Zur Lehre vom Inhalte und
Gegenstande derVorstellungen. Eine psychologische
Untersuchung. Wien, Holder.
Diese Arbeit richtet sich gegen einen einseitigen Idealismus, welcher

den Gegenstand einer Vorstellung nicht von dem immanenten Inhalte
unterscheidet. Sie will „die Trennung des Vorgestellten in dem einen
Sinne, wo es den Inhalt bedeutet, vom Vorgestellten im andern Sinne,
in dem es zur Bezeichnung des Gegenstandes dient, kurz die Trennung
des Vorstellungsinhaltes vom Vorstellungsgegenstande im einzelnen
durchführen und das gegenseitige Verhältnis beider betrachten". Um seinen
Zweck zu erreichen, prüft der Verfasser nun das „Urteil", die „Namen",
die sog. gegenstandslosen Vorstellungen, wie das Nichts, das runde Viereck,



Litterarische Besprechungen. 247

den goldenen Berg, und vergleicht sie mit dem Vorstellungsinhalt.
Sodann geht er an die Zerlegung der Bestandteile sowohl des Vorstellungs-'
gegenständes als auch des Vorstellungsinhaltes, und schliefst mit der
Erörterung der allgemeinen Vorstellungen. Man wird dem Verfasser es
zugeben müssen, dafs er nach allen Seiten hin eine reale Trennung des
Gegenstandes und des Inhalts der Vorstellungen nachgewiesen hat und
zwar in dem Sinne, dafs sich jeder Vorstellungsinhalt an einen Gegenstand

aufsen mittelbar oder unmittelbar anlehnt. Dies hat selbst bei
sog. gegenstandslosen Vorstellungen statt, und auch den
Allgemeinvorstellungen entspricht etwas Einheitliches in den einzelnen betreifenden
Gegenständen. Weniger aber hat er sich damit beschäftigt, die
Beziehungen nachzuweisen, welche zwischen aufsen und innen, zwischen dem
Gegenstande und dem Inhalte bestehen. Ohne Zweifel ist ja das
Erkennen, mag es das geistig-vernünftige oder das sinnliche sein, Einheit,
Identität. Dadurch selber, dafs ich einen Gegenstand erkenne, bin ich,
soweit die Kenntnis reicht, eins oder identisch mit dem Dinge. Der
Gärtner pflegt die Pflanze, als ob er selber sie wäre; und fasse ich die
Sonne auf, so urteile ich, als ob ich Sonne wäre; sonst ist mein Urteil
falsch. In einem gewissen Sinne also ist jedenfalls Inhalt der Vorstellung
und ihr Gegenstand identisch. Nur kommt es darauf an, die Beziehung
oder die Seite festzustellen, nach der die Identität eintritt, und jene
andere Seite, .mit Rücksicht auf die eine Verschiedenheit zu bemerken
ist. Wenn der Verfasser von Erkenntnis-„Bildern" spricht, so hat das
seine Berechtigung; aber es mufs eben erörtert werden, worin denn die
einigende Ähnlichkeit besteht und worin der trennende Unterschied.
Vielleicht soll darauf eine weitere Abhandlung eingehen. Da wird aber
der Verfasser nicht umhin können, in den Gegenständen das Allgemeine
oder Gemeinsame genau zu scheiden vom Individuellen; und in den
Erkenntniskräften die Sinne von der Vernunft.

Dr. C. M. Schneider.

Alois Trissl, Das biblische Sechstagewerk vom Stand¬
punkte der Exegese und vom Standpunkte der
Naturwissenschaften. 2. Aufl. Regensburg, Mauz.

Eine erfolgreiche Zurückweisung geologischer Anmafsungen. Dafs
dieses Urteil berechtigt ist, wird bereits durch ein äufseres Argument
angezeigt, nämlich durch den Anklang, welchen die Schrift gefunden hat.
In kurzer Zeit wurde eine 2. Auflage notwendig und wir hoffen, dafs
noch mehrere folgen werden. Denn leider schenkt man auch auf
katholischer Seite den zwar mit grofser Bestimmtheit, aber ohne hinreichende
Gründe vorgetragenen Behauptungen der modern-ungläubigen Geologen
zu voreilig Glauben. Was in den übrigen Zweigen der modernen Wissenschaft

gäng und gäbe ist, das findet sich auch in der Geologie. Man
erdenkt ein Princip; und nun mufs sich die Wirklichkeit nach diesem
Princip ummodeln lassen, an dessen Begründung man nicht denkt. „Man
geht," so heifst es mit Recht hier S. 65 mit Rücksicht auf die
geologischen Bestimmungen, „von der Praemissa, von der Voraussetzung aus,
dafs das organische Leben auf Erden allmählich, stufenweise sich
entwickelt habe, vom Niederen zum Höheren .; leider aber vergessen
die Geologen, diese Praemissa zu beweisen." Darum dreht sich überhaupt
die ganze Frage. Ging die Welt als etwas Vollendetes aus Gottes
Schöpferhand hervor und ist somit das Wort der Schrift wahr: Dei
perfecta sunt opera ; oder warf der Künstler blofs das Material auf die



248 Litterarische Besprechungen.

Strafse und sagte: Nun mache aus dir selber etwas oder helfe dir ein
anderer? Geht die Welt von einer gewissen Vollendung aus und zeigt
ihre Entwickelung ein Fallen, einen auf ihr lastenden Fluch; oder war
sie ein nebelhaftes Etwas, ein Tohuwabohu, und vervollkommnete sich
selbst immer mehr? Wenn ein Stümper oder ein Schüler die Sonate
pathétique von Beethoven spielen will, so wird er allerdings vom
Unvollkommenen fortschreiten zum Vollkommenen; mit vieler und langer
Mühe wird sich das Werk unter den Fingern herausbilden. Tritt aber
ein Liszt oder Rubinstein an das Klavier, so schliefst wohl seine Wiedergabe

des Musikstückes alle die aufgewandte Mühe des Schülers in sich,
virtute, ein; aber in höchster Vollkommenheit rollen, das erste Mal bereits
dafs die Sonate gespielt wird, die Tasten. Der Verfasser weist in
überzeugendster und oft in schlagender Weise nach, dafs die positiven
Behauptungen der modernen Geologie entweder gar kein Fundament haben
und von Geologen selber in ihrer Haltlosigkeit aufgedeckt worden sind,
oder dafs sie keinen irgendwie begründeten Gegensatz zum 1. Kapitel der
Genesis enthalten. — Was den Standpunkt der Exegese betrifft, so möchten
wir auf eine Stelle im Thomas aufmerksam machen, welche über den
Standpunkt Augustins Aufschlufs gibt. Thomas nimmt nicht die Meinung
der andern Väter an (S. 7) und berichtet blofs über die des hl. Augustin'
Er nimmt für sich selber keine von beiden an „wegen der grofsen
Autoritäten, die auf beiden Seiten sich finden", sondern erläutert
eingehend, wie nach jeder von beiden die Worte der Schrift zu verstehen
sind, und dafs dieser letzteren jede von beiden Meinungen gerecht wird.
Die Stelle ist folgende (I, q. 74, art. 2; Übers. III, S. 266): „Wie grofs
auch immer die Meinungsverschiedenheit auf beiden Seiten sein mag,
soweit es die Erklärung des Schrifttextes anbetrifft; so ist sie doch
mit Rücksicht auf die Art und Weise, wie die Dinge
hervorgebracht werden, nicht so bedeutend. Nach Augustin wird unter
„Tag" die Kenntnis der Engelchöre verstanden; und so ist der 1. Tag
die Kenntnis des 1. Werkes Gottes, der 2. Tag die des 2. u. s. w. Denn
nichts brachte Gott hervor in der körperlichen Natur, was Er nicht zuvor
der Engelvernunft als Idee eingeprägt hätte. Und demgemäfs wird der
Tag vom Tage unterschieden gemäfs der natürlichen Abhängigkeit
der Dinge von einander als Erkenntnisgegenstand; nicht aber
wegen einer Aufeinanderfolge in der Kenntnis selber oder in der
Hervorbringung. Die Kenntnis aber in der Engelvernunft kann ganz gut und
recht eigentlich und wahr (nicht also bildlich) „Tag" genannt werden,
weil das Licht, die Ursache des Tages, so recht eigentlich im Bereiche
des Geistigen (vgl. die formae spirituales im Bereiche der Sinne, unter
welchen das Licht an der Spitze steht, I, qu. 78; art. 3; Übers. III,
S. 338) gefunden wird. Nach den andern Vätern aber wird der Schrifttext

so erklärt, dafs darunter die Aufeinanderfolge zeitlicher Tage
verstanden wird, sowie die zeitliche Aufeinanderfolge in der Hervorbringung
der Dinge. Soweit jedoch die Art und Weise der Hervorbringung
berücksichtigt wird, ist der Unterschied nicht grofs und zwar aus zwei
Gründen: 1. Augustin versteht unter Himmel und Erde, die zuerst
geschaffen worden, das durchaus Formlose. Darunter aber, dafs das
Firmament gemacht wird, die Wasser sich sammeln etc. versteht er die
Einprägung der substantialen Form in den körperlichen Stoff. Die andern
Erklärer aber verstehen unter dem zuerst Geschaffenen, nämlich unter
Himmel und Erde, die Elemente der Welt, soweit sie in ihrer eigenen
Natur da sind; und unter den folgenden Werken verstehen sie eine
gewisse Scheidung in den früher geschaffenen Körpern. 2. Augustin



Litterarische Besprechungen. 249

meint, die Pflanzen und Tiere seien nur der verursachenden Kraft
nach in den 6 Tagen geschaffen worden, insofern den Elementen die
Kraft mitgeteilt wurde, das alles hervorzubringen. Die andern aber
nehmen an, die Pflanzen und Tiere seien auch thatsächlich gleich in
ihrem Sein und ihrer Natur erschienen.

„So also hat Augustin eigentlich nur das Eigene, dafs er meint, die
Werke der 6 Tage seien zugleich geworden, es sei nämlich die Kraft
für die Entwickelung in alle Elemente zugleich niedergelegt worden
(potentialiter). Die Art und Weise der Entwickelung aber ist auf beiden
Seiten die gleiche (sequitur idem modus productionis rerum). Denn nach
beiden war in der ersten Gründung der Dinge der Stoff unter den Wesensformen

der Elemente; und nach beiden Seiten war bei der ersten Gründung
der Dinge den Elementen des Stoffes die Kraft zugeteilt, zur
Hervorbringung von Tieren und Pflanzen ihren Teil selbständig beizutragen;
nach beiden trugen die ersten Tiere und Pflanzen den Samen für andere
in sich, also trugen sie in sich die einzelnen Pflanzen und Tiere nicht
thatsächlich, sondern der Kraft nach. Gott schuf alles zugleich der
formlosen Materie nach, in welcher das (passive) Vermögen zu allem
lag, und der Substanz der Geister nach als der wirkenden Ursache (unter
Gott). Die Formierung aber und der Schmuck ward nicht zugleich;
deshalb steht blofs für den ersten Fall das Wort: Er schuf u. ff."

Blofs also mit Rücksicht auf die Bedeutung des Schriftwortes „Tag"
differiert Augustin von den andern. Er nimmt dieses Wort, für die
Abhängigkeit der Dinge unter einander, wie solche in die Kenntnis der Engel
niedergelegt wurde, so dafs z. B. das Licht am 1. Tage geschaffen ward,
weil die ganze Entwickelung in der sichtbaren Welt vom Lichte abhängig
ist. Es wäre falsch, dies als eine allegorische Deutung anzusehen. Denn
abgesehen davon, dafs die Ruhe Gottes am 7. Tage im wörtlichen Sinne
nicht von einer körperlichen Ruhe verstanden werden kann, sondern von der
Ruhe Gottes in sich, weil er sein eigener Zweck ist, und von der Ruhe
resp. der Abhängigkeit der Geschöpfe von Gott als ihrem ersten wirkenden
Grunde und letztem Endzwecke, und dafs sonach auch der Ausdruck
„Tag" streng genommen einen dementsprechenden Sinn beansprucht, ist
diese Kenntnis der Engel durchaus nicht identisch mit blofsen Ideen
von der Schöpfung, sondern schliefst die Beziehung dieser Kenntnis als
einer wirkenden, verursachenden in sich. Es ist eine den Kunstideen
ähnliche Kenntnis, nach welchen ein Bau aufgeführt, ein Gemälde
vollendet, ein Heer geordnet wird. Die Ur-Idee der Schöpfung ist in Gott
als dem ersten Künstler, und am Glänze dieser Idee nehmen vor allem
teil die Engel als untergeordnete wirkende Ursachen, caussae se-
cundae. In der Engelvernunft erscheint genau dasselbe, was in der
schöpferischen geeint ist, in verschiedenen Abteilungen, d. h. in mehreren
Ideen, bei denen der Inhalt der einen von der ändern abhängt. Diese
Ideen der Engel sind als wirkende Ursachen in direkte Beziehungen zu
bringen zum Gewirkten, und ihnen gemäfs erscheinen die verschiedenen
Ordnungen der Dinge in derselben Abhängigkeit von einander, also gemäfs
den Tagen, wie sie in der Kenntnis der Engel sind. Augustin bezieht
die „Tage" auf eine höhere wirkende Ursache, die andern Väter auf eine
niedrigere; jener auf die unsichtbaren geistigen Ursachen in der Engelwelt,

diese auf die sichtbaren körperlichen Ursachen. In der Art und
Weise, wie die Welt nun ins Dasein tritt, kommen beide im wesentlichen
überein. Die Auffassung Augustins ist wo möglich weiter und läfst Raum
für alle positiven Ergebnisse der Wissenschaft. Bei den andern mufs
es eine Zeit gegeben haben, wo kein Licht war, wo nicht das Firmament



250 Litterarische Besprechungen.

geformt dastand u. s. w.; bei Augustin kann dies wohl sein, aber ist
nicht notwendig. Die Welt war „vollkommen und zugleich" geschaffen
in den Ideen der Engel, also in den bildenden geschaffenen Ursachen
einerseits, und in der ungeformten Materie, die geeignet war, jegliche
Einwirkung von da aus in sich aufzunehmen. Danach waren perfecta
opera Dei. Die Spieler der Sonate und das Instrument waren vollkommen;
aber sie hatten es in der Gewalt, die Sonate langsamer zu spielen oder
schneller, jenachdem es ihnen gemäfs dem Willen Gottes gefiel, bei
einer Stelle z. B. länger anzuhalten und deren Schönheit in sich
eintreten zu lassen. Nach den andern Vätern trat jede Klasse der Geschöpfe
notwendig vollkommen ins Dasein, gleich dem Menschen. Wir haben
schon oft den Eindruck gewonnen, dafs man das, vielleicht unter allen
seinen Werken am schwersten verständliche, diesbezügliche Werk Au-
gustins, „Supra Genesin ad litteram," wenig im Texte selber liest,
mindestens nicht das ganze im Zusammenhange, und die Ansicht Augustins,
so wie man selbst sie sich hergerichtet hat, anführt. Um sie zu
verstehen, ist es notwendig, die Lehre dieses Kirchenvaters über die Engelwelt

und deren Einflufs auf den Stoff genau zu kennen. Den besten
Dienst zum Verständnisse Augustins wird hier, wie auch in andern
Punkten, sein getreuester Exeget, Thomas v. Aquin, leisten... Was die
Sonne und den 4. Tag betrifft, so hat Thomas (I, qu. 67, art. 4; Übers. III,
S. 238) bereits die irrtümlichen Meinungen scharf und bestimmt
gekennzeichnet. Er gibt dem Dionysius vom Areopag recht, der da (4 de div.
nom.) sagt, dafs am 1. Tage das Licht wohl das Sonnenlicht war, jedoch
noch formlos; und er erklärt dieses Formlose mit den Worten: „Die
Sonne war bereits und hatte im allgemeinen leuchtende Kraft; am 4. Tage
aber wurde ihr eine weitere bestimmte und besondere Kraft gegeben,
um besondere Wirkungen in der Natur hervorzubringen" (vgl. 1. c. qu. 70;
S. 251).

Dr. C. M. Schneider.

Alois Trlssl, Sündflut oder Gletscher? Regensburg, Manz.

Es ist Zeit, dafs von den verschiedensten Seiten her nicht mifszu-
deutender Einspruch erhoben wird gegen die Sucht unter den Theologen,
sich vor den wackeligsten Ergebnissen der modernen Naturwissenschaft
tief zu verneigen und dabei mit der gröfsten Leichtigkeit die hl. Schrift,
so wie die Vätertradition sie einstimmig auslegt, preiszugeben. Ein Geologe
selber sagt (Dr. Pfaff in der Vorrede zur Schöpfungsgesch.): „Statt, wie
früher, seine Schlüsse streng aus den Thatsachen zu ziehen und nach
diesen, den Thatsachen, die Theorieen zu bilden, geht man jetzt mit
einer fertigen Theorie an die Thatsache und modelt diese nach den
Theorieen; man vertröstet sich damit, jene von der Theorie geforderten
Thatsachen würden schon noch kommen." Ein anderer Naturforscher
(Quenstedt, „Sonst und Jetzt") schreibt: „Das einzelne, was man jetzt
in den Naturwissenschaften weifs, ist mit einem System von Irrtümern
durchdrungen." Karl Voigt veröffentlicht lange Aufsätze über den
Aberglauben, der in den heutigen Zweigen der Naturwissenschaft herrscht.
So die Vertreter selber der modernen Wissenschaft. In einer ganzen
Reihe von Theologen aber überbietet der eine den andern bei der
geringsten Hypothese, die ein beliebiger Naturforscher ausdenkt, in dem

Anerbieten, wie weit die Theologie, und zumeist Gottes Wort, Zugeständnisse

machen könne. Auf welche Gründe gestützt? Auf keinen andern,
wie die vermeintliche eigene Autorität : „Die klaren und soliden Principien



Litterarische Besprechungen, 251

einer wahrhaft christlichen Philosophie", „die nüchterne Vernunft",
„gereifte Prüfung der Thatsachen", so etwa heilst die Begründung, ohne
dafs man etwas von diesen „klaren und soliden Principien", von dem
Fundamente, auf dem diese „nüchterne Vernunft" steht, oder von der
Weise, wie die Prüfung der Thatsachen vor sich gegangen, erfährt. Die
Väter, und zumal Thomas, wollen blofs ihren Gründen Bedeutung
heigemessen wissen ; diese Klasse von Theologen aber hält die eigene Person
für Grund genug. Der Verfasser thut im vorliegenden Falle die volle
Grundlosigkeit der Ansichten, welche die allgemeine Sündflut leugnen,
nach allen Seiten hin, und zumal nach berühmten Geologen (vergl.
S. 89—102), dar und bestreitet die Gletschertheorie in dem ungemessenen
Umfange, den ihr besonders Theologen geben. Der Verfasser hätte noch
Cuvier für sich anführen können (Discours sur les révolutions du globe,
5. éd.) : C'est donc le même instant qui a fait périr les animaux et rendu
glacial le pays qu'ils habitaient. Cet événement (die Sündflut) a été
subit, instantané, sans aucune gradation. Er nennt es eine klar erkannte
Thatsache, dafs diese letzte Erschütterung (cette dernière révolution)
nicht weit hinauf zu setzen ist. Je pense avec MM. Deluc et Dolomieu
que s'ily a quelque chose de constaté en géologie, c'est que la surface
de notre globe a été victime d'une grande et subite revolution, dont la
date ne peut remonter beaucoup au delà de cinq ou six mille ans.
Mabillon (S. 103) hat i. J. 1685 vor der Indexkongregation blofs die
Ansicht verfochten, dafs die Kirche noch nichts dogmatisch entschieden
hat über die Frage, ob die Sündflut eine allgemeine war oder sich blofs
auf die zur Zeit des Noë bewohnte Erde erstreckt hat, und dafs es
deshalb nützlich sei, über die darauf bezüglichen Bücher des Isaak Vossius
nichts zu entscheiden. Der Verfasser legt mit Recht grofses Gewicht auf
die Worte der Genesis: Rupti sunt fontes omnes abyssi magnae
et cataractae coeli apertae sunt. Von oben und von unten also kam
die Katastrophe. Diese Schrift trägt das Ihrige dazu bei, einer beispiellosen

Verflachung der Theologie zu steuern; es ist ihr die gröfste
Verbreitung, auch im Laienpublikum, zu wünschen

Dr. C. M. Schneider.

Freiherr v. Hertling, John Locke und die Schule von
Cambridge. Freiburg i. B., Herder.
Eine für das Studium der neueren Philosophie nunmehr unentbehrliche,

äufserst gründliche und mit grofser Klarheit vorgetragene
Untersuchung wird dem deutschen Gelehrtenpublikum hier geboten. Lockes
philosophische Bedeutung knüpft sich zumeist an die Untersuchung über
den menschlichen Verstand. Gewöhnlich (vgl. Ueberweg, Grundrifs der
Geschichte der Philosophie, III, S. 98, 5. Auflage) wird dieses Werk „als
der Ausgangspunkt der empiristischen Richtung der Philosophie des
18. Jahrhunderts in England, Frankreich und Deutschland" betrachtet,
wodurch „der Sieg über den Scholasticismus und Cartesianismus davon
getragen wurde". H. dagegen weist eingehend nach, dafs „der philosophische

Gedankenzusammenhang Lockes kein einheitlicher ist, sondern
in ihm zwei Tendenzen, die empiristische und die entgegengesetzte in-
tellektualistische oder rationalistische, nebeneinander und gegeneinander
gehen" (S. 212). Er stellt sich die Aufgabe, an bestimmten Einflüssen
den Ursprung beider Tendenzen zu zeigen. Nimmt Locke den
empiristischen Gedankengang von Bacon und Hobbes herüber, wie. die
herkömmliche Ansicht besagt? Woher stammten dann die intellektualistischen



252 Litterarische Besprechungen.

Elemente? Nachdem im 1. Kapitel wissenschaftlich festgestellt worden,
dafs Locke nicht der Vater und Verteidiger des modernen platten
Sensualismus ist, wird im 2. und 3. Kapitel auf die zweite der obigen Fragen
geantwortet. In lebensvoller Weise schildert der Verfasser zuerst die
Schule von Cambridge mit ihrer platonischen, d. h. spiritualistischen
Richtung, und legt sodann die langjährigen innigen Beziehungen Lockes,
zumal während der Zeit der Ausarbeitung seines Hauptwerkes, zu dieser
Richtung überzeugend vor. Im 4. Kapitel leugnet H. einen inhaltlichen
Einflufs Hobbes auf Locke und belegt seine Behauptung mit nicht
zurückzuweisenden Stellen aus letzterem, wenn er auch zugibt, dafs Hobbessche
Ausdrücke, die Gemeingut in der gebildeten Unterhaltung geworden
waren, bei Locke sich finden. Im letzten Kapitel wird das Verhältnis
Lockes zu Cartesius und zumal zu den angeborenen Ideen dieses
Philosophen besprochen.

Was die Ansichten über den empiristischen Standpunkt Lockes
betrifft, so würde nach unserer Meinung eine Unterscheidung am Platze
sein zwischen Empirismus und Empirismus, d. h. zwischen den verschiedenen

Weisen, die wesentliche Abhängigkeit der Vernunft von der Sinnen-
kenutnis aufzufassen. Nimmt man Empirismus, wie der des Hobbes (de
homine) S. 271 nach Jeil beschrieben wird, so dafs die Vernunft eigentlich
zu einem Sinne wird und die sinnliche Empfindung selber rein mechanich
und grob materiell erklärt erscheint, so ist kein Zweifel, dafs Locke
damit nicht nur nichts zu thun hat, sondern dafs er mit den kräftigsten
Worten ihn bekämpft. Nimmt man aber Empirismus für subjektive
Abhängigkeit der Vernunfterkenntnis von den Sinnen, so dafs das Phantasiegebilde

nicht blofs das Buch zum Lesen, also den Gegenstand der
vernünftigen Erkenntnis vorhält, sondern auch zum Lesen selber mithilft
und sonach von der subjektiven Seite aus in die Thätigkeit der Vernunft
eingreift, wie etwa das Sinnesorgan in die Sinnesthätigkeit, so folgt Locke
dem Empirismus, und seine „intellektualistische Richtung" beruht nicht
auf einer der Vernunft, ganz und notwendig, eigenen Thätigkeit, kraft
deren sie die Herrschaft und das Urteil über die Sinne hat. Die
vernünftige Kenntnis bei Locke ist ein „Bündel von Ideen", welche am Ende
immer ein Ergebnis der Sensationen sind und auf keinem eigenen
inneren Princip beruhen, somit auch nicht principielle Bedeutung
gewinnen können. Ahnlich sprechen die Materialisten von der Seele als
einer dem Stoffe anhaftenden, aus demselben resultierenden Eigenschaft,
wie Locke von dem Gegenstande der vernünftigen Kenntnis. Damit
stimmt, dafs Locke eine eigentliche Substanz in den Dingen nicht
anerkennt: „Unsere Ideen von den Arten der Substanzen sind nichts wie
eine Ansammlung von einfachen Ideen, die in einem Subjekte vereinigt
sind und so miteinander koexistieren" (S. 80). Gegenstand solcher
„einfacher Ideen" sind für Locke eben die sinnlich wahrnehmbaren
Eigenschaften der Dinge; es sind Sensationen im eigentlichen Sinne. So ist
„unsere Idee von der Flamme z. B. : ein heifser, leuchtender, sich
aufwärts bewegender Körper; die des Goldes: ein gelber, hämmerbarer,
schmelzbarer Körper". Der Verfasser weist S. 6 und S. 12, leider nur
mit wenigen Worten, auf die entsprechende Lehre der peripatetisch-
scholastischen Wissenschaft hin. Wir hätten gewünscht, er hätte ihr
einige Seiten gewidmet; es wäre dann die wahre Stellung Lockes noch
schärferhervorgetreten, wie es jetzt geschieht. Es gibt nämlich eine der
Vernunft ganz und gar eigene Thätigkeit, wozu die Sinne gar nichts
beitragen. Wie vom sichtbaren Gegenstande aus notwendig und unbe-
wufst, aber dank der Thätigkeit des Auges, das Lichtbild ins Auge



Zeitschriften schau. 253

kommt und dadurch das Sehen dieses bestimmten Gegenstandes ermöglicht
wird, nämlich durch die zwischen dem Auge und dem Gegenstande
hergestellte Einheit; so tritt vermöge derThätigkeit der (praktischen) Vernunft
vom vorgestellten Gegenstande her die Form oder Substanz oder Wesenheit,

der Vernunft unbewufst und mit Notwendigkeit, in die Vernunft
und ermöglicht durch die hergestellte Einheit die vernünftige, d. h. auf
Grund der Substanz im Dinge vollzogene, Kenntnis des Gegenstandes
seiner einzelnen Wirklichkeit nach sowohl wie auch vermittels Reflexion
die Kenntnis der allgemeinen Wesenheit selber für sich allein: „Die
Form" (s. Thorn. I, qu. 16, art. 2; Übers. I, S. 302), „welche aufsen im
subjektiven Einzelsein die wesentlich bestimmende Richtschnur ist, bildet
die bestimmende Richtschnur auch im Erkenntnisakte. Auf Grund dieser
gleichen Form ist Ähnlichkeit oder Gleichheit zwischen dem einzelnen
Dinge und der erkennenden Vernunft; und diese Gleichheit
erkennen heifst die Wahrheit erkennen. Diese erkennt nicht der
Sinn. Das Auge erkennt nicht die Gleichheit zwischen ihm und dem
entsprechenden Sichtbaren. Die Vernunft aber erkennt die (bereits
bestehende) Gleichförmigkeit zwischen ihr und dem Gegenstande." Da ist
die apprehensio indivisibilium, der Wesenheit, geschieden vom freien
Urteile der Vernunft, ist ihr eigenster, notwendiger Gegenstand gegeben:
allem Sensualismus ist die Thüre geschlossen und doch der natürlichen
Verbindung der Sinne mit der Vernunft genuggethan.

Dr. C. M. Schneider.

»

ZEITSCHRIFTENSCHAU.

X. Zeitschriften für Philosophie und spekulative Theologie.
Annales de philosophie chrétienne. CXXVII., 6. H. CXXVIIL,

1—6. H. 1894. Frmoni: :Substantialisme et Phénoménisme (suite; vgl.
IX, 125 ds. Jahrb.) 505. CXXVIII, 147. Jouvin: Essai d'une théorie
nouvelle de la connaissance (suite; vgl. IX, 125 a. a. 0.) 535. CXXVIII.,-
46. 105. Dornet de Vorges: L'inconnaissable de M. Fouillée 552. Farges:
L'idée de Dieu dans Aristote 560. de Broglie: Les relations entre la foi
et la raison CXXVIIL, 5. Charaux: Les origenes de l'architecture 31.
d'Hulst: La morale et la famille 65. Lechalas: L'indétermination
géométrique de l'Univers 84. Farges: La preuve de l'existence de Dieu par
le mouvement 125. Griveau: Le problème esthétique et la statistique des
épithètes (suite; vgl. IX, 125 a. a. 0.) 173.

Divus Thomas. Vol. V. (Ann. XIV bez. XV.) fasc. 11—14. 1894.
Botelli: Commentaria in quaestiones D. Thomae Aqu. S. th. III qu. 1—26.
(contin.; vgl. IX, 125 a. a. 0.) 161. 200. A. F.: De humana personali-
tate (contin.; vgl. IX, 125 a. a. 0.) 164. Vinati: De authentia evan-
geliorum (contin.; vgl. IX, 125 a. a. 0.) 172. Martani: De naturis in-
dividualibus quoad quaestionem socialem 174. M. F.: De Deo uno
(contin.; vgl. IX, 125 a. a. 0.) 177. 209. Bamellini: De intelligere Dei.
Ratio ordinis argumentorum in Summa philosophica (contin. ; vgl. IX,
125 a. a. 0.) 184. 214. Valensise: In doctrinam S. Thomae „de bono"
brevis enàrratio 193. D.: Commentaria in Encyclicam „de studiis sacrae
scripturae" 195. Wehofer et Walsh: Collegium theologicum Vindobonense
PP. Praedicatorum 205.


	Litterarische Besprechungen

