Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 9 (1895)

Artikel: Die Grundprincipien des HI. Thomas von Aquin und der moderne
Socialismus [Fortsetzung]

Autor: Schneider, C.M.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761784

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761784
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Grundprincipien des hl. Thomas von Aquin. 283

heilsam sind, sondern in dem Mifsbrauch derjenigen, die sie jener
Absicht eutfremden. Uber die Berechtigung der Kirche zu
solchen Geboten aber kann unter Christen kein Zweifel sein, da
sie durch die klarsten und formellsten Ausspriiche Christi selbst
verbiirgt 1st.

Von den Argumenten, durch welche ‘der englische Lehrer
die Unerlaubtheit des Zinsennehmens aus einem .rein konsump-
tiblen Anleihen zu begriinden sucht, halt der Kritiker sich befugt,
zu sagen: ,die moderne Zeit zeige, wie sehr hier der schola-
stische Heros ins Leere rede®“. Das Résonnement sei im Grunde
dies, das Geld diirfe nicht als nutzbringende Sache nach der
kirchlichen Lehre betrachtet werden, also ist es nicht nutz-
bringend. Er wulste indes, dafls der hl. Thomas in dieser Frage
nicht blofs auf die Kirchenlehre, sondern auch auf Aristoteles
sich beruft (‘O d¢ tdxog ylverar véuoua voulouarog, ots xai
uaAoTa mage QUG 00Tog T@Y YenueTioudy g6tw. Polit. 1 I
1258 b 9). Ein gerechter Richter wiirde im gegebenen Falle
dem englischen Lehrer wenigstens dieselbe Rechtfertigung oder
Entschuldigung zu teil werden lassen, die zu Gunsten der ari-
stotelischen Ansicht von der Unnatur des Zinsennehmens geltend
gemacht wird, dals das Kapital selbst nicht in neuerer Zeit
»seine vollige Ausbildung® erlangt hat (Stahr bei Susemihl, Arist.
Politik B. II. 8. 30 Anm. 98).

i an

DIE GRUNDPRINCIPIEN DES HL. THOMAS
VON AQUIN UND DER MODERNE
SOCIALISMUS.

Von Dr. C. M. SCHNEIDER.

V.
Das Eigentum.
(Fortsetzung von Bd. IX S. 115.)

,Dein Name®, so redet in der Wut des fanatischen Un-
glaubens Proudhon Gott den Herrn an (systéme des contradic-
tions économiques I, p. 36C), ,dein Name, der so lange Zeit das
letzte Wort des Weisen war, die Bestétigung des Richterspruches,
die Kraft des Fiirsten, die Hoffoung des Armen, die Zuflucht



284 Die Grundprincipien des hl. Thomas von Aquin

des reuigen Siinders, nun wohl, dieser unmitteilbare Name wird
fortan der Verachtung und dem Fluche preisgegeben sein, ein
Gegenstand des Spottes unter den Menschen. Denn Gott ist
nichts anderes wie Thorheit und Feigheit; Gott will sagen Heu-
chelei und Liige; Gott ist dasselbe wie Tyrannei und Elend;
Gott ist das Ubel. . . . Ziehe dich zuriick, Gott; denn seit
heute geheilt von der Krankheit der Furcht vor dir und weise
geworden, schwore ich, die Hand zum Himmel erhoben, dafs du
nichts bist wie der Henker meiner Vernunft, das Schreckgespenst
meines Gewissens.” Derselbe, welcher Gott so grimmigen Hafls
schwor, verwirft und verabscheut auch als die verderblichste
Unsittlichkeit das Eigentum (Qu’est-ce que la propriété 1.

memoire p. 249): ,Der Eigentiimer ist ein Spitzbube . . .; er
ist Kain, der den Abel totet; ... er ist ein Bandit, ein Rauber,
ein Pirat, der Abschaum von Land und Meer; . . . er ist ein

Geier, der, fest den Blick auf die Beute gerichtet, in den Hdhen
schwebt, bereit, sich auf die Beute zu stiirzen und sie zu ver-
zehren; er ist vertiert, seinem ganzen Wesen nach ohne Tugend
und Scham. . . . Das Eigentum ist Diebstahl.”

Die gleiche Verbindung der Gottlosigkeit und der Leugnung
des Privateigentums finden wir, wenn auch nicht vielleicht mit
so cynischem Ausdrucke, in den Vertretern des heutigen Socia-
lismus. Bebel lifst keine Gelegenheit voriibergehen, um seinem
Hasse gegen jede Religion, die den Glauben an einen positiven
Gott aufrecht hdlt, die Ziigel schielsen zu lassen. Er begliick-
wiinscht die Socialdemokraten, dafs sie ,,ihre Anschanungen iber
das Christentum seit Jahrzehnten vorgetragen, ohne dafs ihnen
dies im Volke geschadet hatte!“ Vollmar hilt ,die Religion fiir
ein natiirliches Produkt der okonomischen Verhiltnisse in Ver-
bindung mit der jeweils herrschenden Naturacschauung; Dogma
und Moral hétten mit der Religion nichts zu thun“. Andere
Anhénger des Socialismus erachten ,die Religion als etwas lingst
von der Wissenschaft Widerlegtes. Wenn deshalb in der En-
cyklika iiber die Arbeiterfrage Leo XIIIL. im Beginne darauf
hinweist, dals, seitdem die gesellschaftliche Ordnung sich von
den Grundsitzen des christlichen Glaubens entfernt hat, der
Friede unter den verschiedenen Klassen der Menschheit gestort
sei und der Socialismus im selben Grade stetig mehr Boden
gewinne, so stimmt er darin mit den Hauptvertretern der mo-
dern-socialistischen Agitation iberein, dals er die socialistische
Theorie von der Verwerfung des Privateigentums in engste Ver-
bindung bringt, wie Wirkung namlich und Ursache, mit dem
Abfalle von Gott.



und der moderne Socialismus. 285

Der Papst aber ergeht sich nicht in eitlen Phrasen, sondern
er gibt auf die Art und Weise acht, wie denn aus der Ver-
breitung der Gott- und Glaubenslosigkeit die tiefe Storung des
socialen Friedens, wie sie im Socialismus verkorpert ist, sich
entwickelt hat. Nachdem er den Zwiespalt, der zwischen reich
und arm, zwischen Arbeitgeber und Arbeitnehmer heutzutage
innerhalb sehr weiter Kreise besteht, als einen gefahrvollen ge-
kennzeichnet, weil ,schlaue und unzufriedene Menschen ihn
beniitzen, um die Wahrheit zu verdrehen und die Menge aufzu-
wiegeln®, fahrt er fort: ,,Wie auch immer dies im einzelnen zu
beurteilen sel, so sind doch, wie wir sehen, alle darin einig, dafs
fiir die Besserung der Arbeiterverhdltnisse schnell und mit vor-
sorglicher Klugheit eingetreten werden miisse, da der grolste
Teil der Arbeiter einem elenden und ungliickschwangeren Schick-
sale unwillig unterliegt. Denn nachdem die noch im vorigen
Jahrhunderte bestehenden Handwerker- und Arbeiterkorporationen
zerstort und an ihre Stelle nichts zum Beistande fiir die niedere
Klasse der menschlichen Gesellschaft gesetzt worden, nachdem
die Staatsverfassungen und die biirgerlichen Gesetzgebungen sich
dem aus den &lteren Zeiten iiberkommenen Geiste der christ-
lichen Religion enizogen, geschah es nach und nach, dals die
Arbeiter, alleinstehend und ohne sich verteidigen zu konnen, der
ziigellosen Roheit der Herren und des gewerblichen Wettlaufes
iberliefert wurden.“

Vollmar sagte in einer socialdemokratischen Volksversamm-
lung zu Miinchen 1894: ,Die Kirche gebédrdet sich heute als
Hiiterin des Kapitalismus und Beschiitzerin der heiligen Ord-
nung, so dals es allerdings kein Wunder ist, dafs die Arbeiter
eine feindliche Stellung gegen die Kirche einnehmen. TUnd
Bebel wirft der Kirche im deutschen Reichstage vor, dals ,sie
stets den jeweiligen Kultur-Anforderungen sich anzubequemen®
und ,sich mit den vorhandenen Verhiltnissen abzufinden gewulst
hat.  Die Wahrheit ist die, dals noch niemand den ,Kapitalis-
mus“ sowie die damit eng verbundene Manchestertheorie derart
gebrandmarkt hat, wie Leo XIII. in den obigen Worten. Die
Socialdemokraten schimpfen iiber ,,Kapitalismus® und haben unter
ihren ersten Fiihrern , Kapitalisten, die mit grolster Unmensch-
lichkeit (inhumanitate) ihre Arbeiter ausgebeutet haben und die
vor allem nicht daran denken, zuerst auf ihr Privateigentum zu
verzichten und dadurch das beste Beispiel zu geben. Leo XIII.
weist aber eben auf die Unersittlichkeit des ,,Kapitalismus®, als
auf die erste Quelle der jetzigen socialen Verwirrung hin und
will dadurch die , heilige Ordnung beschiitzen®, dals er den



286 Die Grundprincipien des hl. Thomas von Aquin

Arbeitern durch wirksame Mittel zu Hilfe kommt. In dieser
Weise hat die Kirche sich immer ,,den bestehenden Verhiltnissen
anbequemt®. Sie hat stets die Partei des Schwachen und Armen
ergriffen und riicksichtslos diejenigen gebrandmarkt, welche ihren
Reichtum und ihre Stellung einzig zur Befriedigung der Uner-
sattlichkeit ihrer Begierden gebrauchen. Die Kirche ist nie ihrem
Stifter untreu geworden. Dieser hat das ,,Wehe“ den Reichen
zugerufen, ,die ihren Trost im Reichtum finden“ (Luc. 6, 24).
Und die Kirche hat sich nie gescheut, dem Beispiele des Apostels
Jacobus gemifs (c. 5), den Reichen in den erschiitterndsten
Worten ,,ihre Schande und ihr Elend vorzuhalten®. Spricht der
Heiland vom ,,Mammon der Ungerechtigkeit, so sagt der Kir-
chenlehrer Hieronymus: Omnis dives iniquus, soweit er namlich
seinen Reichtum zur Ausbeutung der anderen mifsbraucht und
sich nicht fir dessen Anwendung als vor Gott verantwortlich
ansieht.

Die Kirche also sieht mit Leo XIII. den Quell der heutigen
socialen Wirrnisse im schlechten Gebrauche des Privateigen-
tums, nédmlich in jenem mifsbrauchlichen Kapitalismus, der das
Geld um des Geldes willen aufhiuft; und eben darum nicht im
Privateigentume selber. Denn offenbar mufs man etwas besitzen,
um es gut oder schlecht gebrauchen zu konnen. Da aber die
Kirche, im Geiste des Glaubens Christi, die Reichen dariiber
unterrichten kann, wie das Besessene gut und dem gesellschaft-
lichen Zwecke entsprechend zu gebrauchen sei, so ist bei ihr
der Geist des (laubens eine Stiitze der socialen Ordnung. Die
Socialdemokratie sieht den Quell aller Unzufriedenheit ebenfalls
im Kapitalismus. Aber da ihr dieser nichts anderes ist wie das
Recht, Privateigentum iiberhaupt zu haben, so kiitmmert sie sich
gar nicht um die Anwendung dessen, was der Mensch hat; und
nach dieser Seite hin ist ihr der Glaube gleichgiiltig. Sowie
jedoch der Glaube daran festhilt, dals Privateigentum unverletzlich
sei, und wie er diese Unverletzlichkeit auf das tiefste Fundament
zuriickfiihrt, darum ist ihr jedes positive Christentum direkt
zuwider, und sie steht ihm wie ihrem geschworenen Feinde
gegeniiber.

Worauf stiitzt sich die katholische Lehre vom Privateigen-
tum zundchst? Auf die Vernunft und zwar zunédchst auf die
menschliche, in letzter Linie auf die ewige. Die Socialdemokratie
begniigt sich mit Behauptungen, die den Sinnen schmeicheln,
Reichtum, Freude, Genufls auf Erden versprechen. Sie denkt
gar nicht daran, das, was sie vortragt, zu begriinden. Die
Kirche geht gerade so weit wie die Griinde, welche sie vorfiihrt,



und der moderne Socialismus. 287

so dafs, nach dem Apostel Petrus, jeder in den Stand gesetzt
1st, ,,Rechenschaft zu geben von seinem Glauben”. Wir haben
schon gesehen, dals die Vernunft die Richtschnur des Moral-
princips fiir das menschliche Handeln ist; ebenso, dafs die Ver-
nunft zeigt, die endgiiltige Vollendung des Menschen, sein letzter
Zweck, konne niemals im" Bereiche der natiirlichen beschrinkten
Krifte sein. Nachdem wir so die Vernunft als den Leitstern
hingestellt haben fiir das Innere im Menschen, sowie als Hin-
weis auf das iber die Natur des Menschen und deren Krifte
Hinausgehende, ist es jetzt unsere Aufgabe, nach den Principien
des hl. Thomas zu zeigen, wie geméls der Vernunft-am besten
sich das regelt, was unter dem Menschen steht, nimlich die
Menge der sichtbaren Giiter, die, der Natur nach, dem Menschen
zum Gebrauche iberwiesen sind.

Vorher weisen wir noch, damit immer die praktische Seite
unserer Hrorterungen betont bleibe, daraut hin, wie die ausdriick-
liche Meinung des Aquinaten von jener Erhabenheit des letzten,
einzig moglichen Endzweckes der menschlichen Natur, die den
Besitz desselben iiber die Grenzen der natiirlichen Krifte empor-
hebt, gegen eine weit verbreitete verderbliche Richtung unseres
praktischen Lebens sich wendet. Konig Friedrich Wilhelm IV.
hielt einst seinem Minister des Auswirtigen, Grafen X, der ihm
eingestanden,” er hitte gegeniiber den Vertretern eines anderen
Staates die Unwahrheit gesagt, das Wort der Schrift vor: ,,Der
Mund, welcher lugt, totet die Seele”, sowie den Ausdruck des
Heilandes, dafs der Teufel der Vater der Liige sei, die also
ligen, Kinder des Teufels genannt werden miifsten. Der Minister
erwiderte, als Privatperson liige er nie, aber als Minister miisse
er manchmal ligen. Darauf erwiderte der Kénig: ,,Wenn aber
der Minister zum Teufel geht, wo geht denn die Privatperson
Graf X hin?*

Der Konig tadelt und zwar mit Recht das System des
»doppelten Menschen®, den jeder einzelne in sich enthalten soll.
Nach diesem System soll der ,Mensch® mit Recht thun kionnen,
was dem ,,Christen® verboten ist. Die blofse Natur im Menschen
soll das zerreifsen, was das Christentum in ihm hergestellt hat.
Es wird niemand leugnen, dals ein solches System heutzutage
weite Verbreitung hat. Wenn im Kulturkampfe der katholische
Richter nach den vom Oberhaupte der Kirche und vom Stand-
punkte des Glaubens als ungerecht und deshalb ungiiltig ver-
worfenen Gesetzen Recht sprach, so konnte man hdren, als
Richter miisse er so urteilen, wenn er auch als Christ sein eigenes
Urteil mifsbillige. Auf die Frage, warum denn die katholischen



288 Die Grundprincipien des hl. Thomas von Aquin

Stadtverordneten einer franzosischen Stadt mit der Errichtung
eines Denkmals fiir Voltaire einverstanden waren, antworteten
diese: ,,Wir wissen dies recht wohl, dals Voltaire ungldubig
gewesen ist, aber wir wollten den geistreichen Schriftsteller
ehren.* Und in Italien wiesen glaubige Katholiken den Einwurf
gegen die Garibaldi-Denkméler mit den Worten zuriick: ,Wir
loben nicht den Lésterer Christi, sondern dem Pafrioten Garibaldi
gilt diese Ehrenbezeugung.” Und wollen wir zu den Erschei-
nungen des Alltagslebens uns wenden, so kommen in der mannig-
fachsten Weise diese neben einander laufenden zwei Naturen
zum Vorschein. Als Christ geht man in die Kirche, als Ge-
meinderat stimmt man fir antikatholische Mafsnahmen. Als
Pate spricht man sein Credo und widersagt dem Pompe der Welt
sowie dem Teufel, als Wahler stimmt man in der Hoffnung auf
einen Orden oder auf Beforderung fiir einen Feind des Glaubens.
Zu Hause betet man bei Tische mit den Kindern, im Gasthause
prahlt man durch die Vernachldssigung des Gebetes mit seiner
Gleichgiiltigkeit in religiosen Dingen.

Kann jemand leugnen, dals eine derartige verderbliche Rich-
tung des praktischen Lebens in der Lehre von einer ,,Ubernatur®
oder von einem Beiseiteschieben des natiirlichen Zweckes und
der Erhebung zu einem anderen, hcheren, iibernatiirlichen, wenn
nicht ihren bewufsten Grund, so doch eine Stitze und, wir
mochten sagen, eine gewisse Rechtfertigung findet? Meine Natur
bleibt mir jedenfalls, wie sie geschaffen worden, und sonach
bleibt mir ihr Zweck; kann ich doch nicht meine Natur, in sich
als blofs geschaffene betrachtet, fiir etwas Zweckloses, d. h. Un-
niitzes, fiir eine Spielerei des Zufalls ansehen. Bleibt aber der
Zweck meiner Natur, so habe ich auch die Berechtigung, danach
mich einzurichten. Mochstens ist diese Natur fiir den héheren
Zweck, zu dem sie erhoben, unniitz, und mufs ich iiber sie hin-
wegsehen, will anders ich diesen iibernatiirlichen Zweck erreichen.
Aber dann haben wir eben den mit zwingender Notwendigkeit
in uns erscheinenden Zwiespalt, wir haben den Doppelmenschen.
Was ich meiner Natur nach thue, das ist unniitz fiir das hohere
Leben; und was ich der Gnade nach thue, geht iiber meine
Natur hinweg oder ist ihr geradezu feindlich. Niemand jedoch
kann mir zumuten, ich diirfe nicht nach meiner Natur handeln;
denn eben die Vollendung der Natur ist in jedem Wesen der
einzige Zweck seines Thun und Lassens.

Wir halten deshalb diese ausdriicklich durch Thomas und
die Viater festgehaltene Lehre von dem einzig-moglichen Zwecke,
den der Mensch seiner Natur nach, als verniinftiges Wesen,



und der moderne Socialismus. 289

haben und der nur ,,wegen seiner Erhabenheit durch iibernatiir-
liche Krifte erreicht werden kann®, wie Thomas schreibt, fiir
eine aulserordentlich auf das praktische Leben einfliefsende.
Da kann man das Christentum nicht mehr beiseite schieben und
verspotten, wenn nachgewiesen wird, dafls nur der christliche
Glaube einen fiir die Weite der Menschennatur voll geniigenden
Zweck lehrt, und dafls nur er, der christliche Glaube, die Kréfte
zur Verfiigung stellt, um diesen Zweck zu erreichen. Mit
Worten, wie die ,, natirliche Ethik“, die , natiirliche Gottes-
erkenntnis und &dhnlichen wird in der Gegenwart viel Mifsbrauch
getrieben. Hs wird némlich dadarch immer mehr die Uber-
zeugung gefestigt, dals die natiirlichen Erkenntnis- und Willens-
krafte fiir sich allein bereits etwas Abgeschlossenes und dem-
entsprechend Vollendetes herstellen, zu dem dann das Christentum
mit seiner Gnade blofs hinzuzutreten hitte, wenn auch ohne das
Christentum es schliefslich ebenso gut geht. Wir werden gleich,
bel unserm jetzigen Gegenstande, sehen, wie die Berechtigung
des thatsfichlichen Eigentums nur im Christentum ihre volle
Sanktion erhdlt. Wir legen zuerst die verschiedenen diesbeziig-
lichen Hauptmeinungen vor, begriinden dann die unsrige nach
den Principien des Aquinaten und zeigen zuletzt, in welcher
Weise diese letztere das Gute und Bestechende in den anderen
in sich enthélt.

Die bestehenden Hauptmeinungen.

a) ,,50 paradox die Behauptung auf den ersten Blick auch
erscheinen mag, so besteht dennoch im allgemeinen der kultur-
historische Gang aller Rechtsgeschichte eben darin, immer die
Eigentumssphére des Privatindividuums zu beschrinken, immer
mehr Objekte aufserhalb des Privateigentums zu setzen”. So
Lassalle im ,,System® I 8. 259. Rodbertus (Zeitschrift fiir die
ges. Staatswiss. 1878, 8. 219) entwickelt dies weiter und unter-
scheidet drei Epochen in der Eigentumsgeschichte: Eigentum an
Menschen, Eigentum an Grundbesitz und Kapital, und endlich
die noch kommende Entwickelung, wo es nichts als Arbeits-
oder Verdiensteigentum mehr geben wird. Diese Ansicht, dafs
die Arbeit der Quell des Privateigentums, ist gegenwartig viel-
leicht die verbreitetste. Wenigstens schreibt Paulsen im ,,System
der Ethik®, II, S. 308, 3. Aufl.: ,,Einen solchen Grund fiir das
rechtméfsige Privateigentum hat man in der Bearbeitung einer
Sache gefunden. So J. Locke, der diese Frage im zweiten Buche
seiner beiden Abhandlungen iiber die Staatsregierung (§ 25 ff.)

Jahrbuch fiir Philosophie ete. 1X. 19



290 Die Grundprincipien des hl. Thomas von Aquin

erortert. Urspriinglich hat jeder ein absolutes Eigen an seinem
Leibe, seinen Gliedern, seinen Kréften und deren Bethétigung.
Wenn er nun durch seine Arbeit ein Ding macht oder gestaltet,
s0 ist seine Thatigkeit gleichsam an dem Dinge befestigt worden,
und da sie urspriinglich sein eigen war, so wird auch das, womit
sie unlosbar vereinigt ist, sein eigen. Die Dinge werden, sofern
sie durch die Arbeit Form erhalten, zu Werkzeugen und gleich-
sam zu Gliedern des Leibes; damit werden sie in den Kreis
der ausschliefslichen Verfiigung, die jeder iiber seinen Leib hat,
hineingezogen. Man kann diese Betrachtung gelten lassen, muls
aber freilich sich hiiten, in ihr eine historische Beschreibung der
Entstehung des Higentums zu erblicken; die Geschichte zeigt
vielmehr am Anfange eine andere Erwerbungsart in grolsem
Umfange herrschend, die Gewalt. Mit Recht bemerkt A. Wagener
einmal, dafs ein Zustand, in dem Arbeit die allein rechtsgiiltige
origindre Erwerbungsart an Privateigentum fiir das Individuum
ist, nicht als der Ausgangspunkt, aber vielleicht als der Ziel-
punkt der Bigentumsinstitution angesehen werden konne. Damit
ware also ein moralischer oder naturrechtlicher Anspruch auf
die ausschliefsliche Verfigung iiber eine Sache begriindet; es ist
billig, dals der die Sache genielse, welcher sie durch seine Ar-
beit hervorgebracht hat.*

Ch. Périn (les doctrines Economiques depuis un siécle c. 3)
hebt mit ausdriicklicher Billigung hervor, dals Adam Smith den
grofsten Fortschritt der Wissenschaft, der jemals vermittels eines
Menschen stattgefunden, verursacht habe, weil er der Arbeit
ihren wahren Wert zugewiesen. Smith hat der Arbeit im Handel
und in der Industrie ihren Wert wieder zuriickgegeben, nach-
dem die Physiokraten dergleichen Arbeiten fiir unfruchtbar er-
achtet hatten. Er stellte fest, dals nicht einzig der Erde die
Kraft zugehort, etwas hervorzubringen, sondern dafs vielmehr
die hauptséchlich wirkende und hervorbringende Kraft die Arbeit
sel. Er zeigte, wie die Arbeit erst sich der Naturkrifte be-
diene und sie derart leite, dals sie niitzliche Ergebnisse erzielen.
Er zergliederte die Arbeit als hervorbringende Kraft und wies
mit wunderbarer Klugheit auf das Princip und auf die Wir-
kungen der Arbeitsteilung hin, die frither kaum angedeutet
worden waren.*

Wer blols oberflichlich die Dinge ansieht, wird dieser An-
sicht von der Arbeit, als der einzigen Quelle des Privateigen-
tums, seine Anerkennung nicht versagen. Jeder Mensch hat
doch das Recht, die Frucht seiner Arbeit als etwas ihm Zuge-
horiges zu betrachten. Der Socialist vollends wird sich hiiten,



und der moderne Socialismus. 291

eine solche Wahrheit zu bekdmpfen. Wem die Ursache zugehort,
dem ist die Wirkung zu eigen; und ohne Zweifel gehort die
Arbeit dem Arbeitenden. Diese Felder voll wogender Ahren,
voll fruchtreicher Biume waren einst Wiiste und Sumpf. Die
arbeitsame Miihe der Bebauer hat sie mit dem eigenen Schweilse
benetzt und fruchtbar gemacht. Ist es nicht gerecht, dals sie
ihnen als eigen gehdren?

Jedenfalls; nur entsteht sogleich die Frage: Welcher Ar-
beit gehort denn die Frucht? Wir haben von den betreffenden
Autoren diese Frage nicht einmal gestellt gefunden. Hier ist
ein Brot. Welchem Arme ist es gedankt? Wer kann sonach
sagen: Dasselbe gehort mir? Gehort es dem Schmiede, der den
Pflug machte, mit Hilfe dessen der Acker vorbereitet wurde;
oder jenem, der die Sé-, Ernte-, Dresch- etc. Maschine herstellte;
oder dem Miiller, der das Korn zu mahlen hatte; dem Backer,
der seine Arbeit ebenfalls daran verwendete? Alle diese Arbeit
ist doch ,,Ursache der vorliegenden Wirkung‘. Auf diese Fragen
kann die ,,Arbeitsteilung® Smiths gar nicht eingehen, wenn sie
nicht in endlose Einzelheiten sich verlieren will. Freilich hat
jeder das Recht, die Frucht seiner Arbeit als etwas ihm Zuge-
horiges zu betrachten; aber welche ist am Ende die Frucht
seiner und keiner andern Arbeit? KEs kommt dazu, dals weiter
gefragt wird, wie lange soll denn dieses ,,Eigen“ vorhalten?
Soll dem Sohne das gehdren, was der Vater durch seine Arbeit
erworben? Aber dieser Sohn hat nicht gearbeitet. Wollen die
Vertreter dieser Ansicht folgerichtig schliefsen, so miissen sie
damit enden, dafls die Wéscherin die Leinewand mit sich als
Frucht der Arbeit forttragen kann, welche sie gereinigt hat,
denn die Herrschaft leistet keine andere Arbeit, als dafs sie diese
Kleidungsstiicke trdgt und dadurch wieder schmutzig macht. Es
wiirde folgen, dals den Knechten, die den Acker bestellen, der-
selbe gehort, mag auch friiher der Besitzer selbst gearbeitet
haben. Und so kdme diese Ansicht auf die socialistische Ansicht
von der Indifferenz des Besitzes hindus, wonach die Arbeit wohl
ein Recht gibt auf den entsprechenden Gebrauch der Friichte,
nicht aber auf eigentliches Eigentum.

b) Eine andere Frage, welche Smith wohl streift, aber auf
die er nicht eingeht, stellt Bastiat (Harmonies Economiques,
ch. 3): ,,Worin bestehen die Mittel“, so schreibt ev, ,um fiir die
Befriedigung unserer Bediirfnisse zu sorgen? Hs scheint mir
ohne Zweifel, dafs es deren zwei gibt: namlich die Natur und
die Arbeit; die Gaben Gottes und die Friichte unserer An-
strengungen; oder, wenn dies besser gefillt, die Dinge, welche

19%



292 Die Grundprincipien des hl. Thomas von Aquin

die Natur uns zur Verfiigung stellt, und der Gebrauch, den wir
davon vermittels unserer Krifte machen. Soweit ich weils, hat
keine Schule in der Natur allein die Quelle fiir die Befriedigung
unserer Bediirfnisse gefunden. Xine solche Behauptung wiirde
bereits von der Erfahrung widerlegt werden. HKs bedarf keines
Studiums der Nationalokonomie, um sich davon zu iiberzeugen,
dals die Anwendung unserer natiirlichen Krifte zu dem von der
Natur Gebotenen hinzutreten mufs. Wohl aber gibt es Schulen,
welche der Arbeit allein den Preis zoerkannt haben. Ihr Axiom
ist: Aller Reichtum kommt von der Arbeit; die Arbeit ist Reich-
tum. Ich kann meine Meinung nur dahin aussprechen, dafs
dergleichen Formeln, werden sie buchstiablich genommen, zu ganz
enormen Irrtiimern fiihren.“ Der Kinwand Bastiats gegen Smith,
von dem Sismondi (Nuovi principii di Economia politica, lib. 1,
c. 3) sagt: ,,Wir nehmen mit Adam Smith an, dals die Ar-
beit allein der Ursprung des Reichtums sei, ist
jedenfalls gerechtfertigt. Die Arbeit allein gibt weder dem Kisen
seine Harte, noch dem Acker seine Fruchtbarkeit, noch den
Wolken ihren erquickenden Regen oder der Sonne ihre heilsame
Wéarme. Auch hat der Mensch nicht sich selber die Arme ge-
geben mit ihrer Kraft, oder den Verstand mit seiner Voraussicht,
oder die Sinne mit ihrem Sehen, Horen, Riechen, Schmecken,
Fiithlen. Wer der Arbeit ihren Anteil am Gewinne zuteilt, miilste
mindestens auch der Natur mit den von ihr dargebotenen Schitzen
gerecht werden.

Wenn demnach die von Bastiat und vor diesem noch vom
Amerikaner Carey aunfgestellte Frage in jedem Falle als hochst
zulassig bezeichnet werden muls, so gilt dies keineswegs von
der Losung, welche diese Autoren geben. Dieselbe besteht darin,
dafs sie sagen: Was die Natur bietet, das schenkt sie ohne
Entgelt; gekauft oder eingehandelt wird nur die Miihe, welche
die Herstellung des Gegenstandes gekostet hat. Bastiat schreibt
wortlich: ,,Die Mitwirkung der Natur ist wesentlich umsonst;
die Mitwirkung des Menschen, mag sie geistig oder materiell
sein, im Austausche bestehen oder nicht, als die eines Vereins
von Menschen oder die eines einzelnen betrachtet werden, ist
wesentlich mit Last verbunden, wie dieses Wort selbst ,,An-
strengung* anzeigt (La coopération de la nature est essentielle-
ment gratuite; la coopération de 'homme, intellectuelle ou ma-
térielle, échangée ou non, collective ou solitaire est essentiellement
onéreuse; ainsi que l'implique ce mot méme: Effort).

Wir sehen von den Fillen ab, wo es sich um Dinge han-
delt, die an und fir sich nicht eigentumsfdhig sind. Da mag



und der moderne Socialismus. 293

die Miihe oder Last allein vergolten werden. So bezahle ich
nur die Anstrengung, wenn mir jemaund aus der entfernten Quelle
Wasser holt; und der Taucher bezahlt die Arbeit der Pumpe,
welche ihm Luft zufiihrt. Diese Félle kommen hier nicht in
Betracht. Es handelt sich vielmehr um solche Gegenstidnde, die
infolge des ihnen innewohnenden natiirlichen Nutzens oder des
von Natur in ihnen enthaltenen Wertes als eigen besessen werden
konnen. Ist es mit Riicksicht auf diese wahr, dals beim Ein-
und Verkauf nur die damit verbundene Mihe bezahlt wird?
Nichts kann falscher sein. Hs fragt beim Kaufe eines Ackers
niemand, wie viel Miihe dessen Bearbeitung gekostet hat, sondern
eine wie grofse Fruchtbarkeit er besitzt, mag diese ganz und
gar von der Natur kommen oder durch menschliche Arbeit erhoht
worden sein. Und wenn jemand viele Miihe auf ein Feld ver-
wandt hat, dasselbe aber wenig ertragfihig geblieben ist, so
fordert er deshalb, wenn er verniinftig ist, keinen hoheren Preis,
sondern der innere Wert des Ackers wird bezahlt. Oder wer
miihelos einen grofsen Diamanten findet, erhdlt dieser etwa weniger
dafiir oder fordert er weniger, weil er keine Miihe gehabt hat,
nach dem Diamanten lange Zeit zu graben? Bastiat antwortet:
Nicht nur werde in solchen Fillen die Miihe angerechnet, die der
Verkaufer gehabt, sondern auch jene, die ihm der Zufall erspart
hat, oder jene, die der Kédufer gehabt hdtte, wenn er auf gewdhn-
lichem Wege den Gegenstand hétte erwerben, also z. B. nach
dem Diamanten hitte graben wollen. Das ist ebenso, wie wenn
1ch sagen mochte: Beim Einkaufe eines Fisches schitze ich den
Preis ab nach der Miihe, die es mir selber gekostet hitte, ihn
im Meere zu fangen. Oder gibt ein Schreiner fiir den hohen
Preis eines Mobels, den er verlangt, als Grund an, dals er so
und so lange daran gearbeitet habe und noch lidnger hétte daran
arbeiten konnen? Das geht dich an, wiirde man ihm erwidern,
ich bezahle, was dieses Mobel wert ist, nicht die Zeit, die du
mit dessen Herstellung zugebracht. Eine Flasche Johannisberger
bezahlt man nicht aus dem Grunde teurer, weil die Hervor-
bringung mehr Mihe gekostet hat als die bei einem gewdhn-
lichen Weine.

Es kommt dazu, dals eine derartige Theorie den Begriff
des Kigentums auflost. Sie sagt, die Dinge, soweit sie von der
Natur kommen, sind nicht Gegenstand des Erwerbens, nicht
eigentumsfihig, sondern sie werden dies erst durch die damit
verbundene menschliche Miihe. Erst mit Ricksicht darauf werden
sie gekauft und verkauft.

Wenn das so ist, so gehéren eben nur die Friichte, die ein



204 Die Grundprincipien des hl. Thomas von Aquin

Acker z. B. hervorbringt, als Ergebnis der Arbeit dem Besitzer.
Sie allein wéiren verkaufsfdhig. Oder vielmehr nicht einmal dies.
Denn wer die Friichte kauft, will die Néhrkraft des Weizens,
des Kornes, des Hafers, er will die Hérte des Eisens, die ge-
sundheitliche Kraft im Mineralwasser sich aneignen; und das ist
durch keine menschliche Arbeit in diese Dinge gekommen.
Hochstens der Gebrauch also kann da Gegenstand des Aus-
tausches sein, nicht die Friichte werden jemandem zu eigen.
Keiner kann sagen, dieses Bergwerk, dieses Feld, dieser See ist
mein. Wollte der Besitzer einwenden: Allerdings; soweit mein
Eigentum von der Natur kommt, schliefse ich keinen von dessen
(zenusse aus, aber die darauf von mir verwendete Arbeit mufls
mir ersetzt werden; den Nutzen, welchen die Fruchtbarkeit des
Bodens mit sich bringt, lasse ich mir nicht bezahlen, aber die
Mithe und Ausgaben, die ich gehabt; — so wiirde fiir jeden,
der ohne weiteres an die Stelle des Besitzers treten mochte, die
Antwort lauten: ,,Was du ausgegeben hast, das haben die jdhr-
lichen Ertragnisse seit so langer Zeit schon geniigend ersetzt,
und die Miihe, die du gehabt, war dein eigener freier Wille,
der durch das Bewulstsein der Pflichterfiillung hinreichend be-
lohnt ist. Ubrigens wére ich mit weniger Kapital ausgekommen,
und Anstrengungen machen fiir das, was von Natur doch nicht
Gegenstand des Eigentumsrechtes sein kanu, halte ich fir un-
verniinftig; Thorheiten belohnt man nicht.“

¢) Eine dritte Ansicht ist die, welche die Quelle des Eigen-
tums einzig in der staatlichen Gesetzgebung sieht. ,,Meinet
nicht, heilst es bei Pascal (discours sur la condition des grands I),
»dals euer Besitz auf natiirlichem Wege von euren Vorfahren
auf euch ibergegangen sei. Diese Einrichtung hat jhr Funda-
ment einzig im Willen des Gesetzgebers. Dieser mochte zwar
gute Grinde haben, so zu bestimmen; unter diesen Griinden aber
ist der nicht, dals ihr schon ein natiirliches Recht iiber jene
Dinge besélset. Damit ist nicht gesagt, dafs diese Giiter euch
nicht rechtmélsig zugehoren, und dals es einem anderen erlaubt
sei, sich dieselben anzueignen; denn Gott, der Herr aller Dinge,
hat der Gesellschaft die Gewalt gegeben, Gesetze behufs Ver-
teilung der Giiter zu machen, und bestehen diese Gesetze einmal,
so wire es eine Ungerechtigkeit, sie zu verletzen. ,Die Ge-
setze“, so Talleyrand in einer Rede Mirabeaus, die er am Tage
nach dessen Tode in der Counstituante vorlas, ,,die Gesetze, dies
lehren die ersten Principien der Dinge, schiitzen nicht nur das
Eigentum und halten es aufrecht, sondern sie erzeugen es.
»Der Privatbesitz ist“, nach Labouley in der Geschichte des



und der moderne Socialismus. 295

Bigentums im Occident (histoire de la propriété en Occident),
,eine Thatsache, der einzig die Gewalt Achtung verschafft. . ..
Das Besitzrecht beruht einfach in der Gesellschaft, nicht aber
im Naturgesetze.“ ,Nimm die Staatsregierung fort*, schreibt
Bossuet (polit. tirée de I'Eerit I, 3, 4), ,so0 ist der Grund und
Boden sowie alle seine (iiter unter den Menschen so gemeinsam
wie die Luft und das Licht. Nach dem urspriinglichen Natur-
rechte hat keiner ein besonderes Recht iiber was auch immer,
was besteht, und alles dient allen als Beute und Raub. In einer
geregelten Verwaltung hat niemand ein Recht, sich anzueignen....
Vom Staatsgesetze ist erzeugt das Recht des Higentums, und
im allgemeinen kommt alles Recht von der ¢ffentlichen Autoritét.«
,»Wer nicht Eigentiimer eines Teilchen von Grund und Boden
ist“, hatte Germain Garnier geschrieben, ,der kann nur als
Fremder in der Nation leben®. Say (cours complet d'Economie
politique, I, 4, ) nennt diesen Ausspruch ein glinzendes So-
phisma, welches voraussetzt, dals ,das Eigentumsrecht dem ge-
sellschaftlichen Ganzen zuvorkomme. Ein solches Recht existiere
einzig durch einen socialen Kontrakt, und darum ist es spéiter
wie die Staatsordnung, welche allein dasselbe weihen und dafiir
Biirgschaft leisten soll. Dies sei so wahr, dals eine geord-
nete gesellschaftliche Ordnung statthaben kann ohne ein Eigen-
tum an Grund und Boden, wie dies die nomadischen Volker
darthun. Erst ein Ausfluls der staatlichen Gesetzgebung ist also
das Eigentumsrecht.“ '

Garnier ist jedenfalls zu weit gegangen. Die gesellschaft-
liche Ordnung ist nicht einzig deshalb vorhanden, damit das
vorgefundene Eigentum friedlich besessen werde. Hs gibt noch
(Griiter neben dem materiellen Besitze, die einen Anspruch geben
auf das Heimatsrecht in einer Nation. Aber die nackt hinge-
stellte Theorie vom Eigentumsrechte des Staates als der ersten
Quelle des Privatbesitzes ist weit verderblicher als diese Ansicht.
Ist das Staatsgesetz das erste Fundament des privaten Eigen-
tums und nicht blofs Hiiter und Beschiitzer desselben, so kann
das Staatsgesetz mit eben dem Rechte das Eigentum aufheben,
mit welchem es dasselbe geschaffen hat. Das ist aber gerade
der platte Socialismus, der dem Staate das Recht zuerkennt,
jedem einzelnen das Seine durch (resetz ohne weiteres zu nehmen.
Oder hat nach der Erfahrung etwa jene staatliche Gesetzgebung,
welche sich als Quell des Privateigentums betrachtet und schranken-
los konfisciert hat, als segensreich und heilsam sich erwiesen.
Ehe die Theorie der modernen Legisten formuliert worden, wurde
sie vor drei Jahrhunderten, unter vielen europiischen Volkern,



296 Die Grundprincipien des hl. Thomas von Aquin

praktisch geiibt. Lassen wir iiber die Friichte einen unver-
déchtigen Zeugen sprechen. Marx (das Kapital I, S. 686) schreibt:
,Binen neuen furchtbaren Amstofls erhielt der gewaltsame Ex-
propriationsprozefs der Volksmasse im 16. Jahrhunderte durch
die Reformation und, als Folge davon, durch den kolossalen
Diebstahl der Kirchengiiter. Die Unterdriickung der Kloster und
ahnlicher Institute schleuderte deren Mitglieder ins Proletariat.
Die Kirchengiiter selbst wurden grolsenteils an raubsiichtige
Giinstlinge verschenkt oder zu einem Spottpreise an spekulierende
Pachter und Stadtbiirger verkauft, welche die alten erblichen
Untersassen massenhaft verjagten und ihre Wirtschaften zusammen-
warfen. Das gesetzlich verbiirgte Eigentum verarmter Landleute
an einem Teile der Kirchenzehnten ward stillschweigend be-
schlagnahmt. Pauper ubique jacet (Ovid, Fasti I, 218), rief die
Konigin Elisabeth nach einer Rundreise durch England aus. Die
»glorious Revolution® brachte die grundherrlichen und kapita-
listischen Plusmacher zur Herrschaft. Ganz das nidmliche gilt
fir andere Nationen Kuropas. Wer soll denn iibrigens dem
Staate den Grund und Boden geben, welcher gesetzlich geteilt
werden soll? Was auch immer fiir den Staat als die Quelle des.
HEigentums gesagt werden kann, das gilt mit um so stirkerem
Grunde fiir die Individuen, aus denen der Staat sich zusammen-
setzt und die derselbe zur Voraussetzung hat.

d) Andere Vertreter der Socialokonomie leiten das Eigen-
tumsrecht von den grofsen Vorteilen ab, die es mit sich bringt
und infolge deren es ein Land reich und wohlhabend macht.
Nach dieser Seite hin sagt Droz (Economie polit. I1I, 2): ,Ist
der Grund und Boden ohne Besitzer, wer wird ihn mit Sorgfalt
bearbeiten wollen? Wer wird darauf seine Miihen und seine
Ersparnisse verwenden? Oberflichliches Bebauen, das einzige,
was man daran wagen wird, wenn keine Sicherheit besteht, auch
Herr der Friichte zu sein, fiigt nur wenige Erzeugnisse zu den
von selbst sprossenden, wilden Friichten hinzu; die Bevilkerung
bleibt gering an Zahl und in elender Lage. Ist aber das Eigen-
tumsrecht festgestellt, so beginnt eine neue Ara. Die Erzeug-
nisse vervielfiltigen sich, die Bevolkerung wéchst im selben
Mafse. Es teilt sich die Arbeit in diesem Zustande der Gesell-
schaft. Denen, welche dem Boden die Frucht abgewinnen, und
denen, die mehr Viehzucht betreiben, gesellen sich jene zu,
welche die zu diesen Arbeiten notigen Werkzeuge herstellen.
Diese beiden Klassen seher ihren Wohlstand bedingt durch ihre
Thitigkeit und durch den Austausch der Ergebnisse dieser letz-
teren. Binnen kurzem werden die materielien Produkte in der-



und der moderne Socialismus. 297

artigem Uberflusse gewonnen, dafs sich gewisse Menschen ganz
den Arbeiten des Geistes und deren Ergebnisse hingeben konnen.
Und so danken wir dem Besitzrechte das Anwachsen der Be-
volkerung und des Wohlstandes sowie die Bethidtigung der
edelsten Fihigkeiten; wir danken demselben die Entwickelung
der in der Natur liegenden Kréfte, des Reichtums und der Ver-
nunft des Menschen.*

Das alles ist wahr. Aber mit Recht kann entgegengestellt
werden, dafs, wenn das Eigentum einzig darum berechtigt ist,
weil es der menschlichen Gesellschatt Vorteile bringt, dasselbe
als unberechtigt gelten muls, wenn die Nachteile, die aas ihm
entspringen, als iiberwiegend nachgewiesen werden. Und wer
wollte leugnen, dals das sociale Elend unserer Tage in erster
Linie von dem einerseits iibergrofsen Besitze kommt und von
der anderseits alles Malfs iiberschreitenden Armut! Der Paupe-
rismus der modernen Zeit braucht, zum Belege dafiir, blofls er-
wihnt zu werden, Deshalb verwirft Minghetti (Della economia
publica II, 8. 147) die Ansicht, welche das Higentumsrecht einzig
aus dem Okonomischen Nutzen herleitet; er will, dafs in den
hoheren Gesichtspunkten der Moral und des Rechtes der Privat-
besitz seine Begriindung finde. Wir werden nicht fehlgehen,
wenn wir das ausreichende feste Fundament des Eigentumsrechtes
in der Verbindung aller hier erwdhnten Ansichten finden, so
nidmlich, dals eine jede das Gute in ihr hergibt, um das Gute
in den andern zu stirken. Den leitenden Gesichtspunkt werden
uns die Grundsatze des Aquinaten liefern.

2. a) Die Natur und der Kommunismus.

Es ist an der Tagesordnung, dals unsere katholischen Social-
politiker bei den Theorieen, welche sie aufstellen, sich wenig oder
gar nicht um den Zusammenhang mit den Véitern und dem
ganzen christlichen Altertume kiimmern. Geringe Miihe kostet
es ihnen, ohne weiteres und ohne dafls sie auch nur die von den
Vitern gegebene Begriindung eingehend priifen, die Ansichten
der grofsten Heroen des Christentums preiszugeben. Wo noch
de Lugo (de just. et jure, disp. IL, sect. 1, n. 3) Zu den Worten
des hl. Clemens I., wonach vor der Siinde alles gemeinsam war
und einzig der Siinde die thatsichlich gemachte Giiterteilung
gedankt ist, (Communis usus omnium, quae sunt in mundo, om-
nibus hominibus esse debuit; sed per iniquitatem alius dixit, hoc
esse suum, alius istud, et sic inter mortales facta est divisio)
bemerkt, dafs die Siinde die Gelegenheit bot zur Teilung und



298 Die Grundprincipien des hl. Thomas von Aquin

somit zum thatsdchlichen Privatbesitze, ohne die Siinde wére
solche Teilung nicht notwendig gewesen; — und wéhrend Suarez
(de opere sex dierum, tract. I, lib. 5, e¢. 7, n. 17), anstatt die Be-
hauptung des hl. Chrysostomus: ,,Mein und Dein ist ein kaltes
Wort ued der Ziinder fir alle Ubel® (oratio de 8. Philogen.) zu
beméngeln, nachdem er die Moglichkeit einiger geringen Aus-
nahmen erortert hat, ausdricklich fortfahrt: ,,Doch dies ist gleich
nichts zu erachten (haec tamen quasi nihil reputantur) und des-
halb wird die Giiterteilung in jenem Stande (vor der Siinde)
unbedingt geleugnet” (absolute negatur), lesen wir iiber diesen
selben Punkt in einem neueren socialpolitischen Werke kurzab:
,Die einen (im Stande der Unschuld) mufsten diese Feldflur in
Bearbeitung nehmen, die andern jene, die einen hier Wohnung
nehmen, die andern dort, und den geteilten Arbeitsfeldern und
geteilten Arbeitsabteilungen und Wohnungen entsprach auch
wohl die Teilung der Arbeitsfriichte. Und wie im Groflsen, so
im Kleinen: Die natiirlichste Unterlage der Arbeitsteilung war
die Felderteilung, an die Felderteilung lehnte sich die Zuteilung
der Wohnungen . . . und diesem allem folgte wieder die Zu-
weisung der Arbeitsfriichte. Und mit dem KEigentume der ein-
zelnen Familien bildete sich auch weiter wieder Privateigentum
ihrer Glieder, gerade so gut wie heute; wer den Apfel brach,
hatte auch zunidchst Anspruch darauf, ihn zu essen; wer die
Blume gepflanzt, sie zu pflicken. Jeder anerkannte von selbst
freudig dieses Recht, weil es der natiirlichen Empfindung, dem
Rechtsgefiihl entspricht. Man muls eben von den heutigen Harten
des Eigentums abstrahieren, die ja bei der Liebe, die alle Glieder
der Gemeinschaft im Stande der urspriinglichen Heiligkeit um-
schlingen miifste, und bei der Fiille der Giiter wegfielen. Auch
in der Fiille des Gnadenstandes hat die individuelle Personlich-
keit ihre gewisse Berechtigung; nur weil sie immer geneigt ist,
iibers Mals hinaus sich geltend zu machen, miissen wir stets
gegen sie den Krieg erklaren. Damit ist auch die Frage des
Privateigentums entschieden, Ich wiilste nicht, wie das mit der
Heiligkeit und Gliickseligkeit unvereinbar sein sollte, mir scheint
es nur der Ausdruck der freien Personlichkeit zu sein und der
personlichen Stellung und Wiirde des Menschen mehr zu ent-
sprechen als ein unterschiedsloses All-Eigen.“

Hitze abstrahiert hier (Kapital und Arbeit S. 115) nicht
nur ,,von den heutigen Hérten des Eigentums®, sondern von
Jeglichem gesunden Princip der Theologie und des kirchlichen
Lebens. Ist das Privateigen ,,der Ausdruck der freien Person-
lichkeit und entspricht es mehr der personlichen Stellung und



und der moderne Socialismus. 299

Wiirde des Menschen* als das Gemeinsame, so verlieren alle
Ordeunsleute, die ja durch Geliibde auf jegliches ,,Privateigen® ver-
zichten, jedenfalls an ,personlicher Stellung und - Wiirde®, und
wer in hoherem Mafse an seinem ,Privateigen* festhilt, gewinnt
nach dieser Richtung im selben Grade. So ziemlich das Gegen-
teil aber lehren mit dem Apostel die anerkannten Vertreter des
kirchlichen Lebens. Dals ,,die Liebe alle Glieder der Gemein-
schaft im Stande der urspriinglichen Heiligkeit umschlingen
miifste”, haben wir noch in keinem der grolsen theologischen
Autoren gefunden. = Wohl aber sagt Thomas, dals trotz der mit
der Natur fortgepflanzten Urgerechtigkeit jeder einzelne Meunsch
schwer siindigen, also die ,Liebe“ fiir seine Person verlieren
konnte. Dieser ,,Stand der urspriinglichen Heiligkeit“ war eben
nicht gleichbedeutend mit dem Besitze der heiligmachenden
Gnade von seiten des einzelnen Menschen. Die Theorie aber
ist sogar gefahrlich, dals, ,,wer den Apfel brach, auch zunachst®,
also kraft des Naturrechts, ,,Anspruch darauf hatte, ihn zu essen*;
denn das Naturrecht mulste ja auch nach der Siinde bleiben,
sowie die Natur des Menschen ebenfalls dieselbe, d. h. eine mensch-
liche, blieb. Wollte man zudem diese Theorie weiter vertolgen,
80 kdme man zum Gegenteil dessen, was dieser Verfasser be-
weisen will. Wenn nadmlich die Arbeit des Pfliickens das Recht
auf den Genuls gibt, so folgt naturgemals, dafs ein eigentlicher
Besitz, soweit wir heute das Privateigentum so nennen, nicht
existiert, dafs er wenigstens kein Recht auf den Genuls gibt;
das ,,Pfliicken* thut dies.

Wenn doch diese Herren wenigstens Griinde anfiihrten fiir
die Meinungen, mit denen sie der katholischen Traditionslehre
gegeniibertreten. HEs geniigt fir sie, dals sich in ihrer Ein-
bildungskraft die Dinge so abspiegeln, wie sie dieselben dar-
stellen. ,,So mulfste es sein®, das ist die einzige Begriindung,
welche ihnen behagt. Wenn ,,die Ordnung® angezogen wird fiir
die Notwendigkeit ,einer gewissen Sonderung des Besitzes, so
kann das wohl fiir niemanden als geniigender Grund gelten.
Sonst wiren ja Aktiengesellschaften, wo keine Sonderung des
Besitzes eintritt, notwendigerweise ohne Ordnung; von Klostern
und Orden gar nicht zu reden, in welchen alle ,,Sonderung des
Besitzes* durch Geliibde sogar fortfallt.

Noch weniger aber kann die Ordnung die zum Privatbesitze
berechtigende Quelle sein, wenn die Natur fir sich allein be-
trachtet wird, wie dieselbe im Urzustande oder im Stande der
Unschuld war. Der letztere nidmlich hat sein Wesen eben darin,
dafs die Natur im Menschen mit allen ihren Kriften von vornherein



300 Die Grundprincipien des hl. Thomas von Aquin

bereits geordnet war. Ks brauchte also die Ordnung nicht von
aufsen her durch irgend etwas erzeugt zu werden, ebenso wenig
wie ein Baum gestiitzt zu werden verlangt, der innerlich kraftvoll
und gesund ist. Deshalb sagt Thomas (I, &, qu. 96, art. 2;
Ubers. 1II, S. 516): ,Den Naturkridften in ithm und seinem
Korper gegeniiber herrscht der Mensch; aber nicht, indem er
iiber sie gebietet, sondern indem er sie gebraucht. Und so
herrschte der Mensch im Stande dev Unschuld iiber die Pflanzen
und das Leblose; nicht, indem er gebot oder an der Natur dieser
Dinge Anderungen vornahm, sondern er gebrauchte sie zu
seinem Vorteile ohne irgend ein Hindernis.®

Und wenn weiter gefragt wird, wovon sich denn diese
Herrschatt des Menschen ,,iiber alle Kreatur, welche nicht das
Bild Gottes tragt“, ableitet, so antwortet der Aquinate deutlich
und ausdriicklich mit dem Hinweise darauf (a. a. O.), dals ,die
Vernunft den Charakter der Herrschaft hat“. Hier haben wir
also innerhalb unserer Natur die erste Wurzel des Kigentums-
rechtes vor uns. Die Vernunft in uns gibt uns das Recht, die
sichtbaren Dinge um uns herum sowie auch die Sinneskrifte
und die damit verbundenen Begierden als Mittel zu gebrauchen
fiir den Besitz des von der Vernunft hinlinglich angezeigten
letzten Endzweckes. Und da dieser letzte Endzweck im Bereiche
der natiirlichen Krafte, wie in den vorigen Artikeln bereits dar-
gethan wurde, darin besteht, dals die ganze Natur vor dem
Menschengeiste in ihrer Ohnmacht steht, demselben volle Be-
friedigung und unerschopfliche Seligkeit zu gewihren; so sehen
wir zugleich, wie an letzter Stelle die natiirliche Vernunft des
Menschen den Begriff des Eigentums hinstellt. Man darf ndm-
lich nicht von einem schrankenlosen Eigentumsrechte sprechen,
als ob der materielle Besitz nach irgend einer Seite etwas
durchaus Endgiiltiges sei und somit den Charakter des voll ab-
schliefsenden letzten Endzweckes habe. Demnach darf auch
dieser selbe Besitz niemals bedingungslos und ohne Mafls Gegen-
stand des menschlichen Strebens sein. Die Stimme der Vernunft
selber in uns ruft es laut hinaus, dafs alles derartige Eigentum
nur Mittel sei, einzig Gegenstand des Gebrauches und somit sein
Mafs und seine Schranken vom Zwecke empfange.

Wir finden diesen Punkt in den Theorieen iiber das Higen-
tumsrecht nirgends hervorgehoben und betonen ihn darum gauz
besonders. Man spricht in unbestimmter Weise von der Berech-
tigung des Privateigentums und sucht dieselbe zu begriinden.
Aber nie begrenzt man diese Berechtignng selber. Und doch
sind diese Grenzen ganz natiirlich. Oder sagt uns die Vernunft



und der moderne Socialismus. 301

als erstes Moralprincip, dals Geld und Gut den Menschengeist
voll beseligen kann? Sagt sie, dals es innerhalb der Natur
Giiter gibt, welche durch Geld und Gut zu eigen werden konnen
und die, so erworben, die volle Befriedigung gewéhren? Sie
sagt das Gegenteil. Nach endlosem Gute, nach immer mehr, ruft
sie mit der ganzen Kraft ihrer Natur. Zugleich aber zeigt sie
die Grenzen und Schranken eines jeden Gutes, das mit Hilfe
der natiirlichen Kréfte vorgestellt wird, und demnach die Un-
moglichkeit, dem Drange der menschlichen Natur nach Endlosem
genugzuthun, so lange es um die geschoptlichen Dinge mit ihren
tGrenzen sich handelt. Gebrauchen nur soll der Mensch die
sichtbaren Giiter; herrschen aber soll, wie Thomas eben sagte,
die Vernunft und damit die Beziehung zum Unendlichen als dem
Zwecke des Menschen. In den Schranken des Gebrauchens nur
darf man nach einem Higentumsrechte suchen. Soweit das Eigen-
tumsrecht das Gebrauchen der sichtbaren Welt erleichtert und
der Vernunft sowie dem Hinweise derselben auf das Unendliche
die Herrschaft sichert, kann von einem wahren Rechte an gewisse
materielle Giiter die Rede sein.

Da erscheint aber auch alsbald, wie vollig unméglich ein
thatséichlicher Privatbesitz im Stande der gesunden Natur oder
der Unschuld war. Thomas gibt davon mit einem Worte den
Grund an: ,,Ohne Hindernis konnte der Mensch da die sicht-
baren Dinge um ihn herum gebrauchen.* Wo kein Hindernis
fiir zweckgemélsen Gebrauch der materiellen Giiter war, da be-
durfte es keiner Erleichterung. Von innen heraus regelte in
jedem Menschen die durch keine ungeordnete Leidenschatt ge-
trilbte Natur dem thatsdchlichen Gebrauch der Aulsenwelt, so
dafs da stets der Endzweck sein lebensvolles Mafs anlegte. Kin
Mifsbrauch hitte ja fiir den einzelnen Menschen im Bereiche
der Moglichkeit gelegen; jeder hitte fiir sich siindigen konnen.
Aber so wie jetzt der Mensch das Gute thut im Widerspruche
zu seiner kranken, d. h. durch Leidenschaften und Begierden
geschwiéchten Natur, so wire in jenem Zustande der Mensch,
falls er siindigen wollte, auf den Widerstand seiner gesunden
Natur gestofsen. Keine Siinde wére geschehen aus Schwiche
oder im Ubermafse der Begierde, sondern jede hitte ihre Wurzel
in der Bosheit und Verstocktheit des verniinftigen Willens gehabt.
Somit wiirde auch jede Siinde blofs dem Siinder geschadet haben
und hochstens denen, die frei personlich seinem Beispiele folgen
wollten, wie ja auch die Siinde des hochsten Engels, der fiel,
nur in dieser Weise den anderen Engeln schadete. Die Natur



302 Die Grundprincipien des hl. Thomas von Aquin

ware stets unberiihrt geblieben und in der urspriinglichen Kraft
und Ordnung fortgepflanzt worden.

Da ist aber ein thatsédchliches Privateigentum unmdéglich,
wenn auch die Natur immer die Wurzel bleibt, welche im Falle,
dals dies notwendig erscheint, dazu berechtigt. Die Bethatigung
dieses Rechtes ist eben gegen die thatséchliche Vollendung der
Natur, wie solche dem Urzustande eigen gewesen. Zuvorderst
war da die ,,Ordnung®, auf welche man sich oben bezog, mit
der Natur bereits gegeben, also eine Stiitze derselben, die der
Selbstsucht zu schmeicheln geeignet war, unnotig. Sodann schlofs
die Vollendung der Natur, d. h. der ,unbehinderte Gebrauch*
aller natiirlichen Kréfte, wie Thomas sagte, es in sich, dafs
keines der materiellen Giiter, sobald ein berechtigtes Bediirfnis
vorlag, vom Gebrauche des einzelnen von vornherein ausge-
schlossen erschien. Alles mulste allen zur Verfiigung stehen,
alles allen gehoren, und der Gebrauch durch die verniinftige
Leitung von seiten der Vorgesetzten unter der obersten Leitung
Adams, der ja nie gestorben wire, geregelt sein. Diese Rege-
lung hitte dem in gesunder Freiheit anerkannten Bediirfnisse
der einzelnen stets entsprochen und in keiner ungeordneten Be-
gierlichkeit, in keiner sinnlichen Selbstsucht einen Hemmschuh
gefunden. Solche Vollendung besteht jetzt nicht. Es kann, im
Stande der gefallenen Natur, das Bediirfnis des einzelnen nach
dem Gebrauche eines Stiickes Landes, einer Herde Vieh u. dgl
noch so gut begriindet sein; damit ist nicht das Recht gegeben,
dessen sich zu bedienen, was anderen eigen zugehort.

Wir bestehen auf diesem Punkte, weil der recht verstandene
Kommunismus in der menschlichen Natur seinen Anhalt hat und
darum hier genau die Begriffe geschieden werden miissen. Die
Natur ist einmal allen Menschen gemeinsam. Der Unterschied
beginnt in den mannigfachen Graden der Krifte dieser Natur,
die in der Person des einzelnen ihren Sitz haben. Darum sagt
Thomas (1I, II, qu. 66, art. 2; Ubers. VIIL, 8. 424): , Das Natur-
recht schreibt nicht vor, weder dals etwas als Higen zu besitzen,
noch dals alles gemeinsam sei. Ks verhilt sich vielmehr rein
negativ, insoweit der Unterschied im einzelnen Besitze nicht
vom Naturrechte kommt, sondern nach menschlichem Uberein-
kommen geregelt ist, also nach positivem Recht. Der Besitz ist
demgemafs nicht gegen das Naturrecht, sondern erscheint als
etwas demselben seitens der Vernunft Hinzugefiigtes.“ Die Natur
im Menschen also an sich gibt keinem einzelnen ein Recht,
etwas zu besitzen. Sie ist gemeinsam allen. Jeder Mensch ist
Mensch ganz gleichermalsen, der eine wie der andere, der



und der moderne Socialismus. 303

Weise wie der Dumme, der Konig wie der Bettler. Nur Er-
wigungen, die zur Natur hinzutreten, konnen einen Privatbesitz-
stand begriinden.

Ist die Natur in sich, im Bereiche der natiirlichen Krifte,
vollendet, so entspricht dieser Vollendung der ,,unbehinderte,
also vollkommene Gebrauch der sichtbaren Giiter. Dies ist der
wahre und vollkommene Kommunismus, der eigentliche Gegen-
stand der Sehnsucht so vieler grofsen Geister aller Jahrhunderte;
sie fehlen nur darin, dafls sie nach einer Unmdoglichkeit verlangen,
soweit die menschliche Natur im heutigen Zustande in Be-
tracht kommt. Geméls diesem Kommunismus — wir mochten
ihn den positiven nennen — will der Mensch in reinster ver-
niinftiger Freiheit, von der inneren Stimme seiner Natur selbst
getrieben, nichts Eigenes. Denn ungestort gehort ihm der freie
Gebrauch von allem, je nach seinem Bediirfnisse; und dieses
Bediirfnis stellt ihm die aufrecht stehende, durch kein Trug-
gebilde der Leidenschaft gestorte Vernunft vor. Wie da unter
den unzdhligen Strahlen der Sonne kein Strahl den anderen
stort, weil sie alle gleichmilsig ihre Helle nur von der einen
selben Sonne haben, so wiirde bei einer solchen Vollendung der
Natur keine geschaffene Vernunft die andere storen, denn eine
jede ist nichts anderes wie ein Abglanz der ewigen Vernunft.

Mit diesem positiven Kommunismus darf nicht verwechself
werden der negative oder privative. Nach dem ersteren hat
der einzelne alles zum freien Gebrauche geméls seinem verniinf-
tigen Bediirfnisse. Nach dem andern fehlt dem einzelnen alles,
was er braucht; es bedarf der Gewalt, um ihn in den Besitz
des Notwendigen zu setzen. Der erstere stimmt iiberein mit der
Hohe der menschlichen Natur, deren edelste Kraft die persdn-
liche Freiheit ist; der andere fillt ab von dem Adel der mensch-
lichen Natur und erniedrigt sie zum Stande der Tiere, die nur
Gewalt zusammenhilt. Sprechen wir also von der blofsen Natur
und sehen ab von deren natiirlicher Vollendung und Gesundheit,
so besagt die Natur, fiir sich betrachtet, weder die Notwendig-
keit des Besitzes noch die Notwendigkeit des Gemeineigentums.
Sprechen wir von der Natur in ihrer natiirlichen Vollendung,
d. h. in der harmonischen Ordnung ihrer Krifte, so dafs der
Vernunft die niederen Krifte folgen und die Vernunft Gott dem
Herrn, so ist das Privateigentum als thatséichliches Bediirfnis
ausgeschlossen und der positive Kommunismus das einzig Mog-
liche. Es besteht da nur Eigentum im Gebrauchen, wie der
Apfel mein ist, den ich esse; in diesem Sinne sprechen de Lugo
und Suarez. Sprechen wir von der Natur mit ihren ungeordneten



304 Die Grundprincipien des hl. Thomas von Aquin

Leidenschaften, zumal mit ihrer Selbstsucht, so ist ,infolge von
Erwégungen, die zur Nator hinzutreten, das Eigentum berechtigt
und eine Notwendigkeit.

b) Der Privatbesitz. und die Person.

Nachdem Thomas die Worte Augustins angefiihrt hat (1. e.
8. 424): ,,Apostolische werden jene Ketzer genaunt, welche
sich selber jenen Namen in hochster Anmalsung beigelegt haben,
die da in ihre Gemeinschaft nicht zulassen diejenigen, welche
Ehefrauen haben und &uflsere Dinge als ihr Higentum besitzen;
und nachdem er festgestellt, dals ,es also ein Irrtum gegen den
(rlauben sei, zu sagen, der Mensch diirfe kein Eigentum be-
sitzen®, begriindet er die Notwendigkeit, dafs der Mensch Eigen-
tum habe, mit folgenden drei Griinden: 1. ,,Der Mensch trigt
mehr Sorge fiir das, was ihm allein gehort, als fiir gemeinsames
Gut; denn da er von Natur Arbeit und Miihe flieht, uberlafst
er es anderen, fiir das Gemeinwohl zu sorgen; — 2. Die Ver-
waltung der menschlichen Dinge ist geordnet, wenn jedem ein-
zelnen die Obsorge fiir das ihm Higene fuiberlassen wird; Ver-
wirrung wiirde folgen, wenn jeder in alles Beliebige sich
unterschiedslos einmischen kdénnte; — 3. Friede und Ruhe wird
dadurch beférdert, wenn jeder mit dem Kigenen sich begniigt;
wir sehen dies ja alle Tage, dals da hidufiger Streit und Zank
besteht, wo mehrere ungeteilt etwas als allen Gemeinsames ver-
walten.*

Diese Worte zeigen zweierlei, zuvorderst wie der Aquinate
sich fiir den thatsdchlichen Erwerb von Privatbesitz einzig auf
Griinde stitzt, die der ungeordneten Natur entsprechen, und
dann, wie der Privatbesitz in der innigsten Beziehung zum
Christentum sich findet.

In der That, dals der Mensch Miihe und Arbeit flieht, hat
nicht in jenem Stande der Natur seinen Grund, in welchem dem
Menschen gesagt worden ist, er sei in das Paradies der Wonne
gesetzt, ,,damit er da arbeite und die Ordnung des Paradieses
behiite (Gen. 2, 15), sondern in jenem andern, in welchem ihm
gesagt worden: ,,die Erde sei verflucht um deinetwillen, . . .
Dornen und Disteln soll sie dir tragen,... im Schweilse deines
Angesichtes”, d. h. mit Miihe und Beschwerde, ,sollst du dein
Brot essen. Auch im Stande der Urgerechtigkeit hitte ja der
Mensch arbeiten miissen; aber die Arbeit wére ihm eine Lust ge-
wesen; er hitte nicht die Erde zu zwingen brauchen, ihre Frucht
zu geben. [Fliehenswert ist die Arbeit erst nach dem Fluche



und der moderne Socialismus. 305

geworden. Ebenso war eine ,,Verwirrung® oder ,,Unordnung
im ersten Stande der menschlichen Natur unméglich, denn in
der Natur selber im Menschen lag das Mals der Thitigkeit als
Biirgschaft der Ordnung. Hs war jenes Mals, von dem_der
Psalmist spricht: Ordinatione tua perseverat dies, in der Ord-
nung Gottes verharrt der Tag. Vom eigenen Innern aus wire,
der Natur selber geméls, der Mensch hingeneigt worden, die von
Gott festgesetzte Ordnung ,zu behiiten. Somit war eine ,,Ver-
wirrung® ausgeschlossen. Diese konnte erst statthaben, nachdem
die sinnlichen Leidenschaften sich den Vortritt vor der Vernunft,
unter freier Zustimmung des Menschen, angemafst hatten. Auch
,»otreit und Zank* ist nur moglich, wo Unzufriedenheit und
Murren vorberrscht. In jenem Stande aber begleitete den Men-
schen von Natur das Glick. Wiéhrend er némlich jetzt immer
will, was er nicht hat, und das, was er hat, kaum ist es in
seinem Besitze, fiir nichts achtet, so dals stindige Unruhe ihm
kraft seiner verdorbenen Natur anbaftet, wollte er im Stande
der Urgerechtigkeit das, was er hatte. Er hatte somit immer,
was er wollte, und war dementsprechend gliicklich, ruhig, fried-
voll, weil er nichts wollte als das, was (Gott fiir ihn wollte.
Die Erwégungen also sémtlich, welche Thomas als Begriindung
des thatsiichlichen Kigentums, nicht des allgemeinen Rechtes,
zu besitzen, zur Natur des Menschen hinzugefiigt, setzen voraus
die Unordnung, die Unruhe, die Beschwerlichkeiten, unter denen
in sich selbst die menschliche Natur seufzt.

Ebenso ist nach dem, was hier Thomas sagt, leicht erkennbar,
warum Papst Clemens die Siinde als den Anlals fiir die Geschie-
denheit der Giiter betrachtet und Chrysostomus die Einfithrung
des Mein und Dein beklagt. DBeide leugnen nicht das Kigen-
tumsrecht, soweit es von der Natur kommt, sondern wenden sich
gegen die Schranken, welche dasselbe, wie es nach der Siinde
thatsdchlich geworden, dem Gebrauche der cinzelnen Menschen
zieht, Vor der Siinde war der einzelne Mensch ,,unbehindert®,
wie oben der Aquinate sich ausdriickte, im Gebrauche der Dinge;
er hatte blofs vernunftgemilser Weise sein Bedirfnis zu be-
stimmen; die Natur war in keinem Menschen verkehrt, so dals
sie die Interessen der eigenen Person in iiberwiegender Weise
vorangestellt hitte. Daher sagt der Papst prdgnant, ,,die Siinde
habe es zuwege gebracht (per iniquitatem), dafs der eine dies
das Seine vannte und der andere jenes, und so entstand unfer
den Sterblichen die Scheidung (divisio)“. Soweit also das
Eigentum ein Hindernis mit sich bringt fiir den Gebrauch der

Jahrbuch fiir Philosophie ete. IX. 20



306 Die Grundprincipien des hl. Thomas von Aquin

Dinge seitens der andern, ist es von der Siinde. Und ebenso
lifst sich Chrysostomus aus.

Soll damit das Eigentum selber Siinde sein? Nur jenes
hat offenbar nach diesen Vitern in der Siinde seinen Ursprung,
welches die Menschen von einander im Gebrauchen der sichtbaren
Giiter trennt. Und gerade hier tritt das Christentum ein; es
will diesen Flecken abwaschen, diese Schwiche heilen. Ver-
gegenwirtigen wir uns die volle Bedeutung dessen, worum es
sich hier handelt, und wir werden Klarheit gewinnen. Ist das
Eigentumsrecht in der Natur des Menschen begriindet? Zweifel-
los, wie oben Thomas hervorhob. Der Mensch soll ,herrschen
tiber die Fische des Meeres, die Vogel des Himmels und iiber
die Tiere des Feldes und iiber alles Kraut, und die Erde soll
ihm unterthan sein (Gen. 1, 28—31)“. Das Fundament dieser
Herrschaft findet Thomas in der Kraft der Vernunft, durch
welche der Mensch die Wesenheiten aller Dinge erkennt und
somit diese letzteren leiten kann, als ob er sie selbst wére: ,,Die
Vernunft®, so die Worte des Aquinaten, ,hat den Charakter der
Herrschaft.” Wegen ihrer dienen dem Menschen alle die sicht-
baren Giiter als Mittel; er gebraucht sie zur Erreichung seines
Zweckes.

Ist anderseits die Teilung und Scheidung des Eigentums
in der menschlichen Natur begriindet? Offenbar nicht. Denn
ist die Vernunft in jedem Menschen so kraftvoll und waltet derart
vor, dafs ihrer Stimme ohne weiteres gehorcht wird, so geniigt
sie fiir sich allein, um den Gebrauch der sichtbaren Giiter, ord-
nungs- und gesellschaftsgeméls, zu regeln; dann leitet der niedere
Grad der Vernunft in dem einen diesen von selbst dazu an, der
héheren im andern zu folgen.

Oder ist vielleicht die Scheidung im Eigentum, also der
eigentliche Privatbesitz im jetzigen Sinne, in der durch die vor-
wiegende Leidenschaft verkehrten Natur begriindet? Hier
trennen sich die Antworten: Das Recht des Stidrkeren hat
seinen Grund in der Begierlichkeit. Ist dies ein wahres Recht?
Offenbar nicht nach der Vernunft; wohl aber als gerechte und
natiirliche Strafe, die am Ende, schon weil die Begierlichkeit um
so mehr quélt, je mehr man versucht, sie zu befriedigen, immer
auch den betreffenden ,,Stérkeren® selber trifft. Thomas nennt
dies das ,,Gesetz des Fleischesstachels, lex fomitis. Danach ist
der Mensch nach der Siinde einem Offizier zu vergleichen, der
wegen seiner Verbrechen degradiert ist und nun nach dem Ge-
setze der Gemeinen behandelt wird. Der Mensch war vor der
Siinde Offizier, d. h. Befehlshaber der sinnlichen Leidenschaften;



und der moderne Socialismus. 307

er hat von selber, freiwillig, auf die Leidenschaft gehort und
ist ihr unterthan, d. h. Gemeiner geworden; denn Paulus sagt:
»Auf wen jemand hort, dessen Knecht ist er. Der Mensch
,hat es nicht verstanden”, wie der Psalmist sich ausdriickt, ,er
ist geworden wie die unverniinftigen Tiere und ward ihnen
ahnlich*. Danach ist also das pure Eroberungsrecht, die gewalt-
same Besitznahme und &hnliches ein wahres Recht, welches aber,
weil an sich gegen die Vernunft, der menschlichen Natur zum
Verderben gereicht und dieselbe immer tiefer beugt, auch in
jenem, der den Aufseren Vorteil davon zu haben scheint.

Diesem Rechte des Starkeren, das in der Natur als einer
verkehrten seinen Quell hat, jedoch in der Hand der stra-
fenden Vernunft wahres Recht ist und demgemifs verpflichtet,
steht gegeniiber das heilende Recht des Besitzes. Dieses Recht
kommt einzig vom Erloser. Wo dieser deshalb ausgeschlossen
wird, herrscht im selben Malse das Recht des Stirkeren, mit
anderen Worten: die Knechtschaft, der Despotismus. Nachdem
die Natur im Menschen verdorben und somif als Werkzeug fiir
den freien, unbehinderten, zweckgeméfsen Gebrauch der sicht-
baren Giiter zerbrochen war, konnte ein neues Werkzeug nur
der einzelnen Person zur Verfiigung gestellt werden. Konnte
dies eine Person im Bereiche der Natur sein? Ohne Zweifel
nicht; denn die Kréfte der Natur, welche die Person hétte ge-
brauchen konnen, waren eben verderbt, d. h. der sinnlichen
Leidenschaft dienstbar geworden. Der Mensch war Person ge-
blieben und somit von Natur zur freien Selbstdndigkeit berufen;
aber es fehlte jede Handhabe, um diese freie Selbstdndigkeit im
Handeln zu bethatigen: ,,Durch die Furcht vor dem Tode waren
alle der Knechtschaft unterworfen®, sagt Paulus (Hebr. 2). Sodann
galt es, die menschliche Natur als Ganzes, soweit sie ndmlich
von Adam her in allen Menschen war und ist und sein wird,
zu heilen. Diese Natur als Ganzes aber hatte, naturgemils, nur
ein Mensch in seiner Gewalt gehabt: der erste Stammvater dem
fleischlichen Fortpflanzen nach. Kein anderer konnte sie der
Natur nach heilend beeinflussen. Nur einer Person konnte demnach
die heilende Kraft zur Verfiigung gestellt werden, die von der
Natur als einer verderbten nichts empfing und deren Gewalt
sich iiber die ganze Natur erstreckte. Diese Person konnte nur
die gottliche sein. Einzig also vom gbttlichen Erléser kommt
das Recht des Privatbesitzes als ein heilendes und selbst die
Strafe mit Heilkraft durchdringendes.

Nicht von der allen Menschen gemeinsamen Natur war

fortan der freie, unbehinderte Gebrauch der sichtbaren Giiter
20%



308 Die Grundprincipien des hl. Thomas von Aquin.

-

verbiirgt, sondern in erster Linie von der allwaltenden Person
des Erlosers und vermittelst derselben von der Person in jedem
Menschen, soweit sie mit dem Erloser frei sich eint. Von der
Person geht jetzt aus die Heilung in die Natur, ihre Erhebung
also aus der Knechtschaft der Sinnlichkeit und deren selbst-
siichtiger Beglerde. Die Person aber ist eben der Quell der
Geschiedenheit fiir die Menschen. Durch die eigene Personlichkeit
ist ja der eine Mensch nicht der andere; und deshalb entspricht
der Privatbesitz, wonach, was unter den sichtbaren Giitern dem
einen gehort, nicht dem anderen zueignet, gerade dem Christen-
tum, welches die Person an die Spitze stellt und vermittelst der
Person die Natur heilen will.

Wie aber hat man sich diese Heilung in unserem speciellen
Falle zu denken? Die personliche, frei verfiigende Liebe soll
wieder die freie Benutzung aller sichtbaren Giiter den einzelnen
Menschen ermdéglichen und so zur Vollendung des Beginnens
zuriickfihren. Als Verwalter soll sich der einzelne Besitzende
betrachten, der, wie Paulus sagt, ,nicht auf sich selber schaut,
sondern aunf den Nutzen der anderen®. Christus steht da
an der Spitze, der auf all seinen Reichtum, wie der Apostel
sich ausdriickt, verzichtete und arm geworden ist, damit er alle
bereichere; der da sich selbst dahingegeben hat in frei per-
sonlicher Liebe zum Heile und zur Rettung vieler. Er ist
nicht nur Beispiel, sondern teilt auch die entsprechende Kraft
mit. Danach ist ersichtlich, dals es im christlichen Sinne eben-
sowenig wie vor dem staatlichen Gesetze einen ganz und gar
unbeschrinkten Gebrauch des Privateigentums gibt. Solches kann
hochstens dort gedacht werden, wo das Recht des Stdrkeren fir
sich allein das Kigen begriindet; insoweit namlich die Leiden-
schaft oder Begierde keine Schranken kennt, eben darum aber
auch der verniinftigen menschlichen Natur zum Verderben gereicht.

Thomas kennzeichnet die zwei hauptséchlichen Schranken
im Gebrauche des Privatbesitzes. Die erste liegt in folgenden
Worten (a. a. O.) vor: ,Riicksichtlich der &uflserlichen Dinge
kommt dem Menschen zu: 1. die Gewalt, sie zu erwerben und
zu verwalten; und mit Riicksicht darauf ist es dem Menschen
erlaubt, dals er Eigentum habe; ... 2. der Gebrauch der
aulseren Dinge, und mit Riicksicht darauf darf sie der Mensch
nicht als eigene betrachten, sondern soll sie leicht mit anderen
teilen, wenn diese sie notwendig haben. Darum spricht der
Apostel (I Tim. ult.): ,,Den Reichen dieser Welt schreibe vor...,
leicht mitzuteilen von ihren Giitern. Dafs der Mensch also
wahres Eigentum hat, ist der Grund, dals ihn niemand unter



und der moderne Socialismns. 309

den Menschen, soweit nicht etwa der Gesetzgeber in Befracht
kommt, zur Verantwortung iiber den Gebrauch =ziehen kann,
Dafs er dieses Higentum als Christ hat und somit, im Verein
mit dem Krloser, zur Heilung des Verderbnisses in der eigenen
Natur und in den anderen, ist der Grund dafiir, dals er fiir den
Gebrauch verantwortlich ist vor seinem Gewissen und vor seinem
Gotte.

Die zweite Schranke wird durch folgende Worte gezogen
(a. a. O. Art. 7; 8. 428): ,,Das menschliche Recht kann das nicht
entbehrlich machen, was vom Naturgesetze oder von dem gott-
lichen vorgeschrieben ist. Nach der von der gottlichen Vor-
sehung aber festgesetzten Ordnung dienen die niedrigeren Dinge
dazu, dals durch sie der Not des Menschen gesteuert wird.
Also keine Teilung und Zueignung der Giiter, wie sie vom
menschlichen Rechte kommt, kann sich dem entgegenstellen, dals
derartige Dinge die Not des Menschen heben. Und deshalb
gebiihrt nach natirlichem Recht der Uberfluls der Reichen dem
Unterhalte der Armen. Deshalb sagt Ambrosius (sermo 64 de
temp.): ,,Der Hungernden Brot héltst du bei dir fest; den Nackten
gehoren die Kleider, welche du in deinen Schrinken einschliefsest;
der Unglicklichen Erlosung und Befreiung ist das Geld, welches
du in die Erde vergribst.” Weil aber viele Not leiden und
nicht das Vermogen eines einzelnen allen beistehen kann, so ist
es dem Urteile eines jeden iiberlassen, das Seinige so zu ver-
walten, dals er den Armen und Notleidenden beisteht. Nur
wenn . die Not so grofs und so dringend ist, dals es offenbar
vorliegt, man miisse mit allen beliebigen Dingen, von welcher
Seite sie auch immer kommen, Beistand leisten (z. B. wenn
Todesgetahr droht und eine andere Hilfe nicht erscheint), dann
ist es erlaubt, heimlich oder mit Gewalt aus fremdem Gute zu
entnehmen und zu Hilfe zu kommen. Denn die Not macht das
betreffende Gut zu einem gemeinsamen und somit zum eigenen,
dem Unterhalte dienenden. Xs ist da kein Diebstahl mehr oder
Raub.«

Hat die erste Einschridnkung dem rein willkiirlichen Be-
stimmen den Gebrauch entzogen, so beschiftigt sich die zweite
mit dem Charakter des Besitzes selber. Der Besitz der sicht-
baren Giiter im ganzen ist an erster Stelle in der Natur des
Menschen begriindet, weil diese kraft der Vernunft ein Recht
hat, die sichtbaren Giiter zu gebrauchen. Dies ist das tiefste
Fundament dafiir, dals der Mensch iiberhaupt etwas zu besitzen
berechtigt ist. Bedarf also die Natur in einem Menschen durch-
aus und unter allen Umsténden zu ihrem Bestande den Gebrauch



310 Die Grundprincipien des hl. Thomas von Aquin

von sichtbaren Giitern, so treten die anderen spiteren Griinde
des DBesitzes zuriick, und der Hauptgrund in der Natur selbst
wird der allein entscheidende. Danach erscheint es klar, wie
das Christentum wegen nichts anderem den Privatbesitz nicht
nur heiligt, sondern unter Gefahr, gegen den Glauben zu fehlen,
fiir unverletzlich erklart, als weil es den Kommunismus der
natiirlichen Vollendung im Beginne der Menschheit zum Zwecke
hat. Es will die Natur heilen, damit alle wieder ,unbehindert*
alles in der sichtbaren Welt, soweit das Bediirfnis des Heiles
es erheischt, gebrauchen konnen. Und da die Ordnung in der
Natur gegenwirtig fehlt, so stellt das Christentum diese Ord-
nung wieder her, indem es den Besitz der zeitlichen Giiter von
den Berufenen festhalten lafst, die zum Besten aller denselben
verwalten sollen. Vermittelst des Besitzes und des christlichen
Geistes wird gleichsam eine Niederlage naturlicher Giiter auf-
gerichtet, so dafs in der Not immer etwas zum Gebrauche der
menschlichen Natur da ist. Die Begierde selber wird eingespannt
in den Triumphwagen Christi, wird von ihren Schwéichen durch
den Geist des Herrn gereinigt und dadurch geeignet, fir die
menschliche Natur Medizin zu werden, nachdem sie durch die
Siinde Gift fur selbige gewesen war. Im Ordenswesen stellt
das Christentum gewissermalfsen bereits eine Probe der bezweckten
Vollendung vor. Da wird durch eigenen freien Willen zu
Gunsten der Gemeinschaft und am Ende zu Gunsten der ge-
samten Menschheit auf das Higene, was scheidet, verzichtet,
damit alle, nach verniinftig ermessenem Bediirfnisse, alles ge-
brauchen: Nihil habentes et omnia possidentes.

3. Das Richtige in den anderen Ansichten.

Zweil Ansichten kommen hier fiir uns besonders in Betracht,
jene, wonach die Arbeit der Quell des Kigentums, dieses, nach
dem Marx’schen Ausdrucke, ,festgeronnene, krystallisierte Ar-
beit** ist; und die andere, welche einzig den Staat und dessen
Gesetzgebung zum Fundamente des Eigentums macht. Die erste
halt sich an das Individuum und sieht von der ,Gesellschaft®
ab, die doch auch zur Natur des Menschen gehort; die zweite
will einzig von der ,Gesellschaft® etwas wissen, in welche am
Ende das Individuum sich vollig aufzulosen hat. Wir werden
gut thun, beide Gesichtspunkte zu verbinden; und dazu werden
wir gelangen, wenn wir die Vernunft, das hochste menschliche
Vermogen und die unmittelbare Richtschnur des menschlichen
Handelns, als den wahren Anker des Privateigentums an die
Spitze stellen,



und der moderne Socialismus, 311

Die Vernunft hat drei Eigenheiten, wenn sie als blofse,
reine Vernunft, unbekiimmert um die Art und Weise ihrer that-
sichlichen Existenz, genommen wird: Sie ist ohne Schranken;
sie kehrt in ihrer Thétigkeit zu sich selbst durch die Reflexion
zuriick und ist danach immanent, ihr eigener Gegenstand ndmlich
und ihr Zweck; endlich ist sie nicht nur sie selbst, sondern auch
anderes, insofern sie das wird, was sie versteht und dement-
sprechend das &ufsere Sein leiten kann; der Gértner z. B. ist
im Bereiche des Pflegens die Pflanze. Thomas findet im ersten
Artikel der 14. Quéstion der Summa den Grund fir diese Eigen-
heiten darin, dals die Vernunft, insoweit sie Vernunft ist, iber
den Stoff und dessen Eigenheiten sich erhebt. Die Eigenheiten
des Stoffes sind eben gerade die gegenteiligen. Er ist in Raum
und Zeit, in Umfang und Dauer beschrinkt; seine Thatigkeit
richtet sich nach aufsen, wie z B. die Axt das Holz spaltet,
nicht sich selbst, und das Feuer die Kohle entziindet; und endlich
ist das stoffliche Ding nichts als es selbst.

Dem angemessen ist die Vernunft zur Herrschaft berufen,
und diese Herrschaft dient dem, was ihr untersteht, zum Besten.
Denn dieses wird geméls der eigenen Natur und deren Zweck
geleitet, findet sich ja doeh diese Natur und ihr Zweck in der
Vernunft als Gegenstand der Erkenntnis. Wo also die Vernunft
in der Art und Weise ihrer wirklichen Existenz unbeschrinkt,
d. h. nichts als Vernunft ist, da ist auch ein unbeschrinkter,
ganz und gar zu dieser Vernunft als dem Zwecke  zuriickkeh-
render Besitz, dessen Bestes es ist, von solcher Vernunft geleitet
zu werden.

Mufls eine solche Vernunft existieren, die nichts ist als
Vernunft, deren Wirklichkeit oder Existenz blofs Vernunft ist?
Wo Strahlen sind, da mufs Licht sein; wo Wirme ist, da muls
die Verbindung mit dem Feuer sein; wo ein Mehr oder Minder
ist, da muls ein Grolstes bestehen. Mit anderen Worten: Alles,
was sein kann oder auch nicht sein kann, setzt ein Notwendiges
voraus, was nicht anders als sein kann. Das Licht kann nicht
anders als hell sein; das Feuer kann nicht anders als warm
sein. Es gibt eine héhere und eine tiefer stehende Vernunft,
eine Vernunft, welche erkennen kann oder auch nicht erkennen
kann; also besteht eine Vernunft, welche schlechthin die hochste,
nimlich nichts als Vernunft, dem ganzen Sein und Wesen nach
Vernunft und demnach véllig unerschopflich und unendlich ist.

Kann es mehrere solcher hochsten Vernunftwesen geben?
Unmoglich; sie miifsten ja dann durch etwas Vernunftloses in
ihnen unterschieden sein, die Vernunft selber kann sich doch



312

Die Grundprincipien des hl. Thomas von Aquin

nicht von sich selbst unterscheiden. Nur eine einzige ewige
Vernunft ist es, die alles ohne Schranken und von HEwigkeit
besitzt, weil sie ihr eigenes Eigen ist, nur sich zum Zwecke hat
und sonach von nichts anderem abhédngen kann. Sie ist alles
Sein, weil nichts existiert, was nicht ihr das Sein verdankt;
sowie das Sonnenlicht gewissermalsen jedes Zimmer ist, insoweit
dieses an der Tageshelle teilnimmt, Deshalb heifst es im Psalm
(Ps. 118): ,Dein bin ich, mache mich heil.* TUnd warum ge-
hort dieser ewigen Vernunft der Mensch als Eigentum? Der
Psalmist antwortet (Ps. 118): ,,Deine Hénde haben mich geformt®;
oder (Ps. 99): ,Gott ist Herr, denn er hat uns gemacht und
nicht wir uns. Man fiirchte nicht, wir wollten das Eigentums-
recht direkt auf den Willen Gottes begriinden und von da her
die Verbindung des Individuums mit dem gesellschaftlichen,
durch Gesetze geleiteten (Granzen ableiten. Wir sind uns aber
dessen bewulst, dals grundlegende und deshalb immer wieder
von neuem zuriickkehrende Fragen nur durch das Zuriickfithren
auf unbezweifelte allgemeine Principien mit Nutzen gelost werden
konnen. Wir folgen darin genau der Methode des hl. Thomas.

Gott ist der Higentiimer von allem, weil er nichts als Ver-
nunft ist und demmach zu allererst ganz sich selbst gehort, sich
zum Zwecke seines Seins, sich allein zum Gegenstande seiner
Kenntnis hat und anderes nur, soweit es in seiner Macht ent-
halten ist, der nichts sich entziehen kann. Wir sind nicht
Vernunft, sondern wir haben blofs Vernunft als ein Vermogen,
das Wesen anderer Dinge zu erkennen. Somit haben wir einer-
seits einen Vorzug, der uns Gott dhnlich zu machen geeignet
ist, und anderseits einen Nachteil, der uns vom Wesen, das nur
Vernunft ist, scheidet.

Geméls dem Vorzuge, den die Vernunft in sich schlielst,
konnen wir die Dinge, die wir erkennen und mit denen wir uns
beschiftigen, auf uns beziehen als auf deren nédchsten Zweck,
sind wir geeignet, iiber das Stoffliche zu herrschen, und werden
uns, vom Vernunftlosen her, keinerlei Schranken gezogen, die
sich der Erreichung unseres Zweckes entgegenstellten. Danach
hat Locke (iiber die Staatsregierung, 1I, § 25 ff.) recht, wenn
er, wie wir bereits erwdhnten, sagt, jeder Mensch habe ,ein
absolutes Eigen an seinem Leibe, seinen Gliedern, seinen Kréiften
und deren Bethdtigung; macht er nun durch seine Arbeit ein
Ding oder gestaltet es um, so ist seine Thatigkeit gleichsam an
dem Dinge befestigt worden, und da sie urspriinglich sein eigen
war, so wird auch das, womit sie unlosbar vereinigt ist, sein
eigen; die Dinge werden, sofern sie durch die Arbeit Form



und der moderne Socialismus. als

erhalten, zu Werkzeugen und gewissermalfsen zu Gliedern des
Leibes, sie treten in den Kreis der ausschlielslichen Verfiigung,
die jeder iiber seinen Leib hat“ (vgl. Paulsen, System der Ethik,
II. Bd. 8. 308). Nur mufs da das ,absolute’ Eigen richtig
verstanden werden. Die Thatigkeit des einzelnen Menschen
gehort ithm und keinem andern, soweit sie einzig auf die Ver-
nunft im einzelnen Menschen bezogen wird. Sie ist von der
Vernunft als der leitenden Richtschnur ausgegangen und kehrt
zu ihr zuriick als dem Mafsstabe, der zum selbstdndigen Zwecke
des einzelnen Menschen fihrt. Danach ist der Gegenstand der
Thatigkeit, ,,das Ding also, welches gemacht oder umgestaltet
wird“, einzig fir den Thatigseienden Mittel zum Zwecke und
gehort dementsprechend in den Bereich seiner Werkzeuge. Fiir
den Zweck, welchen nach der Richtschnur der Vernuntt (vgl
die zwei vorhergehenden Abhandlungen) der einzelne Mensch
als personlich selbstidndiges Wesen, fiir sich allein, hat, besitzt
jede Thitigkeit und alles Gethane den Charakter des Kigens.
Und zwar so fest, dafs, ob darin das Gute oder das Schlechte
vorwalte, diese Thitigkeit, mochte sie auch blofs ein frei ge-
wollter Gedanke sein, niemals mehr die fordernde oder ab-
lenkende Beziehung zum Zwecke verliert. Der Tugendakt und
der siindhafte Akt bleibt immerdar einzig eigen dem betreffenden
einzelnen Menschen.

Hier ist also die Arbeit in Verbindung mit der Vernunft
vollgewichtige Quelle des Eigens fiir jeden einzelnen Menschen.
Die Vernunft erscheint da als reiner Spiegel der ewigen Ver-
nunft. Der Nachteil besteht darin, dals die menschliche Ver-
nunft blofs Vermdgen ist, nicht aber stets thatsdchliches, voll
erschopfendes Erkennen; somit kann der Mensch von dem Zwecke,
den sie zeigt, abfallen, die Herrschaft, die er ausiiben konnte,
verlieren und sich selber mit seinem freien Willen den Schranken
des Stoffes unterwerfen. Zudem muls die menschliche Vernunft
sich selbst vermittelst des Kintretens der &dufseren Dinge er-
kennen, die thatsichliches Sein haben; denn sie selber hat von
sich aus nur ein leeres Konnen fiir die Erkenntnis: Sie kann
lesen, aber hat kein Buch; sie kann sehen, aber hat keine Farbe;
sie kann horen, aber hat keinen Ton. Die ewige Vernunft aber
ist von vornherein nichts als thatsédchliches Sein und - tiefste
Einheit, so dafs sie nichts anderes erkennen kann wie sich und
mit keiner anderen Vermittlung wie durch sich. Alles andere
hat nur Sein als unter dem wirkenden Einflusse der ewigen
Vernunft stehend. So ist das Zimmer tageshell, inwieweit es



314 Die Grundprincipien des hl. Thomas von Aquin

unter dem Leuchten der Sonne sich findet, trotzdem aber ist es
nie, auch nicht als helles, die Sonne selber.

Betrachten wir also die Vernunft in uns an sich, so ist die
Arbeit oder Thatigkeit der wahrste und einzige Quell des Eigen.
Nichts gehort mit Riicksicht auf den Gewinn des frei personlich
gewollten Zweckes derart dem Menschen und bleibt ihm so fest
wie der eigene Akt. Aber die Vernunft in uns hat wirkliches
Sein nur als Kraft der menschlichen Natur; und dies ist der
zweite Gesichtspunkt, unter dem die Vernunft als Quell des
Eigentums betrachtet werden mufs. Geméls diesem Gesichts-
punkte ist sie die geborene Richtschnur fiir alle natiirlichen
Thétigkeiten des Menschen und demgeméfs fiir die Aufserungen
aller anderen menschlichen Vermogen.

Da steht nun als Erstes und Hauptsichliches, was der
Leitung der Vernunft unterliegt, da: die gesellschaftliche Ordnung,
gegriindet auf das natiirliche Bediirfnis der Menschen nach Zu-
sammengehorigkeit; ist doch der Mensch von Natur ein animal
sociale. Hier ist das Gesetz nicht zwar die Quelle des Higen-
tumsrechtes, aber die vorziiglichste Biirgschaft fiir die geordnete
Ausiibung. Diese Quelle bleibt immer die wesentliche Eigenheit
der Verpunft, die stofflichen Giiter geordneter Weise zu ge-
brauchen. Aber sowie es Menschen von geringerer Vernunft-
kraft gibt und von grofserer, Menschen, deren Vernunft eine
mehr theoretische Richtung hat, und andere von praktischer, mit
grofser Klugheit ausgestatteter Richtung; so ergibt sich hier von
vornherein ein Verhéltnis unter den Menschen, wonach es zum
Besten der einzelnen gereicht, dafs, mit Ricksicht auf das ge-
sellschaftliche Ganze, die einen leiten und die andern untergeben
sind, die einen besitzen und die andern dienen, wonach also die
Kraft der Vernunft in den einen dient den andern. Die da klug
genug sind, um Gesetze fir das menschliche Zusammenleben zu
machen, diener offenbar denen, welche auf Grund guter Gesetze
ein geregeltes Leben fithren konnen; und diese wieder thun den
(zlanz der Vernunft in den Leitern dar.

Das jus primi occupantis geht uns hier nichts an. Ist der
Mensch allein, so gehort ihm das, was er an Boden bearbeiten
kann, kraft des Rechtes seiner Vernunft, die Erde zu gebrauchen.
Sind aber mehrere da, dann mufs das Gesetz dazwischentreten
und diesen Gebrauch regeln. Darum ist da das Gesetz die erste
Biirgschaft fiir den geordmeten Gebrauch und zwar wiederum
kratt der Vernunft, die im Menschen derart beschaffen ist, dafs
sie berufen erscheint, auch das Ganze des Menschengeschlechts
gemifs den verschiedenen Staatengebilden zu leiten. Dabei kommt



und der moderne Socialismus. 315

die Dauer nicht in Betracht. Der Natur entspricht vielmehr in
hoherem Grade, weil die Vernunft unvergénglich ist, unbegrenzte
Dauver. Und in der That kann es vorkommen und kommt der
Geschichte gemils vor, dals Gesetze als Erzeugnisse der Ver-
nunft eines einzelnen sich fir alle Zeiten bewédhren. Ebenso
kann die Kraft der Vernunft in einem so grols sein, dals noch
seine Nachkommen in fernen Geschlechtern von dem durch die-
selbe niedergelegten Kapital zehren; abgesehen davon, dafs ein
Nachkomme wieder hoch veranlagt sein kann.

Dementsprechend bestimmen sich die Grenzen des gesetz-
lichen Eigentums: Es ist zuvorderst das Beste des Ganzen; denn
es handelt sich hier nicht um unbeschrinktes Eigentum wie im
ersten Falle, sondern um das Eigentum, soweit davon die Ord-
nung und die Ruhe der Gesamtheit abhdngt. Wie weit dieses
Beste des Ganzen geht, hingt wieder vom Urteile der Vernunft des
Gesetzgebers oder Leiters ab. Aristoteles sagt, es sei gerechtfertigt,
wenn nach gesetzlichen Bestimmungen die Begiiterten beitragen
miifsten zur Hebung der Not der Bediirftigen. Dann ist eine
weitere Grenze des Privateigentums, wie frither schon bemerkt,
die extrema necessitas, in der alles gemeinsam ist. Im ganzen
kann gesagt werden, diese Grenzen hingen mit der Behauptung
zusammen, welche oben durch Thomas begriindet worden, dalfs
das Privateigentum nur das Mittel ist fiir die Erreichung des
gesunden Kommunismus, wonach der Gebrauch des Besitzes
der Gemeinsamkeit zu gute kommen soll.

Doch die Hauptschranke fir den Privatbesitz ist der frei
personliche Zweck, welcher der Selbstdndigkeit des einzelnen
entspricht. IHier zeigt sich von einer andern Seite wieder die
Notwendigkeit dessen, was wir in der vorigen Abhandlung iiber
den letzten natiirlichen Zweck des Menschen gesagt haben. Im
Bereiche der natiirlichen Krifte ist jedenfalls die staatenbil-
dende und erhaltende Kraft an der Spitze, wie in den Grenzen
der Natur das Ganze als Zweck der Teile iiber diesen steht.
Soll der Mensch also fiir sich allein freie Selbstdndigkeit haben
und nicht mit Notwendigkeit aufgehen im Ganzen, mit anderen
Worten, soll der socialistische Staat, dessen eigenstes Wesen es
ist, die Individuen im Ganzen sich auflosen zu lassen, von Grund
aus. bekdmpft werden; so mufs von Natur der Mensch einen
Zweck haben, der iiber allen natiirlichen Kriften steht, der da
frel von dem innerlich notwendigen Zusammenhange der ge-
schaffenen und beschrdnkten Ursachen erreicht werden kann und
dem somit auch das Staatsganze sowie die Gesamtheit der Ge-
setze zu dienen berufen ist.



316 Die Grundprinecipien des hl. Thomas von Aquin

Durch diese letztgiiltige Bestimmung erst, auf welche die
Vernunft mit ihrem Zuge zum Aligemeinen, Unendlichen wohl
weist, deren Endziel aber in seinem Einzelbestaude sie nicht mit
ihrer natirlichen Kraft zu erkennen vermag, gewinnt der Mensch
seine volle Grofse. Durch sie wird die Arbeit als Quell des
reinsten Gliickes im hochsten Grade geadelt; denn nur durch
eigene Thatigkeit kann dieser Zweck in Besitz genommen werden.
Und mag eine ganze Welt dem einzelnen helfen, oder mag eine
ganze Welt, ,,Leben und Tod“, wie Paulus sagt, ,,Hohe und
Tiefe, Gegenwart und Zukunft, Fiirsten und Krifte“ gegen den
Menschen sich erheben; sie kann ihm durch ihren Beistand den
Besitz des letzten Zieles weder erwerben noch durch ihren
Widerstand ihn hindern. ,,Alles ist euer, schreibt in diesem Sinne
derselbe Apostel, ,,die Welt und das Leben, Kephas und Paulus,
der Tod und das Leben, die Gegenwart und die Zukunft“. Der
freien Selbstindigkeit des Menschen, in die allein Kraft stromt
von jenem, der die Kreiheit, weil die Vernunft selber ist, mufs
alles dienen; und diese Selbstindigkeit kann sich nur #dulsern
durch die eigene Arbeit und den eigenen Akt. Hier liegt die
Verbindung der Vorziige, welche eine jede Ansicht vom Privat-
eigentum hat; und ebenso schélt sich von einer jeden das Un-
haltbare ab.

Das ist ja richtig, dals die Natur, wie Bastiat sagt, alles
umsonst gibt; denn Gott, die ewige Vernunft, ist alle Fiille,
kann nichts empfangen. ,Er bedarf unserer Giiter nicht. Aber
darin besteht der Trugschluls, wenn dabei gesagt wird: Also
hat die Natur in den stofflichen Dingen keinen kaufbaren Wert.
Eben weil die Natur in jedem Dinge von Gott kommt und somit
von der Vernunft selber, hat sie jenen Wert, den diese Vernunft
in sie legen wollte; gehort es doch vor allem der Vernunft an,
den Wert einer Sache abzuschitzen. Kraft der Natur aber in
ihm hat jedes Ding es an sich, vom Menschen in Gebrauch ge-
nommen werden zu konnen als Mittel zum Zwecke. Also unter-
liegt der Wert dieses Dinges, eben auf Grund der Natur in
ihm, jenen Gesetzen der Vernunft, die den Gebrauch der Dinge
zu einem geordneten und somit fiir jeden einzelnen segensreichen
machen.

Wir gehen fiir jetzt auf Einzelheiten nicht ein. Der Kundige
wird die Anwendung des eben Erdrterten von sich allein aus
zu machen verstehen. Unsere Absicht ist, die Lebensfragen
unserer Tage auf die hochsten Principien zuriickzufiihren und
dadurch ihre Losung zu fordern. Man fehlt heute vielfach, weil
man nur auf die nidchsten Ursachen blickt. Und da in diesem



und der moderne Socialismus, 317

Bereiche nach den Worten des Ecclesiastes, Unum contra unum
positum est, da ndmlich diese Ursachen einander entgegengesetzt
sind; so stehen sich auch dementsprechend die Ansichten gegen-
iiber, je nachdem sie auf die eine oder die dieser entgegenge-
setzte Seite sich stiitzen. Sowie der Mensch von Natur nur
einen Zweck hat und zwar einen alle Naturkrifte umfassenden,
weil iiber allen Naturkriften stehenden; so gewinnen auch die
socialpolitischen Ansichten, nach denen das praktische Leben
geregelt werden soll, nur Einheit und lassen das in ihnen ver-
borgene Gute hervortreten, wenn sie auf diesen einen Zweck
bezogen werden. HKs gibt im Menschen nicht zwel Seelen, eine
auf den natiirlichen und eine auf den iibernatiirlichen Zweck
gerichtete. Der Mensch ist nicht heute Christ und morgen blofser
Mensch, anima humana naturaliter christiana. KEs ist ein Irrtum,
zu sagen, erst miisse man ein guter Mensch werden, ehe man
einen guten Christen abgeben konne. Die Geheimnisse des
Christentums sind eminent praktisch, weil sie dazu bestimmt sind,
unmittelbar die Natur selber zu durchdringen. Wir werden dies
das ndchste Mal beim hochsten christlichen Geheimnisse sehen:
bei der Dreieinigkeit, deren praktischen Einfluls auf Wissen
und Leben wir vorlegen wollen. Thomas leitet uns von unserm
heutigen Thema dazu iiber mit den Worten: , Eigentum wird in
vielfacher Weise verstanden: 1. als ein und dasselbe, wie Aug.
sagt: Was ist mehr dein wie du selbst, und so gibt sich selber
der heilige Geist als Greschenk und ist nicht unterschieden vom
(zebenden, sondern nur von dem, welchem er gegeben wird;
2. als etwas, was nur von andern ist auf Grund'des Ursprunges,
und so ist der hl. Geist Eigentum des Vaters; 3. als jemandem
zugehorig, wie der Knecht zum Herrn gehort, und so sind die
Kreaturen ein Geschenk Gottes“ (I qu. 38, art. 1; Ubers, 11, 137).



	Die Grundprincipien des Hl. Thomas von Aquin und der moderne Socialismus [Fortsetzung]

