
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 9 (1895)

Artikel: Die Grundprincipien des Hl. Thomas von Aquin und der moderne
Socialismus [Fortsetzung]

Autor: Schneider, C.M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761784

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761784
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Grundprincipien des hl. Thomas von Aquin. 283

heilsam sind, sondern in dem Mifsbrauch derjenigen, die sie jener
Absicht entfremden. Über die Berechtigung der Kirche zu
solchen Geboten aber kann unter Christen kein. Zweifel sein, da
sie durch die klarsten und formellsten Aussprüche Christi selbst
verbürgt ist.

Yon den Argumenten, durch welche der englische Lehrer
die Unerlaubtheit des Zinsennehmens aus einem rein konsump-
tiblen Anleihen zu begründen sucht, hält der Kritiker sich befugt,
zu sagen: „die moderne Zeit zeige, wie sehr hier der scholastische

Heros ins Leere rede". Das Räsonnement sei im Grunde
dies, das Geld dürfe nicht als nutzbringende Sache nach der
kirchlichen Lehre betrachtet werden, also ist es nicht
nutzbringend. Er wufste indes, dafs der hl. Thomas in dieser Frage
nicht blofs auf die Kirchenlehre, sondern auch auf Aristoteles
sieh beruft ÇO ôe zôxoç yivszai v61116pa vo/riùpazoç, wözt xal
pdhöza Jiaçà tpvOiv ovzoç rcôv yçrjpaziOpojv èôziv. Polit. 1. I.
1258 b 9). Ein gerechter Richter würde im gegebenen Falle
dem englischen Lehrer wenigstens dieselbe Rechtfertigung oder
Entschuldigung zu teil werden lassen, die zu Gunsten der
aristotelischen Ansicht von der Unnatur des Zinsennehmens geltend
gemacht wird, dafs das Kapital selbst nicht in neuerer Zeit
„seine völlige Ausbildung" erlangt hat (Stahr bei Susemihl, Arist.
Politik B. II. S. 30 Anm. 98).

»-=55*-^

DIE GRUNDPRINCIPIEN DES HL. THOMAS
VON AQUIN UND DER MODERNE

SOCIALISMUS.

Von Dr. C. M. SCHNEIDER.

V.

Das Eigentum.
(Fortsetzung von Bd. IX S. 115.)

„Dein Name", so redet in der Wut des fanatischen
Unglaubens Proudhon Gott den Herrn an (système des contradictions

économiques I, p. 360), „dein Name, der so lange Zeit das
letzte W ort des Weisen war, die Bestätigung des Richterspruches,
die Kraft des Fürsten, die Hoffnung des Armen, die Zuflucht



284 Die Grundprincipien des hl. Thomas von Aquin

des reuigen Sünders, nun wohl, dieser unmitteilbare Name wird
fortan der Verachtung und dem Fluche preisgegeben sein, ein
Gegenstand des Spottes unter den Menschen. Denn Gott ist
nichts anderes wie Thorheit und Feigheit; Gott will sagen
Heuchelei und Lüge ; Gott ist dasselbe wie Tyrannei und Elend ;

Gott ist das Übel. Ziehe dich zurück, Gott; denn seit
heute geheilt von der Krankheit der Furcht vor dir und weise
geworden, schwöre ich, die Hand zum Himmel erhoben, dafs du
nichts bist wie der Henker meiner Vernunft, das Schreckgespenst
meines Gewissens." Derselbe, welcher Gott so grimmigen Hafs
schwor, verwirft und verabscheut auch als die verderblichste
Unsittlichkeit das Eigentum (Qu'est-ce que la propriété 1.
memoire p. 249): „Der Eigentümer ist ein Spitzbube ; er
ist Kain, der den Abel tötet; er ist ein Bandit, ein Räuber,
ein Pirat, der Abschaum von Land und Meer; er ist ein
Geier, der, fest den Blick auf die Beute gerichtet, in den Höhen
schwebt, bereit, sich auf die Beute zu stürzen und sie zu
verzehren; er ist vertiert, seinem ganzen Wesen nach ohne Tugend
und Scham. Das Eigentum ist Diebstahl."

Die gleiche Verbindung der Gottlosigkeit und der Leugnung
des Privateigentums finden wir, wenn auch nicht vielleicht mit
so cynischem Ausdrucke, in den Vertretern des heutigen Socia-
lismus. Bebel läfst keine Gelegenheit vorübergehen, um seinem
Hasse gegen jede Religion, die den Glauben an einen positiven
Gott aufrecht hält, die Zügel schiefsen zu lassen. Er beglückwünscht

die Socialdemokraten, dafs sie „ihre Anschauungen über
das Christentum seit Jahrzehnten vorgetragen, ohne dafs ihnen
dies im Volke geschadet hätte!" Vollmar hält „die Religion für
ein natürliches Produkt der ökonomischen Verhältnisse in
Verbindung mit der jeweils herrschenden Naturanschauung; Dogma
und Moral hätten mit der Religion nichts zu thun". Andere
Anhänger des Socialismus erachten „die Religion als etwas längst
von der Wissenschaft Widerlegtes". Wenn deshalb in der En-
cyklika über die Arbeiterfrage Leo XIII. im Beginne darauf
hinweist, dafs, seitdem die gesellschaftliche Ordnung sich von
den Grundsätzen des christlichen Glaubens entfernt hat, der
Friede unter den verschiedenen Klassen der Menschheit gestört
sei und der Socialismus im selben Grade stetig mehr Boden
gewinne, so stimmt er darin mit den Hauptvertretern der mo-
dern-soeialistischen Agitation überein, dafs er die socialistische
Theorie von der Verwerfung des Privateigentums in engste
Verbindung bringt, wie Wirkung nämlich und Ursache, mit dem
Abfalle von Gott.



und der moderne Socialismus. 285

Der Papst aber ergeht sich nicht in eitlen Phrasen, sondern
er gibt auf die Art und Weise acht, wie denn aus der
Verbreitung der Gott- und Glaubenslosigkeit die tiefe Störung des
socialen Friedens, wie sie im Socialismus verkörpert ist, sich
entwickelt hat. Nachdem er den Zwiespalt, der zwischen reich
und arm, zwischen Arbeitgeber und Arbeitnehmer heutzutage
innerhalb sehr weiter Kreise besteht, als einen gefahrvollen
gekennzeichnet, weil „schlaue und unzufriedene Menschen ihn
benützen, um die Wahrheit zu verdrehen und die Menge
aufzuwiegeln", fährt er fort: „Wie auch immer dies im einzelnen zu
beurteilen sei, so sind doch, wie wir sehen, alle darin einig, dafs
für die Besserung der Arbeiterverhältnisse schnell und mit
vorsorglicher Klugheit eingetreten werden müsse, da der gröfste
Teil der Arbeiter einem elenden und unglückschwangeren Schicksale

unwillig unterliegt. Denn nachdem die noch im vorigen
Jahrhunderte bestehenden Handwerker- und Arbeiterkorporationen
zerstört und an ihre Stelle nichts zum Beistande für die niedere
Klasse der menschlichen Gesellschaft gesetzt worden, nachdem
die Staatsverfassungen und die bürgerlichen Gesetzgebungen sich
dem aus den älteren Zeiten überkommenen Geiste der christlichen

Religion entzogen, geschah es nach und nach, dafs die
Arbeiter, alleinstehend und ohne sich verteidigen zu können, der
zügellosen Roheit der Herren und des gewerblichen Wettlaufes
überliefert wurden."

Vollmar sagte in einer social demokratischen Volksversammlung

zu München 1894: „Die Kirche gebärdet sich heute als
Hüterin des Kapitalismus und Beschützerin der heiligen
Ordnung, so dafs es allerdings kein Wunder ist, dafs die Arbeiter
eine feindliche Stellung gegen die Kirche einnehmen." Und
Bebel wirft der Kirche im deutschen Reichstage vor, dafs „sie
stets den jeweiligen Kultur-Anforderungen sich anzubequemen"
und „sich mit den vorhandenen Verhältnissen abzufinden gewufst
hat". Die Wahrheit ist die, dafs noch niemand den „Kapitalismus"

sowie die damit eng verbundene Manchestertheorie derart
gebrandmarkt hat, wie Leo XIII. in den obigen Worten. Die
Socialdemokraten schimpfen über „Kapitalismus" und haben unter
ihren ersten Führern „Kapitalisten", die mit gröfster Unmenschlichkeit

(inhumanitate) ihre Arbeiter ausgebeutet haben und die
vor allem nicht daran denken, zuerst auf ihr Privateigentum zu
verzichten und dadurch das beste Beispiel zu geben. Leo XIII.
weist aber eben auf die Unersättlichkeit des „Kapitalismus", als
auf die erste Quelle der jetzigen socialen Verwirrung hin und
will dadurch die „heilige Ordnung beschützen", dafs er den



286 Die Grundprincipien des hl. Thomas von Aquin

Arbeitern durch wirksame Mittel zu Hilfe kommt. In dieser
Weise hat die Kirche sich immer „den bestehenden Verhältnissen
anbequemt". Sie hat stets die Partei des Schwachen und Armen
ergriffen und rücksichtslos diejenigen gebrandmarkt, welche ihren
Reichtum und ihre Stellung einzig zur Befriedigung der
Unersättlichkeit ihrer Begierden gebrauchen. Die Kirche ist nie ihrem
Stifter untreu geworden. Dieser hat das „Wehe" den Reichen
zugerufen, „die ihren Trost im Reichtum finden" (Luc. 6, 24).
Und die Kirche hat sich nie gescheut, dem Beispiele des Apostels
Jacobus gemäfs (c. 5), den Reichen in den erschütterndsten
Worten „ihre Schande und ihr Elend vorzuhalten". Spricht der
Heiland vom „Mammon der Ungerechtigkeit", so sagt der
Kirchenlehrer Hieronymus: Omnis dives iniquus, soweit er nämlich
seinen Reichtum zur Ausbeutung der anderen mifsbraucht und
sich nicht für dessen Anwendung als vor Gott verantwortlich
ansieht.

Die Kirche also sieht mit Leo XIII. den Quell der heutigen
socialen Wirrnisse im schlechten Gebrauche des Privateigentums,

nämlich in jenem mifsbräuchli'chen Kapitalismus, der das
Geld um des Geldes willen aufhäuft; und eben darum nicht im
Privateigen turne selber. Denn offenbar mufs man etwas besitzen,
um es gut oder sehlecht gebrauchen zu können. Da aber die
Kirche, im Geiste des Glaubens Christi, die Reichen darüber
unterrichten kann, wie das Besessene gut und dem gesellschaftlichen

Zwecke entsprechend zu gebrauchen sei, so ist bei ihr
der Geist des Glaubens eine Stütze der socialen Ordnung. Die
Socialdemokratie sieht den Quell aller Unzufriedenheit ebenfalls
im Kapitalismus. Aber da ihr dieser nichts anderes ist wie das

Recht, Privateigentum überhaupt zu haben, so kümmert sie sich

gar nicht um die Anwendung dessen, was der Mensch hat; und
nach dieser Seite hin ist ihr der Glaube gleichgültig. Sowie
jedoch der Glaube daran festhält, dafs Privateigentum unverletzlich
sei, und wie er diese ünverletzlichkeit auf das tiefste Fundament
zurückführt, darum ist ihr jedes positive Christentum direkt
zuwider, und sie steht ihm wie ihrem geschworenen Feinde
gegenüber.

Worauf stützt sich die katholische Lehre vom Privateigentum
zunächst? Auf die Vernunft und zwar zunächst auf die

menschliche, in letzter Linie auf die ewige. Die Socialdemokratie
begnügt sich mit Behauptungen, die den Sinnen schmeicheln,
Reichtum, Freude, Genufs auf Erden versprechen. Sie denkt
gar nicht daran, das, was sie vorträgt, zu begründen. Die
Kirche geht gerade so weit wie die Gründe, welche sie vorführt,



und der moderne Socialismus. 287

so dafs, nach dem Apostel Petrus, jeder in den Stand gesetzt
ist, „Rechenschaft zu geben von seinem Glauben". Wir haben
schon gesehen, dafs die Vernunft die Richtschnur des Moral-
princips für das menschliche Handeln ist; ebenso, dafs die
Vernunft zeigt, die endgültige Vollendung des Menschen, sein letzter
Zweck, könne niemals im Bereiche der natürlichen beschränkten
Kräfte sein. Nachdem wir so die Vernunft als den Leitstern
hingestellt haben für das Innere im Menschen, sowie als
Hinweis auf das über die Natur des Menschen und deren Kräfte
Hinausgehende, ist es jetzt unsere Aufgabe, nach den Principien
des hl. Thomas zu zeigen, wie gemäfs der Vernunft-am besten
sich das regelt, was unter dem Menschen steht, nämlich die
Menge der sichtbaren Güter, die, der Natur nach, dem Menschen
zum Gebrauche überwiesen sind.

Vorher weisen wir noch, damit immer die praktische Seite
unserer Erörterungen betont bleibe, darauf hin, wie die ausdrückliche

Meinung des Aquinaten von jener Erhabenheit des letzten,
einzig möglichen Endzweckes der menschlichen Natur, die den
Besitz desselben über die Grenzen der natürlichen Kräfte emporhebt,

gegen eine weit verbreitete verderbliche Richtung unseres
praktischen Lebens sich wendet. König Eriedrich Wilhelm IV.
hielt einst seinem Minister des Auswärtigen, Grafen X, der ihm
eingestanden,' er hätte gegenüber den Vertretern eines anderen
Staates die Unwahrheit gesagt, das Wort der Schrift vor: „Der
Mund, welcher lügt, tötet die Seele", sowie den Ausdruck des

Heilandes, dafs der Teufel der Vater der Lüge sei, die also
lügen, Kinder des Teufels genannt werden müfsten. Der Minister
erwiderte, als Privatperson lüge er nie, aber als Minister müsse
er manchmal lügen. Darauf erwiderte der König: „Wrenn aber
der Minister zum Teufel geht, wo geht denn die Privatperson
Graf X hin?"

Der König tadelt und zwar mit Recht das System des

„doppelten Menschen", den jeder einzelne in sich enthalten soll.
Nach diesem System soll der „Mensch" mit Recht thun können,
was dem „Christen" verboten ist. Die blofse Natur im Menschen
soll das zerreifsen, was das Christentum in ihm hergestellt hat.
Es wird niemand leugnen, dafs ein solches System heutzutage
weite Verbreitung hat. Wenn im Kulturkampfe der katholische
Richter nach den vom Oberhaupte der Kirche und vom
Standpunkte des Glaubens als ungerecht und deshalb ungültig
verworfenen Gesetzen Recht sprach, so konnte man hören, als
Richter müsse er so urteilen, wenn er auch als Christ sein eigenes
Urteil mifsbillige. Auf die Frage, warum denn die katholischen



288 Die Grundprincipien des hl. Thomas von Aquin

Stadtverordneten einer französischen Stadt mit der Errichtung
eines Denkmals für Voltaire einverstanden waren, antworteten
diese: „Wir wissen dies recht wohl, dafs Voltaire ungläubig
gewesen ist, aber wir wollten den geistreichen Schriftsteller
ehren." Und in Italien wiesen gläubige Katholiken den Einwurf
gegen die Garibaldi-Denkmäler mit den Worten zurück: „Wir
loben nicht den Lästerer Christi, sondern dem Patrioten Garibaldi
gilt diese Ehrenbezeugung." Und wollen wir zu den Erscheinungen

des Alltagslebens uns wenden, so kommen in der
mannigfachsten Weise diese neben einander laufenden zwei Naturen
zum Vorschein. Als Christ geht man in die Kirche, als
Gemeinderat stimmt man für antikatholische Mafsnahmen. Als
Pate spricht man sein Credo und widersagt dem Pompe der Welt
sowie dem Teufel, als Wähler stimmt man in der Hoffnung auf
einen Orden oder auf Beförderung für einen Feind des Glaubens.
Zu Hause betet man bei Tische mit den Kindern, im Gasthause
prahlt man durch die Vernachlässigung des Gebetes mit seiner
Gleichgültigkeit in religiösen Dingen.

Kann jemand leugnen, dafs eine derartige verderbliche Richtung

des praktischen Lebens in der Lehre von einer „Übernatur"
oder von einem Beiseiteschieben des natürlichen Zweckes und
der Erhebung zu einem anderen, höheren, übernatürlichen, wenn
nicht ihren bewufsten Grund, so doch eine Stütze und, wir
möchten sagen, eine gewisse Rechtfertigung findet? Meine Natur
bleibt mir jedenfalls, wie sie geschaffen worden, und sonach
bleibt mir ihr Zweck; kann ich doch nicht meine Natur, in sich
als blofs geschaffene betrachtet, für etwas Zweckloses, d. h.

Unnützes, für eine Spielerei des Zufalls ansehen. Bleibt aber der
Zweck meiner Natur, so habe ich auch die Berechtigung, danach
mich einzurichten. Höchstens ist diese Natur für den höheren
Zweck, zu dem sie erhoben, unnütz, und mufs ich über sie
hinwegsehen, will anders ich diesen übernatürlichen Zweck erreichen.
Aber dann haben wir eben den mit zwingender Notwendigkeit
in uns erscheinenden Zwiespalt, wir haben den Doppelmenschen.
Was ich meiner Natur nach thue, das ist unnütz für das höhere
Leben; und was ich der Gnade nach thue, geht über meine
Natur hinweg oder ist ihr geradezu feindlich. Niemand jedoch
kann mir zumuten, ich dürfe nicht nach meiner Natur handeln;
denn eben die Vollendung der Natur ist in jedem Wesen der
einzige Zweck seines Thun und Lassens.

Wir halten deshalb diese ausdrücklich durch Thomas und
die Väter festgehaltene Lehre von dem einzig-möglichen Zwecke,
den der Mensch seiner Natur nach, als vernünftiges Wesen,



und der moderne Socialismus. 289

haben und der nur „wegen seiner Erhabenheit durch übernatürliche

Kräfte erreicht werden kann", wie Thomas schreibt, für
eine aufserordentlich auf das praktische Leben einfliefsende.
Da kann man das Christentum nicht mehr beiseite schieben und
verspotten, wenn nachgewiesen wird, dafs nur der christliche
Glaube einen für die Weite der Menschennatur voll genügenden
Zweck lehrt, und dafs nur er, der christliche Glaube, die Kräfte
zur Verfügung stellt, um diesen Zweck zu erreichen. Mit
Worten, wie die „natürliche Ethik", die „natürliche
Gotteserkenntnis" und ähnlichen wird in der Gegenwart viel Mifsbrauch
getrieben. Es wird nämlich dadurch immer mehr die
Überzeugung gefestigt, dafs die natürlichen Erkenntnis- und Willenskräfte

für sich allein bereits etwas Abgeschlossenes und
dementsprechend Vollendetes herstellen, zu dem dann das Christentum
mit seiner Gnade blofs hinzuzutreten hätte, wenn auch ohne das
Christentum es schliefslich ebenso gut geht. Wir werden gleich,
bei unserm jetzigen Gegenstande, sehen, wie die Berechtigung
des thatsächlichen Eigentums nur im Christentum ihre volle
Sanktion erhält. Wir legen zuerst die verschiedenen diesbezüglichen

Hauptmeinungen vor, begründen dann die unsrige nach
den Principien des Aquinaten und zeigen zuletzt, in welcher
Weise diese letztere das Gute und Bestechende in den anderen
in sich enthält.

Die bestehenden Hauptmeinungen.

a) „So paradox die Behauptung auf den ersten Blick auch
erscheinen mag, so besteht dennoch im allgemeinen der
kulturhistorische Gang aller ßechtsgeschichte eben darin, immer die
Eigentumssphäre des Privatindividuums zu beschränken, immer
mehr Objekte aufserhalb des Privateigentums zu setzen". So

Lassalle im „System" I S. 259. Rodbertus (Zeitschrift für die

ges. Staatswiss. 1878, S. 219) entwickelt dies weiter und
unterscheidet drei Epochen in der Eigentumsgeschichte: Eigentum an
Menschen, Eigentum an Grundbesitz und Kapital, und endlich
die noch kommende Entwiekelung, wo es nichts als Arbeitsoder

Verdiensteigentum mehr geben wird. Diese Ansicht, dafs
die Arbeit der Quell des Privateigentums, ist gegenwärtig
vielleicht die verbreitetste. Wenigstens schreibt Paulsen im „System
der Ethik", II, S. 308, 3. Aufl.: „Einen solchen Grund für das

rechtmäfsige Privateigentum hat man in der Bearbeitung einer
Sache gefunden. So J. Locke, der diese Frage im zweiten Buche
seiner beiden Abhandlungen über die Staatsregierung (§ 25 ff.)

Jahrbuch für Philosophie etc. IX. 19



290 Die Grundprineipien des hl. Thomas von Aquin

erörtert. Ursprünglich hat jeder ein absolutes Eigen an seinem
Leibe, seinen Gliedern, seinen Kräften und deren Bethätigung.
Wenn er nun durch seine Arbeit ein Ding macht oder gestaltet,
so ist seine Thätigkeit gleichsam an dem Dinge befestigt worden,
und da sie ursprünglich sein eigen war, so wird auch das, womit
sie unlösbar vereinigt ist, sein eigen. Die Dinge werden, sofern
sie durch die Arbeit Form erhalten, zu Werkzeugen und gleichsam

zu Gliedern des Leibes; damit werden sie in den Kreis
der ausschliefslichen Verfügung, die jeder über seinen Leib hat,
hineingezogen. Man kann diese Betrachtung gelten lassen, mufs
aber freilich sich hüten, in ihr eine historische Beschreibung der
Entstehung des Eigentums zu erblicken; die Geschichte zeigt
vielmehr am Anfange eine andere Erwerbungsart in grofsem
Umfange herrschend, die Gewalt. Mit Becht bemerkt A. Wagener
einmal, dafs ein Zustand, in dem Arbeit die allein rechtsgültige
originäre Erwerbungsart an Privateigentum für das Individuum
ist, nicht als der Ausgangspunkt, aber vielleicht als der
Zielpunkt der Eigentumsinstitution angesehen werden könne. Damit
wäre also ein moralischer oder naturrechtlicher Anspruch auf
die ausschliefsliche Verfügung über eine Sache begründet; es ist
billig, dafs der die Sache geniefse, welcher sie durch seine
Arbeit hervorgebracht hat."

Ch. Périn (les doctrines Economiques depuis un siècle c. 3)
hebt mit ausdrücklicher Billigung hervor, dafs Adam Smith den
gröfsten Fortschritt der Wissenschaft, der jemals vermittels eines
Menschen stattgefunden, verursacht habe, weil er der Arbeit
ihren wahren Wert zugewiesen. Smith hat der Arbeit im Handel
und in der Industrie ihren Wert wieder zurückgegeben, nachdem

die Physiokraten dergleichen Arbeiten für unfruchtbar
erachtet hatten. Er stellte fest, dafs nicht einzig der Erde die
Kraft zugehört, etwas hervorzubringen, sondern dafs vielmehr
die hauptsächlich wirkende und hervorbringende Kraft die Arbeit
sei. Er zeigte, wie die Arbeit erst sich der Naturkräfte
bediene und sie derart leite, dafs sie nützliche Ergebnisse erzielen.
Er zergliederte die Arbeit als hervorbringende Kraft und wies
mit wunderbarer Klugheit auf das Princip und auf die
Wirkungen der Arbeitsteilung hin, die früher kaum angedeutet
worden waren."

Wer blofs oberflächlich die Dinge ansieht, wird dieser
Ansicht von der Arbeit, als der einzigen Quelle des Privateigentums,

seine Anerkennung nicht versagen. Jeder Mensch hat
doch das Recht, die Frucht seiner Arbeit als etwas ihm
Zugehöriges zu betrachten. Der Socialist vollends wird sich hüten,



und der moderne Socialismus. 291

eine solche Wahrheit zu bekämpfen. Wem die Ursache zugehört,
dem ist die Wirkung zu eigen; und ohne Zweifel gehört die
Arbeit dem Arbeitenden. Diese Felder voll wogender Ähren,
voll fruchtreicher Bäume waren einst Wüste und Sumpf. Die
arbeitsame Mühe der Bebauer hat sie mit dem eigenen Schweifse
benetzt und fruchtbar gemacht. 1st es nicht gerecht, dafs sie
ihnen als eigen gehören?

Jedenfalls; nur entsteht sogleich die Frage: Welcher
Arbeit gehört denn die Frucht? Wir halfen von den betreffenden
Autoren diese Frage nicht einmal gestellt gefunden. Hier ist
ein Brot. Welchem Arme ist es gedankt? Wer kann sonach

sagen: Dasselbe gehört mir? Gehört es dem Schmiede, der den
Pflug machte, mit Hilfe dessen der Acker vorbereitet wurde;
oder jenem, der die Sä-, Ernte-, Dresch- etc. Maschine herstellte;
oder dem Müller, der das Korn zu mahlen hatte; dem Bäcker,
der seine Arbeit ebenfalls daran verwendete? Alle diese Arbeit
ist doch „Ursache der vorliegenden Wirkung". Auf diese Fragen
kann die „Arbeitsteilung" Smiths gar nicht eingehen, wenn sie
nicht in endlose Einzelheiten sich verlieren will. Freilich hat
jeder das Recht, die Frucht seiner Arbeit als etwas ihm
Zugehöriges zu betrachten; aber welche ist am Ende die Frucht
seiner und keiner andern Arbeit? Es kommt dazu, dafs weiter
gefragt wird, wie lange soll denn dieses „Eigen" vorhalten?
Soll dem Sohne das gehören, was der Vater durch seine Arbeit
erworben? Aber dieser Sohn hat nicht gearbeitet. Wollen die
Vertreter dieser Ansicht folgerichtig schliefsen, so müssen sie
damit enden, dafs die Wäscherin die Leinewand mit sich als
Frucht der Arbeit forttragen kann, welche sie gereinigt hat,
denn die Herrschaft leistet keine andere Arbeit, als dafs sie diese
Kleidungsstücke trägt und dadurch wieder schmutzig macht. Es
würde folgen, dafs den Knechten, die den Acker bestellen,
derselbe gehört, mag auch früher der Besitzer selbst gearbeitet
haben. Und so käme diese Ansicht auf die socialistisehe Ansicht
von der Indifferenz des Besitzes hinaus, wonach die Arbeit wohl
ein Recht gibt auf den entsprechenden Gebrauch der Früchte,
nicht aber auf eigentliches Eigentum.

b) Eine andere Frage, welche Smith wohl streift, aber auf
die er nicht eingeht, stellt Bastiat (Harmonies Economiques,
ch. 3): „Worin bestehen die Mittel", so schreibt er, „um für die
Befriedigung unserer Bedürfnisse zu sorgen? Es scheint mir
ohne Zweifel, dafs es deren zwei gibt: nämlich die Natur und
die Arbeit; die Gaben Gottes und die Früchte unserer
Anstrengungen; oder, wenn dies besser gefällt, die Dinge, welche

19*



292 Die Grundprincipien des hl. Thomas von Aquin

die Natur uns zur Verfügung stellt, und der Gebrauch, den wir
davon vermittels unserer Kräfte machen. Soweit ich weifs, hat
keine Schule in der Natur allein die Quelle für die Befriedigung
unserer Bedürfnisse gefunden. Eine solche Behauptung würde
bereits von der Erfahrung widerlegt werden. Es bedarf keines
Studiums der Nationalökonomie, um sich davon zu überzeugen,
dafs die Anwendung unserer natürlichen Kräfte zu dem von der
Natur Gebotenen hinzutreten mufs. Wohl aber gibt es Schulen,
welche der Arbeit allein den Preis zuerkannt haben. Ihr Axiom
ist: Aller Reichtum kommt von der Arbeit; die Arbeit ist Reichtum.

Ich kann meine Meinung nur dahin aussprechen, dafs
dergleichen Formeln, werden sie buchstäblich genommen, zu ganz
enormen Irrtümern führen." Der Einwand Bastiats gegen Smith,
von dem Sismondi (Nuovi principii di Economia politiea, lib. 1,
c. 3) sagt: „Wir nehmen mit Adam Smith an, dafs die
Arbeit allein der Ursprung des Reichtums sei", ist
jedenfalls gerechtfertigt. Die Arbeit allein gibt weder dem Eisen
seine Härte, noch dem Acker seine Fruchtbarkeit, noch den
Wolken ihren erquickenden Regen oder der Sonne ihre heilsame
Wärme. Auch hat der Mensch nicht sich selber die Arme
gegeben mit ihrer Kraft, oder den Verstand mit seiner Voraussicht,
oder die Sinne mit ihrem Sehen, Hören, Riechen, Schmecken,
Fühlen. Wer der Arbeit ihren Anteil am Gewinne zuteilt, müfste
mindestens auch der Natur mit den von ihr dargebotenen Schätzen
gerecht werden.

Wenn demnach die von Bastiat und vor diesem noch vom
Amerikaner Carey aufgestellte Frage in jedem Falle als höchst
zulässig bezeichnet werden mufs, so gilt dies keineswegs von
der Lösung, welche diese Autoren geben. Dieselbe besteht darin,
dafs sie sagen: Was die Natur bietet, das schenkt sie ohne
Entgelt; gekauft oder eingehandelt wird nur die Mühe, welche
die Herstellung des Gegenstandes gekostet hat. Bastiat schreibt
wörtlich: „Die Mitwirkung der Natur ist wesentlich umsonst;
die Mitwirkung des Menschen, mag sie geistig oder materiell
sein, im Austausche bestehen oder nicht, als die eines Vereins
von Menschen oder die eines einzelnen betrachtet werden, ist
wesentlich mit Last verbunden, wie dieses Wort selbst
„Anstrengung" anzeigt (La coopération de la nature est essentiellement

gratuite; la coopération de l'homme, intellectuelle ou
matérielle, échangée ou non, collective ou solitaire est essentiellement
onéreuse; ainsi que l'implique ce mot même: Effort).

Wir sehen von den Fällen ab, wo es sich um Dinge
handelt, die an und für sich nicht eigentumsfahig sind. Da mag



293

die Mühe oder Last allein vergolten werden. So bezahle ich
nur die Anstrengung, wenn mir jemand aus der entfernten Quelle
Wasser holt; und der Taucher bezahlt die Arbeit der Pumpe,
welche ihm Luft zuführt. Diese Fälle kommen hier nicht in
Betracht. Es handelt sich vielmehr um solche Gegenstände, die
infolge des ihnen innewohnenden natürlichen Nutzens oder des

von Natur in ihnen enthaltenen Wertes als eigen besessen werden
können. Ist es mit Rücksicht auf diese wahr, dafs beim Ein-
und Verkauf nur die damit verbundene Mühe bezahlt wird?
Nichts kann falscher sein. Es fragt beim Kaufe eines Ackers
niemand, wie viel Mühe dessen Bearbeitung gekostet hat, sondern
eine wie grofse Fruchtbarkeit er besitzt, mag diese ganz und
gar von der Natur kommen oder durch menschliche Arbeit erhöht
worden sein. Und wenn jemand viele Mühe auf ein Feld
verwandt hat, dasselbe aber wenig ertragfähig geblieben ist, so
fordert er deshalb, wenn er vernünftig ist, keinen höheren Preis,
sondern der innere Wert des Ackers wird bezahlt. Oder wer
mühelos einen grofsen Diamanten findet, erhält dieser etwa weniger
dafür oder fordert er weniger, weil er keine Mühe gehabt hat,
nach dem Diamanten lange Zeit zu graben? Bastiat antwortet:
Nicht nur werde in solchen Fällen die Mühe angerechnet, die der
Verkäufer gehabt, sondern auch jene, die ihm der Zufall erspart
hat, oder jene, die der Käufer gehabt hätte, wenn er auf gewöhnlichem

Wege den Gegenstand hätte erwerben, also z. B. nach
dem Diamanten hätte graben wollen. Das ist ebenso, wie wenn
ich sagen möchte: Beim Einkaufe eines Fisches schätze ich den
Preis ab nach .der Mühe, die es mir selber gekostet hätte, ihn
im Meere zu fangen. Oder gibt ein Schreiner für den hohen
Preis eines Möbels, den er verlangt, als Grund an,"dafs er so
und so lange daran gearbeitet habe und noch länger hätte daran
arbeiten können? Das geht dich an, würde man ihm erwidern,
ich bezahle, was dieses Möbel wert ist, nicht die Zeit, die du
mit dessen Herstellung zugebracht. Eine Flasche Johannisberger
bezahlt man nicht aus dem Grunde teurer, weil die
Hervorbringung mehr Mühe gekostet hat als die bei einem gewöhnlichen

W eine.
Es kommt dazu, dafs eiue derartige Theorie den Begriff

des Eigentums auflöst. Sie sagt, die Dinge, soweit sie von der
Natur kommen, sind nicht Gegenstand des Erwerbens, nicht
eigentumsfähig, sondern sie werden dies erst durch die damit
verbundene menschliche Mühe. Erst mit Rücksicht darauf werden
sie gekauft und verkauft.

Wenn das so ist, so gehören eben nur die Früchte, die ein



294 Die Grundprincipien des hl. Thomas von Aquin

Acker z. B. hervorbringt, als Ergebnis der Arbeit dem Besitzer.
8ie allein wären verkaufsfähig. Oder vielmehr nicht einmal dies.
Denn wer die Früchte kauft, will die Nährkraft des Weizens,
des Kornes, des Hafers, er will die Härte des Eisens, die
gesundheitliche Kraft im Mineralwasser sich aneignen; und das ist
durch keine menschliche Arbeit in diese Dinge gekommen.
Höchstens der Gebrauch also kann da Gegenstand des
Austausches sein, nicht die Früchte werden jemandem zu eigen.
Keiner kann sagen, dieses Bergwerk, dieses Feld, dieser See ist
mein. Wollte der Besitzer einwenden: Allerdings; soweit mein
Eigentum von der Natur kommt, schliefse ich keinen von dessen
Genüsse aus, aber die darauf von mir verwendete Arbeit mufs
mir ersetzt werden; den Nutzen, welchen die Fruchtbarkeit des
Bodens mit sich bringt, lasse ich mir nicht bezahlen, aber die
Mühe und Ausgaben, die ich gehabt; —* so würde für jeden,
der ohne weiteres an die Stelle des Besitzers treten möchte, die
Antwort lauten: „Was du ausgegeben hast, das haben die
jährlichen Erträgnisse seit so langer Zeit schon genügend ersetzt,
und die Mühe, die du gehabt, war dein eigener freier Wille,
der durch das Bewufstsein der Pflichterfüllung hinreichend
belohnt ist. Übrigens wäre ich mit weniger Kapital ausgekommen,
und Anstrengungen machen für das, was von Natur doch nicht
Gegenstand des Eigentumsrechtes sein kann, halte ich für
unvernünftig; Thorheiten belohnt man nicht."

c) Eine dritte Ansicht ist die, welche die Quelle des Eigentums

einzig in der staatlichen Gesetzgebung sieht. „Meinet
nicht", heifst es bei Pascal (discours sur la condition des grands I),
„dafs euer Besitz auf natürlichem Wege von euren Vorfahren
auf euch übergegangen sei. Diese Einrichtung hat ihr Fundament

einzig im Willen des Gesetzgebers. Dieser mochte zwar
gute Gründe haben, so zu bestimmen; unter diesen Gründen aber
ist der nicht, dafs ihr schon ein natürliches Recht über jene
Dinge besäfset. Damit ist nicht gesagt, dafs diese Güter euch
nicht rechtmäfsig zugehören, und dafs es einem anderen erlaubt
sei, sich dieselben anzueignen ; denn Gott, der Herr aller Dinge,
hat der Gesellschaft die Gewalt gegeben, Gesetze behufs
Verteilung der Güter zu machen, und bestehen diese Gesetze einmal,
so wäre es eine Ungerechtigkeit, sie zu verletzen." „Die
Gesetze", so Talleyrand in einer Rede Mirabeaus, die er am Tage
nach dessen Tode in der Constituante vorlas, „die Gesetze, dies
lehren die ersten Principien der Dinge, schützen nicht nur das

Eigentum und halten es aufrecht, sondern sie erzeugen es."
„Der Privatbesitz ist", nach Labouley in der Geschichte des



und der moderne Socialismus. 295

Eigentums im Occident (histoire de la propriété en Occident),
„eine Thatsache, der einzig die Gewalt Achtung verschafft.
Das Besitzrecht beruht einfach in der Gesellschaft, nicht aber
im Naturgesetze." „"Nimm die Staatsregierung fort", schreibt
Bossuet (polit, tirée de l'Ecrit I, 3, 4), „so ist der Grund und
Boden sowie alle seine Güter unter den Menschen so gemeinsam
wie die Luft und das Licht. Nach dem ursprünglichen Naturrechte

hat keiner ein besonderes Recht über was auch immer,
was besteht, und alles dient allen als Beute und Raub. In einer
.geregelten Verwaltung hat niemand ein Recht, sich anzueignen
Vom Staatsgesetze ist erzeugt das Recht des Eigentums, und
im allgemeinen kommt alles Recht von der öffentlichen Autorität."
„Wer nicht Eigentümer eines Teilchen von Grund und Boden
ist", hatte Germain Garnier geschrieben, „der kann nur als
Fremder in der Nation leben". Say (cours complet d'Economie
politique, I, 4, 5) nennt diesen Ausspruch ein glänzendes So-

phisma, welches voraussetzt, dafs „das Eigentumsrecht dem
gesellschaftlichen Ganzen zuvorkomme. Ein solches Recht existiere
einzig durch einen socialen Kontrakt, und darum ist es später
wie die Staatsordnung, welche allein dasselbe weihen und dafür
Bürgschaft leisten soll. Dies sei so

" wahr, dafs eine geordnete

gesellschaftliche Ordnung statthaben kann ohne ein Eigentum

an Grund und Boden, wie dies die nomadischen Völker
darthun. Erst ein Ausflufs der staatlichen Gesetzgebung ist also
das Eigentumsrecht."

Garnier ist jedenfalls zu weit gegangen. Die gesellschaftliche

Ordnung ist nicht einzig deshalb vorhanden, damit das

vorgefundene Eigentum friedlich besessen werde. Es gibt noch
Güter neben dem materiellen Besitze, die einen Anspruch geben
auf das Heimatsrecht in einer Nation. Aber die nackt hingestellte

Theorie vom Eigentumsrechte des Staates als der ersten
Quelle des Privatbesitzes ist weit verderblicher als diese Ansicht.
Ist das Staatsgesetz das erste Fundament des privaten Eigentums

und nicht blofs Hüter und Beschützer desselben, so kann
das Staatsgesetz mit eben dem Rechte das Eigentum aufheben,
mit welchem es dasselbe geschaffen hat. Das ist aber gerade
der platte Socialismus, der dem Staate das Recht zuerkennt,
jedem einzelnen das Seine durch Gesetz ohne weiteres zu nehmen.
Oder hat nach der Erfahrung etwa jene staatliche Gesetzgebung,
welche sich als Quell des Privateigentums betrachtet und schrankenlos

konfisciert hat, als segensreich und heilsam sich erwiesen.
Ehe die Theorie der modernen Legisten formuliert worden, wurde
sie vor drei Jahrhunderten, unter vielen europäischen Völkern,



296 Die Grundprincipien des hl. Thomas von Aquin

praktisch geübt. Lassen wir über die Früchte einen
unverdächtigen Zeugen sprechen. Marx (das Kapital I, S. 686) schreibt:.
„Einen neuen furchtbaren Anstofs erhielt der gewaltsame Ex-
propriationsprozefs der Volksmasse im 16. Jahrhunderte durch
die Reformation und, als Folge davon, durch den kolossalen.
Diebstahl der Kirchengüter. Die Unterdrückung der Klöster und.
ähnlicher Institute schleuderte deren Mitglieder ins Proletariat.
Die Kirchengüter selbst wurden grofsenteils an raubsüchtige
Günstlinge verschenkt oder zu einem Spottpreise an spekulierende
Pächter und Stadtbürger verkauft, welche die alten erblichen
Untersassen massenhaft verjagten und ihre Wirtschaften zusammenwarfen.

Das gesetzlich verbürgte Eigentum verarmter Landleute
an einem Teile der Kirchenzehnten ward stillschweigend
beschlagnahmt. Pauper ubique jacet (Ovid, Fasti I, 218), rief die
Königin Elisabeth nach einer Rundreise durch England aus. Die
„glorious Revolution" brachte die grundherrlichen und
kapitalistischen Plusmacher zur Herrschaft." Ganz das nämPche gilt
für andere Nationen Europas. Wer soll denn übrigens dem
Staate den Grund und Boden geben, welcher gesetzlich geteilt
werden soll? Was auch immer für den Staat als die Quelle des

Eigentums gesagt werden kann, das gilt mit um so stärkerem
Grunde für die Individuen, aus denen der Staat sich zusammensetzt

und die derselbe zur Voraussetzung hat.
d) Andere Vertreter der Socialökonomie leiten das

Eigentumsrecht von den grofsen Vorteilen ab, die es mit sich bringt,
und infolge deren es ein Land reich und wohlhabend macht.
Nach dieser Seite hin sagt Droz (Economie polit. II, 2): „Ist
der Grund und Boden ohne Besitzer, wer wird ihn mit Sorgfalt
bearbeiten wollen? Wer wird darauf seine Mühen und seine
Ersparnisse verwenden? Oberflächliches Bebauen, das einzige,,
was man daran wagen wird, wenn keine Sicherheit besteht, auch
Herr der Früchte zu sein, fügt nur wenige Erzeugnisse zu den
von selbst sprossenden, wilden Früchten hinzu; die Bevölkerung
bleibt gering an Zahl und in elender Lage. Ist aber das
Eigentumsrecht festgestellt, so beginnt eine neue Ära. Die Erzeugnisse

vervielfältigen sich, die Bevölkerung wächst im selben
Mafse. Es teilt sich die Arbeit in diesem Zustande der Gesellschaft.

Denen, welche dem Boden die Frucht abgewinnen, und
denen, die mehr Viehzucht betreiben, gesellen sich jene zu,
welche die zu diesen Arbeiten nötigen Werkzeuge herstellen.
Diese beiden Klassen sehen ihren Wohlstand bedingt durch ihre-
Thätigkeit und durch den Austausch der Ergebnisse dieser
letzteren. Binnen kurzem werden die materiellen Produkte in der-



und der moderne Socialismus. 297

artigem Überflüsse gewonnen, dafs sich gewisse Menschen ganz,
den Arbeiten des Geistes und deren Ergebnisse hingeben können.
Und so danken wir dem Besitzrechte das Anwachsen der
Bevölkerung und des Wohlstandes sowie die Bethätigung der
edelsten Fähigkeiten; wir danken demselben die Entwickelung
der in der Natur liegenden Kräfte, des Reichtums und der
Vernunft des Menschen."

Das alles ist wahr. Aber mit Recht kann entgegengestellt
werden, dafs, wenn das Eigentum einzig darum berechtigt ist,
weil es der menschlichen Gesellschaft Vorteile bringt, dasselbe
als unberechtigt gelten mufs, wenn die Nachteile, die aus ihm
entspringen, als überwiegend nachgewiesen werden. Und wer
wollte leugnen, dafs das sociale Elend unserer Tage in erster
Linie von dem einerseits übergrofsen Besitze kommt und von
der anderseits alles Mafs überschreitenden Armut! Der Pauperismus

der modernen Zeit braucht, zum Belege dafür, blofs
erwähnt zu werden. Deshalb verwirft Minghetti (Deila economia
publica II, S. 147) die Ansicht, welche das Eigentumsrecht einzig
aus dem ökonomischen Nutzen herleitet; er will, dafs in den
höheren Gesichtspunkten der Moral und des Rechtes der Privatbesitz

seine Begründung finde. Wir werden nicht fehlgehen,
wenn wir das ausreichende feste Fundament des Eigentumsrechtes
in der Verbindung aller hier erwähnten Ansichten finden, so
nämlich, dafs eine jede das Gute in ihr hergibt, um das Gute
in den andern zu stärken. Den leitenden Gesichtspunkt werden
uns die Grundsätze des Aquinaten liefern.

2. a) Die Natur und der Kommunismus.

Es ist an der Tagesordnung, dafs unsere katholischen Social-
politiker bei den Theorieen, welche sie aufstellen, sich wenig oder
gar nicht um den Zusammenhang mit den Vätern und dem

ganzen christlichen Altertume kümmern. Geringe Mühe kostet
es ihnen, ohne weiteres und ohne dafs sie auch nur die von den
Vätern gegebene Begründung eingehend prüfen, die Ansichten
der gröfsten Heroen des Christentums preiszugeben. Wo noch
de Lugo (de just, et jure, disp. II, sect. 1, n. 3) 2ü den Worten
des hl. Clemens I., wonach vor der Sünde alles gemeinsam war
und einzig der Sünde die thatsächlich gemachte Güterteilung
gedankt ist, (Communis usus omnium, quae sunt in mundo,
omnibus hominibus esse debuit; sed per iniquitatem alius dixit, hoc
esse suum, alius istud, et sic inter mortales facta est divisio)
bemerkt, dafs die Sünde die Gelegenheit bot zur Teilung und



298 Die Grundprineipien des hl. Thomas von Aquin

somit zum thatsäohlichen Privatbesitze, ohne die Sünde wäre
solche Teilung nicht notwendig gewesen; — und während Suarez
(de opere sex dierum, tract. I, lib. 5, c. 7, n. 17), anstatt die
Behauptung des hl. Chrysostomus: „Mein und Dein ist ein kaltes
Wort und der Zünder für alle Übel" (oratio de S. Philogen.) zu
bemängeln, nachdem er die Möglichkeit einiger geringen
Ausnahmen erörtert hat, ausdrücklich fortfährt: „Doch dies ist gleich
nichts zu erachten (haec tarnen quasi nihil reputantur) und
deshalb wird die Güterteilung in jenem Stande (vor der Sünde)
unbedingt geleugnet" (absolute negatur), lesen wir über diesen
selben Punkt in einem neueren socialpolitischen Werke kurzab:
„Die einen (im Stande der Unschuld) mufsten diese Feldflur in
Bearbeitung nehmen, die andern jene, die einen hier Wohnung
nehmen, die andern dort, und den geteilten Arbeitsfeldern und
geteilten Arbeitsabteilungen und Wohnungen entsprach auch
wohl die Teilung der Arbeitsfrüchte. Und wie im Grofsen, so
im Kleinen: Die natürlichste Unterlage der Arbeitsteilung war
die Felderteilung, an die Felderteilung lehnte sich die Zuteilung
der Wohnungen und diesem allem folgte wieder die
Zuweisung der Arbeitsfrüchte. Und mit dem Eigentume der
einzelnen Familien bildete sich auch weiter wieder Privateigentum
ihrer Glieder, gerade so gut wie heute; wer den Apfel brach,
hatte auch zunächst Anspruch darauf, ihn zu essen; wer die
Blume gepflanzt, sie zu pflücken. Jeder anerkannte von selbst
freudig dieses Recht, weil es der natürlichen Empfindung, dem
Bechtsgefühl entspricht. Man mufs eben von den heutigen Härten
des Eigentums abstrahieren, die ja bei der Liebe, die alle Glieder
der Gemeinschaft im Stande der ursprünglichen Heiligkeit
umschlingen müfste, und bei der Fülle der Güter wegfielen. Auch
in der Fülle des Gnadenstandes hat die individuelle Persönlichkeit

ihre gewisse Berechtigung; nur weil sie immer geneigt ist,
übers Mafs hinaus sich geltend zu machen, müssen wir stets

gegen sie den Krieg erklären. Damit ist auch die Frage des

Privateigentums entschieden. Ich wüfste nicht, wie das mit der
Heiligkeit und Glückseligkeit unvereinbar sein sollte, mir scheint
es nur der Ausdruck der freien Persönlichkeit zu sein und der
persönlichen Stellung und Würde des Menschen mehr zu
entsprechen als ein unterschiedsloses All-Eigen."

Hitze abstrahiert hier (Kapital und Arbeit S. 115) nicht
nur „von den heutigen Härten des Eigentums", sondern von
jeglichem gesunden Princip der Theologie und des kirchlichen
Lebens. Ist das Privateigen „der Ausdruck der freien
Persönlichkeit und entspricht es mehr der persönlichen Stellung und



und der moderne Socialismus. 299

Würde des Menschen" als das Gemeinsame, so verlieren alle
Ordensleute, die ja durch Gelübde auf jegliches „Privateigen"
verzichten, jedenfalls an „persönlicher Stellung und Würde", und
wer in höherem Mafse an seinem „Privateigen" festhält, gewinnt
nach dieser Richtung im selben Grade. So ziemlich das Gegenteil

aber lehren mit dem Apostel die anerkannten Vertreter des
kirchlichen Lebens. Dafs „die Liebe alle Glieder der Gemeinschaft

im Stande der ursprünglichen Heiligkeit umschlingen
müfste", haben wir noch in keinem der grofsen theologischen
Autoren gefunden. " Wohl aber sagt Thomas, dafs trotz der mit
der Natur fortgepflanzten Urgerechtigkeit jeder einzelne Mensch
schwer sündigen, also die „Liebe" für seine Person verlieren
konnte. Dieser „Stand der ursprünglichen Heiligkeit" war eben
nicht gleichbedeutend mit dem Besitze der heiligmachenden
Gnade von Seiten des einzelnen Menschen. Die Theorie aber
ist sogar gefährlich, dafs, „wer den Apfel brach, auch zunächst",
also kraft des Naturrechts, „Anspruch daraufhatte, ihn zu essen";
denn das Naturrecht mufste ja auch nach der Sünde bleiben,
sowie die Natur des Menschen ebenfalls dieselbe, d. h. eine menschliche,

blieb. Wollte man zudem diese Theorie weiter verfolgen,
so käme man zum Gegenteil dessen, was dieser Verfasser
beweisen will. Wenn nämlich die Arbeit des Pflückens das Recht
auf den Genufs gibt, so folgt naturgemäfs, dafs ein eigentlicher
Besitz, soweit wir heute das Privateigentum so nennen, nicht
existiert, dafs er wenigstens kein Recht auf den Genufs gibt;
das „Pflücken" thut dies.

Wenn doch diese Herren wenigstens Gründe anführten für
die Meinungen, mit denen sie der katholischen Traditionslehre
gegenübertreten. Es genügt für sie, dafs sich in ihrer
Einbildungskraft die Dinge so abspiegeln, wie sie dieselben
darstellen. „So mufste es sein", das ist die einzige Begründung,
welche ihnen behagt. Wenn „die Ordnung" angezogen wird für
die Notwendigkeit „einer gewissen Sonderung des Besitzes", so
kann das wohl für niemanden als genügender Grund gelten.
Sonst wären ja Aktiengesellschaften, wo keine Sonderung des
Besitzes eintritt, notwendigerweise ohne Ordnung; von Klöstern
und Orden gar nicht zu reden, in welchen alle „Sonderung des
Besitzes" durch Gelübde sogar fortfallt.

Noch weniger aber kann die Ordnung die zum Privatbesitze
berechtigende Quelle sein, wenn die Natur für sich allein
betrachtet wird, wie dieselbe im Urzustände oder im Stande der
Unschuld war. Der letztere nämlich hat sein Wesen eben darin,
dafs die Natur im Menschen mit allen ihren Kräften von vornherein



300 Die Grundprincipien des hl. Thomas von Aquin

bereits geordnet war. Es brauchte also die Ordnung nicht von
aufsen her durch irgend etwas erzeugt zu werden, ebenso wenig
wie ein Baum gestützt zu werden verlangt, der innerlich kraftvoll
und gesund ist. Deshalb sagt Thomas (I, S, qu. 96, art. 2;
Übers. III, S. 516): „Den Naturkräften in ihm und seinem
Körper gegenüber herrscht der Mensch; aber nicht, indem er
über sie gebietet, sondern indem er sie gebraucht. Und so
herrschte der Mensch im Stande der Unschuld über die Pflanzen
und das Leblose; nicht, indem er gebot oder an der Natur dieser
Dinge Änderungen vornahm, sondern er gebrauchte sie zu
seinem Vorteile ohne irgend ein Hindernis."

Und wenn weiter gefragt wflrd, wovon sich denn diese
Herrschaft des Menschen „über alle Kreatur, welche nicht das
Bild Gottes trägt", ableitet, so antwortet der Aquinate deutlich
und ausdrücklich mit dem Hinweise darauf (a. a. 0.), dafs „die
Vernunft den Charakter der Herrschaft hat". Hier haben wir
also innerhalb unserer Natur die erste Wurzel des Eigentumsrechtes

vor uns. Die Vernunft in uns gibt uns das Recht, die
sichtbaren Dinge um uns herum sowie auch die Sinneskräfte
und die damit verbundenen Begierden als Mittel zu gebrauchen
für den Besitz des von der Vernunft hinlänglich angezeigten
letzten Endzweckes. Und da dieser letzte Endzweck im Bereiche
der natürlichen Kräfte, wie in den vorigen Artikeln bereits dar-
gethan wurde, darin besteht, dafs die ganze Natur vor dem
Menschengeiste in ihrer Ohnmacht steht, demselben volle
Befriedigung und unerschöpfliche Seligkeit zu gewähren; so sehen
wir zugleich, wie an letzter Stelle die natürliche Vernunft des
Menschen den Begriff des Eigentums hinstellt. Man darf nämlich

nicht von einem schrankenlosen Eigentumsrechte sprechen,
als ob der materielle Besitz nach irgend einer Seite etwas
durchaus Endgültiges sei und somit den Charakter des voll ab-
schliefsenden letzten Endzweckes habe. Demnach darf auch
dieser selbe Besitz niemals bedingungslos und ohne Mafs Gegenstand

des menschlichen Strebens sein. Die Stimme der Vernunft
selber in uns ruft es laut hinaus, dafs alles derartige Eigentum
nur Mittel sei, einzig Gegenstand des Gebrauches und somit sein
Mafs und seine Schranken vom Zwecke empfange.

Wir finden diesen Punkt in den Theorieen über das
Eigentumsrecht nirgends hervorgehoben und betonen ihn darum ganz
besonders. Man spricht in unbestimmter Weise von der Berechtigung

des Privateigentums und sucht dieselbe zu begründen.
Aber nie begrenzt man diese Berechtigung selber. Und doch
sind diese Grenzen ganz natürlich. Oder sagt uns die Vernunft



und der moderne Socialismus. 301

als erstes Moralprincip, dafs Geld und Gut den Menschengeist
voll beseligen kann? Sagt sie, dafs es innerhalb der Natur
Güter gibt, welche durch Geld und Gut zu eigen werden können
und die, so erworben, die volle Befriedigung gewähren? Sie

sagt das Gegenteil. Nach endlosem Gute, nach immer mehr, ruft
sie mit der ganzen Kraft ihrer Natur. Zugleich aber zeigt sie
die Grenzen und Schranken eines jeden Gutes, das mit Hilfe
der natürlichen Kräfte vorgestellt wird, und demnach die
Unmöglichkeit, dem Drange der menschlichen Natur nach Endlosem
genugznthun, so lange es um die geschöpfliehen Dinge mit ihren
Grenzen sich handelt. Gebrauchen nur soll der Mensch die
sichtbaren Güter; herrschen aber soll, wie Thomas eben sagte,
die Vernunft und damit die Beziehung zum Unendlichen als dem
Zwecke des Menschen. In den Schranken des Gebrauchens nur
darf man nach einem Eigentumsrechte suchen. Soweit das
Eigentumsrecht das Gebrauchen der sichtbaren Welt erleichtert und
der Vernunft sowie dem Hinweise derselben auf das Unendliche
die Herrschaft sichert, kann von einem wahren Rechte an gewisse
materielle Güter die Rede sein.

Da erscheint aber auch alsbald, wie völlig unmöglich ein
thatsächlicher Privatbesitz im Stande der gesunden Natur oder
der Unschuld war. Thomas gibt davon mit einem Worte den
Grund an: „Ohne Hindernis konnte der Mensch da die
sichtbaren Dinge um ihn herum gebrauchen." Wo kein Hindernis
für zweckgemäfsen Gebrauch der materiellen Güter war, da
bedurfte es keiner Erleichterung. Von innen heraus regelte in
jedem Menschen die durch keine ungeordnete Leidenschaft
getrübte Natur den thatsächlichen Gebrauch der Aufsenwelt, so
dafs da stets der Endzweck sein lebensvolles Mafs anlegte. Ein
Mifsbrauch hätte ja für den einzelnen Menschen im Bereiche
der Möglichkeit gelegen; jeder hätte für sich sündigen können.
Aber so wie jetzt der Mensch das Gute thut im Widerspruche
zu seiner kranken, d. h. durch Leidenschaften und Begierden
geschwächten Natur, so wäre in jenem Zustande der Mensch,
falls er sündigen wollte, auf den Widerstand seiner gesunden
Natur gestofsen. Keine Sünde wäre geschehen aus Schwäche
oder im Ubermafse der Begierde, sondern jede hätte ihre Wurzel
in der Bosheit und Verstocktheit des vernünftigen Willens gehabt.
Somit würde auch jede Sünde blofs dem Sünder geschadet haben
und höchstens denen, die frei persönlich seinem Beispiele folgen
wollten, wie ja auch die Sünde des höchsten Engels, der fiel,
nur in dieser Weise den anderen Engeln schadete. Die Natur



302 Die Grundpi'incipien des hl. Thomas von Aquin

wäre stets unberührt geblieben und in der ursprünglichen Kraft
und Ordnung fortgepflanzt worden.

Da ist aber ein thatsäehliches Privateigentum unmöglich,
wenn auch die Natur immer die Wurzel bleibt, welche im Falle,
dafs dies notwendig erscheint, dazu berechtigt. Die Bethätigung
dieses Rechtes ist eben gegen die thatsäehliche Vollendung der
Natur, wie solche dem Urzustände eigen gewesen. Zuvörderst
war da die „Ordnung", auf welche man sich oben bezog, mit
der Natur bereits gegeben, also eine Stütze derselben, die der
Selbstsucht zu schmeicheln geeignet war, unnötig. Sodann schlofs
die Vollendung der Natur, d. h. der „unbehinderte Gebrauch"
aller natürlichen Kräfte, wie Thomas sagte, es in sich, dafs
keines der materiellen Güter, sobald ein berechtigtes Bedürfnis
vorlag, vom Gebrauche des einzelnen von vornherein
ausgeschlossen erschien. Alles mufste allen zur Verfügung stehen,
alles allen gehören, und der Gebrauch durch die vernünftige
Leitung von Seiten der Vorgesetzten unter der obersten Leitung
Adams, der ja nie gestorben wäre, geregelt sein. Diese Regelung

hätte dem in gesunder Freiheit anerkannten Bedürfnisse
der einzelnen stets entsprochen und in keiner ungeordneten Be-
gierlichkeit, in keiner sinnlichen Selbstsucht einen Hemmschuh
gefunden. Solche Vollendung besteht jetzt nicht. Es kann, im
Stande der gefallenen Natur, das Bedürfnis des einzelnen nach
dem Gebrauche eines Stückes Landes, einer Herde Vieh u. dgl.
noch so gut begründet sein; damit ist nicht das Recht gegeben,
dessen sich zu bedienen, was anderen eigen zugehört.

Wir bestehen auf diesem Punkte, weil der recht verstandene
Kommunismus in der menschlichen Natur seinen Anhalt hat und
darum hier genau die Begriffe geschieden werden müssen. Die
Natur ist einmal allen Menschen gemeinsam. Der Unterschied
beginnt in den mannigfachen Graden der Kräfte dieser Natur,
die in der Person des einzelnen ihren Sitz haben. Darum sagt
Thomas (II, II, qu. 66, art. 2; Übers. VII, S. 424): „Das Naturrecht

schreibt nicht vor, weder dafs etwas als Eigen zu besitzen,
noch dafs alles gemeinsam sei. Es verhält sich vielmehr rein
negativ, insoweit der Unterschied im einzelnen Besitze nicht
vom Naturrechte kommt, sondern nach menschlichem Übereinkommen

geregelt ist, also nach positivem Recht. Der Besitz ist
demgemäfs nicht gegen das Naturrecht, sondern erscheint als
etwas demselben seitens der Vernunft Hinzugefügtes." Die Natur
im Menschen also an sich gibt keinem einzelnen ein Recht,
etwas zu besitzen. Sie ist gemeinsam allen. Jeder Mensch ist
Mensch ganz gleichermafsen, der eine wie der andere, der



und der moderne Socialismus. 303

Weise wie der Dumme, der König wie der Bettler. Nur
Erwägungen, die zur Natur hinzutreten, können einen Privatbesitz-
Stand begründen.

Ist die Natur in sich, im Bereiche der natürlichen Kräfte,
vollendet, so entspricht dieser Vollendung der „unbehinderte",
also vollkommene Gebrauch der sichtbaren Güter. Dies ist der
wahre und vollkommene Kommunismus, der eigentliche Gegenstand

der Sehnsucht so vieler grofsen Geister aller Jahrhunderte;
sie fehlen nur darin, dafs sie nach einer Unmöglichkeit verlangen,
soweit die menschliche Natur im heutigen Zustande in
Betracht kommt. Gemäfs diesem Kommunismus — wir möchten
ihn den positiven nennen — will der Mensch in reinster
vernünftiger Freiheit, von der inneren Stimme seiner Natur selbst
getrieben, nichts Eigenes. Denn ungestört gehört ihm der freie
Gebrauch von allem, je nach seinem Bedürfnisse; und dieses
Bedürfnis stellt ihm die aufrecht stehende, durch kein
Truggebilde der Leidenschaft gestörte Vernunft vor. Wie da unter
den unzähligen Strahlen der Sonne kein Strahl den anderen
stört, weil sie alle gleichmäfsig ihre Helle nur von der einen
selben Sonne haben, so würde bei einer solchen Vollendung der
Natur keine geschaffene Vernunft die andere stören, denn eine
jede ist nichts anderes wie ein Abglanz der ewigen Vernunft.

Mit diesem positiven Kommunismus darf nicht verwechselt
werden der negative oder privative. Nach dem ersteren hat
der einzelne alles zum freien Gebrauche gemäfs seinem vernünftigen

Bedürfnisse. Nach dem andern fehlt dem einzelnen alles,
was er braucht; es bedarf der Gewalt, um ihn in den Besitz
des Notwendigen zu setzen. Der erstere stimmt überein mit der
Höhe der menschlichen Natur, deren edelste Kraft die persönliche

Freiheit ist; der andere fällt ab von dem Adel der menschlichen

Natur und erniedrigt sie zum Stande der Tiere, die nur
Gewalt zusammenhält. Sprechen wir also von der blofsen Natur
und sehen ab von deren natürlicher Vollendung und Gesundheit,
so besagt die Natur, für sich betrachtet, weder die Notwendigkeit

des Besitzes noch die Notwendigkeit des Gemeineigentums.
Sprechen wir von der Natur in ihrer natürlichen Vollendung,
d. h. in der harmonischen Ordnung ihrer Kräfte, so dafs der
Vernunft die niederen Kräfte folgen und die Vernunft Gott dem

Herrn, so ist das Privateigentum als thatsächliches Bedürfnis
ausgeschlossen und der positive Kommunismus das einzig Mögliche.

Es besteht da nur Eigentum im Gebrauchen, wie der
Apfel mein ist, den ich esse; in diesem Sinne sprechen de Lugo
und Suarez. Sprechen wir von der Natur mit ihren ungeordneten



304 Die Grundprincipien des hl. Thomas von Aquin

Leidenschaften, zumal mit ihrer Selbstsucht, so ist „infolge von
Erwägungen, die zur Natur hinzutreten, das Eigentum berechtigt
und eine Notwendigkeit.

b) Der Privatbesitz, und die Person.

Nachdem Thomas die Worte Augustins angeführt hat (1. c.
S. 424): „Apostolische werden jene Ketzer genannt, welche
sich selber jenen Namen in höchster Anmafsnng beigelegt haben,
die da in ihre Gemeinschaft nicht zulassen diejenigen, welche
Ehefrauen haben und äufsere Dinge als ihr Eigentum besitzen";
und nachdem er festgestellt, dafs „es also ein Irrtum gegen den
Glauben sei, zu sagen, der Mensch dürfe kein Eigentum
besitzen", begründet er die Notwendigkeit, dafs der Mensch Eigentum

habe, mit folgenden drei Gründen: 1. „Der Mensch trägt
mehr Sorge für das, was ihm allein gehört, als für gemeinsames
Gut; denn da er von Natur Arbeit und Mühe flieht, überläfst
er es anderen, für das Gemeinwohl zu sorgen; — 2. Die
Verwaltung der menschlichen Dinge ist geordnet, wenn jedem
einzelnen die Obsorge für das ihm Eigene überlassen wird;
Verwirrung würde folgen, wenn jeder in alles Beliebige sich
unterschiedslos einmischen könnte; — 3. Friede und Ruhe wird
dadurch befördert, wenn jeder mit dem Eigenen sich begnügt;
wir sehen dies ja alle Tage, dafs da häufiger Streit und Zank
besteht, wo mehrere ungeteilt etwas als allen Gemeinsames
verwalten."

Diese Worte zeigen zweierlei, zuvörderst wie der Aquinate
sich für den thatsächlichen Erwerb von Privatbesitz einzig auf
Gründe stützt, die der ungeordneten Natur entsprechen, und
dann, wie der Privatbesitz in der innigsten Beziehung zum
Christentum sich findet.

In der That, dafs der Mensch Mühe. und Arbeit flieht, hat
nicht in jenem Stande der Natur seinen Grund, in welchem dem
Menschen gesagt worden ist, er sei in das Paradies der Wonne
gesetzt, „damit er da arbeite und die Ordnung des Paradieses
behüte" (Gen. 2, 15), sondern in jenem andern, in welchem ihm
gesagt worden: „die Erde sei verflucht um deinetwillen,
Dornen und Disteln soll sie dir tragen, im Schweifse deines
Angesichtes", d. h. mit Mühe und Beschwerde, „sollst du dein
Brot essen." Auch im Stande der Urgereehtigkeit hätte ja der
Mensch arbeiten müssen; aber die Arbeit wäre ihm eine Lust
gewesen; er hätte nicht die Erde zu zwingen brauchen, ihre Frucht
zu geben. Fliehenswert ist die Arbeit erst nach dem Fluche



und der moderne Socialismus. 305

geworden. Ebenso war eine „Verwirrung" oder „Unordnung"
im ersten Stande der menschlichen Natur unmöglich, denn in
der Natur selber im Menschen lag das Mafs der Thätigkeit als
Bürgschaft der Ordnung. Es war jenes Mafs, von dem4 der
Psalmist spricht: Ordinatione tua perseverat dies, in der
Ordnung Gottes verharrt der Tag. Vorn eigenen Innern aus wäre,
der Natur selber gemäfs, der Mensch hingeneigt worden, die von
Gott festgesetzte Ordnung „zu behüten". Somit war eine
„Verwirrung" ausgeschlossen. Diese konnte erst statthaben, nachdem,
die sinnlichen Leidenschaften sich den Vortritt vor der Vernunft,
unter freier Zustimmung des Menschen, angemafst hatten. Auch
„Streit und Zank" ist nur möglich, wo Unzufriedenheit und
Murren vorherrscht. In jenem Stande aber begleitete den
Menschen von Natur das Glück. Während er nämlich jetzt immer
will, was er nicht hat, und das, was er hat, kaum ist es in
seinem Besitze, für nichts achtet, so dafs ständige Unruhe ihm
kraft seiner verdorbenen Natur anhaftet, wollte er im Stande
der Urgerechtigkeit das, was er hatte. Er hatte somit immer,
was er wollte, und war dementsprechend glücklich, ruhig, friedvoll,

weil er nichts wollte als das, was Gott für ihn wollte.
Die Erwägungen also sämtlich, welche Thomas als Begründung
des thatsäehlichen Eigentums, nicht des allgemeinen Rechtes,
zu besitzen, zur Natur des Menschen hinzugefügt, setzen voraus
die Unordnung, die Unruhe, die Beschwerlichkeiten, unter denen
in sich selbst die menschliche Natur seufzt.

Ebenso ist nach dem, was hier Thomas sagt, leicht erkennbar,
warum Papst Clemens die Sünde als den Anlafs für die Geschiedenheit

der Güter betrachtet und Chrysostomus die Einführung
des Mein und Dein beklagt. Beide leugnen nicht das
Eigentumsrecht, soweit es von der Natur kommt, sondern wenden sich

gegen die Schranken, welche dasselbe, wie es nach der Sünde
thatsächlich geworden, dem Gebrauche der einzelnen Menschen
zieht. Vor der Sünde war der einzelne Mensch „unbehindert",
wie oben der Aquinate sich ausdrückte, im Gebrauche der Dinge;
er hatte blofs vernunftgemäfser Weise sein Bedürfnis zu
bestimmen; die Natur war in keinem Menschen verkehrt, so dafs
sie die Interessen der eigenen Person in überwiegender Weise
vorangestellt hätte. Daher sagt der Papst prägnant, „die Sünde
habe es zuwege gebracht (per iniquitatem), dafs der eine dies
das Seine nannte und der andere jenes, und so entstand unter
den Sterblichen die ScheiduDg (divisio)". Soweit also das

Eigentum ein Hindernis mit sich bringt für den Gebrauch der

Jahrbuch für Philosophie etc. IX. 20



306 Die Grundprincipien des hl. Thomas von Aquin

Dinge seitens der andern, ist es von der Sünde. Und ebenso
läfst sieh Chrysostomus aus.

Soll damit das Eigentum selber Sünde sein? Nur jenes
hat olfenbar nach diesen Vätern in der Sünde seinen Ursprung,
welches die Menschen von einander im Gebrauchen der sichtbaren
Güter trennt. Und gerade hier tritt das Christentum ein; es
will diesen Flecken abwaschen, diese Schwäche heilen.
Vergegenwärtigen wir uns die volle Bedeutung dessen, worum es
sich hier handelt, und wir werden Klarheit gewinnen. Ist das

Eigentumsrecht in der Natur des Menschen begründet? Zweifellos,

wie oben Thomas hervorhob. Der Mensch soll „herrschen
über die Fische des Meeres, die Vögel des Himmels und über
die Tiere des Feldes und über alles Kraut, und die Erde soll
ihm unterthan sein (Gen. 1, 28—31)". Das Fundament dieser
Herrschaft findet Thomas in der Kraft der Vernunft, durch
welche der Mensch die Wesenheiten aller Dinge erkennt und
somit diese letzteren leiten kann, als ob er sie selbst wäre: „Die
Vernunft", so die Worte des Aquinaten, „hat den Charakter der
Herrschaft." Wegen ihrer dienen dem Menschen alle die
sichtbaren Güter als Mittel; er gebraucht sie zur Erreichung seines
Zweckes.

Ist anderseits die Teilung und Scheidung des Eigentums
in der menschlichen Natur begründet? Offenbar nicht. Denn
ist die Vernunft in jedem Menschen so kraftvoll und waltet derart
vor, dafs ihrer Stimme ohne weiteres gehorcht wird, so genügt
sie für sich allein, um den Gebrauch der sichtbaren Güter, ord-
nungs- und gesellschaftsgemäfs, zu regeln; dann leitet der niedere
Grad der Vernunft in dem einen diesen von selbst dazu an, der
höheren im andern zu folgen.

Oder ist vielleicht die Scheidung im Eigentum, also der
eigentliche Privatbesitz im jetzigen Sinne, in der durch die
vorwiegende Leidenschaft verkehrten Natur begründet? Hier
trennen sich die Antworten: Das Hecht des Stärkeren hat
seinen Grund in der Begierlichkeit. Ist dies ein wahres Recht?
Offenbar nicht nach der Vernunft; wohl aber als gerechte und
natürliche Strafe, die am Ende, schon weil die Begierlichkeit um
so mehr quält, je mehr man versucht, sie zu befriedigen, immer
auch den betreffenden „Stärkeren" selber trifft. Thomas nennt
dies das „Gesetz des Fleischesstachels", lex fomitis. Danach ist
der Mensch nach der Sünde einem Offizier zu vergleichen, der
wegen seiner Verbrechen degradiert ist und nun nach dem
Gesetze der Gemeinen behandelt wird. Der Mensch war vor der
Sünde Offizier, d. h. Befehlshaber der sinnlichen Leidenschaften ;



und der moderne Socialismus. 307

er hat von selber, freiwillig, auf die Leidenschaft gehört und
ist ihr unterthan, d. h. Gemeiner geworden; denn Paulus sagt:
„Auf wen jemand hört, dessen Knecht ist er". Der Mensch
„hat es nicht verstanden", wie der Psalmist sich ausdrückt, „er
ist geworden wie die unvernünftigen Tiere und ward ihnen
ähnlich". Danach ist also das pure Eroberungsrecht, die gewaltsame

Besitznahme und ähnliches ein wahres Recht, welches aber,
weil an sich gegen die Vernunft, der menschlichen Natur zum
Verderben gereicht und dieselbe immer tiefer beugt, auch in
jenem, der den äufseren Vorteil davon zu haben scheint.

Diesem Rechte des Stärkeren, das in der Natur als einer
verkehrten seinen Quell hat, jedoch in der Hand der
strafenden Vernunft wahres Recht ist und demgemäfs verpflichtet,
steht gegenüber das heilende Recht des Besitzes. Dieses Recht
kommt einzig vom Erlöser. Wo dieser deshalb ausgeschlossen
wird, herrscht im selben Mafse das Recht des Stärkeren, mit
anderen Worten: die Knechtschaft, der Despotismus. Nachdem
die Natur im Menschen verdorben und somit als Werkzeug für
den freien, unbehinderten, zweckgemäl'sen Gebrauch der
sichtbaren Güter zerbrochen war, konnte ein neues Werkzeug nur
der einzelnen Person zur Verfügung gestellt werden. Konnte
dies eine Person im Bereiche der Natur sein? Ohne Zweifel
nicht; denn die Kräfte der Natur, welche die Person hätte
gebrauchen können, waren eben verderbt, d. h. der sinnlichen
Leidenschaft dienstbar geworden. Der Mensch war Person
geblieben und somit von Natur zur freien Selbständigkeit berufen;
aber es fehlte jede Handhabe, um diese freie Selbständigkeit im
Handeln zu bethätigen: „Durch die Eurcht vor dem Tode waren
alle der Knechtschaft unterworfen", sagt Paulus (Hebr. 2). Sodann

galt es, die menschliche Natur als Ganzes, soweit sie nämlich
von Adam her in allen Menschen war und ist und sein wird,
zu heilen. Diese Natur als Ganzes aber hatte, naturgemäfs, nur
ein Mensch in seiner Gewalt gehabt: der erste Stammvater dem
fleischlichen Fortpflanzen nach. Kein anderer konnte sie der
Natur nach heilend beeinflussen. Nur einer Person konnte demnach
die heilende Kraft zur Verfügung gestellt werden, die von der
Natur als einer verderbten nichts empfing und deren Gewalt
sich über die ganze Natur erstreckte. Diese Person konnte nur
die göttliche sein. Einzig also vom göttlichen Erlöser kommt
das Recht des Privatbesitzes als ein heilendes und selbst die
Strafe mit Heilkraft durchdringendes.

Nicht von der allen Menschen gemeinsamen Natur war
fortan der freie, unbehinderte Gebrauch der sichtbaren Güter

20*



308 Die Grundprincipien des hl. Thomas von Aquin.

verbürgt, sondern in erster Linie von der allwaltenden Person
des Erlösers und vermittelst derselben von der Person in jedem
Menschen, soweit sie mit dem Erlöser frei sich eint. Von der
Person geht jetzt aus die Heilung in die Natur, ihre Erhebung
also aus der Knechtschaft der Sinnlichkeit und deren
selbstsüchtiger Begierde. Die Person aber ist eben der Quell der
Geschiedenheit für die Menschen. Durch die eigene Persönlichkeit
ist ja der eine Mensch nicht der andere; und deshalb entspricht
der Privatbesitz, wonach, was unter den sichtbaren Gütern dem
einen gehört, nicht dem anderen zueignet, gerade dem Christentum,

welches die Person an die Spitze stellt und vermittelst der
Person die Natur heilen will.

Wie aber hat man sich diese Heilung in unserem speeiellen
Kalle zu denken? Die persönliche, frei verfügende Liebe soll
wieder die freie Benutzung aller sichtbaren Güter den einzelnen
Menschen ermöglichen und so zur Vollendung des Beginnens
zurückführen. Als Verwalter soll sich der einzelne Besitzende
betrachten, der, wie Paulus sagt, „nicht auf sich selber schaut,
sondern auf den Nutzen der anderen". Christus steht da
an der Spitze, der auf all seinen Reichtum, wie der Apostel
sich ausdrückt, verzichtete und arm geworden ist, damit er alle
bereichere; der da sich selbst dahingegeben hat in frei
persönlicher Liebe zum Heile und zur Rettung vieler. Er ist
nicht nur Beispiel, sondern teilt auch die entsprechende Kraft
mit. Danach ist ersichtlich, dafs es im christlichen Sinne
ebensowenig wie vor dem staatlichen Gesetze einen ganz und gar
unbeschränkten Gebrauch des Privateigentums gibt. Solches kann
höchstens dort gedacht werden, wo das Recht des Stärkeren für
sich allein das Eigen begründet; insoweit nämlich die Leidenschaft

oder Begierde keine Schranken kennt, eben darum aber
auch der vernünftigen menschlichen Natur zum Verderben gereicht.

Thomas kennzeichnet die zwei hauptsächlichen Schranken
im Gebrauche des Privatbesitzes. Die erste liegt in folgenden
Worten (a. a. 0.) vor: „Rucksichtlich der äufserlichen Dinge
kommt dem Menschen zu: 1. die Gewalt, sie zu erwerben und
zu verwalten; und mit Rücksicht darauf ist es dem Menschen
erlaubt, dafs er Eigentum habe; 2. der Gebrauch der
äufseren Dinge, und mit Rücksicht darauf darf sie der Mensch
nicht als eigene betrachten, sondern soll sie leicht mit anderen
teilen, wenn diese sie notwendig haben. Darum spricht der
Apostel (I Tim. ult.): „Den Reichen dieser Welt sehreibe vor...,
leicht mitzuteilen von ihren Gütern". Dafs der Mensch also
wahres Eigentum hat, ist der Grund, dafs ihn niemand unter



309

den Menschen, soweit nicht etwa der Gesetzgeber in Betracht
kommt, zur Verantwortung über den Gebrauch ziehen kann.
Dafs er dieses Eigentum als Christ hat und somit, im Verein
mit dem Erlöser, zur Heilung des Verderbnisses in der eigenen
Natur und in den anderen, ist der Grund dafür, dafs er für den
Gebrauch verantwortlich ist vor seinem Gewissen und vor seinem
Gotte.

Die zweite Schranke wird durch folgende Worte gezogen
(a. a. 0. Art. 7 ; S. 428): „Das menschliche Recht kann das nicht
entbehrlich machen, was vom Naturgesetze oder von dem
göttlichen vorgeschrieben ist. Nach der von der göttlichen
Vorsehung aber festgesetzten Ordnung dienen die niedrigeren Dinge
dazu, dafs durch sie der Not des Menschen gesteuert wird.
Also keine Teilung und Zueignung der Güter, wie sie vom
menschlichen Rechte kommt, kann sich dem entgegenstellen, dafs
derartige Dinge die Not des Menschen heben. Und deshalb
gebührt nach natürlichem Recht der Überflufs der Reichen dem
Unterhalte der Armen. Deshalb sagt Ambrosius (sermo 64 de

temp.): „Der Hungernden Brot hältst du bei dir fest; den Nackten
gehören die Kleider, welche du in deinen Schränken einschliefsest;
der Unglücklichen Erlösung und Befreiung ist das Geld, welches
du in die Erde vergräbst." Weil aber viele Not leiden und
nicht das Vermögen eines einzelnen allen beistehen kann, so ist
es dem Urteile eines jeden überlassen, das Seinige so zu
verwalten, dafs er den Armen und Notleidenden beisteht. Nur
wenn die Not so grofs und so dringend ist, dafs es offenbar
vorliegt, man müsse mit allen beliebigen Dingen, von welcher
Seite sie auch immer kommen, Beistand leisten (z. B. wenn
Todesgefahr droht und eine andere Hilfe nicht erscheint), dann
ist es erlaubt, heimlich oder mit Gewalt aus fremdem Gute zu
entnehmen und zu Hilfe zu kommen. Denn die Not macht das
betreffende Gut zu einem gemeinsamen und somit zum eigenen,
dem Unterhalte dienenden. Es ist da kein Diebstahl mehr oder
Raub."

Hat die erste Einschränkung dem rein willkürlichen
Bestimmen den Gebrauch entzogen, so beschäftigt sich die zweite
mit dem Charakter des Besitzes selber. Der Besitz der
sichtbaren Güter im ganzen ist an erster Stelle in der Natur des
Menschen begründet, weil diese kraft der Vernunft ein Recht
hat, die sichtbaren Güter zu gebrauchen. Dies ist das tiefste
Fundament dafür, dafs der Mensch überhaupt etwas zu besitzen
berechtigt ist. Bedarf also die Natur in einem Menschen durchaus

und unter allen Umständen zu ihrem Bestände den Gebrauch



310 Die Grundprincipien des hl. Thomas von Aquin

von sichtbaren Gütern, so treten die anderen späteren Gründe
des Besitzes zurück, und der Hauptgrund in der Natur selbst
wird der allein entscheidende. Danach erscheint es klar, wie
das Christentum wegen nichts anderem den Privatbesitz nicht
nur heiligt, sondern unter Gefahr, gegen den Glauben zu fehlen,
für unverletzlich erklärt, als weil es den Kommunismus der
natürlichen Vollendung im Beginne der Menschheit zum Zwecke
hat. Es will die Natur heilen, damit alle wieder „unbehindert"
alles in der sichtbaren Welt, soweit das Bedürfnis des Heiles
es erheischt, gebrauchen können. Und da die Ordnung in der
Natur gegenwärtig fehlt, so stellt das Christentum diese
Ordnung wieder her, indem es den Besitz der zeitlichen Güter von
den Berufenen festhalten läfst, die zum Besten aller denselben
verwalten sollen. Vermittelst de§ Besitzes und des christlichen
Geistes wird gleichsam eine Niederlage natürlicher Güter
aufgerichtet, so dafs in der Not immer etwas zum Gebrauche der
menschlichen Natur da ist. Die Begierde selber wird eingespannt
in den Triumphwagen Christi, wird von ihren Schwächen durch
den Geist des Herrn gereinigt und dadurch geeignet, für die
menschliche Natur Medizin zu werden, nachdem sie durch die
Sünde Gift iür selbige gewesen war. Im Ordenswesen stellt
das Christentum gewissermafsen bereits eine Probe der bezweckten
Vollendung vor. Da wird durch eigenen freien Willen zu
Gunsten der Gemeinschaft und am Ende zu Gunsten der
gesamten Menschheit auf das Eigene, was scheidet, verzichtet,
damit alle, nach vernünftig ermessenem Bedürfnisse, alles
gebrauchen: Nihil haben tes et omnia possidentes.

3. Das Richtige in den anderen Ansichten.
Zwei Ansichten kommen hier für uns besonders in Betracht,

jene, wonach die Arbeit der Quell des Eigentums, dieses, nach
dem Marx'schen Ausdrucke, „festgeronnene, krystallisierte
Arbeit" ist; und die andere, welche einzig den Staat und dessen

Gesetzgebung zum Fundamente des Eigentums macht. Die erste
hält sich an das Individuum und sieht von der „Gesellschaft"
ab, die doch auch zur Natur des Menschen gehört; die zweite
will einzig von der „Gesellschaft" etwas wissen, in welche am
Ende das Individuum sich völlig aufzulösen hat. Wir werden
gut thun, beide Gesichtspunkte zu verbinden; und dazu werden
wir gelangen, wenn wir die Vernunft, das höchste menschliche
Vermögen und die unmittelbare Richtschnur des menschlichen
Handelns, als den wahren Anker des Privateigentums an die
Spitze stellen.



und der moderne Socialismus. 311

Die Vernunft hat drei Eigenheiten, wenn sie als blofse,
reine Vernunft, unbekümmert um die Art und Weise ihrer that-
säehlichen Existenz, genommen wird: Sie ist ohne Schranken;
sie kehrt in ihrer Thätigkeit zu sich selbst durch die Reflexion
zurück und ist danach immanent, ihr eigener Gegenstand nämlich
und ihr Zweck; endlich ist sie nicht nur sie selbst, sondern auch
anderes, insofern sie das wird, was sie versteht und
dementsprechend das äufsere Sein leiten kann ; der Gärtner z. B. ist
im Bereiche des Pflegens die Pflanze. Thomas findet im ersten
Artikel der 14. Quästion der Summa den Grund für diese Eigenheiten

darin, dafs die Vernunft, insoweit sie Vernunft ist, über
den Stoff und dessen Eigenheiten sich erhebt. Die Eigenheiten
des Stoffes sind eben gerade die gegenteiligen. Er ist in Raum
und Zeit, in Umfang und Dauer beschränkt; seine Thätigkeit
richtet sich nach aufsen, wie z. B. die Axt das Holz spaltet,
nicht sich selbst, und das Eeuer die Kohle entzündet; und endlich
ist das stoffliche Ding nichts als es selbst.

Dem angemessen ist die Vernunft zur Herrschaft berufen,
und diese Herrschaft dient dem, was ihr untersteht, zum Besten.
Denn dieses wird gemäfs der eigenen Natur und deren Zweck
geleitet, findet sich ja doch diese Natur und ihr Zweck in der
Vernunft als Gegenstand der Erkenntnis. Wo also die Vernunft
in der Art und Weise ihrer wirklichen Existenz unbeschränkt,
d. h. nichts als Vernunft ist, da ist auch ein unbeschränkter-,
ganz und gar zu dieser Vernunft als dem Zwecke zurückkehrender

Besitz, dessen Bestes es ist, von solcher Vernunft geleitet
zu werden.

Mufs eine solche Vernunft existieren, die nichts ist als
Vernunft, deren Wirklichkeit oder Existenz blofs Vernunft ist?
Wo Strahlen sind, da mufs Licht sein; wo Wärme ist, da mufs
die Verbindung mit dem Eeuer sein; wo ein Mehr oder Minder
ist, da mufs ein Gröfstes bestehen. Mit anderen Worten: Alles,
was sein kann oder auch nicht sein kann, setzt ein Notwendiges
voraus, was nicht anders als sein kann. Das Licht kann nicht
anders als hell sein; das Eeuer kann nicht anders als warm
sein. Es gibt eine höhere und eine tiefer stehende Vernunft,
eine Vernunft, welche erkennen kann oder auch nicht erkennen
kann; also besteht eine Vernunft, welche schlechthin die höchste,
nämlich nichts als Vernunft, dem ganzen Sein und Wesen nach
Vernunft und demnach völlig unerschöpflich Und unendlich ist.

Kann es mehrere solcher höchsten Vernunftwesen geben?
Unmöglich; sie müfsten ja dann durch etwas Vernunftloses in
ihnen unterschieden sein, die Vernunft selber kann sich doch



312 Die Grundprineipien des hl. Thomas von Aquin

nicht von sieh selbst unterscheiden. Nur eine einzige ewige
Vernunft ist es, die alles ohne Schranken und von Ewigkeit
besitzt, weil sie ihr eigenes Eigen ist, nur sich zum Zwecke hat
und sonach von nichts anderem abhängen kann. Sie ist alles
SeiB, weil nichts existiert, was nicht ihr das Sein verdankt;
sowie das Sonnenlicht gewissermafsen jedes Zimmer ist, insoweit
dieses an der Tageshelle teilnimmt. Deshalb heifst es im Psalm
(Ps. 118): „Dein bin ich, mache mich heil." Und warum
gehört dieser ewigen Vernunft der Mensch als Eigentum? Der
Psalmist antwortet (Ps. 118): „Deine Hände haben mich geformt";,
oder (Ps. 99): „Gott ist Herr, denn er hat uns gemacht und
nicht wir uns". Man fürchte nicht, wir wollten das Eigentumsrecht

direkt auf den Willen Gottes begründen und von da her
die Verbindung des Individuums mit dem gesellschaftlichen,
durch Gesetze geleiteten Ganzen ableiten. Wir sind uns aber
dessen bewufst, dafs grundlegende und deshalb immer wieder
von neuem zurückkehrende Fragen nur durch das Zurückführen
auf unbezweifelte allgemeine Principien mit Nutzen gelöst werden
können. Wir folgen darin genau der Methode des hl. Thomas..

Gott ist der Eigentümer von allem, weil er nichts als
Vernunft ist und demnach zu allererst ganz sich selbst gehört, sich
zum Zwecke seines Seins, sich allein zum Gegenstande seiner
Kenntnis hat und anderes nur, soweit es in seiner Macht
enthalten ist, der nichts sich entziehen kann. Wir sind nicht
Vernunft, sondern wir haben blofs Vernunft als ein Vermögen,
das Wesen anderer Dinge zu erkennen. Somit haben wir einerseits

einen Vorzug, der uns Gott ähnlich zu machen geeignet
ist, und anderseits einen Nachteil, der uns vom Wresen, das nur
Vernunft ist, scheidet.

Gemäfs dem Vorzuge, den die Vernunft in sich schliefst,
können wir die Dinge, die wir erkennen und mit denen wir uns
beschäftigen, auf uns beziehen als auf deren nächsten Zweck,
sind wir geeignet, über das Stoffliche zu herrschen, und werden
uns, vom Vernunftlosen her, keinerlei Schranken gezogen, die
sich der Erreichung unseres Zweckes entgegenstellten. Danach
hat Locke (über die Staatsregierung, II, § 25 ff.) recht, wenn
er, wie wir bereits erwähnten, sagt, jeder Mensch habe „ein
absolutes Eigen an seinem Leibe, seinen Gliedern, seinen Kräften
und deren Bethätigung; macht er nun durch seine Arbeit ein
Ding oder gestaltet es um, so ist seine Thätigkeit gleichsam au
dem Dinge befestigt worden, und da sie ursprünglich sein eigen
war, so wird auch das, womit sie unlösbar vereinigt ist, sein
eigen; die Dinge werden, sofern sie durch die Arbeit Form



und der moderne Socialismus. 313

erhalten, zu Werkzeugen und gewissermafsen zu Gliedern des
Leibes, sie treten in den Kreis der ausschliefslichen Verfügung,
die jeder über seinen Leib hat" (vgl. Paulsen, System der Ethik,
II. Bd. S. 308). Nur mufs da das „absolute" Eigen richtig
verstanden werden. Die Thätigkeit des einzelnen Menschen
gehört ihm und keinem andern, soweit sie einzig auf die
Vernunft im einzelnen Menschen bezogen wird. Sie ist von der
Vernunft als der leitenden Richtschnur ausgegangen und kehrt
zu ihr zurück als dem Mafsstabe, der zum selbständigen Zwecke
des einzelnen Menschen führt. Danach ist der Gegenstand der
Thätigkeit, „das Ding also, welches gemacht oder umgestaltet
wird", einzig für den Thätigseienden Mittel zum Zwecke und
gehört dementsprechend in den Bereich seiner Werkzeuge. Für
den Zweck, welchen nach der Richtschnur der Vernunft (vgl.
die zwei vorhergehenden Abhandlungen) der einzelne Mensch
als persönlich selbständiges Wesen, für sich allein, hat, besitzt
jede Thätigkeit und alles Gethane den Charakter des Eigens.
End zwar so fest, dafs, ob darin das Gute oder das Schlechte
vorwalte, diese Thätigkeit, mochte sie auch blofs ein frei
gewollter Gedanke sein, niemals mehr die fördernde oder
ablenkende Beziehung zum Zwecke verliert. Der Tugeridakt und
der sündhafte Akt bleibt immerdar einzig eigen dem betreffenden
einzelnen Menschen.

Hier ist also die Arbeit in Verbindung mit der Vernunft
vollgewichtige Quelle des Eigens für jeden einzelnen Menschen.
Die Vernunft erscheint da als reiner Spiegel der ewigen
Vernunft. Der Nachteil besteht darin, dafs die menschliche
Vernunft blofs Vermögen ist, nicht aber stets thatsächliches, voll
erschöpfendes Erkennen; somit kann der Mensch von dem Zwecke,
den sie zeigt, abfallen, die Herrschaft, die er ausüben konnte,
verlieren und sich selber mit seinem freien Willen den Schranken
des Stoffes unterwerfen. Zudem mufs die menschliche Vernunft
sich selbst vermittelst des Eintretens der äufseren Dinge
erkennen, die thatsächliches Sein haben; denn sie selber hat von
sich aus nur ein leeres Können für die Erkenntnis: Sie kann
lesen, aber hat kein Buch; sie kann sehen, aber hat keine Farbe;
sie kann hören, aber hat keinen Ton. Die ewige Vernunft aber
ist von vornherein nichts als thatsächliches Sein und tiefste
Einheit, so dafs sie nichts anderes erkennen kann wie sich und
mit keiner anderen Vermittlung wie durch sich. Alles andere
hat nur Sein als unter dem wirkenden Einflüsse der ewigen
Vernunft stehend. So ist das Zimmer tageshell, inwieweit es



314 Die Grundprincipien des hl. Thomas von Aquin

unter dem Leuchten der Sonne sich findet, trotzdem aber ist es
nie, auch nicht als helles, die Sonne selber.

Betrachten wir also die Vernunft in uns an sich, so ist die
Arbeit oder Thätigkeit der wahrste und einzige Quell des Eigen.
Vichts gehört mit Rücksicht auf den Gewinn des frei persönlich
gewollten Zweckes derart dem Menschen und bleibt ihm so fest
wie der eigene Akt. Aber die Vernunft in uns hat wirkliches
Sein nur als Kraft der menschlichen Natur; und dies ist der
zweite Gesichtspunkt, unter dem die Vernunft als Quell des

Eigentums betrachtet werden mufs. Gemäfs diesem Gesichtspunkte

ist sie die geborene Richtschnur für alle natürlichen
Thätigkeiten des Menschen und demgemäfs für die Aufserungen
aller anderen menschlichen Vermögen.

Da steht nun als Erstes und Hauptsächliches, was der
Leitung der Vernunft unterliegt, da: die gesellschaftliche Ordnung,
gegründet auf das natürliche Bedürfnis der Menschen nach
Zusammengehörigkeit; ist doch der Mensch von Natur ein animal
sociale. Hier ist das Gesetz nicht zwar die Quelle des
Eigentumsrechtes, aber die vorzüglichste Bürgschaft für die geordnete
Ausübung. Diese Quelle bleibt immer die wesentliche Eigenheit
der Vernunft, die stoffliehen Güter geordneter Weise zu
gebrauchen. Aber sowie es Menschen von geringerer Vernunftkraft

gibt und von gröfserer, Menschen, deren Vernunft eine
mehr theoretische Richtung hat, und andere von praktischer, mit
grofser Klugheit ausgestatteter Richtung; so ergibt sich hier von
vornherein ein Verhältnis unter den Menschen, wonach es zum
Besten der einzelnen gereicht, dafs, mit Rücksicht auf das
gesellschaftliche Ganze, die einen leiten und die andern untergeben
sind, die einen besitzen und die andern dienen, wonach also die
Kraft der Vernunft in den einen dient den andern. Die da klug
genug sind, um Gesetze für das menschliche Zusammenleben zu
machen, dienen offenbar denen, welche auf Grund guter Gesetze
ein geregeltes Leben führen können; und diese wieder thun den
Glanz der Vernunft in den Leitern dar.

Das jus primi occupantis geht uns hier nichts an. Ist der
Mensch allein, so gehört ihm das, was er an Boden bearbeiten
kann, kraft des Rechtes seiner Vernunft, die Erde zu gebrauchen.
Sind aber mehrere da, dann mufs das Gesetz dazwischentreten
und diesen Gebrauch regeln. Darum ist da das Gesetz die erste
Bürgschaft für den geordneten Gebrauch und zwar wiederum
kraft der Vernunft, die im Menschen derart beschaffen ist, dafs
sie berufen erscheint, auch das Ganze des Menschengeschlechts
gemäfs den verschiedenen Staatengebilden zu leiten. Dabei kommt



und der moderne Socialismus. 315

die Dauer nicht in Betracht. Der Natur entspricht vielmehr in
höherem Grade, weil die Vernunft unvergänglich ist, unbegrenzte
Dauer. Und in der That kann es vorkommen und kommt der
Geschichte gemäfs vor, dafs Gesetze als Erzeugnisse der
Vernunft eines einzelnen sich für alle Zeiten bewähren. Ebenso
kann die Kraft der Vernunft in einem so grofs sein, dafs noch
seine Nachkommen in fernen Geschlechtern von dem durch
dieselbe niedergelegten Kapital zehren; abgesehen davon, dafs ein
Nachkomme wieder hoch veranlagt sein kann.

Dementsprechend bestimmen sich die Grenzen des gesetzlichen

Eigentums: Es ist zuvörderst das Beste des Ganzen; denn
es handelt sich hier nicht um unbeschränktes Eigentum wie im
ersten Falle, sondern um das Eigentum, soweit davon die
Ordnung und die Ruhe der Gesamtheit abhängt. Wie weit dieses
Beste des Ganzen geht, hängt wieder vom Urteile der Vernunft des

Gesetzgebers oder Leiters ab. Aristoteles sagt, es sei gerechtfertigt,
wenn nach gesetzlichen Bestimmungen die Begüterten beitragen
müfsten zur Hebung der Not der Bedürftigen. Dann ist eine
weitere Grenze des Privateigentums, wie früher schon bemerkt,
die extrema nécessitas, in der alles gemeinsam ist. Im ganzen
kann gesagt werden, diese Grenzen hängen mit der Behauptung
zusammen, welche oben durch Thomas begründet worden, dafs
das Privateigentum nur das Mittel ist für die Erreichung des
gesunden Kommunismus, wonach der Gebrauch des Besitzes
der Gemeinsamkeit zu gute kommen soll.

Doch die Hauptschranke für den Privatbesitz ist der frei
persönliche Zweck, welcher der Selbständigkeit des einzelnen
entspricht. Hier zeigt sich von einer andern Seite wieder die
Notwendigkeit dessen, was wir in der vorigen Abhandlung über
den letzten natürlichen Zweck des Menschen gesagt haben. Im
Bereiche der natürlichen Kräfte ist jedenfalls die staatenbildende

und erhaltende Kraft an der Spitze, wie in den Grenzen
der Natur das Ganze als Zweck der Teile über diesen steht.
Soll der Mensch also für sich allein freie Selbständigkeit haben
und nicht mit Notwendigkeit aufgehen im Ganzen, mit anderen
Worten, soll der socialistische Staat, dessen eigenstes Wesen es

ist, die Individuen im Ganzen sich auflösen zu lassen, von Grund
aus, bekämpft werden; so mufs von Natur der Mensch einen
Zweck haben, der über allen natürlichen Kräften steht, der da
frei von dem innerlich notwendigen Zusammenhange der
geschaffenen und beschränkten Ursachen erreicht werden kann und
dem somit auch das Staatsganze sowie die Gesamtheit der
Gesetze zu dienen berufen ist.



316 Die Grundprincipien des hl. Thomas von Aquin

Durch diese letztgültige Bestimmung erst, auf welche die
Yernünft mit ihrem Zuge zum Aligemeinen, Unendlichen wohl
weist, deren Endziel aber in seinem Einzelbestande sie nicht mit
ihrer natürlichen Kraft zu erkennen vermag, gewinnt der Mensch
seine volle Gröfse. Durch sie wird die Arbeit als Quell des
reinsten Glückes im höchsten Grade geadelt; denn nur durch
eigene Thätigkeit kann dieser Zweck in Besitz genommen werden.
Und mag eine ganze Welt dem einzelnen helfen, oder mag eine

ganze Welt, „Leben und Tod", wie Paulus sagt, „Höhe und
Tiefe, Gegenwart und Zukunft, Fürsten und Kräfte" gegen den
Menschen sich erheben; sie kann ihm durch ihren Beistand den
Besitz des letzten Zieles weder erwerben noch durch ihren
Widerstand ihn hindern. „Alles ist euer", schreibt in diesem Sinne
derselbe Apostel, „die Welt und das Leben, Kephas und Paulus,
der Tod und das LebeD, die Gegenwart und die Zukunft". Der
freien Selbständigkeit des Menschen, in die allein Kraft strömt
von jenem, der die Freiheit, weil die Vernunft selber ist, mufs
alles dienen; und diese Selbständigkeit kann sich nur äufsern
durch die eigene Arbeit und den eigenen Akt. Hier liegt die
Verbindung der Vorzüge, welche eine jede Ansicht vom
Privateigentum hat; und ebenso schält sich von einer jeden das
Unhaltbare ab.

Das ist ja richtig, dafs die Natur, wie Bastiat sagt, alles
umsonst gibt; denn Gott, die ewige Vernunft, ist alle Fülle,
kann nichts empfangen. „Er bedarf unserer Güter nicht." Aber
darin besteht der Trugschlufs, wenn dabei gesagt wird: Also
hat die Natur in den stofflichen Dingen keinen kaufbaren Wert.
Eben weil die Natur in jedem Dinge von Gott kommt und somit
von der Vernunft selber, hat sie jenen Wert, den diese Vernunft
in sie legen wollte; gehört es doch vor allem der Vernunft an,
den Wert einer Sache abzuschätzen. Kraft der Natur aber in
ihm hat jedes Ding es an sich, vom Menschen in Gebrauch
genommen werden zu können als Mittel zum Zwecke. Also unterliegt

der Wert dieses Dinges, eben auf Grund der Natur in
ihm, jenen Gesetzen der Vernunft, die den Gebrauch der Dinge
zu einem geordneten und somit für jeden einzelnen segensreichen
machen.

Wir gehen für jetzt auf Einzelheiten nicht ein. Der Kundige
wird die Anwendung des eben Erörterten von sich allein aus
zu machen verstehen. Unsere Absieht ist, die Lebensfragen
unserer Tage auf die höchsten Principien zurückzuführen und
dadurch ihre Lösung zu fördern. Man fehlt heute vielfach, weil
man nur auf die nächsten Ursachen blickt. Und da in diesem



und der moderne Socialismus. 317

Bereiche nach den Worten des Ecclesiastes, Unum contra unum
positum est, da nämlich diese Ursachen einander entgegengesetzt
sind; so stehen sich auch dementsprechend die Ansichten gegenüber,

je nachdem sie auf die eine oder die dieser entgegengesetzte

Seite sich stützen. Sowie der Mensch von Natur nur
einen Zweck hat und zwar einen alle Naturkräfte umfassenden,
weil über allen Naturkräften stehenden; so gewinnen auch die
socialpolitischen Ansichten, nach denen das praktische Leben
geregelt werden soll, nur Einheit und lassen das in ihnen
verborgene Gute hervortreten, wenn sie auf diesen einen Zweck
bezogen werden. Es gibt im Menschen nicht zwei Seelen, eine
auf den natürlichen und eine auf den übernatürlichen Zweck
gerichtete. Der Mensch ist nicht heute Christ und morgen blofser
Mensch, anima humana naturaliter Christiana. Es ist ein Irrtum,
zu sagen, erst müsse man ein guter Mensch werden, ehe man
einen guten Christen abgeben könne. Die Geheimnisse des
Christentums sind eminent praktisch, weil sie dazu bestimmt sind,
unmittelbar die Natur selber zu durchdringen. Wir werden dies
das nächste Mal beim höchsten christlichen Geheimnisse sehen :

bei der Dreieinigkeit, deren praktischen Einflufs auf Wissen
und Leben wir vorlegen wollen. Thomas leitet uns von unserm
heutigen Thema dazu über mit den Worten: „Eigentum wird in
vielfacher Weise verstanden: 1. als ein und dasselbe, wie Aug.
sagt: Was ist mehr dein wie du selbst, und so gibt sich selber
der heilige Geist als Geschenk und ist nicht unterschieden vom
Gebenden, sondern nur von dem, welchem er gegeben wird;
2. als etwas, was nur von andern ist auf Grund' des Ursprunges,
und so ist der hl. Geist Eigentum des Vaters; 3. als jemandem
zugehörig, wie der Knecht zum Herrn gehört, und so sind die
Kreaturen ein Geschenk Gottes" (I qu. 38, art. 1; Übers. II, 137).

>-<£g>-c


	Die Grundprincipien des Hl. Thomas von Aquin und der moderne Socialismus [Fortsetzung]

