
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 9 (1895)

Artikel: Die Philosophie des Hl. Thomas von Aquin [Fortsetzung]

Autor: Glossner, M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761783

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761783
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE PHILOSOPHIE DES HL. THOMAS YON AQUIN.

Gegen Frohschammer.

Von Dr. M. GLOSSNER.

YTIT.
Psychologie.

(Fortsetzung und Schlufs.)

Als dritter und letzter Mangel wird der Psychologie des

englischen Lehrers vorgeworfen, dafs sie die Vernunft im Sinne
idealer Befähigung nicht kenne. Last not least! Bildet doch
das „Ideale" den Glanzpunkt der neueren deutschen Philosophie!
Jedoch nicht alles, was glänzt, ist Gold. Richtig verstanden
fehlt das „Ideale" der Scholastik in keiner Weise; nur ruht es
bei ihr auf der soliden Basis der begrifflichen Erkenntnis. Ihr
Ideales ist das Ubersinnliche, zu dem sie sich vom Sinnlichen
aus erhebt. Diesem Idealen hat nun allerdings die Kritik Kants
— wenigstens für seine gläubigen Anhänger — den Boden
entzogen. Dafür mufste Ersatz geschaffen werden. Man fand ihn
in den Idealen der Vernunft, die bei Kant noch eine etwas fafs-
barere Gestalt besafsen, bei seinen Kachfolgern aber in einen
völlig formlosen Nebel sich auflösten.

Jene Ideale aber liefsen eine doppelte Deutung zu, indem
sie entweder als Intuitionen und unmittelbare Anschauung einer
höheren, beziehungsweise göttlichen Wirklichkeit oder als eine
eigentümliche, über Sinn und Begriff übergreifende Wirksamkeit
der Vernunft aufgefafst werden konnten. Im ersten Falle
überspannt man die Kraft des kreatürlichen Geistes, der sich einer
unmittelbaren Anschauung Gottes von Natur und im Diesseits
nicht rühmen darf. Es ist dies ein sapere, jedoch nicht ad so-

brietatem, um mit dem Apostel zu reden. Im zweiten Falle
aber erreicht man nichts weiteres als eine Art von transcenden-
taler Träumerei, mit der sich selbst der Materialismus vertragen
kann. Die Scholastik weifs von dem „Idealen" weder in dem
einen noch dem anderen Sinne und dürfte schon aus dem Grunde
von demselben nichts wissen wollen, weil jener Standpunkt einer
schrankenlosen Fähigkeit des menschlichen Geistes für das „Ideale"
mit der Möglichkeit und der Thatsache einer absolut übernatürlichen

Ordnung nicht vereinbar ist, wie wir denn auch die
Beobachtung machen, dafs alle, die diesen „idealen" Standpunkt

Jahrbuch für Philosophie etc. IX. 17



258 Die Philosophie des hl. Thomas von Aquin.

einnehmen, in erster Linie der Kritiker selbst, den gesamten
Inhalt der Offenbarung für die „ideale" Vernunft reklamieren
und sie zur souveränen Herrin und Richterin in Sachen des
Glaubens und der Theologie erheben.

Fassen wir die für das Vermögen des „Idealen"
vorgebrachten Gründe ins Auge, so kann die Vollkommenheit eines
Wesens, von welcher der Kritiker spricht, nur in seiner Thätig-
keit gesucht werden. Der Mafsstab für die Beurteilung dieser
aber liegt gerade in der Natur und Wesenheit, die wir auf
begrifflichem, nicht auf „idealem" Wege erkennen. Was aber das
Schöne betrifft, so ist mit dem idealen Charakter nichts erklärt;
vielmehr sind es reale Eigenschaften, durch die der Anblick eines
Gegenstandes das Gefühl des Wohlgefallens erregt; das Sittliche
endlich ist ein solches nicht durch einen idealen Charakter,
sondern durch seine Beziehung zur Vernunft, zum Gesetz und
göttlichen Willen. (Vgl.: Der moderne Idealismus S. 83 ff.)

In der Frage nach dem Verhältnis der intellektiven Seele
zum Leibe stimmt der Kritiker der thomistischen Lehre (die
übrigens auch ausdrückliche Lehre der Kirche ist) zu, der Lehre
nämlich, dafs die Geistseele durch sich selbst Lebensprincip des
Leibes ist, behauptet aber, die diesem Satze von Thomas
gegebene Begründung sei ohne Gewicht, und der Satz selbst stehe
mit anderen thomistischen Grundlehren in Disharmonie.

Unter den Gründen, welche der englische Lehrer für den
obigen Satz anführt, geht der eine dahin, dafs jedes Wesen sich
durch seine Form bethätige, diese aber gebe ihm das Sein; nun
sei aber die specifisch menschliche Thätigkeit das Denken,
folglich sei das Princip des Denkens, die intellektive Seele, auch

Forraalgrund des menschlichen Seins. Gegen diese — mit dem
Gesagten nur allgemein skizzierte — Beweisführung wird geltend
gemacht, es folge daraus, dafs die Seele des Menschen Form des
Leibes sei, nicht aber, dafs diese Form und Seele die intellektive

Seele, der Geist sei. Gegen die Instanz aber, gerade das
Denken sei die eigentümliche Thätigkeit des Menschen, also
könne nicht ein sensitives oder vegetatives Princip den Formalgrund

des Menschenwesens bilden, wird eingewendet, damit sei
das zu Beweisende vorausgesetzt, denn es handle sich um die

Frage, ob denn ein besonderes Princip zum Denken erfordert
werde und nicht die vegetative oder sensitive Seele (nur in der
höheren Entwickelung, die sie im Menschen erlangt hat) dazu
vollkommen ausreiche.

Wie man sieht, ist in diesem Versuche, das thomistische
Argument zu entkräften, von der Ansieht ausgegangen, dafs das



Psychologie. 259

Intellektive nur eine höhere Entwickelungsstufe des Vegetativen
und Sensitiven sei, eine Voraussetzung, die eben nicfyt die tho-
mistische ist. Nach der richtigen Ansicht des englischen Lehrers
enthält zwar die intellektive Seele virtuell die untergeordneten
Formen und Vermögen in sich und vermag sie in wesenhafter
Verbindung mit dem Leibe aktuell aus sich zu erzeugen, nicht
aber sind umgekehrt in den niederen die höheren Formen
virtuell enthalten und aus ihnen durch irgend einen Entwickelungs-
prozefs zu eduzieren. Darum verlangt er im Hinblick auf die
vom, Kritiker zugestandene Einheit des Menschenwesens einen
geistigen — intellektiven — Wesens- und Lebensgrund; denn
wie gesagt, ist zwar das Höhere zur Leistung des Niederen,
nicht aber umgekehrt befähigt.

Dagegen wird nun die Schwierigkeit erhoben, in jener
Annahme müfste die denkende Seele zugleich geistig und in
gewissem Mafse materiell sein. Wir gestehen dies zu, vermögen
aber darin keine besondere Schwierigkeit zu finden. Es folgt
eben nur, dafs der Menschengeist Geistseele, nicht reiner Geist
ist, und dafs ihm durch seine natürliche Bestimmung zur
Verbindung mit dem Stoffe eine gewisse virtuelle Materialität
zukommt, infolge deren er in wirklicher Verbindung mit dem Stoffe
zum Principe nicht blofs intellektiven, sondern auch sensitiven
und vegetativen Lebens wird. Nur darf nicht an eine wirkliche
Materialität, nicht an eine Zusammensetzung von Form und
Materie der menschlichen Seele gedacht werden. Mit jener virtuellen

Materialität soll nichts anderes bezeichnet werden, als die
eigentümliche Stellung der menschlichen Seele, beziehungsweise
des Menschen, der zugleich das unvollkommenste Glied des
Geisterreiches und das vollkommenste der materiellen Schöpfung
bildet.

Auch an der Annahme, die Geistseele sei durch ihr Sein,
nicht durch ihre Thätigkeit einheitliches Lebensprincip des
Menschen, nimmt der Kritiker Anstois, da es ein starres, totes Sein,
das gleichwohl lebendig mache, nicht gebe. Nicht blofs thätig
sei die Seele, sofern sie den Leib belebt, sondern ihre Thätigkeit

sei schon in der Bildung des Leibes eine intellektive,
verständige, ideerealisierende. Der Kritiker stellt sich mit diesem
Einwurf ein bedenkliches Armutszeugnis aus, indem er zwischen
formaler und wirkender Ursache, zwischen Leben und Lebens-
bethätigung, Thätigkeitsgrund und Thätigkeit nicht zu
unterscheiden vermag. Er scheint nicht einzusehen, dafs die
Information des Leibes durch die Seele aller Thätigkeit des einen
wie der anderen vorangeht, da durch sie die Wesenheit und

17*



260 Die Philosophie des hl. Thomas von Aquin.

Natur, also das Thätigkeitsprincip, erst konstituiert wird. Der
Kritiker hat, wie man sieht, für die feinen Unterscheidungen der
aristotelisch-thomistischen Psychologie und Naturphilosophie kein
Verständnis.

Wir haben noch von der angeblichen Disharmonie mit anderen
Grundlehren zu reden. Sie soll darin liegen, dafs die scholastische

Lehre aufser dem Menschen Vegetatives, Sensitives und
Intellektives strenge von einander trenne, während sie im
Menschen alle diese Principien und Vermögen zu einem Wesen
vereinigt sein lasse. Dies sei willkürlich und unwissenschaftlich.
Richtiger habe Aristoteles, nachdem er einmal dualistisch den Geist
(Intellekt) von aufsen in die Menschennatur kommen liefs,
denselben nur in ein äufseres Verhältnis zum Leibe gesetzt und
nicht als Lebensprincip betrachtet.

Diese Darstellung der aristotelischen Lehre halten wir für
unberechtigt und durch das „von aufsen" (frvça&ev) nicht
genügend begründet. Indes ist hier nicht der Ort, hierauf näher
einzugehen. Was aber Thomas und die Scholastik betrifft, so
ist ihr Verfahren weder willkürlich noch unwissenschaftlich,
sondern einfach der Natur gemäfs. Sie trennen oder lassen getrennt,
was die Natur getrennt, und vereinigen oder lassen vereinigt,
was die Natur geeint und was sich — im Menschen — durch
das Selbstbewufstsein kundgibt. Ihre Theorie entspricht den
Thatsachen. Wenn das willkürlich und unwissenschaftlich ist,
so wollen wir lieber mit der Natur unwissenschaftlich, anstatt

c >

gegen sie modern wissenschaftlich sein. Sollen wir gegen das

Zeugnis der Thatsachen schon das Tier, ja selbst die Pflanze und
das Mineral als (latenten!) Geist, als denkende Wesen oder
Erscheinungen eines denkenden Wesens betrachten? Wir meinen,
das sei nicht Wissenschaft, sondern — Phantastik!

Nicht Voraussetzungen und Postulate sind es, mit denen die
Scholastik jene Annahme begründet, sondern sie geht von
Thatsachen aus und gestaltet ihre Theorieen den Thatsachen gemäfs.
Dies ist das einzige wahrhaft wissenschaftliche Verfahren und
wird es auch für alle Zukunft bleiben. So lange es der
modernen Wissenschaft nicht gelingt, die Grenzmarken, welche die
Natur den vex-schiedenen Reichen, den specifischen und gene-
rischen Unterschieden des Seienden gesteckt, hinwegzuschaffen
und zu zeigen, dafs aus Pflanzen Tiere, aus Tieren vernünftige
Wesen werden, bleiben wir bei der scholastischen Lehre, dafs

aus dem rein pflanzlichen Lebensprincipe vegetative, aus dem
tierischen zugleich vegetative und sensitive, aus dem menschlichen
endlich aufserdem noch geistige Lebensbethätigungen hervorgehen,



Psychologie. 261

dafs das höhere Lebensprincip die niederen Vermögen und
Funktionen, nicht aber umgekehrt das tieferstehende die höheren in
sich schliefse, überhaupt also das Lebensprincip stufenweise ein
nicht blot's specifisch, sondern generisch höheres sein müsse. Aus
der höheren Vollkommenheit des menschlichen Lebensprincips
erklärt sich dann auch, wie aus ein und demselben Lebensgrund
sowohl organische als auch organlose, geistige Thätigkeiten
hervorgehen können.

Auf den aus der Ethik entnommenen Einwand des Kritikers
ist die Antwort bereits gegeben worden und dem Gesagten nur
hinzuzufügen, dafs im Menschen nicht eine Tierseele, sondern
nur sensitive Vermögen der einen Seele der Herrschaft der
Vernunft unterworfen werden sollen.

Mit der Bestimmung der menschlichen Seele als einer
geistigen, die Potenz der Materie überragenden und daher für sich
bestehenden und insofern kornpleten, wenn auch der Ergänzung
durch den Stoff zu naturgemäfsem Sein fähigen und bedürftigen
und insofern inkompleten Substanz sind auch die beiden Fragen
nach Ursprung und Dauer im Princip beantwortet. In Bezug
auf jenen lehrt demnach der hl. Thomas, die intellektive Seele
könne nicht wie die vegetative und sensitive auf dem Wege der
Zeugung, sondern nur durch Schöpfung entstehen. Bezüglich
der Fortdauer aber wird mit Recht die Unverweslichkeit (incor-
ruptibilitas) der menschlichen Seele als philosophisch streng
beweisbare Wahrheit angesehen. Anders stellt sich in dieser
doppelten Beziehung der Kritiker, der die wesentliche Verschiedenheit

der intellektiven von der sensitiven Seele in Abrede
stellt, indem er die intellektive als Produkt der Zeugung
betrachtet, die Unvergänglichkeit (Unsterblichkeit) der Seele aber
aus begreiflichen Rücksichten zwar nicht, wie er folgerichtig
thun inüfste, geradezu leugnet, aber doch nur als Sache des
Glaubens, d. h. der Ahnung und des Gefühls erklärt.

Der englische Lehrer weist zunächst die pantheistische
Ansicht zurück, dafs die Seele aus der Substanz Gottes genommen
sei. Frohschammer stimmt dem bei, jedoch nicht aus dem Grunde,
weil jene Ansicht die Einheit Gottes gefährde, da die Seele, ohne
dieser Einheit zu schaden, als Moment in Gott sein könnte, sondern
weil dem eigenen Bewufstsein zufolge die Seele wie auch die Welt
nicht als Verwirklichung der Idee Gottes aufgefafst werden könne.
Sie stamme zwar von Gott, aber nur als Produkt der göttlichen
Imagination. Diese Art, die pantheistische Annahme zu widerlegen,

ist jedoch zu fadenscheinig, um ein offenes Auge über
ihren wahren Wert zu täuschen. Zweifellos widerspricht dieselbe.



262 Die Philosophie des hl. Thomas von Aquin.

wie der heil. Thomas erklärt, der göttlichen Einheit und
Einfachheit, denn das Wesen Gottes miifste sieh in eine Vielheit
von Substanzen zerspalten, wenn die Seelen aus ihm emanieren
sollten; sie widerspricht aber auch, wenn man die Seelen zu
Momenten in Gott machen wollte, dem Selbstbewufstsein, das uns
die eigene Wesenhaftigkeit und Substanzialität bezeugt. Dieselben
Gründe aber, die uns verbieten, Seele und Welt als „Verwirklichung

der Idee Gottes" zu betrachten, und zu welchen sich
andere, gewichtigere gesellen, müssen uns verhindern, von einer
göttlichen Imagination zu reden, denn dadurch würde nicht nur
Gottes Einheit und die Substanzialität der Seele gefährdet,
sondern die Seele und Gott selbst zum materiellen Wesen,
beziehungsweise zur materiellen Erscheinung herabgesetzt.

Eine andere unhaltbare Ansicht ist die der Präexistenz der
Seele, gegen die mit Recht eingewendet wird, dafs sie die
Verbindung mit dem Leibe durch das Vehikel der Zeugung zu einem
un- und widernatürlichen machen würde. Die vom Kritiker gegen
diese Auffassung vorgebrachten Gründe zeugen übrigens von
einer Überschätzung des Geschlechtsverhältnisses und der angeblichen

höchsten Schaffenslust, die eine Quelle körperlicher und
geistiger Entzückungen sei, wie man sie eben nur von einer
pantheistischen Weltanschauung, noch mehr von einer solchen,
welche die Phantasie vergöttert, erwarten kann. Der Blüteperiode
nicht allein der griechischen Philosophie, sondern auch der
griechischen Poesie und Kunst ist dieselbe fremd geblieben.

Auf die Polemik des hl. Thomas gegen den Generatianismus
übergehend verliert unser Kritiker wieder alle Fassung; denn
das „haereticum est", das der englische Lehrer gegen den Tra-
ducianismus ausspricht, bringt auf ihn die sprichwörtliche
Wirkung des roten Tuches hervor. Da er aber gegen die thomistische
Begründung des Kreatianismus durch die Geistigkeit der
Menschenseele nichts Neues, sondern nur die uns bekannten und,
wie wir glauben, siegreich widerlegten Einwendungen vorbringt,
nämlich dafs die thomistische Annahme bezüglich des Allgemeinen
und der Abstraktion unbegründet, die Unmöglichkeit der
Entstehung des Geistigen durch Zeugung unerwiesen sei u. s. w.,
so glauben wir uns hierbei nicht weiter aufhalten zu sollen. Der
Umstand allein, dafs die modernen Gegner des Kreatianismus, sei

es nun wie Frohschammer die Geistseele versinnlichen und
materialisieren oder (wie dies in einem anderen von uns in der
Zeitschrift „Katholik" 1889 Oktober- und Novemberheft
besprochenen Versuch geschieht) den Leib und mit ihm die gesamte
Körperwelt spiritualisieren und in Ideen auflösen, beweist zur



Psychologie. 263

Genüge die Unhaltbarkeit des Generatianismus und indirekt, da
auch die Präexistenztheorie in jeder ihrer Formen ausgeschlossen
ist, die Wahrheit der Lehre vom Ursprünge der menschlichen
Seele durch Schöpfung. In beiden Fällen aber, mag man die
Seele materialisieren oder den Leib spiritualisieren, um dadurch
einen Ursprung durch Zeugung denkbar zu machen, wird die
menschliche Seele auf die Stufe der Tierseele herabgesetzt und
zugleich die Unvergänglichkeit der Menschenseele in Frage
gestellt oder virtuell geleugnet, ein Umstand, der den hl. Thomas
zu seinem strengen Urteil über den Generatianismus berechtigte;
denn die ihm unterschobene Absicht, im Gefühl der Schwäche
einen Terrorismus zu üben, um aristotelischen oder eigenen
philosophischen Lehren Eingang zu verschaffen, ist das Wahngebilde
der erregten Phantasie des Kritikers.

Die Verketzerung des Generatianismus, bemerkt dieser, sei

gleichbedeutend mit der Verketzerung der ganzen modernen
Physiologie, da sie die Organlosigkeit des Geistes bei seinem
Denken nicht anerkenne, sondern Gehirn und Nerven als durchaus

notwendige Organe auch für die höchsten geistigen
Funktionen betrachte. Diese Ansicht in solcher Unbestimmtheit
kann jedoch auch der Anhänger der thomistischen Psychologie
unterschreiben; denn auch er betrachtet Gehirn und Nerven als

notwendig für die höchsten geistigen Funktionen. Wird aber
dieselbe in dem bestimmten Sinne genommen, dafs das Gehirn
eigentliches Denkorgan und das Denken eine vitale Gehirnfunktion
sei, so dürfen wir sagen, dafs sie vielleicht ein Philosoph, keineswegs

aber ein besonnener Physiologe mit Zuversicht aufstellen
werde. Denn etwas anderes ist die Thatsache der Abhängigkeit

und etwas anderes die Art und der Grund dieser
Abhängigkeit. Um jene festzustellen, bedarf es besonderer
physiologischer Untersuchung nicht ; auf die Frage nach dieser aber
eine entscheidende Antwort zu geben, übersteigt die dem Physiologen

als solchem zu Gebote stehenden Mittel. Geben doch
hervorragende Physiologen selbst ihr Unvermögen, den Zusammenhang

des Physischen mit dem Psychischen zu erklären, sogar für
die einfachste Empfindung (Wahrnehmung), zu. Physiologisch
betrachtet wäre es zulässig, die Verknüpfung der Empfindung
mit physiologischen Gehirnprozessen aus einem blofsen Parallelismus

des Psychischen mit dem Physischen zu erklären, ohne
auch nur für das sinnliche Empfinden ein eigentliches Organ
anzunehmen. Gleichwohl ist man berechtigt, ein solches im
Gehirne und den Sinnesnerven anzunehmen und als physiologisch
erwiesen zu betrachten. Fragen wir aber nach dem Organ des



264 Die Philosophie des hl. Thomas von Aquin.

Gedächtnisses, der Phantasie, überhaupt der inneren Sinne, vom
Gemeinsinn, dessen Organ eben das Gehirn als Centraiorgan aller
äufseren Sinne bildet, abgesehen, so läfst uns die Physiologie
entweder ganz im Stiche oder weifs uns nur Vermutungen und
unsichere Resultate zu bieten.

Was sollen wir vollends von einem Denkorgan sagen?
Wo ist ein solches nachgewiesen? Oder ist die geringste
Hoffnung vorhanden, dafs ein solches je nachgewiesen werden könne?
Auch in dieser Frage sind wir auf innere Beobachtung und
vernünftige Reflexion angewiesen, und nur der von der Scholastik
eingeschlagene Weg, nicht aber Anatomie und Physiologie, kann
zum Ziele führen.

Gegen den Kreatianismus wird zunächst der vermeintliche
Widerspruch eingewendet, der darin liege, dafs Eltern, in deren
vegetativem und sensitivem. Leben, also auch generativem
Systeme die intellektive Seele, der Geist selber als Lebensprincip
wirke, doch nur eine Art von Tier oder Tierseele hervorbringen.
— In diesem Einwand ist ein zweifacher Irrtum enthalten. Die
Eltern erzeugen nicht ein Tier oder eine Tierseele, sondern einen
lebensfähigen Keim, der sich naturgemäfs zu einem menschlichen,
d. h. zur Aufnahme einer intellektiven Seele fähigen Organismus
entwickelt. In der zeugenden Kraft aber wirkt die Geistseele
als Lebensprincip, aber sie wirkt nicht mit ihren geistigen,
sondern mit ihren vegetativen organischen Kräften, bringt also
zunächst nur einen des höchsten (irdischen) Lebens fähigen Keim
hervor. Wie sehr diese Anschauungsweise begründet ist, beweist
das eigene Verfahren des Kritikers, der seinen Generatianismus
nur dadurch durchzusetzen weifs, dafs er sowohl in den
zeugenden Eltern als auch im organischen Keime die vegetativen
und sinnlichen Kräfte als latent — virtuell — geistige
betrachtet. Ist diese Auffassung unhaltbar, läfst sich der Geist
nicht als Entwickelungsprodukt der niederen Lebensstufen
auffassen, so liegt eben darin ein Zeugnis für die Richtigkeit des
Kreatianismus.

Der Kritiker des englischen Lehrers hält jedoch noch andere
Schwierigkeiten in Bereitschaft, Fragen, auf welche sein eigener
Monismus oder sublimierte Materialismus keine Antwort zu geben
braucht, da ihm die Menschenseelen nur Schaumblasen sind, die
im göttlichen Traumleben aufsteigen, auf die aber der echte,
kreatianische Theismus die Antwort zu suchen und, soweit dies
dem menschlichen Geiste gegönnt ist, auch gefunden hat. Wenn
man also vermeint, nach der kreatianischen Ansicht sei Gott in
seiner schöpferischen Thätigkeit von den leiblichen Akten der



Psychologie. 265

Eltern, von physischen und moralischen resp. unmoralischen
Regungen derselben abhängig, so mag es hier geniigen zu erwidern,
dafs von einer Abhängigkeit Gottes, des Urhebers der gesamten
Weltordnung, nicht die Rede sein könne, die unmoralischen
Regungen aber haben mit dem physischen Akte als solchem nichts
zu schaffen und fallen ausschliefslich der causa secunda zur Last.
Wie aber nicht der Würde, so widerspricht es auch nicht der
Güte Gottes, Seelen zu schaffen, obgleich nicht alle unter den
Schwierigkeiten und Hindernissen des irdischen Lebens das Ziel,
das sie erreichen können und sollen, auch wirklich erreichen.

Auf die höhnische Frage des Kritikers, woher die Scholastiker

all die schönen (von ihm schief dargestellten) Erkenntnisse
(über den Ursprung der Menschenseelen) haben, ob aus Erfahrung

oder aus der Natur des Geistes oder aus Offenbarung (S. 423),
antworten wir: aus all diesen Quellen zusammengenommen; denn
die Offenbarung lehrt den unmittelbaren Ursprung der Menschenseele

aus Gott; die Natur des Geistes sagt uns, dafs dieser nicht
wie Pflanzen und Tierseele durch Zeugung entstehen könne; die
Erfahrung aber lehrt uns die stufenweise Entwickelung des

lebensfähigen Keimes zu wirklichem sinnlichen und intellektuellen
Leben.

In einem Verhältnis innigsten Zusammenhanges steht die
Lehre von der Unvergänglichkeit und Unsterblichkeit der
Menschenseele mit der Anerkennung ihrer Geistigkeit. In dieser
Frage feiert deshalb die thomistische Lehre einen ihrer höchsten
Triumphe. Der vom Kritiker unternommene Versuch, die
Unsterblichkeit aus dem Selbstbewufstsein und der durch dieses
bezeugten Substanzialität der Seele zu erweisen, vermag nicht
dasselbe zu leisten, wie die aus der Immaterialität der Seele

geschöpften Argumente. Nur wenn der Beweis aus dem
Selbstbewufstsein so gefuhrt wird, dafs dieses als Zeugnis für die
Immaterialität oder vom Stoffe unabhängige Subsistenz in
Betracht gezogen werden kann, ist derselbe als gültig anzuerkennen.
Denn es ist nicht genügend, den Träger des Selbstbewufstseins
überhaupt als Substanz zu erkennen, da es auch vergängliche
Substanzen gibt, und deshalb der moderne Substanzbegriff
(demzufolge es überhaupt nur eine, die göttliche Substanz geben
könnte, der also wesentlich pantheistisch ist) als unhaltbar
erscheint. Aus der Unmöglichkeit, das Selbstbewufstsein aus dem
Wesen des Stoffes oder einer Kombination desselben zu erklären,
folgt noch nicht die Notwendigkeit, demselben eine unvergängliche

Substanz zu unterlegen, da ja auch die sinnliche
Wahrnehmung, ja selbst die Erscheinungen des vegetativen Lebens



266 Die Philosophie des hl. Thomas von Aquin.

aus dem Wesen oder einer Kombination des Stoffes nicht erklärt
werden können, ohne dafs wir deshalb befugt sind, die Unsterblichkeit

des sensitiven und vegetativen Lebensprincips
anzunehmen.

Anderer Art ist der vom heil. Thomas und der Scholastik
eingeschlagene Weg, die Unsterblichkeit der Seele aus der Im-
materialität derselben abzuleiten. Ein vom Stoffe unabhängiges
selbständiges Wesen, wie es der Träger des intellektuellen
Erkennens und Wollens sein mufs, enthält in sich selbst keinen
Grund der Vergänglichkeit und Sterblichkeit, folglieb kommt ihm,
soviel an ihm liegt, unvergängliche Dauer zu. Gegen die Im-
materialität aber, auf welcher die Kraft des Argumentes beruht,
weifs der Kritiker nichts Neues vorzubringen; denn die Behauptung,

dafs auch die Tierseelen Allgemeines erkennen und logisch
urteilen können, und dafs umgekehrt auch die intellektive Seele

ganz im Sinnlichen befangen bleibe, glauben wir mit überzeugenden

Gründen zurückgewiesen zu haben. Dafs aber in der
thomistischen Beweisführung Bewufstsein und Selbstbewufstsein
kaum in Betracht kommen, ist nicht richtig, und zeugt diese
Bemerkung von mangelndem Verständnis seitens des Kritikers,
wie immer man dieselbe deuten möge. Denn Dicht blofs wird
das Selbstbewufstsein zum Ausgangspunkt eines Arguments für
die Geistigkeit und Unvergänglichkeit der Seele genommen,
sondern auch aus der fortdauernden Erkenutnisthätigkeit der
geschiedenen Seele die Fortdauer des Selbstbewufstseins derselben
gefolgert, da es nach scholastischer Ansicht ein unbewufstes
aktuelles Erkennen nicht gibt.

Die nach dem Tode fortlebende Seele ist demnach allerdings
nicht platonische Idee; denn sie ist nicht der allgemeine Begriff
gleichartiger Sinnenwesen, sondern selbstbewufstes Geistwesen,
geistige Substanz, und als solche zwar nicht mehr sinnlicher
Eindrücke, wohl aber intellektueller Erkenntnis fähig. Sollte es
also auch schwer sein, von dem Leben nach dem Tode eine
konkrete Vorstellung zu bilden, so liegt hierin zwar ein Grund,
die Grenzen menschlichen Wissens anzuerkennen, nicht aber die
aus sicheren Prämissen erschlossene Unvergänglichkeit der
Menschenseele zu leugnen.

Wie den thomistischen Argumenten spricht der Kritiker
überhaupt jedem Versuch, die Unsterblichkeit der Seele
philosophisch zu beweisen, die wissenschaftliche Berechtigung ab.

Dagegen soll es Beweisgründe geben, die für die Bationabilität
des Glaubens an die Unsterblichkeit zeugen. Hierzu wird die
Erwägung gerechnet, dafs ohne Unsterblichkeit der menschlichen



Psychologie. 2(57

Seele „alles unendliche Geschehen im Dasein" als ein zweckloses
Spiel grofser und kleiner Kräfte und Bildungen, als viel Lärm
um nichts erscheinen würde. „In der That, wenn in so
merkwürdiger Weise Bewufstsein und Selbstbewufstsein aus diesem
îfaturprozefs hervorgehen konnte, so liegt darin wohl die
Andeutung, dafs in dem Wesen des Daseins noch mehr und
Bedeutenderes begründet sei, als blofs das, was die irdische Ersehei-
nungswelt zeigt" (S. 430).

Diese Erwägungen erscheinen auf dem Standpunkte des
Kritikers unseres Erachtens ohne Sinn und Bedeutung. Wir
wissen nicht, was er imstande wäre zu antworten, wenn man in
folgenderWeise argumentierte: die Seelen, menschliche wie
tierische, sind göttliche Phantasiegebilde, nicht göttlich gewollte,
bewufste Zwecke; die göttliche Phantasie, die übersprudelnde
Gestaltungsmacht mag sich an der Fülle der wechselnden
Produkte ergötzen, an ihrer Konservierung hat sie nicht das geringste
Interesse; sie zerbricht die alten Formen, um sich, ein ewig
wechselnder Proteus, in neuen zu verjüngen. — Vom theistischen
Standpunkt haben wir eine Antwort; denn des persönlichen, mit
Bewufstsein und zweckvoll schaffenden Gottes wäre ein solches
Spiel mit Formen und Gestalten unwürdig.

In einem Rückblick auf die Psychologie des heil. Thomas
wird als ein weiteres bestimmendes Moment derselben das
mittelalterliche Verhältnis zwischen Kirche und Staat, das mit dem
zwischen Leib und Seele verglichen wird, hervorgehoben. In
Wirklichkeit aber verhält es sich umgekehrt, indem jener
Vergleich auf der Überzeugung von der Geistigkeit und Unsterblichkeit

der Seele und ihrem höheren, den Leib und überhaupt
das Weltliche und Irdische überragenden Werte beruht. Die
Kirche aber gilt als die höhere, dem Staate übergeordnete,
geistige Macht, weil sie auf den höheren Zweck, das ewige Heil
der Seelen hingeordnet ist. Demnach liegt sowohl der thomi-
stischen Psychologie als auch der Bestimmung des Verhältnisses
von Kirche und Staat die biblische Idee von dem unvergänglichen
Werte der unsterblichen Seele gemeinsam zu Grunde. Diese
Idee bildete den Leitstern der philosophischen Forschung der
Scholastik, der, weit entfernt, dem wissenschaftlichen Fortschritt
ein Hindernis in den Weg zu legen, in Verbindung mit den in
derselben Richtung liegenden Anschauungen der sokratischen
Philosophie (selbst Aristoteles trotz seiner äul'serst behutsamen
Stellung in dieser Frage, die sich aus der Scheu vor mythischen
Vorstellungen genügend erklärt, nicht ausgenommen) die Psychologie

zu einer Höhe inhaltlicher und formeller Vollkommenheit



268 Die Philosophie des hl. Thomas von Aquin.

erhob, von der sie in der Folgezeit nur herabgefallen ist. Nicht
blofs der Thatbestand wurde festgestellt, sondern auch auf seine
Gründe und Ursachen zurückgeführt, während die neuere
Philosophie auf psychologischem Gebiete entweder bei den
Erscheinungen stehen blieb oder in bodenlose Spekulation sich
verlor, heutzutage aber geradezu zu den Physiologen betteln geht.
Bezeichnet man, wie der Kritiker, die neuere Psychologie als
„lebendige Wissenschaft", die aristotelisch-thomistische Psychologie
aber als Formalismus und blofse Begriffsphilosophie, so ist dies
eine ebenso grundlose Behauptung, als wenn man die thomistische
Grundlehre von der Informierung des menschlichen Leibes durch
die intellektive Seele als widersprechend hinstellt und mit der
angeblich „konsequenten und verständlichem" Lehre des Aristoteles
in Gegensatz bringt. Aristoteles wendet den allgemeinen Seelenbegriff

auch auf die menschliche Seele an und versteht nach der
nächstliegenden Erklärung das Vonaufsenkommen des vovç in
keinem anderen Sinne als der heilige Thomas selbst; Aristoteles
Weifs weder von einer PräexisteDz des vovç, noch kann dieser nach
seinen Grundsätzen aus Gott emanieren; nennt er ihn also ein
„Göttlicheres", so kann sich dies nur auf die schöpferische Setzung
durch Gott beziehen. Sein Verhältnis aber zum Leibe kann
nicht deshalb, weil er „von aufsen" kommt, ein blofs äufserliches
sein, da Aristoteles mit dieser Annahme in die so hart von ihm
getadelte platonische Auffassung zurücksinken würde. Gesetzt
aber auch, es bestünde in diesem Punkte der aristotelischen
Lehre keine volle Gewifsheit und Klarheit, so hat der englische
Lehrer in dieselbe diese, die Klarheit, nicht aber den Widerspruch

hineingetragen, denn ein solcher liegt nicht darin, dafs
aus der Geistseele verschiedene Wirkungen, sensitive und
geistige, hervorgehen, so wenig als darin, dafs die Tierseele sensitive

und vegetative Wirkungen hervorbringt. Die Geistseele
versinnlicht nicht, sondern nimmt Sinnliches auf durch sinnliche,
d. h. ihr nur in Verbindung mit dem Leibe zukommende
Vermögen; sofern sie aber entsinnlicht (im Abstraktionsprozefs), überragt

sie durch geistige Vermögen den Stoff und das Sinnliche.
Dies alles aber entspricht ihrer rationellen Natur, die an der
Grenze des rein Geistigen und Körperlichen im Horizonte, worin
Zeitliches und Ewiges sich berühren, liegt.

Der auch von anderer Seite (siehe Koch, Die Psychologie
Descartes' S. 5) der scholastischen Psychologie gemachte
Vorwurf der Unfruchtbarkeit ist vom Standpunkt der modernen
Philosophie um so ungerechter, als die letztere auch in diesem
Gebiete nur Trümmer zu häufen gewufst hat. Die für jenen



Ethik und Politik. 269

Vorwurf gegebene Begründung aber, dafs die Grundbegriffe der
alten Psychologie, Substanzialität, Einfachheit, Immaterialität,
Immortalität, nur negative Begriffe seien (a. a. 0.), beweist eine
Begriffsverwirrung udü eine Verblendung durch moderne
Vorurteile, wie sie gröfser kaum gedacht werden kann.

IX.
Ethik und Politik.

Der die Kritik der thomistischen Ethik enthaltende Teil
ist mehr als irgend ein anderer von den subjektiven Stimmungen
des Verfassers beeinflufst, daher, dieselbe vielfach in blofse
rednerische Ergüsse gegen die vorgeblichen Anmafsungen der
kirchlichen Hierarchie ausläuft. Wir werden daher in unserer
Beantwortung die in die christliche Apologie einschlagenden Einwendungen

von den kritischen Bedenken gegen die philosophische
Sittenlehre des hl. Thomas auszuscheiden und vorzugsweise mit
den letzteren uns zu beschäftigen haben.

Von der Bestimmung des Endziels, das nach thomistischer
Lehre subjektiv in der Glückseligkeit, objektiv in Gott als dem
höchsten Gute zu setzen ist, nimmt der Kritiker Veranlassung
zu Bemerkungen gegen den Seinsbegriff des englischen Lehrers
und die Annahme, dafs Gott das wahre Sein sei, durch
Teilnahme an welchem alles übrige erst Sein habe, während es
sonst wie nichtseiend betrachtet werde. Hierin liege ein Nachklang

an die Eleatenlehre vom Sein und an orientalische
Anschauungsweisen, bei welchen die sinnliche Erscheinungswelt nur
als ein Nichtseiendes oder als Schein und Täuschung aufgefafst
werde (S. 441). Überhaupt sei in der Scholastik mit der Kategorie

„Sein" vielfach ein zweideutiges Spiel getrieben worden,
das auch Thomas nicht ganz vermieden habe. Der Begriff Sein
besage einerseits Realität, andererseits die blofse Existenz. Wahres
Sein, d. h. Realität habe die Substanz, deren Wesenheit die
Existenz involviere. Davon verschieden sei das Aceidens, von
dem ebenfalls Existenz ausgesagt werde, und das keineswegs
blofse Privation und Mangel sei. In Gott falle Realität (Sub-
stanzialität) und Existenz zusammen, aber auch in der Welt sei
wahre Substanzialität, was gerade auf theistischem Standpunkte
anzuerkennen sei; auf diesem müsse die Welt als relative
Substanz, die nicht von sich und durch sich, aber doch in sich selbst
besteht (cujus essentia involvit existentiam), betrachtet werden.
Sowohl substanzielles Sein als auch Sein im Sinne von Existenz
finde sich in der Welt, von der letzteren Art sei das Sein des



270 Die Philosophie des hl. Thomas von Aquin.

Bösen; denn auch dieses sei nicht blofs Privation und Nicht-
seiendes, sondern als Gesinnung wie als That etwas Positives;
der Gegensatz von Gut und Böse aber sei nicht ein blofs
kontradiktorischer, sondern ein konträrer.

Diese Bemerkungen, beziehungsweise Vorwürfe sind teils
überflüssig, teils auf Mifsverständnissen beruhend, teils geradezu
falsch. Überflüssig ist der Hinweis auf den Unterschied von
Substanz und Acciden8, den die Scholastik entschieden festhält und
auch innerhalb der Welt zur Geltung bringt. Dagegen möge
der Kritiker zusehen, wie er mit der Substanzialität der
Weltwesen (denn die Welt selbst ist nicht eine Substanz, sondern
ein Inbegriff von Substanzen) zurecht kommt, wenn die Welt
göttliche Imagination und die Einzelwesen Erscheinungen und
Transformationen einer allgemeinen Bildungskraft sind. Auf
Mifsverständnissen beruht die Behauptung, dafs in der Scholastik ein
zweideutiges Spiel mit dem Seinsbegriff getrieben werde. Wenn
der hl. Thomas Gott als Sein schlechthin bezeichnet, so
unterscheidet er das Sein in diesem Sinne sorgfaltig von dem blofsen,
bestimmungslosen Sein und dem in irgend einem Sinne überhaupt
Seienden oder Existierenden und Wirklichen, in welchem auch
die Endlichkeit und die Privation, also auch das Böse ein Wirkliches

und Existierendes ist, freilich nur als Beschränkung oder
Mangel an einem Bealen und im wahrhaften Sinne Wirklichen.
Denn Wirklichkeit und Existenz sind keineswegs so schlechte
Bestimmungen, wie der Kritiker und viele Neueren meinen.
Blofse Existenz ist allerdings keine Vollkommenheit, ist aber
überhaupt auch nicht möglich, da Existenz nur einer Kealität —
einem bestimmten Wesen — zukommen kann. Einem solchen
aber verleiht die Existenz erst das wahre, vollkommene Sein,
die letzte Aktualität; denn das geringste Wesen, das existiert,
ist in einem wahreren und vollkommeneren Sinne Sein, als das

vollkommenste, aber nur gedachte Wesen. Darum werden wir
das vollkommenste Sein, das durch sich selbst und von dem alles
ist, vor allem als Existenz, als Wirklichkeit, als Seiendes schlechthin

bestimmen müssen, nicht als blofse Existenz, als blofses
Sein, dem Leben, Intelligenz u. s. w. fehlen könnten, sondern
als das Sein, das alles dieses in einer seiner Vollkommenheit
entsprechenden Weise ist. Wenn dann weiter gesagt wird, alles
endliche Sein sei nur durch Teilnahme an dem Sein schlechthin
(simpliciter), so wird damit das participierte Sein noch keineswegs

zu einem blofs scheinbaren herabgesetzt; denn so wenig
jener Begriff des Seins schlechthin (des transcendenten, absolut
aktualen Seins) mit dem eleatischen Begriff des Seins (den die



Ethik und Politik. 271

Scholastik als ein Erzeugnis der Abstraktion betrachtet, während
jener mit Hilfe des Kausalitätsprincips erschlossen ist) zusammenfällt:

ebensowenig trifft die scholastische Verhältnisbestimmung
des endlichen, weltlichen Seins zu dem unendlichen, göttlichen
mit der aus dem eleatischen Rationalismus hervorgehenden
zusammen. Die der Scholastik zur Last gelegte Zweideutigkeit
des Seinsbegriffs würde nur dann begründet erscheinen, wenn
der Begriff des schlechthin Seienden wie ein intuitiver, beziehungsweise

spekulativer Vernunftbegriff behandelt würde, was nicht
von der Scholastik, sondern vielmehr von den Neueren (Descartes,
Spinoza, Hegel) geschieht, auf welche letztere deshalb auch der
Vorwurf der Zweideutigkeit zurückfällt; denn diese werfen in
der That den allgemeinsten Vernunftbegriff des Seins (das ov
der Eleaten) mit dem Begriffe des Unendlichen, des „allerrealsten"
Seins zusammen. Während daher die Scholastik darauf
verzichtet, aus dem Begriffe des Unendlichen durch Analyse
desselben wie eines realen, dessen innere Möglichkeit a priori
feststehe, sein Dasein zu erschliefsen, und deshalb die Beweiskraft
des ontologischen Arguments bestreitet, behandeln Descartes
u. s. w. denselben Begriff des Unendlichen als einen ursprünglichen,

klaren und deutlichen Vernunftbegriff, dessen Analyse zu
wirklichen Erkenntnissen führe, eben weil sie ihn mit dem
allgemeinen Begriffe des Seins verwechseln. Nicht die Scholastik
also ist es, die das Sein im eleatischen Sinne als realen Begriff
fafste. Der Vorwurf trifft die Neueren und den Kritiker selbst,
denn seine allgemeine Bildungskraft verhält sich objektiv genau
so, wie subjektiv der Begriff des Seins, in dem als einem
ursprünglich bestimmungslosen alle Bestimmungen gesetzt und
aufgenommen werden. —- Aus dem Gesagten erhellt, dafs, wenn
die Scholastik das göttliche Sein durch die Dinge participiert
werden läfst, dies nicht bedeute, dafs die Dinge formell seiend
sind durch das göttliche Sein, sondern dafs ihr Sein ein von Gott
als ihrer causa efficiens und exemplaris mitgeteiltes,
verliehenes und daher dem göttlichen ähnliches Sein sei.

Falsch endlich oder doch in hohem Grade dem Mifsver-
ständnis ausgesetzt ist die Erklärung der Substanz: cujus essentia
involvit existentiam ; denn strenge genommen gilt dieselbe nur
von dem göttlichen, durch sich notwendigen Sein; unterscheidet
man aber auch die Welt als relative, zwar in sich, aber nicht
aus sich seiende Substanz, so ist auch diese Erklärung ungenügend
und schliefst keineswegs bestimmt den Fantheismus aus, der nur
durch die unumwundene Anerkennung der Schöpfung aus Nichts
vermieden werden kann.



272 Die Philosophie des hl. Thomas von Aquin.

TJm auf die Auffassung des Bösen als Privation zurückzukommen,

so widerspricht es keineswegs der thomistischen Lehre,
wenn das Böse zugleich als konträrer Gegensatz des Guten auf-
gefafst wird; denn obgleich das Wesen oder besser Unwesen
des Bösen als solchen in der Abwendung von Gott zu suchen
ist, so kommt doch auch nach thomistischer Lehre mit Rücksicht
auf das Fundament der Privation ein positives Moment, nämlich
die verkehrte Zuwendung zum Geschöpfe hinzu.

Das Ziel des sittlichen Strebens ist Gottähnlichkeit. Der
Kritiker findet dieses Princip an sich richtig, aber wenig zuverlässig,

da die Idee Gottes so wenig klar erkannt und bestimmt
werden könne; sei doch selbst der christliche Gott Jahrhunderte
hindurch als ein Wesen betrachtet worden, das unbedingte
Unterwerfung, blinden Gehorsam fordere, und dem selbst eine
Handlungsweise gegen seine Geschöpfe zugeschrieben werde, wie kein
wahrhaft sittlicher Mensch sie nachahmen dürfte. Um diese
letztere Bemerkung zu würdigen, haben wir uns an das zu
erinnern, was der Kritiker gegen den Glauben an eine specielle
Vorsehung vorgebracht und worauf wir die Antwort bereits
gegeben haben. Uber die Forderung blinden Gehorsams und
Glaubens aber werden wir alsbald zu reden haben. Die
Aufforderung, vollkommen zu sein, wie der himmlische Vater
vollkommen ist, ist vom Christentum unzertrennlich und setzt
allerdings eine wahre und würdige Vorstellung von Gott voraus.
Indes selbst darin, dafs der verderbte Mensch sich Götter bildet
nach dem Gelüste seines Herzens, liegt ein Zeugnis für die
Gültigkeit des Princips der Gottähnlichkeit; denn nicht ohne
eigene Schuld hält nach dem Ausspruche des Apostels der Mensch
die Erkenntnis Gottes in Ungerechtigkeit gefangen.

Ahnliches ist von dem göttlichen Gesetze als Horm und
leitendem Princip des sittlichen Strebens und Handelns zu halten.
Indem die Gottähnlichkeit und der göttliche Wille als sittliche
Normen hingestellt werden, ist selbstverständlich die normale
Vernunftentwickelung vorausgesetzt. Da aber diese mannigfaltigen
Hindernissen unterworfen ist, kam ihr Gott durch die ursprüngliche

Offenbarung hilfreich entgegen; zwar erlitt auch diese im
Laufe der Zeit eine Trübung, aber selbst im Bewufstsein des

gefallenen und immer tiefer gesunkenen Menschen sind die Grundlinien

des göttlichen Gesetzes nicht völlig ausgelöscht, und daher
die wichtigsten Bestimmungen des Dekalogs wenigstens im
Bewufstsein jener Völker lebendig, die sich zu einer geistigsittlichen
Lebensführung erhoben haben. Wir erinnern nur an die
Aussprüche der griechischen Tragiker.



Ethik und Politik. 273

Die höchste ethische Einsicht brachte die vollendete
Gottesoffenbarung im Christentum, so dafs wenigstens vom christlichen
Standpunkt aus nicht gesagt werden kann, es bedürfe erst „der
Anstrengungen grofser Geister und fördernder Umstände", uin
nicht blofs das sittliche Leben, sondern auch die sittliche Einsicht
zu fördern. Der Kritiker behauptet einen unbegrenzten
Fortschritt der Menschheit, der mit Unbildung beginnt und der Ver-
irrung und Verbildung unterworfen ist; seine Aufgabe wäre also
zu zeigen, welche sittliche Fortschritte wir über das Christentum
hinaus gemacht haben oder machen können. Wir wissen andere
nicht zu finden, als die theoretische Toleranz, mit anderen
Worten, die Indifferenz gegen Wahrheit und Irrtum, die that-
säehlich in sittlicher Beziehung nicht ein Fortschritt, sondern ein
Rückschritt ist. Da die Offenbarung, wie die natürliche
Gotteserkenntnis, so auch den Inhalt des natürlichen Sittengesetzes in
sich aufnimmt, darbietet und vermittelt, überhaupt die Vernunft
nicht unterdrückt, sondern zur Bethätigung anregt, so ist der
Einwand grundlos, dafs vernünftig unentwickelte Menschen einer
Offenbarung nicht fähig seien. Auch das Gesetz der Begierlich-
keit kann kein unüberwindliches Hindernis bilden, da ja
Offenbarung und Gnade die Arznei dagegen enthalten.

Zu den Principien der Sittlichkeit ist aufser dem Gesetz die
Freiheit des Willens zu rechnen. Der englische Lehrer läfst
dieselbe in einer notwendigen Grundrichtung des Wollens auf
das Endziel, die Glückseligkeit wurzeln; denn freie Wahl in den
Mitteln setzt ein notwendiges Wollen des (letzten) Zweckes voraus.
Dagegen wendet der Kritiker ein, erstens dieses Grundwollen
sei nur die Natur und Daseinsrichtung des empfindenden, lebenden

Wesens überhaupt, zweitens §ei das notwendige Verlangen
nach Glückseligkeit von mehr formaler als sachlicher Bedeutung;
denn über das Was, das Sachliche, herrsche grofse Unbestimmtheit

und Täuschung. Auf den ersten Einwand ist zu erwidern,
dafs die Richtung auf das Gute im allgemeinen, auf das den
Willen allein beseligende Vernunftgut eben nur dem vernünftigen
Streben, d. h. dem Willen eignen könne. Was das zweite
betrifft, so besteht in Bezug auf das Was der Glückseligkeit
allerdings thatsächlich und subjektiv ein grofser Unterschied der
Bestimmung; rechtlich und objektiv aber ist dasselbe vollkommen
bestimmt, da die Glückseligkeit des Menschen nur in der
Vollkommenheit seines Erkennens und Wollens, im intellektuellen
Besitze des höchsten Gutes, Gottes, gelegen sein kann.

Über die augeblichen Lücken der thomistischen Freiheitstheorie

haben wir uns früher bereits ausgesprochen. Die vom
Jahrbuch für Philosophie etc. IX. 18



274 Die Philosophie des hl. Thomas von Aquin.

Kritiker geforderte kosmische oder natürliche Grundlage der
Freiheit ist dadurch genügend gewahrt, dafs die Natur das Werk
göttlicher Freiheit ist. In der Natur findet sich aufser dem
Notwendigen und Gesetzlichen allerdings auch Andersseinkönnendes,
Zufälliges, und eben deshalb ist sie ein geeigneter Schauplatz
für freihandelnde Wesen. Dagegen ist es eine ganz willkürliche
Annahme, dafs die Natur selbst ein nach Freiheit strebendes, zur
Intelligenz sich entwickelndes Wesen sei.

Über die wahre Meinung des englischen Lehrers bezüglich
der wesentlichen Verschiedenheit des Willens vom sinnlichen
Begehrungsvermögen kann kein Zweifel sein; daher ist die
ironische Bemerkung über die „so gerühmte philosophische Klarheit
des Thomas" (S. 451) ohne Grundlage. Die Schwierigkeit aber,
die angeblich darin liegt, dafs der Geistwille, obgleich wesentlich
vom niederen Begehrungsvermögen verschieden, doch eine
Herrschaft über dieses ausüben kann und soll, läfst sich weniger
dadurch beseitigen, dafs die intellektive Seele (nicht der Intellekt,
mit welchem Ausdruck wir das höhere Erkenntnisvermögen
zu bezeichnen pflegen) Lebensprincip des Leibes ist, und daher
die sensitiven Bewegungen dem, nämlichen Wesen angehören,
als vielmehr durch den Hinweis auf die generische Verwandtschaft

des Sinnlichen mit dem Intelligiblen, sofern auch in jenem
ein ideales, der Aufnahme ins geistige Bewufstsein fähiges
Moment enthalten ist. Hierin ist es begründet, dafs der Wille das

gesamte Vorstellungsleben und dadurch indirekt auch das
sinnliche Begehren unter seine Herrschaft zu bringen vermag.

Die Behauptung, dafs Thomas und die Scholastik die
leiblichen Lebensprincipien und Bethätigungen als wesentlich
verderbt und böse betrachten (S. 452), ist eine ganz grundlose
Unterstellung, ebenso wie diejenige, dafs eine übernatürliche
Macht in der Sinnlichkeit walte, ein vom Teufel eingeflöfstes
widergöttliches Gesetz des Fleisches. Der Widerstreit der Kon-
kupiscenz bildet eine Thatsache, die an sich eine natürliche
Erklärung nicht ausschliefst, von der uns aber die Offenbarung
lehrt, dafs sie de facto auf dem Verluste einer übernatürlichen
Gabe infolge des Sündenfalles beruht. Da dieser durch
Verführung des Teufels veranlafst wurde, so erscheint jener Widerstreit

als eine Art Herrschaft des Teufels, womit in keiner Weise
gesagt ist, dafs in der Begierlichkeit dualistisch ein böses Princip
sich bethätige.

Nicht nur eine unauflösliche Schwierigkeit, sondern einen
Widerspruch erblickt der Kritiker in der Annahme einer direkten
Einwirkung Gottes auf das sittliche Wollen und Handeln ; denn



Ethik und Politik. 275

eine und dieselbe That könne nicht ganz das Werk Gottes und
des Menschen sein, es sei denn, dafs der Mensch sich, wie bei
der Hypnose, als rein passives Werkzeug verhalte. Der letztere
Einwand wird von dem hl. Thomas durch die Erklärung
beantwortet, dafs nur die erste Ursache, die Grund des Willens und
seiner Freiheit ist, ohne Verletzung der letzteren, den Willen
wirksam beeinflussen könne, während jeder direkte geschöpf-
liche Einflufs, wenn er überhaupt möglich wäre, die Freiheit des
Willens aussehliefsen würde. Indem Gott auf den Willen wirkt,
wirkt er als dessen Grund und erste Ursache, Kraft und Impuls
zu freiem Handeln verleihend. Der Impuls der ersten Ursache
enthält eine Bürgschaft der kreatürlichen Freiheit, nicht eine
Gefahr für sie. Damit ist auch die Lösung des ersten Einwurfs
angedeutet. Eine Wirkung kann nämlich nicht mehrere
Totalursachen, die derselben Sphäre angehören und sich koordiniert
sind, wohl aber solche haben, die im gegenseitigen Verhältnis
der Unter- und Uberordnung stehen.

Auf die Lehre von der Tugend übergehend, glaubt der
Kritiker eine Abweichung von der aristotelischen Lehre darin zu
ersehen, dafs der hl. Thomas die Bestimmung der Tugend als
Mitte nicht auf die moralische Tugend beschränke, sondern selbst
auf die theologischen ausdehne, während der griechische Philosoph

sie nicht einmal von den dianoetischen Tugenden gelten
lasse. Es liefse sich jedoch leicht zeigen, dafs der englische
Lehrer in diesem Punkte von Aristoteles nicht abweicht und
den Grundsatz „in medio virtus" nur in einem uneigentlichen,
analogischen Sinne auf die theologischen Tugenden überträgt,
was z. B. vom Glauben gilt, dem der Unglaube gewissermafsen
als ein Zuwenig, der Aberglaube — das Zerrbild des Glaubens •—

gewissermafsen als ein Zuviel entgegengesetzt ist.
Näher auf die moralischen Tugenden eingehend, erhebt

der Kritiker bezüglich der Gerechtigkeit den Vorwurf, dafs
kaum von den eigentlichen Grundrechten der menschlichen Natur,
von der Freiheit als Menschenrecht und von der freien Forschung
die Rede sei. Nach thomistischen Grundsätzen sei das Gewissen
nicht im mindesten zu respektieren, wenn die kirchliehe Autorität

in Frage komme. Thomas huldige hierin dem Wahne der
Zeit und der „rücksichtslosen Voreingenommenheit in seiner
Kirche", ohne dafs es ihm in den Sinn komme, dafs solche
Ansprüche specifiseh kirchliche, separatische seien, nicht aber auf
Allgemeinheit und rationalen Wert Anspruch machen können
(S. 456). Fassen wir diese Vorwürfe ins Auge, so ist das
Unrecht der Sklaverei schon durch die Pflichten, die der Mensch

18*



276 Die Philosophie des hl. Thomas von Aquin.

und Christ auch nach thomistischer Lehre seinen Mitmenschen
gegenüber hat, ausgeschlossen. Das Recht auf freie Überzeugung
aber ist von der Pflicht eines vernunftgemäfsen Gehorsams
unzertrennlich. Weder die Kirche noch der heil. Thomas fordern
blinden Glauben. Eine solche Forderung ist auch darin nicht
enthalten, dafs der in der Kirche Geborene und Erzogene seinen
Glauben nicht suspendieren und von einer nachträglich
anzustellenden Untersuchung abhängig machen darf. Wenn der Abfall
vom Glauben als schwerstes Verbrechen betrachtet wird, so
bedeutet dies nicht eine Forderung blinden Glaubens, sondern
die Überzeugung von seiner Wahrheit und Göttlichkeit. Da der
Kirche diese Überzeugung im innersten Wesen liegt und sie
dieselbe in allen ihren Gliedern voraussetzt, kann sie den
möglichen Bruch mit dem Glauben nur als eine abnorme Erscheinung
ansehen. Denn, enthält die Lehre der Kirche wirklich das reine
Wort Gottes — und sie selbst ist hiervon überzeugt — so kann
eine aufrichtige und demütige Forschung in keinem Falle zu
einem Bruche mit dem Glauben führen. Tritt ein solcher
dennoch ein, und werden überdies glaubensfeindliche Lehren
öffentlich verkündet und verbreitet, so bringt die Kirche nur das
Recht der Gesamtheit gegenüber dem Mifsbrauch eines
individuellen Rechtes zur Geltung, wenn sie gegen das hartnäckige
Beharren in dem, was sie als Irrtum betrachten mufs, mit Aus-
schliefsung aus ihrer Gemeinschaft reagiert. Dieses Verfahren
ist nicht blofs vollkommen rational, sondern auch das vom Standpunkt

der Kirche einzig mögliche, auf das sie nicht verzichten
kann, ohne ihren göttlichen Charakter und Ursprung zu
verleugnen.

Eine ähnliche Lücke findet der Kritiker in der thomistischen
Darstellung der Tapferkeit (fortitudo, Starkmut); es werde nicht
in Betracht gezogen, dafs bezüglich der Erforschung der Wahr-
heit bei der Ausübung des Rechtes der Forschung und der
Wissenschaft und zur Überwindung des Irrtums Tapferkeit
notwendig sei. Hat denn aber, fragen wir, nicht der heil. Thomas
selbst diese „Tapferkeit" in der Bekämpfung des Irrtums sowohl
gelehrt, als auch geübt? Dabei möge jedoch nicht unbemerkt
bleiben, dafs der heilige Lehrer den jeder Tugend notwendigen
Starkmut von der speciellen Tugend der fortitudo wohl
unterschied (1. 2. qu. 61 art. 4). — Freilich im Sinne des Kritikers
hätte Thomas jenen Starkmut gegen die Kirche statt in ihrem
Dienste ausüben müssen. Er war aber von der Überzeugung
durchdrungen, dafs im Christentum die ewige Wahrheit selbst
erschienen sei, und er glaubte die Vernunftgemäfsheit dieser



Ethik und Politik. 2 77

Überzeugung gegen die Feinde des Christentums siegreich
verteidigen zu können. Nicht zur Kritik und Bekämpfung des
Christentums, die ja zur Genüge von den Gegnern besorgt wurde,
sondern zur Verteidigung desselben wendete er seine hohen
Geistesgaben an, und in dem siegreichen Erfolge seiner
Bestrebungen selbst durfte und mufste er eine glänzende Bestätigung
seines Glaubens und Bestärkung in ihm erblicken.

Wer möchte ein ernstes, freies Streben nach Wahrheit ver-
pönen? Wenn aber das freie Streben mit der Annahme sich
verbindet, dafs es überhaupt keine „fertige" Wahrheit gebe, der
sich der Mensch zu unterwerfen habe, so besteht zwar über die
Freiheit dieses Strebens kein Zweifel, aber der Ernst
desselben rnufs entschieden bestritten werden. Von Demut vollends
ist darin nicht das Geringste zu verspüren. Denn jene Annahme
kommt der principiellen Leugnung der göttlichen Wahrheit und
der Erklärung gleich, dafs man sich unter keinen Umständen
einer göttlichen Offenbarung unterwerfen wolle, wie immer sie
sich auch beglaubigen möge. Die Versicherung ist daher
bedeutungslos, dafs die Gegner der Offenbarung nicht prüfen oder
entscheiden wollen, ob Gott die W ahrheit offenbare (was kaum
jemand im Ernste den Rationalisten zum Vorwurfe gemacht hat),
sondern ob Gott sich offenbare. Man geht eben von
Voraussetzungen aus und stellt Kriterien auf, die durch die evidentesten
Gründe der Glaubwürdigkeit nicht befriedigt werden können. —
Wenn im ernsten Forschen nach Wahrheit sich die Tugend der
Tapferkeit bethätigen kann, warum soll sie sich nicht vielmehr
auch im Festhalten der Wahrheit sowohl durch den Heroismus
des Blutzeugen als auch durch die mutige Verteidigung des
Bekenners erproben können?

Wir geben dem Kritiker zu, dafs eine Autorität, welche den

Vernunftgebrauch verbietet, dadurch allein schon ihre Ungött-
lichkeit bekunden würde. Ebenso aber würde dies auch eine
Autorität thun, die einerseits ihren göttlichen Ursprung behaupten
und anderseits doch die Bestreitung ihrer Ansprüche als
zulässig und berechtigt anerkennen würde. Einer Autorität gegenüber,

die sich als göttlich zu legitimieren vermag, ist der
Glaubensgehorsam nicht nur Vernunft-, sondern auch pflichtgemäfs;
denn das sacrificium intellectus ist nicht dumpfe und gedankenlose
Unterwerfung, da die Kirche nicht nur die aufserhalb ihrer
Stehenden auffordert, ihre Ansprüche sorgfältig zu prüfen, sondern
auch ihren Mitgliedern je nach Begabung und Beruf zur Pflicht
macht, der Gründe ihres Glaubens sich bewufst zu werden.
Selbst jenes „Opfer", das dem Inhalt des Glaubens gegenüber



278 Die Philosophie des hl. Thomas von Aquin.

gefordert wird, bedeutet nicht gedankenlose Annahme der
Mysterien, sondern ein Fürwahrhalten auf das Zeugnis der ewigen
Wahrheit hin, also nur ein solches Fürwahrhalten, das nicht
von der Vernunfteinsicht in die geoffenbarte Wahrheit abhängig
gemacht wird.

An die Tugend der Mäfsigkeit knüpft der Kritiker einen
Ausfall auf das „weltliche Treiben der Hierarchie" und bemängelt
die theologische Lehre, dafs sowohl die sakramentalen Wirkungen
als auch insbesondere die päpstliche Unfehlbarkeit von der
persönlichen Heiligkeit oder Unheiligkeit der Spender und Träger
unabhängig seien. Seine einschlägigen Bemerkungen beweisen
jedoch nur, wie sehr ihm das Verständnis der Kirche und ihrer
göttlichen Leitung abhanden gekommen ist. Die göttliche Weisheit

zeigt sich eben darin, dafs sie ohne Aufhebung der persönlichen

Freiheit doch die Quellen der Wahrheit und Gnade
ungetrübt und ungehemmt durch die Jahrhunderte strömen läfst
und so das Heil der Gläubigen, das sie an objektive Heilsfaktoren
geknüpft hat, sicher zu stellen vermag. Wenn man an das Wort
des Evangeliums erinnert, dafs der Baum an den Früchten zu
erkennen sei, und au den theologischen Grundsatz, dafs die
Gnade die Natur voraussetze (S. 461), so können wir. uns auf
die Thatsache der sittlichen Erneuerung der Menschheit durch
Christentum und Kirche und ihre zahllosen Heiligen aller
Jahrhunderte und Völker berufen: Instanzen, denen gegenüber die
Schwächen einzelner Glieder der Hierarchie kaum in Betracht
kommen können.

Auf die Bemerkungen über die thomistische Lehre von der
Nächstenliebe fällt es schwer, eine Antwort zu geben. Um sie
zu widerlegen, genügt es, sie mitzuteilen. Die Lehre, dafs der
Nächste um Gottes willen zu lieben sei, da nur dieses Motiv
ein alle umfassendes, auch die Feinde einschliefsendes und
zugleich ein übernatürliches, des Christen vollkommen würdiges
ist, wird dahin gedeutet, dafs die humanitäre Nächstenliebe
zurück- und im Grunde der Papst allein als eigentliches Objekt
der Gottes- und Nächstenliebe hingestellt werde.

In dem Begriffe der eingegossenen Tugenden, wie die
theologischen Tugenden des Glaubens, der Hoffnung und Liebe
von den Theologen bezeichnet werden, soll unmittelbar ein Widerspruch

liegen. Der Kritiker kennt nur erworbene Tugenden,
wiewohl doch auch die natürliche, moralische Tugend nicht ohne

vorausgesetzte, natürliche Anlage erworben wird. Der angebliche

Widerspruch ist nur dann vorhanden, wenn man das höhere,
aus göttlicher Quelle stammende übernatürliche Geistesleben mit



Ethik und Politik. 279

dem Mafsstab der gewohnten Begriffe messen will. Mit dem
Begriffe der Tugend verhält es sich wie mit dem gewöhnlichen
Begriff der Person, der einer Modifikation unterzogen werden
mufs, um auf die übernatürlichen Geheimnisse Anwendung zu
finden. Gleichwie aber der gewöhnliche, philosophische Personbegriff

durch die theologisch gebotene Modifikation nicht zerstört,
sondern schärfer bestimmt -wird, so verhält es sich auch mit dem

Tugendbegriff, der ein Moment in sich enthält, durch das er
geeignet ist, auf die übernatürliche Ordnung übertragen zu werden,
nämlich das Moment der Habituierung und Stärkung der
Seelenvermögen.

Der Kritiker will Glaube, Hoffnung und Liebe vielmehr
Glückseligkeiten genannt wissen, da deren Besitz ein Glück,
nicht eigentlich eine Pflichterfüllung, und deren Verlust ein
Unglück, das gröfste im irdischen Dasein sei. In dieser Ansicht
liegt eine gewisse Wahrheit, denn der Besitz der göttlichen
Tugenden ist zweifellos das gröfste Glück des Menschen hie-
nieden. Gleichwohl ist ihr Verlust nicht allein ein Unglück,
sondern auch eine Verschuldung; denn, wer einmal durch
göttliche Gnade — sei es mit oder ohne sein Zuthun — den wahren
Glauben besitzt, kann ihn ohne eigene Schuld nicht verlieren.
Ahnliches gilt von den übrigen theologischen Tugenden. Glaube,
Hoffnung und Liebe sind Heilsgnaden und fliefsen als solche, aus
verborgener, göttlicher Quelle; ihre Bethätigung aber ist nicht
ausschliefslich Sache der Gnade, sondern zugleich des freien
Willens. Sofern sie jenes sind, bilden sie gleichsam den Kern
einer übernatürlichen Sittlichkeit, um den sich das gesamte
sittliche Leben krystallisieren soll.

Obgleich der Glaube einerseits ein Gnadengeschenk Gottes
ist, so ist er anderseits doch zugleich eine Pflicht für jeden, dem
dieses Gnadengeschenk angeboten wird. Wer die göttliche
Offenbarung, nachdem sie ihm hinreichend proponiert und erkennbar
gemacht ist, nicht glaubt, ist ohne Entschuldigung; von ihm gilt
das Wort, das nicht blofs aus dem Munde der Kirche, sondern
Ohristi selbst kommt: qui non crediderit, condemnabitur. Die
Handvoll Menschen aber, die behaupten, sie besäfsen die absolute
Wahrheit (S. 46(5), sind die Apostel find ihre rechtmäfsigen
^Nachfolger, denen Christus seinen Beistand verhiefs, und die er
in alle Welt aussandte, um zu lehren und zu taufen, durch die
also alle anderen Menschen „allein die absolute W'ahrheit und
die Gnadenspendung zum ewigen Heile erlangen" (Ebd.). Wer
gegen solche Lehren polemisiert, streitet nicht blofs gegen tho-
mistische Philosophie, sondern gegen den einfachen Inhalt des



280 Die Philosophie des hl. Thomas von Aquin.

katholischen Katechismus. Mit jenem Auftrag Christi sind alle
Völker auf die Apostel, „auf eine Handvoll Menschen", als die
Vermittler ihres Heiles, ihrer ewigen Bestimmung, hingewiesen..
Will man hierin eine Ungerechtigkeit, eine Verletzung der Liebe
gegen diese Völker ersehen, so trifft die Anklage den Urheber
des Christentums selbst. Man kann allerdings fragen: warum,
schmachten so viele Völker seit Jahrhunderten in Finsternis und
Unkenntnis des wahren Glaubens? Sollen wir indes mit dem
Kritiker am Christentum selbst und an der Weisheit und Güte
Gottes irre werden, weil wir nicht im stände sind, auf diese und
ähnliche Fragen eine vollkommen befriedigende Antwort zu
geben? Was würden wir damit gewinnen? Nicht nur nichts,
sondern der letzte Anker der Menschheit, eben das Christentum
selbst, müfste im Abgrunde religiöser Gleichgültigkeit und eines
unheilbaren Skepticismus versinken. Der einzige richtige Schlufs,
den wir zu ziehen haben, ist derjenige, aus welchem die grofs-
artige Missionsthätigkeit der Kirche hervorgeht, nämlich alles,
was in unseren Kräften steht, zu thun, um die gesamte Menschheit

an den Segnungen des Christentums teilnehmen zu lassen.
Wenn gesagt wird, dafs der göttliche, übernatürliche Glaube

nicht blofs Sache der Erkenntnis, sondern auch des Willens sei,,
so ist dies vollkommen begründet; denn ein Fürwahrhalten, das
nicht auf der Einsicht in die innere Wahrheit des
Fürwahrgehaltenen beruht, ist nicht ein notwendiges, sondern ein freies,,
setzt also die Glaubensgeneigtheit voraus. Bemerkt man
hiergegen, dafs, was als göttliche Offenbarung erkannt sei, notwendig
geglaubt werde, so ist zu erwidern, dafs wir zwar mit Evidenz,
die Glaubwürdigkeit, nicht aber die Wahrheit des Christentums,

resp. der christlichen und katholischen Lehre zu erkennen
vermögen. Die vom Kritiker aus der Abhängigkeit des Glaubens

vom Willen gezogenen Folgerungen aber sind nicht
aisstichhaltig anzuerkennen; denn obgleich gilt: nemo credit nisi
volens, so ist damit doch keineswegs gesagt, es hänge nur vom.
bösen Willen der Andersgläubigen ab, wenn sie andersgläubigseien,

da nach theologischer Lehre Andersgläubige in einem
unüberwindlichen, also unverschuldeten, Irrtume befangen sein,
können.

Aus allem Bisherigen läfst sich abnehmen, wie das Urteil
des Kritikers über den theologischen Fundamentalbegriff des
Übernatürlichen lauten werde. Ohne sich um die Unterscheidung

eines natürlichen und übernatürlichen Endziels zu kümmern,
stellt er die theologische Lehre so dar, als ob der Mensch ohne
die übernatürlichen Gnadengaben des ursprünglichen Zustandes-



Ethik und Politik. 281

als ein absolut unzweckmäfsiges Geschöpf, als ein Unfähiger,
Dürftiger und wie ein hilfloser Bettler dagestanden wäre. Dazu
komme, dafs jene Gaben, durch welche der Mensch zu seinem
Endziel erst wahrhaft befähigt werde, ihm nur als accidentelle
Momente zu teil geworden seien. Ein, wie ihm dünkt, weder
Gottes noch .des Menschen würdiger Gottesbegriff, der solcher
Auffassung zu Grunde liege (S. 469)! So glaubt derjenige reden
zu dürfen, der es der Würde Gottes entsprechend hält, Phantasie

zu haben, und der Würde des Menschen, ein Phantasieprodukt

zu sein. Wir wollen dem Kritiker sagen, was Gottes
würdig ist: nämlich seinem Geschöpfe mitzuteilen, was es von
Natur gar nicht haben, was ihm nur durch Gnade, sonach als
etwas Accidentelles verliehen werden kann: nämlich der
unmittelbaren Anschauung Gottes gewürdigt zu werden.

Obgleich indes das Übernatürliche dem Menschen nur als
ein Accidentelles, d. h. weder als etwas Substanzielles noch aus
seiner Substanz und den Principien seiner Natur Resultierendes,
zukommen kann, so ist doch die Behauptung falsch, dafs deshalb
das Natürliche durch das Übernatürliche nicht wahrhaft und in
naturgemäfser Weise vervollkommnet werde; denn wenn der
Geist durch jede objektive Erkenntnis vervollkommnet wird,
obwohl dieselbe als solche nicht aus dem Wesen des Geistes
hervorgeht, so wird dies in um so höherem Mafse von der Erhebung
zur Anschauung Gottes gesagt werden müssen, wenngleich diese
dem geschaffenen Geiste nur durch Gnade, nicht als Ausflufs
seines Wesens oder durch seine natürliche Kraft zu teil wird.

Die Lehre von der Erbsünde verwickelt der Kritiker zu
einem Knäuel, der nur schwer zu entwirren ist. Wie kommt
er zur Annahme, dafs durch die Erlösungsthätigkeit zwar die
Schuld, nicht aber die Strafe weggenommen werde? Weifs er
denn nicht, dafs nach dem Apostel in den Wiedergeborenen
nichts Verdammungswürdiges — nihil damnationis — mehr ist?
Die Konkupiscenz zwar bleibt, aber nicht als Strafe, sondern nur
als die natürliche Folge des Vermögensdualismus des sinnlichen
Begehrens und geistigen Wollens im Menschen, dessen möglicher
Zwiespalt nicht durch eine besondere Gnadengabe unterdrückt
wird, sondern zur Bewährung im Kampfe — ad agonem —
dienen soll. — Was sollen wir aber zu der Behauptung sagen,
dafs nach Thomas der Kampf zwischen gut und böse eigentlich
schon im Schaffen stattfinde? Es beliebt dem Kritiker, die tho-
mistische Auffassung der Erhaltung als kontinuierliches Schaffen
in dem Sinne zu nehmen, dafs die göttliche Schöpferthätigkeit
als das eigentlich Seiende und Dauernde die übernatürliche Gnade



282 Die Philosophie des hl. Thomas von Aquin.

an sich erfahre, woraus dann folgen würde, dafs das Böse die
Schöpferthätigkeit Gottes unmittelbar selbst affiziere. Dies ist
nicht mehr Kritik, sondern Mifshandlung und Entstellung der
thomistischen Lehre. Der Kritiker bedarf aber eines solchen
Zerrbildes, um die Aufmerksamkeit von seiner eigenen Lehre
abzulenken; denn ist die Welt göttliche Imagination, so besteht
in Wahrheit nur göttliches Thun und Handeln, und das Böse hat
die göttliche Thätigkeit selbst zu seinem Substrat.

Die tiefsinnige Lehre, dafs wir gut sind, weil Gott uns liebt,
hebt keineswegs, wie der Kritiker meint, den letzten selbständigen

Rest des Menschenwesens auf, sondern enthält das
Bekenntnis, dafs wir Sein und Gutsein von Gott besitzen; jedoch
anders das Sein und anders das Gutsein, da letzteres zugleich
von uns, unserer eigenen Selbstbestimmung abhängt.

Um die Erage, wodurch die Thatsächlichkeit übernatürlicher
Einwirkung kundgegeben und bewiesen werde, zu beantworten,
werden wir uns allerdings, soweit, es sich um die Ordnung der
Gnade handelt, nicht auf die Erfahrung berufen. Der Kanon,
dafs nur das Erfahrene und Erfahrbare wirklich sei, bildet einen,
sogar den Grundirrtum der neueren Philosophie, welchem bei
unserem Kritiker selbst der theistische Begriff Gottes, der
Schöpfung, des Übernatürlichen zum Opfer fallen. Wir wissen aber
von jener Thatsächlichkeit durch göttliche Offenbarung, die uns
zugleich erklärt, dafs hienieden die Herrlichkeit der Kinder
Gottes noch nicht offenbar, also nicht Gegenstand der Erfahrung
ist: nondum apparuit, quid erimus. I Joh. 3, 2. Die verborgene
Herrlichkeit der Kinder Gottes, die im Jenseits offenbar wird,
wird allerdings nicht durch natürliche Tugenden erworben.
Dessen ungeachtet sind diese für die Erreichung des höchsten
Menschenzieles nicht wertlos (S. 474); denn das Übernatürliche
zerstört nicht, sondern erhöht und vervollkommnet die Natur.

Nicht nur die thomistische, sondern die kirchliche Sittenlehre

kennt aufser den göttlichen auch kirchliche Gebote, die
den göttlichen nicht fremdartig gegenüberstehen, sondern sie
näher bestimmen und auf ihre Erfüllung unter konkreten
Umständen abzielen. Sollte es daher auch Menschen geben, welche
die Erfüllung kirchlicher Vorschriften als Beschwichtigungsmittel
des Gewissens betrachten, so liegt hierin eine Selbsttäuschung,
die man ohne Ungerechtigkeit nicht dem Kirchengebote zur Last
legen kann. Es ist daher eine ungerechte Anklage, dafs
dieselben vielfach der Sittlichkeit schaden. Sollte dies in irgend
einem Falle zutreffen, so läge die Schuld nicht in den Geboten
der Kirche, deren innere Absicht und wesentliche Wirkung



Die Grundprincipien des hl. Thomas von Aquin. 283

heilsam sind, sondern in dem Mifsbrauch derjenigen, die sie jener
Absicht entfremden. Über die Berechtigung der Kirche zu
solchen Geboten aber kann unter Christen kein. Zweifel sein, da
sie durch die klarsten und formellsten Aussprüche Christi selbst
verbürgt ist.

Yon den Argumenten, durch welche der englische Lehrer
die Unerlaubtheit des Zinsennehmens aus einem rein konsump-
tiblen Anleihen zu begründen sucht, hält der Kritiker sich befugt,
zu sagen: „die moderne Zeit zeige, wie sehr hier der scholastische

Heros ins Leere rede". Das Räsonnement sei im Grunde
dies, das Geld dürfe nicht als nutzbringende Sache nach der
kirchlichen Lehre betrachtet werden, also ist es nicht
nutzbringend. Er wufste indes, dafs der hl. Thomas in dieser Frage
nicht blofs auf die Kirchenlehre, sondern auch auf Aristoteles
sieh beruft ÇO ôe zôxoç yivszai v61116pa vo/riùpazoç, wözt xal
pdhöza Jiaçà tpvOiv ovzoç rcôv yçrjpaziOpojv èôziv. Polit. 1. I.
1258 b 9). Ein gerechter Richter würde im gegebenen Falle
dem englischen Lehrer wenigstens dieselbe Rechtfertigung oder
Entschuldigung zu teil werden lassen, die zu Gunsten der
aristotelischen Ansicht von der Unnatur des Zinsennehmens geltend
gemacht wird, dafs das Kapital selbst nicht in neuerer Zeit
„seine völlige Ausbildung" erlangt hat (Stahr bei Susemihl, Arist.
Politik B. II. S. 30 Anm. 98).

»-=55*-^

DIE GRUNDPRINCIPIEN DES HL. THOMAS
VON AQUIN UND DER MODERNE

SOCIALISMUS.

Von Dr. C. M. SCHNEIDER.

V.

Das Eigentum.
(Fortsetzung von Bd. IX S. 115.)

„Dein Name", so redet in der Wut des fanatischen
Unglaubens Proudhon Gott den Herrn an (système des contradictions

économiques I, p. 360), „dein Name, der so lange Zeit das
letzte W ort des Weisen war, die Bestätigung des Richterspruches,
die Kraft des Fürsten, die Hoffnung des Armen, die Zuflucht


	Die Philosophie des Hl. Thomas von Aquin [Fortsetzung]

