Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 9 (1895)

Artikel: Die Philosophie des HI. Thomas von Aquin [Fortsetzung]
Autor: Glossner, M.
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761783

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761783
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DIE PHILOSOPHIE DES HL. THOMAS VON AQUIN.
Gegen Frohschammer.

Von Dr. M. GLOSSNER.

VIII.
Psychologie.
(Fortsetzung und Schluls.)

Als dritter und letzter Mangel wird der Psychologie des
englischen Lehrers vorgeworfen, dals sie die Vernunft im Sinne
idealer Befahigung nicht kenne. Last not least! Bildet doch
das ,Ideale“ den Glanzpunkt der neueren deutschen Philosophie!
Jedoch nicht alles, was gldnzt, ist Gold. Richtig verstanden
teblt das ,Ideale der Scholastik in keiner Weise; nur ruht es
bei 1hr auf der soliden Basis der begrifflichen Erkenntnis. Ihr
Ideales ist das Ubersinnliche, zu dem sie sich vom Sinnlichen
aus erhebt. Diesem Idealen hat nun allerdings die Kritik Kants
— wenigstens fiir seine glaubigen Anhdnger — den Boden ent-
zogen. Dafiir mufste Ersatz geschaffen werden. Man fand ihn
in den Idealen der Vernunft, die bei Kant noch eine etwas fals-
barere (estalt besalsen, bei seinen Nachfolgern aber in einen
vollig formlosen Nebel sich auflosten.

Jene Ideale aber lielsen eine doppelte Deutung zu, indem
sie entweder als Intuitionen und unmittelbare Anschauung einer
hoheren, beziehungsweise gottlichen Wirklichkeit oder als eine
eigentiimliche, iiber Sinn und Begriff iibergreifende Wirksamkeit
der Vernunft aufgefalst werden konnten. Im ersten Falle iiber-
spannt man die Kraft des kreatiirlichen Geistes, der sich einer
unmittelbaren Anschauung Gottes von Natur und im Diesseits
nicht rithmen darf. Es ist dies ein sapere, jedoch nicht ad so-
brietatem, um mit dem Apostel zu reden. Im zweiten Falle
aber erreicht man nichts weiteres als eine Art von transcenden-
taler Traumerei, mit der sich selbst der Materialismus vertragen
kann, Die Scholastik weils von dem ,Idealen weder in dem
einen noch dem anderen Sinne und diirfte schon aus dem Grunde
von demselben nichts wissen wollen, weil jener Standpunkt einer
schrankenlosen Fihigkeit des menschlichen Geistes fiir das ,,Ideale“
mit der Moglichkeit und der Thatsache einer absolut iibernatiir-
lichen Ordnung nicht vereinbar ist, wie wir denn auch die Be-
obachtung machen, dafs alle, die diesen ,idealen® Standpunkt

Jahrbuch fiir Philosophie ete. IX. 17



258 Die Philosophie des hl. Thomas von Aquin.

einnehmen, in erster Linie der Kritiker selbst, den gesamten
Inhalt der Offenbarung fir die ,ideale“ Vernunft reklamieren
und sie zur souverdnen Herrin und Richterin in Sachen des
Glaubens und der Theologie erheben.

Fassen wir die fir das Vermoigen des ,JIdealen® vorge-
brachten Griinde ins Auge, so kann die Vollkommenheit eines
Wesens, von welcher der Kritiker spricht, nur in seiner Thatig-
keit gesucht werden. Der Mafsstab fiir die Beurteilung dieser
aber liegt gerade in der Natur und Wesenheit, die wir auf be-
grifflichem, nicht auf ,idealem® Wege erkennen. Was aber das
Schone betrifft, so ist mit dem idealen Charakter nichts erklart:
vielmehr sind es reale Eigenschaften, durch die der Anblick eines
Gegenstandes das Gefithl des Wohlgefallens erregt; das Sittliche
endlich ist ein solches nicht durch einen idealen Charakter, son-
dern durch seine Beziehung zur Vernunft, zum Gesetz und gott-
lichen Willen. (Vgl.: Der moderne Idealismus S. 83 ff.)

In der Frage nach dem Verhdltnis der intellektiven Seele
zum Leibe stimmt der Kritiker der thomistischen Lehre (die
iibrigens auch ausdriickliche Lehre der Kirche ist) zu, der Lehre
ndmlich, dals die Geistseele durch sich selbst Lebensprincip des
Leibes ist, behauptet aber, die diesem Satze von Thomas ge-
gebene Begriindung sei ohne Gewicht, und der Satz selbst stehe
mit anderen thomistischen Grundlehren in Disharmonie.

Unter den Griinden, welche der englische Lehrer fiir den
obigen Satz anfiihrt, geht der eine dahin, dafs jedes Wesen sich
durch seine Form bethdtige, diese aber gebe ihm das Sein; nun
sel aber die specifisch menschliche Thétigkeit das Denken,
folglich sei das Princip des Denkens, die intellektive Seele, auch
Formalgrund des menschlichen Seins. Gegen diese — mit dem
Gesagten nur allgemein skizzierte — Beweisfihrung wird geltend
gemacht, es folge daraus, dals die Seele des Menschen Form des
Leibes sei, nicht aber, dals diese Form und Seele die intellek-
tive Seele, der Geist sei. Gegen die Instanz aber, gerade das
Denken sei die eigentiimliche Thétigkeit des Menschen, also
konne nicht ein sensitives oder vegetatives Princip den Formal-
grund des Menschenwesens bilden, wird eingewendet, damit sei
das zu Beweisende vorausgesetzt, denn es handle sich um die
Frage, ob denn ein besonderes Princip zum Denken erfordert
werde und nicht die vegetative oder sensitive Seele (nur in der
hoheren Entwickelung, die sie im Menschen erlangt hat) dazu
vollkommen ausreiche,

Wie man sieht, ist in diesem Versuche, das thomistische
Argument zu entkréften, von der Ansicht ausgegangen, dafs das



Psychologie. 2569

Intellektive nur eine hohere Entwickelungsstufe des Vegetativen
und Sensitiven sei, eine Voraussetzung, die eben nicht die tho-
mistische ist. Nach der richtigen Ansicht des englischen Lehrers
enthélt zwar die intellektive Seele virtuell die untergeordneten
Formen und Vermdgen in sich und vermag sie in wesenhafter
Verbindung mit dem Leibe aktuell aus sich zu erzeugen, nicht
aber sind umgekehrt in den niederen die hoheren Formen vir-
tuell enthalten und aus ihnen durch irgend einen Entwickelungs-
prozels zu eduzieren. Darum verlangt er im Hinblick auf die
vom . Kritiker zugestandene Kinheit des Menschenwesens einen
geistigen — intellektiven — Wesens- und Lebensgrund; denn
wie gesagt, ist zwar das Idhere zur Leistung des Niederen,
nicht aber umgekehrt befdhigt.

Dagegen wird nun die Schwierigkeit erhoben, in jener An-
nahme miifste die denkende Seele zugleich geistig und in ge-
wissem Malse materiell sein. Wir gestehen dies zu, vermoigen
aber darin keine besondere Schwierigkeit zu finden. Es folgt
eben nur, dafs der Menschengeist Geistseele, nicht reiner Geist
ist, und dafs ihm durch seine natiirliche Bestimmung zur Ver-
bindung mit dem Stoffe eine gewisse virtuelle Materialitdt zu-
kommt, infolge deren er in wirklicher Verbindung mit dem Stoffe
zum Principe nicht blofs intellektiven, sondern auch sensitiven
und vegetativen Lebens wird. Nur darf nicht an eine wirkliche
Materialitdt, nicht an eine Zusammensetzung von Form und Ma-
terie der menschlichen Seele gedacht werden. Mit jener virtu-
ellen Materialitdt soll nichts anderes bezeichnet werden, als die
eigentiimliche Stellung der menschlichen Seele, beziehungsweise
des Menschen, der zugleich das unvollkommenste Glied des
Geisterreiches und das vollkommenste der materiellen Schopfung
bildet.

Auch an der Annahme, die Geistseele sei durch ihr Sein,
nicht durch ihre Thatigkeit einheitliches Lebensprincip des Men-
schen, nimmt der Kritiker Anstols, da es ein starres, totes Sein,
das gleichwohl lebendig mache, nicht gebe. Nicht blofs thitig
sei die Seele, sofern sie den Leib belebt, sondern ihre Thatig-
keit sei schon in der Bildung des Leibes eine intellektive, ver-
stiindige, ideerealisierende. Der Kritiker stellt sich mit diesem
Einwurf ein bedenkliches Armutszeugnis aus, indem er zwischen
formaler und wirkender Ursache, zwischen Leben und Lebens-
bethitigung, Thitigkeitsgrund und Thétigkeit nicht zu unter-
scheiden vermag. Er scheint nicht einzusehen, dafs die Infor-
mation des Leibes durch die Seele aller Thitigkeit des einen
wie der anderen vorangeht, da durch sie die Wesenheit und

17*



260 Die Philosophie des hl. Thomas von Aquin.

Natur, also das Thatigkeitsprincip, erst konstituiert wird. Der
Kritiker hat, wie man sieht, fiir die feinen Unterscheidungen der
aristotelisch-thomistischen Psychologie und Naturphilosophie kein
Verstidndnis.

Wir haben noch von der angeblichen Disharmonie mit anderen
Grundlehren zu reden. Sie soll darin liegen, dals die schola-
stische Lehre aulser dem Menschen Vegetatives, Sensitives und
Intellektives strenge von einander trenne, wéhrend sie im Men-
schen alle diese Principien und Vermdgen zu einem Wesen
vereinigt sein lasse. Dies sei willkiirlich und unwissenschaftlich.
Richtiger habe Aristoteles, nachdem er einmal dualistisch den Geist
(Intellekt) von aulsen in die Menschennatur kommen liefs, den-
selben nur in ein &ufseres Verhéltnis zum Leibe gesetzt und
nicht als Lebensprincip betrachtet.

Diese Darstellung der aristotelischen Lehre halten wir fir
unberechtigt und durch das ,,von aufsen” (Svgader) nicht ge-
niigend begriindet. Indes ist hier nicht der Ort, hierauf néher
einzugehen. Was aber Thomas und die Scholastik betrifft, so
ist 1hr Verfahren weder willkiirlich noch unwissenschaftlich, son-
dern einfach der Natur gemifs. Sie trennen oder lassen getrennt,
was die Natur getrennt, und vereinigen oder lassen vereinigt,
was die Nator geeint und was sich — im Menschen — durch
das Selbstbewulstsein kundgibt. Thre Theorie entspricht den
Thatsachen., Wenn das willkiirlich und unwissenschattlich ist,
80 wollen wir lieber mit der Natur unwissenschaftlich, anstatt
gegen sie modern wissenschaftlich sein. Sollen wir gegen das
Zeugnis der Thatsachen schon das Tier, ja selbst die Pflanze und
das Mineral als (latenten!) Geist, als denkende Wesen oder Er-
scheinungen eines denkenden Wesens betrachten? Wir meinen,
das sel nicht Wissenschaft, sondern — Phantastik!

Nicht Voraussetzungen und Postulate sind es, mit denen die
Scholastik jene Annahme begriindet, sondern sie geht von That-
sachen aus und gestaltet ihre Theorieen den Thatsachen geméls.
Dies ist das einzige wahrhaft wissenschaftliche Verfahren und
wird es auch fiir alle Zukunft bieiben. So. lange es der mo-
dernen Wissenschaft nicht gelingt, die Grenzmarken, welche die
Natur den verschiedenen Reichen, den specifischen und gene-
rischen Unterschieden des Seienden gesteckt, hinwegzuschaffen
und zu zeigen, dafls aus Pflanzen Tiere, aus Tieren verniinftige
Wesen werden, bleiben wir bei der scholastischen Lehre, dals
aus dem rein pflanzlichen Lebensprincipe vegetative, aus dem
tierischen zugleich vegetative und seusitive, aus dem menschlichen
endlich aulserdem noch geistige Lebensbethéitigungen hervorgehen,



Psychologie.

by
e
=

dals das hohere Lebensprincip die niederen Vermdgen und Funk-
tionen, nicht aber umgekehrt das tieferstehende die hdheren in
sich schlielse, iiberhaupt also das Lebensprincip stufenweise ein
nicht blofs specifisch, sondern generisch hoheres sein miisse. Aus
der hoheren Vollkommenheit des menschlichen Lebensprincips
erklart sich dann auch, wie ans ein und demselben Lebensgrund
sowohl organische als auch organlose, geistige Thétigkeiten her-
vorgehen konnen.

Auf den aus der Ethik entnommenen Einwand des Kritikers
ist die Antwort bereits gegeben worden und dem Gesagten nur
hinzuzufiigen, dals im Menschen nicht eine Tierseele, sondern
nur sensitive Vermogen der einen Seele der Herrschaft der
Vernunft unterworfen werden sollen.

Mit der Bestimmung der menschlichen Seele als einer gei-
stigen, die Potenz der Materie iiberragenden und daher fiir sich
bestehenden und insofern kompleten, wenn auch der Ergénzung
darch den Stoff zu naturgemélsem Sein fihigen und bediirftigen
und insofern inkompleten Substanz sind auch die beiden Kragen
nach Ursprung und Dauer im Princip beantwortet. In Bezug
auf jenen lehrt demnach der hl. Thomas, die intellektive Seele
konne nicht wie die vegetative und sensitive auf dem Wege der
Zeugung, sondern nur durch Schopfung entstehen. Beziiglich
der Fortdauer aber wird mit Recht die Unverweslichkeit (incor-
ruptibilitas) der menschlichen Seele als philosophisch streng be-
weisbare Wahrheit angesehen. Anders stellt sich in dieser
doppelten Beziehung der Kritiker, der die wesentliche Verschie-
denheit der intellektiven von der sensitiven Seele in Abrede
stellt, indem er die intellektive als Produkt der Zengung be-
trachtet, die Unvergénglichkeit (Unsterblichkeit) der Seele aber
aus begreiflichen Riicksichten zwar nicht, wie er folgerichtig
thun miilste, geradezu leugnet, aber doch nur als Sache des
Glaubens, d. h. der Ahnung und des Gefiihls erklért.

Der englische Lehrer weist zunéichst die pantheistische An-
sicht zuriick, dals die Seele aus der Substanz Gottes genommen
sel. Frohschammer stimmt dem bei, jedoch nicht aus dem Grunde,
weil jene Ansicht die Einheit Gottes gefihrde, da die Seele, ohne
dieser Einheit zu schaden, als Moment in Gott sein konnte, sondern
weil dem eigenen Bewufstsein zufolge die Seele wie auch die Welt
nicht als Verwirklichung der Idee Gottes aufgefalst werden konne.
Sie stamme zwar von Gott, aber nur als Produkt der gottlichen
Imagination. Diese Art, die pantheistische Annahme zu wider-
legen, ist jedoch zu fadenscheinig, um ein offenes Auge iiber
thren wahren Wert zu tiuschen. Zweifellos widerspricht dieselbe,



262 Die Philosophie des hl. Thomas von Aquin.

wie der heil. Thomas erklart, der gottlichen Einheit und Kin-
fachheit, denn das Wesen Gottes miifste sich in eine Vielheit
von Substanzen zerspalten, wenn die Seelen aus ihm emanieren
sollten; sie widerspricht aber auch, wenn man die Seelen zu
Momenten in Gott machen wollte, dem Selbstbewulstsein, das uns
die eigene Wesenhaftigkeit und Substanzialitdt bezeugt. Dieselben
Griinde aber, die uns verbieten, Seele und Welt als ,,Verwirk-
lichung der Idee Gottes“ zu betrachten, und zu welchen sich
andere, gewichtigere gesellen, miissen uns verhindern, von einer
gottlichen Imagination zu reden, denn dadurch wiirde nicht nur
Gottes Eivheit und die Substanzialitit der Seele gefihrdet, son-
dern die Seele und Gott selbst zum materiellen Wesen, be-
ziehungsweise zur materiellen Erscheinung herabgesetzt. -

Eine andere unhaltbare Ansicht ist die der Priexistenz der
Seele, gegen die mit Recht eingewendet wird, dafs sie die Ver-
bindung mit dem Leibe durch das Vehikel der Zeugung zu einem
un- und widernatiirlichen machen wiirde. Die vom Kritiker gegen
diese Auffassung vorgebrachten Griinde zeugen iibrigens von
einer Uberschéitzung des Geschlechtsverhéltnisses und der angeb-
lichen hochsten Schaffenslust, die eine Quelle koérperlicher und
geistiger Hntziickungen sei, wie man sie eben nur von einer
pantheistischen Weltanschauung, noch mehr von einer solchen,
welche die Phantasie vergottert, erwarten kann. Der Bliiteperiode
nicht allein der griechischen Philosophie, sondern auch der grie-
chischen Poesie und Kunst ist dieselbe fremd geblieben.

Auf die Polemik des hl. Thomas gegen den Generatianismus
iibergehend verliert unser Kritiker wieder alle Fassung; denn
das ,haereticum est”, das der englische Lehrer gegen den Tra-
ducianismus ausspricht, bringt auf ihn die sprichwortliche Wir-
kung des roten Tuches hervor. Da er aber gegen die thomistische
Begriindung des Kreatianismus durch die Geistigkeit der Men-
schenseele nichts Neues, sondern nur die uns bekannten und,
wie wir glauben, siegreich widerlegten Einwendungen vorbringt,
ndmlich dafs die thomistische Annahme beziiglich des Allgemeinen
und der Abstraktion unbegriindet, die Unmoglichkeit der Ent-
stehung des Geistigen durch Zeugung unerwiesen sei w. s. W,
so glauben wir uns hierbei nicht weiter aufhalten zu sollen. Der
Umstand allein, dafs die modernen Gegner des Kreatianismus, sei
es nun wie Frohschammer die Geistseele versinnlichen und ma-
terialisieren oder (wie dies in einem anderen von uns in der
Zeitschrift ,, Katholik“ 1889 Oktober- und Novemberheft be-
sprochenen Versuch geschieht) den Leib und mit ihm die gesamte
Korperwelt spiritualisieren und in Ideen auflosen, beweist zur



Psychologie. 263

Geniige die Unhaltbarkeit des Generatianismus und indirekt, da
auch die Préexistenztheorie in jeder ihrer Formen ausgeschlossen
ist, die Wahrheit der Lehre vom Ursprunge der menschlichen
Seele durch Schopfung. In beiden Fillen aber, mag man die
Seele materialisieren oder den Leib spiritualisieren, um dadurch
einen Ursprung durch Zeugung denkbar zu machen, wird die
menschliche Seele auf die Stufe der Tierseele herabgesetzt und
zugleich die Unverginglichkeit der Menschenseele in Frage ge-
stellt oder virtuell geleugnet, ein Umstand, der den hl. Thomas
zu seinem strengen Urteil iiber den Generatianismus berechtigte;
denn die ihm unterschobene Absicht, im Gefiihl der Schwiche
einen Terrorismus zu iiben, um aristotelischen oder eigenen philo-
sophischen Lehren Eingang zu verschaffen, ist das Wahngebilde
der erregten Phantasie des Kritikers.

Die Verketzerung des (Generatianismus, bemerkt dieser, sei
gleichbedeutend mit der Verketzerung der ganzen modernen
Physiologie, da sie die Organlosigkeit des Geistes bei seinem
Denken nicht anerkenne, sondern Gehirn und Nerven als durch-
aus notwendige Organe auch fiir die hochsten geistigen Funk-
tionen betrachte. Diese Ansicht in solcher Unbestimmtheit
kann jedoch auch der Anhanger der thomistischen Psychologie
unterschreiben; denn auch er betrachtet Gehirn und Nerven als
notwendig fiir die hochsten geistigen IFunktionen. Wird aber
dieselbe in dem bestimmten Sinne genommen, dals das Gehirn
eigentliches Denkorgan und das Denken eine vitale Gehirnfunktion
sel, so diirfen wir sagen, dals sie vielleicht ein Philosoph, keines-
wegs aber ein besonnener Physiologe mit Zuversicht aufstellen
werde. Denn etwas anderes ist die Thatsache der Abhingig-
keit und etwas anderes die Art und der Grund dieser Ab-
hingigkeit. Um jene festzustellen, bedarf es besonderer physio-
logischer Untersuchung nicht; auf die Frage nach dieser aber
eine entscheidende Antwort zu geben, iibersteigt die dem Physio-
logen als solchem zu Gebote stehenden Mittel. Geben doch
hervorragende Physiologen selbst ihr Unvermogen, den Zusammen-
hang des Physischen mit dem Psychischen zu erkldren, sogar fir
die einfachste Empfindung (Wahrnehmung), zu. Physiologisch
betrachtet wéire es zuldssig, die Verkniipfung der Empfindung
mit physiologischen Gehirnprozessen aus einem blofsen Paralle-
lismus des Psychischen mit dem Physischen zu erklidren, ohne
auch nur fiir das sinnliche Empfinden ein eigentliches Organ
anzunehmen. Gleichwohl ist man berechtigt, ein solches im Ge-
hirne und den Sinnesnerven anzunehmen und als physiologisch
erwiesen zu betrachten. Fragen wir aber nach dem Organ des



264 Die Philosophie des hl. Thomas von Aquin,

(reddchtnisses, der Phantasie, iiberhaupt der inneren Sinne, vom
Gemeinsinn, dessen Organ eben das Gehirn als Centralorgan aller
dufseren Sinne bildet, abgesehen, so ldlst uns die Physiologie
entweder ganz im Stiche oder weils uns nur Vermutungen und
unsichere Resultate zu bieten.

Was sollen wir vollends von einem Denkorgan sagen?
Wo ist ein solches nachgewiesen? Oder ist die geringste Hoft-
nung vorhanden, dals ein solches je nachgewiesen werden konne?
Auch in dieser Frage sind wir auf innere Beobachtung und ver-
niinftige Reflexion angewiesen, und nur der von der Scholastik
eingeschlagene Weg, nicht aber Anatomie und Physiologie, kann
zum Ziele fiihren.

Gegen den Kreatianismus wird zunidchst der vermeintliche
Widerspruch eingewendet, der darin liege, dals Eltern, in deren
vegetativem und sensitivem Leben, also auch generativem Sy-
steme die intellektive Seele, der (reist selber als Lebensprincip
wirke, doch nur eine Art von Tier oder Tierseele hervorbringen.
— In diesem Einwand ist ein zweifacher Irrtum enthalten. Die
Eltern erzeugen nicht ein Tier oder eine Tierseele, sondern einen
lebensfahigen Keim, der sich naturgemils zu einem menschlichen,
d. h. zur Aufnahme einer intellektiven Seele fdhigen Organismus
entwickelt. In der zeugenden Kraft aber wirkt die Geistseele
als Lebensprincip, aber sie wirkt nicht mit ihren geistigen, son-
dern mit ihren vegetativen organischen Kriften, bringt also zu-
nachst nur einen des hdchsten (irdischen) Lebens fihigen Keim
hervor. Wie sehr diese Anschauungsweise begriindet ist, beweist
das eigene Verfahren des Kritikers, der seinen Generatianismus
nur dadurch durchzusetzen weils, dals er sowohl in den zeu-
genden KEltern als auch im organischen Keime die vegetativen
und sinnlichen Kréfte als latent — virtuell — geistige be-
trachtet. Ist diese Auffassung unhaltbar, lifst sich der Geist
nicht als Entwickelungsprodukt der niederen Lebensstufen auf-
tassen, so liegt eben darin ein Zeugnis fiir die Richtigkeit des
Kreatianismus.

Der Kritiker des englischen Lehrers halt jedoch noch andere
Schwierigkeiten in Bereitschaft, Fragen, auf welche sein eigener
Monismus oder sublimierte Materialismus keine Antwort zu geben
braucht, da ihm die Menschenseelen nur Schaumblasen sind, die
im gottlichen Traumleben aufsteigen, auf die aber der echte,
kreatianische Theismus die Antwort zu suchen und, soweit dies
dem menschlichen Geiste gegonnt ist, auch gefunden hat. Wenn
man also vermeint, nach der kreatianischen Ansicht sei Gott in
seiner schopferischen Thitigkeit von den leiblichen Akten der



Psychologie. 265

Eltern, von physischen und moralischen resp. unmoralischen Re-
gungen derselben abhéngig, so mag es hier geniigen zu erwidern,
dals von einer Abhingigkeit Gottes, des Urhebers der gesamten
Weltordnung, nicht die Rede sein konne, die unmoralischen Re-
gungen aber haben mit dem physischen Akte als solchem nichts
zu schaffen und fallen ausschliefslich der causa secunda zur Last.
Wie aber nicht der Wiirde, so widerspricht es auch nicht der
Giite Gottes, Seelen zu schaffen, obgleich nicht alle unter den
Schwierigkeiten und Hindernissen des irdischen Lebens das Ziel,
das sie erreichen konnen und sollen, auch wirklich erreichen.

Auf die hohnische Frage des Kritikers, woher die Schola-
stiker all die schonen (von ihm schief dargestellten) Erkenntnisse
(iiber den Ursprung der Menschenseelen) haben, ob aus Erfah-
rung oder aus der Natur des Geistes oder aus Offenbarung (8. 423),
antworten wir: aus all diesen Quellen zusammengenommen; denn
die Offenbarung lehrt den unmittelbaren Ursprung der Menschen-
seele aus Gott; die Natur des Geistes sagt uns, dals dieser nicht
wie Pflanzen und Tierseele durch Zeugung entstehen konne; die
Erfahrung aber lehrt uns die stufenweise Entwickelung des
lebensfihigen Keimes zu wirklichem sinnlichen und intellektuellen
Leben.

In einem Verhdltnis innigsten Zusammenhanges steht die
Lehre von der Unvergédnglichkeit und Unsterblichkeit der
Menschenseele mit der Anerkennung ihrer Geistigkeit. In dieser
Frage feiert deshalb die thomistische Lehre einen ihrer hochsten
Triumphe. Der vom Kritiker unternommene Versuch, die Un-
sterblichkeit aus dem Selbstbewulstsein und der durch dieses
bezeugten Substanzialitit der Seele zu erweisen, vermag nicht
dasselbe zu leisten, wie die aus der Immaterialitit der Seele
geschopften Argumente. Nur wenn der Beweis aus dem Selbst-
bewulstsein so gefiihrt wird, dals dieses als Zeugnis fiir die
Immaterialitdt oder vom Stoffe unabhingige Subsistenz in Be-
tracht gezogen werden kann, ist derselbe als giiltig anzuerkennen.
Denn es ist nicht geniigend, den Tridger des Selbstbewulstseins
iberhaupt als Substanz zu erkennen, da es auch vergingliche
Substanzen gibt, und deshalb der moderne Substanzbegriff (dem-
zufolge es iiberhaupt nur eine, die gottliche Substanz geben
konnte, der also wesentlich pantheistisch ist) als unhaltbar er-
scheint. Aus der Unmdglichkeit, das Selbstbewufstsein aus dem
Wesen des Stoffes oder einer Kombination desselben zu erkléren,
folgt noch nicht die Notwendigkeit, demselben eine unvergéing-
liche Substanz zu unterlegen, da ja auch die sinnliche Wahr-
nehmung, ja selbst die Erscheinungen des vegetativen Lebens



266 Die Philosophie des hl. Thomas von Aquin.

aus dem Wesen oder einer Kombination des Stoffes nicht erklért
werden konnen, ohne dafs wir deshalb befugt sind, die Unsterb-
lichkeit des sensitiven und vegetativen Lebensprincips anzu-
nehmen.

Anderer Art ist der vom heil. Thomas und der Scholastik
eingeschlagene Weg, die Unsterblichkeit der Seele aus der Im-
materialitdt derselben abzuleiten. Ein vom Stoffe unabhéngiges
selbstindiges Wesen, wie es der Triger des intellektuellen Er-
kennens und Wollens sein mufs, enthidlt in sich selbst keinen
Grund der Verginglichkeit und Sterblichkeit, folglich kommt ihm,
soviel an ihm liegt, unvergdngliche Dauer zu. Gegen die Im-
materialitdt aber, auf welcher die Kraft des Argumentes beruht,
weils der Kritiker nichts Neues vorzubringen; denn die Behaup-
tung, dals auch die Tierseelen Allgemeines erkennen und logisch
urteilen konnen, und dafls umgekehrt auch die intellektive Seele
ganz im Sinnlichen befangen bleibe, glauben wir mit iiberzeu-
genden Griinden zuriickgewiesen zu haben. Dafs aber in der
thomistischen Beweisfiihrung Bewulstsein und Selbstbewulstsein
kaum in Betracht kommen, ist nicht richtig, und zeugt diese
Bemerkung von mangelndem Verstdndnis seitens des Kritikers,
wie immer man dieselbe deuten moge. Denn nicht blofs wird
das Selbstbewuflstsein zum Ausgangspunkt eines Arguments fir
die Geistigkeit und Unvergénglichkeit der Seele genommen, son-
dern auch auns der fortdauernden KErkenntnisthatigkeit der ge-
schiedenen Seele die Fortdauer des Selbstbewulstseins derselben
gefolgert, da es nach scholastischer Ansicht ein unbewulstes
aktuelles Erkennen nicht gibt.

Die nach dem Tode fortlebende Seele ist demnach allerdings
nicht platonische Idee; denn sie ist nicht der allgemeine Begriff
gleichartiger Sinnenwesen, sondern selbstbewulstes Geistwesen,
geistige Substanz, und als solche zwar nicht mehr sinnlicher
Eindriicke, wohl aber intellektueller Erkenntnis fahig. Sollte es
also auch schwer sein, von dem Leben nach dem Tode eine
konkrete Vorstellung zu bilden, so liegt hierin zwar ein Grund,
die Grenzen menschlichen Wissens anzuerkennen, nicht aber die
aus sicheren Pridmissen erschlossene Unverginglichkeit der Men-
schenseele zu leugnen.

Wie den thomistischen Argumenten spricht der Kritiker
iberhaupt jedem Versuch, die Unsterblichkeit der Seele philo-
sophisch zu beweisen, - die wissenschaftliche Berechtigung ab.
Dagegen soll es Beweisgriinde geben, die fiir die Rationabilitdt
des Glaubens an die Unsterblichkeit zeugen. Hierzu wird die
Erwéigung gerechnet, dals ohne Unsterblichkeit der menschlichen



Psychologie. ‘ 267

Seele ,,alles unendliche Geschehen im Dasein als ein zweckloses
Spiel grofser und kleiner Krifte und Bildungen, als viel Lirm
um nichts erscheinen wiirde. ,,In der That, wenn in so merk-
wiirdiger Weise Bewufstsein und Selbstbewulstsein aus diesem
Naturprozels hervorgehen konnte, so liegt darin wohl die An-
deutung, dals in dem Wesen des Daseins noch mehr und Bedeu-
tenderes begriindet sei, als blofs das, was die irdische Krschei-
nungswelt zeigt® (S. 430).

Diese Erwégungen erscheinen auf dem Standpunkte des
Kritikers unseres Erachtens ohne Sinn und Bedeutung. Wir
wissen nicht, was er imstande wére zu antworten, wenn man in
folgender Weise argumentierte: die Seelen, menschliche wie tie-
rische, sind gottliche Phautasiegebilde, nicht gdttlich gewollte,
bewulste Zwecke; die gottliche Phantasie, die iibersprudelnde
(restaltungsmacht mag sich an der Fiille der wechselnden Pro-
dukte ergotzen, an ihrer Konservierung hat sie nicht das geringste
Interesse; sie zerbricht die alten Formen, um sich, ein ewig
wechselnder Proteus, in neuen zu verjingen. — Vom theistischen
Standpunkt haben wir eine Antwort; denn des personlichen, mit
Bewulstsein und zweckvoll schaffenden Gottes wére ein solches
Spiel mit Formen und Gestalten unwiirdig.

In einem Riickblick auf die Psychologie des heil. Thomas
wird als ein weiteres bestimmendes Moment derselben das mittel-
alterliche Verhéltnis zwischen Kirche und Staat, das mit dem
zwischen Leib und Seele verglichen wird, hervorgehoben. In
Wirklichkeit aber verhilt es sich umgekehrt, indem jener Ver-
gleich auf der Uberzeugung von der Geistigkeit und Unsterb-
lichkeit der Seele und ihrem hoheren, den Leib und iiberhaupt
das Weltliche und Irdische iiberragenden Werte beruht. Die
Kirche aber gilt als die hohere, dem Staate iibergeordnete, gei-
stige Macht, weil sie auf den hoheren Zweck, das ewige Heil
der Seelen hingeordnet ist. Demnach liegt sowohl der thomi-
stischen Psychologie als auch der Bestimmung des Verhéltnisses
von Kirche und Staat die biblische Idee von dem unverginglichen
Werte der unsterblichen Seele gemeinsam zu Grunde. Diese
Idee bildete den Leitstern der philosophischen Forschung der
Scholastik, der, weit entfernt, dem wissenschaftlichen Fortschritt
ein Hindernis in den Weg zu legen, in Verbindung mit den in
derselben Richtung liegenden Anschauungen der sokratischen
Philosophie (selbst Aristoteles trotz seiner #ufserst behutsamen
Stellung in dieser Frage, die sich aus der Scheu vor mythischen
Vorstellungen geniigend erkldrt, nicht ausgenommen) die Psycho-
logie zu einer Hohe inhaltlicher und formeller Vollkommenheit



268 Die Philosophie des hl. Thomas von Aquin.

erhob, von der sie in der Folgezeit nur herabgefallen ist. Nicht
blofs der Thatbestand wurde festgestellt, sondern auch auf seine
Griinde und Ursachen zuriickgefiihrt, wéhrend die neuere Phi-
losophie auf psychologischem Gebiete entweder bei den Kr-
scheinungen stehen blieb oder in bodenlose Spekulation sich
verlor, heutzutage aber geradezu zu den Physiologen betteln geht.
Bezeichnet man, wie der Kritiker, die neuere Psychologie als
,ebendige Wissenschaft®, die aristotelisch-thomistische Psychologie
aber als Formalismus und blofse Begriffsphilosophie, so ist dies
eine ebenso grundlose Behauptung, als wenn man die thomistische
Grundlehre von der Informierung des menschlichen Leibes durch
die intellektive Seele als widersprechend hinstellt und mit der an-
geblich ,konsequenten und verstdndlichen‘* Lehre des Aristoteles
in Gegensatz bringt. Aristoteles wendet den allgemeinen Seelen-
begriff auch auf die menschliche Seele an und versteht nach der
nichstliegenden Erkldrung das Vonaulsenkommen des w»o¥c in
keinem anderen Sinne als der heilige Thomas selbst; Aristoteles
weils weder von einer Préexistenz des »0¥Ug, noch kann dieser nach
seinen Grundsidtzen aus Gott emanieren; nennt er ihn also ein
,Grottlicheres®, so kann sich dies nur auf die schépferische Setzuung
durch Gott beziehen. Sein Verhéltnis aber zum Leibe kann
nicht deshalb, weil er ,,von aulsen* kommt, ein blofs &ufserliches
sein, da Aristoteles mit dieser Annahme in die so hart von ihm
getadelte platonische Auffassung zurtcksinken wiirde. Gesetzt
aber auch, es bestiinde in diesem Punkte der aristotelischen
Lehre keine volle Gewilsheit und Klarheit, so hat der englische
Lehrer in dieselbe diese, die Klarheit, nicht aber den Wider-
spruch hineingetragen, denn ein solcher liegt nicht darin, dals
aus der Greistseele verschiedene Wirkungen, sensitive und gei-
stige, hervorgehen, so wenig als darin, dals die Tierseele sensi-
tive und vegetative Wirkungen hervorbringt. Die Geistseele
versinnlicht nicht, sondern nimmt Sinnliches auf durch sinnliche,
d. h. ibr nur in Verbindung mit dem Leibe zukommende Ver-
mogen; sofern sie aber entsinnlicht (im Abstraktionsprozels), iiber-
ragt sie durch geistige Vermogen den Stoff und das Sinnliche.
Dies alles aber entspricht ihrer rationellen Natur, die an der
Grenze des rein Geistigen und Korperlichen im Horizonte, worin
Zeitliches und Ewiges sich beriihren, liegt.

Der auch von anderer Seite (siehe Koch, Die Psychologie
Descartes’ S. 5) der scholastischen Psychologie gemachte Vor-
wurf der Unfruchtbarkeit ist vom Standpunkt der modernen Phi-
losophie um so ungerechter, als die letztere auch in diesem
Gebiete nur Trimmer zu hédufen gewufst hat. Die fiir jenen



Ethik und Politik. 269

Vorwurf gegebene Begriindung aber, dafs die Grundbegriffe der
alten Psychologie, Substanzialitit, Kinfachheit, Immaterialitat,
Immortalitdt, nur negative Begriffe seien (a. a. O.), beweist eine
Begriffsverwirrung und eine Verblendung durch moderne Vor-
urteile, wie sie gréfser kaum gedacht werden kann.

IX_I
FEthik und Politik.

Der die Kritik der thomistischen Ethik enthaltende Teil
ist mehr als irgend ein anderer von den subjektiven Stimmungen
des Verfassers:beeinflufst, daher dieselbe vielfach in blolse red-
nerische Krgiisse gegen die vorgeblichen Anmalsungen der kirch-
lichen Hierarchie ausliduft. Wir werden daher in unserer Beant-
wortung die in die christliche Apologie einschlagenden Einwen-
dungen von den kritischen Bedenken gegen die philosophische
Sittenlehre des hl. Thomas auszuscheiden und vorzugsweise mit
den letzteren uns zu beschaftigen haben.

Von der Bestimmung des Endziels, das nach thomistischer
Lehre subjektiv in der Gliickseligkeit, objektiv in Gott als dem
hochsten Gute zu setzen ist, nimmt der Kritiker Veranlassung
zu Bemerkungen gegen.den Seinsbegriff des englischen Lehrers
und die Annahme, dafls Gott das wahre Sein sei, durch Teil-
nahme an welchem alles iibrige erst Sein habe, wihrend es
sonst wie nichtseiend betrachtet werde. Hierin liege ein Nach-
klang an die Eleatenlehre vom Sein und an orientalische An-
schauungsweisen, bei welchen die sinnliche Erscheinungswelt nur
als ein Nichtseiendes oder als Schein und Téuschung aufgefalst
werde (8. 441). Uberhaupt sei in der Scholastik mit der Kate-
gorie ,,Sein“ vielfach ein zweideutiges Spiel getrieben worden,
das auch Thomas nicht ganz vermieden habe. Der Begriff Sein
besage einerseits Realitit, andererseits die blofse Existenz. Wahres
Sein, d. h. Realitdt habe die Substanz, deren Wesenheit die
Existenz involviere. Davon verschieden sei das Accidens, von
dem ebenfalls Existenz ausgesagt werde, und das keineswegs
blofse Privation und Mangel sei. In Gott falle Realitdt (Sub-
stanzialitit) und Existenz zusammen, aber auch in der Welt sei
wahre Substanzialitdt, was gerade auf theistischem Standpunkte
anzuerkennen sei; auf diesem miisse die Welt als relative Sub-
stanz, die nicht von sich und durch sich, aber doch in sich selbst
besteht (cujus essentia involvit existentiam), betrachtet werden.
Sowohl substanzielles Sein als auch Sein im Sinne von Existenz
finde sich in der Welt, von der letzteren Art sei das Sein des



270 Die Philosophie des hl. Thomas von Aquin.

Bosen; denn auch dieses sei nicht blofs Privation und Nicht-
seiendes, sondern als Gesinnung wie als That etwas Positives;
der Gegensatz von Gut und Bose aber sei nicht ein blofs kontra-
diktorischer, sondern ein kontrarer.

Diese Bemerkungen, beziehungsweise Vorwiirfe sind teils
iiberfliissig, teils auf Mifsverstindnissen beruhend, teils geradezu
falsch. Uberflussig ist der Hinweis auf den Unterschied von Sub-
stanz und Accidens, den die Scholastik entschieden festhédlt und
auch innerhalb der Welt zur Geltung bringt. Dagegen moge
der Kritiker zusehen, wie er mit der Substanzialitit der Welt-
wesen (denn die Welt selbst ist nicht eine Substanz, sondern
ein Inbegriff von Substanzen) zurecht kommt, wenn die Welt
gottliche Imagination und die Einzelwesen Erscheinungen und
Transformationen einer allgemeinen Bildungskraft sind. Auf Mifs-
verstdndnissen beruht die Behauptung, dals in der Scholastik ein
zweideutiges Spiel mit dem Seinsbegriff getrieben werde. Wenn
der hl. Thomas Gott als Sein schlechthin bezeichnet, so unter-
scheidet er das Sein in diesem Sinne sorgfiltig von dem blofsen,
bestimmungslosen Sein und dem in irgend einem Sinne iiberhaupt
Seienden oder KExistierenden und Wirklichen, in welchem auch
die Endlichkeit und die Privation, also auch das Bése ein Wirk-
liches und Existierendes ist, freilich nur als Beschridnkung oder
Mangel an einem Realen und im wahrhaften Sinne Wirklichen.
Denn Wirklichkeit und Existenz sind keineswegs so schlechte
Bestimmungen, wie der Kritiker und viele Neueren meinen.
Blofse Existenz ist allerdings keine Vollkommenheit, ist aber
iiberhaupt auch nicht moglich, da Existenz nur einer Realitat—
einem bestimmten Wesen — zukommen kann. KEinem solchen
aber verleiht die Existenz erst das wahre, vollkommene Sein,
die letzte Aktualitdt; denn das geringste Wesen, das existiert,
ist in einem wahreren und vollkommeneren Sinne Sein, als das
vollkommenste, aber nur gedachte Wesen. Darum werden wir
das vollkommenste Sein, das durch sich selbst und von dem alles
ist, vor allem als Existenz, als Wirklichkeit, als Seiendes schlecht-
hin bestimmen miissen, nicht als blolse Existenz, als blofses
Sein, dem Leben, Intelligenz u. s. w. fehlen konnten, sondern
als das Sein, das alles dieses in einer seiner Vollkommenheit
entsprechenden Weise ist. Wenn dann weiter gesagt wird, alles
endliche Sein sei nur durch Teilnahme an dem Sein schlechthin
(simpliciter), so wird damit das participierte Sein noch keines-
wegs zu einem blofs scheinbaren herabgesetzt; denn so wenig
jener Begriff des Seins schlechthin (des transcendenten, absolut
aktualen Seins) mit dem eleatischen Begriff des Seins (den die



Ethik und Politik. 271

Scholastik als ein Erzeugnis der Abstraktion betrachtet, wahrend
jener mit Hilfe des Kaasalitdtsprincips erschlossen ist) zusammen-
fallt: ebensowenig trifft die scholastische Verhaltnisbestimmung
des endlichen, weltlichen Seins zu dem unendlichen, gottlichen
mit der aus dem eleatischen Rationalismus hervorgehenden zu-
sammen. Die der Scholastik zur Last gelegte Zweideutigkeit
des Seinsbegriffs wiirde nur dann begriindet erscheinen, wenn
der Begriff des schlechthin Seienden wie ein intuitiver, beziehungs-
weise spekulativer Vernunftbegriff behandelt wiirde, was nicht
von der Scholastik, sondern vielmehr von den Neueren (Descartes,
Spinoza, Hegel) geschieht, auf welche letztere deshalb auch der
Vorwurf der Zweideutigkeit zuriickfillt; denn diese werfen in
der That den allgemeinsten Vernunftbegriff des Seins (das ov
der Eleaten) mit dem Begriffe des Unendlichen, des ,,allerrealsten
Seins zusammen. Wéhrend daher die Scholastik darauf ver-
zichtet, aus dem Begriffe des Unendlichen durch Analyse des-
selben wie eines realen, dessen innere Moglichkeit a priori fest-
stehe, sein Dasein zu erschliefsen, und deshalb die Beweiskraft
des ontologischen Arguments bestreitet, behandeln Descartes
u. 8. w. denselben Begriff des Unendlichen als einen urspriing-
lichen, klaren und deutlichen Vernunftbegriff, dessen Analyse zu
wirklichen Erkenntnissen fiihre, eben weil sie ihn mit dem all-
gemeinen Begriffe des Seins verwechseln. Nicht die Scholastik
also ist es, die das Sein im eleatischen Sinne als realen Begriff
tafste. Der Vorwurf trifft die Neueren und den Kritiker selbst,
denn seine allgemeine Bildungskraft verhélt sich objektiv genan
so, wie subjektiv der Begriff des Seins, in dem als einem ur-
spriinglich bestimmungslosen alle Bestimmungen gesetzt und auf-
genommen werden. — Aus dem Gesagten erhellt, dafs, wenn
die Scholastik das gottliche Sein durch die Dinge participiert
werden lafst, dies nicht bedeute, dafs die Dinge formell seiend
sind durch das gottliche Sein, sondern dafs ihr Sein ein von Gott
als ihrer causa efficiens und exemplaris mitgeteiltes, ver-
liehenes und daher dem gbttlichen &hnliches Sein sei.

Falsch endlich oder doch in hohem Grade dem Mifsver-
stdndnis ausgesetzt ist die Erkldrung der Substanz: cujus essentia
involvit existentiam; denn strenge genommen gilt dieselbe nur
von dem géttlichen, durch sich notwendigen Sein; unterscheidet
man aber auch die Welt als relative, zwar in sich, aber nicht
aus sich seiende Substanz, so ist auch diese Erklarung ungeniigend
und schliefst keineswegs bestimmt den Pantheismus aus, der nur
durch die unumwundene Anerkennung der Schopfung aus Nichts
vermieden werden kann.



272 Die Philosophie des hl. Thomas von Aquin.

Um auf die Auffassung des Bosen als Privation zuriickzu-
kommen, so widerspricht es keineswegs der thomistischen Lehre,
wenn das Bose zugleich als kontrdrer Gegeusatz des Guten auf-
gefalst wird; denn obgleich das Wesen oder besser Unwesen
des Bosen als solchen in der Abwendung von Gott zu suchen
ist, so kommt doch auch nach thomistischer Lehre mit Riicksicht
auf das Fundament der Privation ein positives Moment, ndmlich
die verkehrte Zuwendung zum Geschopfe hinzu.

Das Ziel des sittlichen Strebens ist Gottdhnlichkeit. Der
Kritiker findet dieses Princip an sich richtig, aber wenig zuver-
lassig, da die Idee Gottes so wenig klar erkannt und bestimmt
werden konne; sel doch selbst der christliche Gott Jahrhunderte
hindurch als ein Wesen betrachtet worden, das unbedingte Unter-
werfung, blinden Gehorsam fordere, und dem selbst eine Hand-
lungsweise gegen seine Geschopfe zugeschrieben werde, wie kein
wahrhaft sittlicher Mensch sie nachahmen diirfte. Um diese
letztere Bemerkung zu wiirdigen, haben wir uns an das zu er-
innern, was der Kritiker gegen den Glauben an eine specielle
Vorsehung vorgebracht und worauf wir die Antwort bereits ge-
geben haben. Uber die Forderung blinden (Gehorsams und
Glaubens aber werden wir alsbald zu reden haben. Die Auf-
forderung, vollkommen zu sein, wie der himmlische Vater voll-
kommen ist, ist vom Christentum unzertrennlich und setzt aller-
dings eine wahre und wirdige Vorstellung von Gott voraus.
Indes selbst darin, dals der verderbte Mensch sich Gotter bildet
nach dem Geliiste seines Herzens, liegt ein Zeugnis fir die
Griltigkeit des Princips der Gottdhnlichkeit; denn nicht ohne
eigene Schuld halt nach dem Ausspruche des Apostels der Mensch
die Erkenntnis Gottes in Ungerechtigkeit gefangen.

Ahnliches ist von dem gottlichen Gesetze als Norm und
leitendem Princip des sittlichen Strebens und Handelns zu halten.
Indem die Gottahnlichkeit und der gottliche Wille als sittliche
Normen hingestellt werden, ist selbstverstdndlich die normale
Vernunftentwickelung vorausgesetzt. Da aber diese mannigfaltigen
Hindernissen unterworfen ist, kam ihr Gott durch die urspriing-
liche Offenbarung hilfreich entgegen; zwar erlitt auch diese im
Laufe der Zeit eine Trubung, aber selbst im Bewulstsein des
gefallenen und immer tiefer gesunkenen Menschen sind die Grund-
linien des gottlichen Gresetzes nicht vollig ausgeldscht, und daher
die wichtigsten Bestimmungen des Dekalogs wenigstens im Be-
wufstsein jener Vilker lebendig, die sich zu einer geistigsittlichen
Lebensfiihrung erhoben haben. Wir erinnern nur an die Aus-
spriiche der griechischen Tragiker.



Ethik und Politik. 273

Die hochste ethische Einsicht brachte die vollendete Gottes-
offenbarung im Christentum, so dals wenigstens vom christlichen
Standpunkt aus nicht gesagt werden kann, es bediirfe erst ,der
Anstrengungen grofser Geister und fordernder Umstdnde®, um
nicht blofs das sittliche Leben, sondern auch die sittliche Einsicht
zu fordern. Der Kritiker behauptet einen unbegrenzten Fort-
schritt der Menschheit, der mit Unbildung beginnt und der Ver-
irrung und Verbildung unterworfen ist; seine Aufgabe wére also
zu zeigen, welche sittliche Fortschritte wir iiber das Christentum
hinaus gemacht haben oder machen konnen. Wir wissen andere
nicht zu finden, als die theoretische Toleranz, mit anderen
Worten, die Indifferenz gegen Wahrheit und Irrtum, die that-
sachlich in sittlicher Beziehung nicht ein Fortschritt, sondern ein
Rickschritt ist. Da die Offenbarung, wie die natiirliche Gottes-
erkenntnis, so auch den Inhalt des natiirlichen Sittengesetzes in
sich aufnimmt, darbietet und vermittelt, iiberhaupt die Vernunft
nicht unterdriickt, sondern zur Bethdtigung anregt, so ist der
Einwand grundlos, dals verniinftig unentwickelte Menschen einer
‘Offenbarung nicht fihig seien., Auch das Gesetz der Begierlich-
keit kann kein uniiberwindliches Hindernis bilden, da ja Offen-
barung und Gnade die Arznei dagegen enthalten.

Zu den Principien der Sittlichkeit ist aufser dem Gesetz die
Freiheit des Willens zu rechnen. Der englische Lehrer lalst
dieselbe in einer notwendigen Grundrichtung des Wollens auf
das Endziel, die Gliickseligkeit wurzeln; denn freie Wahl in den
Mitteln setzt ein notwendiges Wollen des (letzten) Zweckes voraus.
Dagegen wendet der Kritiker ein, erstens dieses Grundwollen
sel nur die Natur und Daseinsrichtung des empfindenden, leben-
den Wesens iiberhaupt, zweitens gei das notwendige Verlangen
nach Gliickseligkeit von mehr formaler als sachlicher Bedeutung;
denn iiber das Was, das Sachliche, herrsche grofse Unbestimmt-
heit und Téduschung. Auf den ersten Einwand ist zu erwidern,
dals die Richtung auf das Gute im allgemeinen, auf das den
Willen allein beseligende Vernunftgut eben nur dem verniinftigen
Streben, d. h. dem Willen eignen kénne. Was das zweite be-
trifft, so besteht in Bezug auf das Was der Gliickseligkeit aller-
dings thatsédchlich und subjektiv ein grofser Unterschied der
Bestimmung; rechtlich und objektiv aber ist dasselbe vollkommen
bestimmt, da die Glickseligkeit des Menschen nur in der Voll-
kommenheit seines KErkennens und Wollens, i intellektuellen
Besitze des hochsten Gutes, Gottes, gelegen sein kann.

Uber die angeblichen Liicken der thomistischen Freiheits-
theorie haben wir uns frither bereits ausgesprochen. Die vom

Jahrbuch fiir Philosophie ete. IX. 18



274 Die Philosophie des hl. Thomas von Aquin.

Kritiker geforderte kosmische oder natiirliche Grundlage der
Freiheit ist dadurch geniigend gewahrt, dals die Natur das Werk
gottlicher Freiheit ist. In der Natur findet sich aufser dem Not-
wendigen und Gesetzlichen allerdings auch Andersseinkénnendes,
Zufilliges, und eben deshalb ist sie ein geeigneter Schauplatz
fir freihandelnde Wesen. Dagegen ist es eine ganz willkiirliche
Annahme, dafs die Natur selbst ein nach Freiheit strebendes, zur
Intelhgenz sich entwickelndes Wesen sei.

Uber die wahre Meinung des englischen Lehrers beziiglich
der wesentlichen Verschiedenheit des Willens vom sinnlichen
Begehrungsvermogen kann kein Zweifel sein; daher ist die iro-
nische Bemerkung iiber die ,,80 geriihmte philosophische Klarheit
des Thomas*“ (8. 451) ohne Grundlage. Die Schwierigkeit aber,
die angeblich darin liegt, dals der Geistwille, obgleich wesentlich
vom niederen Begehrungsvermdgen verschieden, doch eine Herr-
schaft iiber dieses ausiiben kann und soll, lafst sich weniger
dadurch beseitigen, dals die intellektive Seele (nicht der Intellekt,
mit welchem Ausdruck wir das hohere Erkenntnisvermdégen
zu bezeichnen pflegen) Lebensprincip des Leibes ist, und daher
die sensitiven Bewegungen dem nédmlichen Wesen angehoren,
als vielmehr durch den Hinweis auf die generische Verwandt-
schaft des Sinnlichen mit dem Intelligiblen, sofern auch in jenem
ein ideales, der Aufnahme ins geistige Bewulstsein fahiges Mo-
ment enthalten ist. Hierin ist es begriindet, dals der Wille das
gesamte Vorstellungsleben und dadurch indirekt auch das sinn-
liche Begehren unter seine Herrschaft zu bringen vermag.

Die Behauptung, dafs Thomas und die Scholastik die leib-
lichen Lebensprincipien und Bethdtigungen als wesentlich ver-
derbt und bose betrachten (8. 452), ist eine ganz grundlose
Unterstellung, ebenso wie diejenige, dals eine ibernatiirliche
Macht in der Sinnlichkeit walte, ein vom Teufel eingeflolstes
widergottliches Gesetz des Fleisches. Der Widerstreit der Kon-
kupiscenz bildet eine Thatsache, die an sich eine natiirliche Er-
klarung nicht ausschliefst, von der uns aber die Offenbarung
lehrt, dals sie de facto auf dem Verluste einer iibernatiirlichen
Gabe infolge des Sindenfalles beruht. Da dieser durch Ver-
filhrung des Teufels veranlalst wurde, so erscheint jener Wider-
streit als eine Art Herrschaft des Teufels, womit in keiner Weise
gesagt ist, dals in der Begierlichkeit dualistisch ein boses Prineip
sich bethéatige.

Nicht nur eine unauflosliche Schwierigkeit, sondern einen
Widerspruch erblickt der Kritiker in der Annahme einer direkten
Einwirkung Gottes auf das sittliche Wollen und Handeln; denn



Ethik und Politik. 275

eine und dieselbe That konne nicht ganz das Werk Gottes und
des Menschen sein, es sel denn, dafs der Mensch sich, wie bei
der Hypnose, als rein passives Werkzeug verhalte. Der letztere
Hinwand wird von dem hl. Thomas durch die Erklidrung beaut-
wortet, dals nur die erste Ursache, die Grund des Willens und
seiner Freiheit ist, ohne Verletzung der letzteren, den Willen
wirksam beeinflussen konne, wihrend jeder direkte geschopf-
iiche Kinflufs, wenn er iiberhaupt moglich wéire, die Freiheit des
Willens ausschliefsen wiirde. Indem Gott auf den Willen wirkt,
wirkt er als dessen Grund und erste Ursache, Kraft und Impuls
zu freiem Handeln verleihend. Der Impuls der ersten Ursache
enthdlt eine Biirgschaft der kreatiirlichen Freiheit, nicht eine
Gefahr fiir sie. Damit ist auch die Losung des ersten Einwurfs
angedeutet. HEine Wirkung kann naémlich nicht mehrere Total-
ursachen, die derselben Sphare angehdren und sich koordiniert
sind, wohl aber solche haben, die im gegenseitigen Verhiltnis
der Unter- und Uberordnung stehen.

Auf die Lehre von der Tugend iibergehend, glaubt der Kri-
tiker eine Abweichung von der aristotelischen Lehre darin zu
ersehen, dafs der hl. Thomas die Bestimmung der Tugend als
Mitte nicht auf die moralische Tugend beschrinke, sondern selbst
auf die theologischen ausdehne, wihrend der griechische Philo-
soph sie nicht einmal von den dianoetischen Tugenden  gelten
lasse. Es liefse sich jedoch leicht zeigen, dafs der englische
Lebrer in diesem Punkte von Aristoteles nicht abweicht und
den Grundsatz ,in medio virtus“ nur in einem uneigentlichen,
analogischen Sinne auf die theologischen Tugenden iibertrigt,
was z. B. vom Glauben gilt, dem der Unglaube gewissermalsen
als ein Zuwenig, der Aberglaube — das Zerrbild des Glaubens —
gewissermalsen als ein Zuviel entgegengesetzt ist.

Nédher auf die moralischen Tugenden eingehend, erhebt
der Kritiker beziiglich der Gerechtigkeit den Vorwurf, dals
kaum von den eigentlichen Grundrechten der menschlichen Natur,
von der Freiheit als Menschenrecht und von der freien Forschung
die Rede sei. Nach thomistischen Grundsétzen sei das Gewissen
nicht im mindesten zu respektieren, wenn die kirchliche Auto-
ritét in Frage komme. Thomas huldige hierin dem Wahne der
Zeit und der ,,riicksichtslosen Voreingenommenheit in seiner
Kirche“, ohne dafs es ihm in den Sinn komme, dals solche An-
spriiche specifisch kirchliche, separatische seien, nicht aber auf
Allgemeinheit und rationalen Wert Anspruch machen kdnnen
(8. 456). Fassen wir diese Vorwiirfe ins Auge, so ist das Un-
recht der Sklaverei schon durch die Pflichten, die der Mensch

18*



276 Die Philosophie des hl. Thomas von Aquin.

und Christ auch nach thomistischer Lehre seinen Mitmenschen
gegeniiber hat, ausgeschlossen. Das Recht auf freie Uberzeugung
aber ist von der Pflicht eines vernunftgemélsen Gehorsams un-
zertrennlich. Weder die Kirche noch der heil. Thomas fordern
blinden Glauben. Eine solche Forderung ist auch darin nicht
enthalten, dals der in der Kirche Geborene und Erzogene seinen
Glauben nicht suspendieren und von einer nachtrdglich anzu-
stellenden Untersuchung abhingig machen darf. Wenn der Abfall
vom (lauben als schwerstes Verbrechen betrachtet wird, so
bedeutet dies nicht eine Forderung blinden Glaubens, sondern
die Uberzeugung von seiner Wahrheit und Gottlichkeit. Da der
Kirche diese Uberzeugung im innersten Wesen llegt und sie
dieselbe in allen ihren Gliedern voraussetzt, kann sie den mog-
lichen Bruch mit dem Glauben nur als eine abnorme Erscheinung
ansehen. Denn, enthélt die Lehre der Kirche wirklich das reine
Wort Gottes — und sie selbst ist hiervon iiberzeugt — so kann
eine aufrichtige und demiitige Forschung in keinem Falle zu
einem Bruche mit dem Glauben fiilhren. Tritt ein solcher
dennoch ein, und werden iiberdies glaubensfeindliche Lehren
offentlich verkiindet und verbreitet, so bringt die Kirche nur das
Recht der Gesamtheit gegeniiber dem Milsbrauch eines indivi-
duellen Rechtes zur Geltung, wenn sie gegen das hartnackige
Beharren in dem, was sie als Irrtum betrachten mufls, mit Aus-
schliefsung aus ihrer (remeinschaft reagiert. Dieses Verfahren
ist nicht blofs vollkommen rational, sondern auch das vom Stand-
punkt der Kirche einzig mogliche, auf das sie nicht verzichten
kann, ohne ihren gottlichen Charakter und Ursprung zu ver-
leugnen.

Eine dhnliche Liicke findet der Kritiker in der thomistischen
Darstellung der Tapferkeit (fortitudo, Starkmut); es werde nicht
in Betracht gezogen, dafs beziiglich der Erforschung der Wahr-
heit bei der Ausiibung des Rechtes der Forschung und der
Wissenschaft und zur Uberwindung des Irrtums Tapferkeit not-
wendig sei. Hat denn aber, fragen wir, nicht der heil. Thomas
selbst diese ,, Tapferkeit“ in der Bekéimpfung des Irrtums sowohl
gelehrt, als auch geiibt? Dabei moge jedoch nicht unbemerkt
bleiben, dals der heilige Lehrer den jeder Tugend notwendigen
Starkmut von der speciellen Tugend der fortitudo wohl unter-
schied (1. 2. qu. 61 art. 4). — Freilich im Sinne des Kritikers
hatte Thomas jenen Starkmut gegen die Kirche statt in ihrem
Dienste ausiiben miissen. Er war aber von der Uberzeugung
durchdrungen, dafs im Christentum die ewige Wahrheit selbst
erschienen sei, und er glaubte die Vernunftgemilsheit dieser



Ethik und Politik. 277

Uberzeugung gegen die Feinde des Christentums siegreich ver-
teidigen zu konnen. Nicht zur Kritik und Bekédmpfung des
Christentums, die ja zur Geniige von den Gegnern besorgt wurde,
sondern zur Verteidigung desselben wendete er seine hohen
Geistesgaben an, und in dem siegreichen Erfolge seiner Bestre-
bungen selbst durfte und mulste er eine glinzende Bestitigung
seines Glaubens und Bestirkung in ihm erblicken.

Wer mochte ein ernstes, freies Streben nach Wahrheit ver-
ponen? Wenn aber das freie Streben mit der Annahme sich
verbindet, dafs es iiberhaupt keine ,fertige® Wahrheit gebe, der
sich der Mensch zu unterwerfen habe, so besteht zwar iber die
Freiheit dieses Strebens kein Zweifel, aber der Ernst des-
selben mufs entschieden bestritten werden. Von Demut vollends
ist darin nicht das Geringste zu verspiiren. Denn jene Annahme
kommt der principiellen Leugnung der gottlichen Wahrheit und
der Erklarung gleich, dafs man sich unter keinen Umsténden
einer gottlichen Offenbarung unterwerfen wolle, wie immer sie
sich auch beglaubigen moge. Die Versicherung ist daher be-
deutungslos, dafls die Gegner der Offenbarung nicht priifen oder
entscheiden wollen, ob Gott die Wahrheit offenbare (was kaum
jemand im Ernste den Rationalisten zum Vorwurfe gemacht hat),
sondern ob Gott sich offenbare. Man geht eben von Voraus-
setzungen aus und stellt Kriterien auf, die durch die evidentesten
Griinde der Glaubwiirdigkeit nicht befriedigt werden konnen. —
Wenn im ernsten Forschen nach Wahrheit sich die Tugend der
Tapferkeit bethétigen kann, warum soll sie sich nicht vielmehr
auch im Festhalten der Wahrheit sowohl durch den Heroismus
des Blutzeugen als auch durch die mutige Verteidigung des
Bekenners erproben konnen?

Wir geben dem Kritiker zu, dafs eine Autoritdt, welche den
Vernunftgebrauch verbietet, dadurch allein schon ihre Ungott-
lichkeit bekunden wiirde. Ebenso aber wiirde dies auch eine
Autoritdt thun, die einerseits ihren gittlichen Ursprung behaupten
und anderseits doch die Bestreitung ihrer Anspriiche als zu-
lassig und berechtigt anerkennen wiirde. Einer Autoritit gegen-
iiber, die sich als gottlich zu legitimieren vermag, ist der Glau-
bensgehorsam nicht nur vernuntt-, sondern auch pflichtgemals;
denn das sacrificium intellectus ist nicht dumpfe und gedankenlose
Unterwerfung, da die Kirche nicht nur die aulserhalb ihrer
Stehenden auffordert, ihre Anspriiche sorgfiltig zu priifen, sondern
auch ihren Mitgliedern je nach Begabung und Beruf zur Pflicht
macht, der Griinde ihres Glaubens sich bewufst zu werden.
Selbst jenes ,,Opfer, das dem Inhalt des Glaubens gegeniiber



278 Die Philosophie des hl. Thomas von Aquin.

gefordert wird, bedeutet nicht gedankenlose Annahme der My-
sterien, sondern ein Firwahrhalten auf das Zeugnis der ewigen
Wahrheit hin, also nur ein solches Fiirwahrhalten, das nicht
von der Vernunfteinsicht in die geoffenbarte Wahrheit abhéngig
gemacht wird.

An die Tugend der Méaflsigkeit kniiptt der Kritiker einen
Ausfall auf das ,,weltliche Treiben der Hierarchie und beméngelt
die theologische Lehre, dafs sowohl die sakramentalen Wirkungen
als auch insbesondere die pépstliche Unfehlbarkeit von der per-
sonlichen Heiligkeit oder Unheiligkeit der Spender und Triger
unabhéngig seien. Seine einschligigen Bemerkungen beweisen
jedoch nur, wie sehr ihm das Verstindnis der Kirche und ihrer
gottlichen Leitung abhanden gekommen ist. Die gottliche Weis-
heit zeigt sich eben darin, dals sie ohne Aufhebung der person-
lichen Freiheit doch die Quellen der Wahrheif und Gnade
ungetritbt und ungehemmt durch die Jahrhunderte stromen léafst
und so das Heil der Glaubigen, das sie an objektive Heilsfaktoren
gekniipft hat, sicher zu stellen vermag. Wenn man an das Wort
des Evangeliums erinnert, dals der Baum an den Friichten zu
erkennen sei, und an den theologischen Grundsatz, dafls die
Gnade die Natur voraussetze (S. 461), so konnen wir. uns auf
die Thatsache der sittlichen Erneuerung der Menschheit durch
Christentum und Kirche und ihre zahllogsen Heiligen aller Jahr-
hunderte und Volker berufen: Instanzen, denen gegeniiber die
Schwéchen einzelner Glieder der Hierarchie kaum in Betracht
kommen konnen.

Auf die Bemerkungen iiber die thomistische Lehre von der
Néchstenliebe féllt es schwer, eine Antwort zu geben. Um sie
zu widerlegen, geniigt es, sie mitzuteilen. Die Lehre, dafls der
Néchste um Gottes willen zu lieben sei, da nur dieses Motiv
ein alle umfassendes, auch die Feinde einschliefsendes und zu-
gleich ein iibernatiirliches, des Christen vollkommen wiirdiges
1st, wird dahin gedeutet, dals die humanitire Néachstenliebe
zuriick- und im Grunde der Papst allein als eigentliches Objeks
der Gottes- und Néchstenliebe hingestellt werde.

In dem Begriffe der eingegossenen Tugenden, wie die
theologischen Tugenden des Glaubens, der Hoffnung und Liebe
von den Theologen bezeichnet werden, soll unmittelbar ein Wider-
spruch liegen. Der Kritiker kennt nur erworbene Tugenden,
wiewohl doch auch die natiirliche, moralische Tugend nicht ohne
vorausgesetzte, natiirliche Anlage erworben wird. Der angeb-
liche Widerspruch ist nur dann vorhanden, wenn man das héhere,
aus gottlicher Quelle stammende iibernatiirliche Geistesleben mit



Ethik und Politik. 279

dem Malflsstab der gewohnten Begriffe messen will. Mit dem
Begriffe der Tugend verhilt es sich wie mit dem gewdhnlichen
Begriff der Person, der einer Modifikation unterzogen werden
mufs, um auf die ibernatiirlichen Geheimnisse Anwendung zu
finden. Gleichwie aber der gewdhnliche, philosophische Person-
begriff durch die theologisch gebotene Modifikation nicht zerstort,
sondern schéarfer bestimmt wird, so verhdlt es sich auch mit dem
Tugendbegriff, der ein Moment in sich enthdlt, durch das er
geeignet ist, auf die iibernatiirliche Ordnung iibertragen zu werden,
nimlich das Moment der Habituierung und Stédrkung der
Seelenvermogen.

Der Kritiker will Glaube, Hoffoung und Liebe vielmehr
Glickseligkeiten genannt wissen, da deren Besitz ein Glick,
nicht eigentlich eine Pflichterfiillung, und deren Verlust ein Un-
gliick, das grofste im irdischen Dasein sei. In dieser Ansicht
liegt eine gewisse Wahrheit, denn der Besitz der gottlichen
Tugenden ist zweifellos das grofste Gliick des Menschen hie-
nieden. Gleichwohl ist ihr Verlust nicht allein ein Ungliick,
sondern auch eine Verschuldung; denn, wer einmal durch gott-
liche Gnade — sei es mit oder ohne sein Zuthun — den wahren
Glauben besitzt, kann ihn ohne eigene Schuld nicht verlieren.
Ahnliches gilt von den iibrigen theologischen Tugenden. Glaube,
Hoffnung und Liebe sind Heilsgnaden und fliefsen als solche aus
verborgener, gottlicher Quelle; ihre Bethitigung aber ist nicht
ausschlielslich Sache der Gnade, sondern zugleich des freien
Willens. Sofern sie jenes sind, bilden sie gleichsam den Kern
einer ibernatiirlichen Sittlichkeit, um den sich das gesamte sitt-
liche Leben krystallisieren soll.

Obgleich der Glaube einerseits ein Gmadengeschenk Gottes
1st, so ist er anderseits doch zugleich eine Pflicht fiir jeden, dem
dieses Gnadengeschenk angeboten wird. Wer die gottliche Offen-
barung, nachdem sie ihm hinreichend proponiert und erkennbar
gemacht ist, nicht glaubt, ist ohne Entschuldigung; von ihm gilt
das Wort, das nicht blofs aus dem Munde der Kirche, sondern
Christi selbst kommt: qui non crediderit, condemnabitur. Die
Handvoll Menschen aber, die behaupten, sie besifsen die absolute
Wahrheit (8. 466), sind die Apostel und ihre rechtmilsigen
Nachfolger, denen Christus seinen Beistand verhiels, und die er
in alle Welt aussandte, um zu lehren und zu taufen, durch die
also alle anderen Menschen ,allein die absolute Wahrheit und
die Gnadenspendung zum ewigen Heile erlangen® (Ebd.). Wer
gegen solche Lehren polemisiert, streitet nicht blofs gegen tho-
mistische Philosophie, sondern gegen den einfachen Inhalt des



280 Die Philosophie des hl. Thomas von Aquin.

katholischen Katechismus. Mit jenem Auftrag Christi sind alle
Vélker auf die Apostel, ,auf eine Handvoll Menschen®, als die
Vermittler ihres Heiles, ihrer ewigen Bestimmung, hingewiesen.
Will man hierin eine Ungerechtigkeit, eine Verletzung der Liebe
gegen diese Volker ersehen, so trifft die Anklage den Urheber
des Christentums selbst. Man kann allerdings fragen: warum
schmachten so viele Volker seit Jahrhunderten in Finsternis und
Unkenntnis des wahren Glaubens? Sollen wir indes mit dem
Kritiker am Christentum selbst und an der Weisheit und Giite
Grottes irre werden, weil wir nicht im stande sind, auf diese und
ahnliche Fragen eine vollkommen befriedigende Antwort zu
geben? Was wiirden wir damit gewinnen? Nicht nur nichts,
sondern der letzte Anker der Menschheit, eben das Christentum
selbst, miilste im Abgrunde religioser Gleichgiiltigkeit und eines
unheilbaren Skepticismus versinken. Der einzige richtige Schluls,
den wir zu ziehen haben, ist derjenige, aus welchem die grols-
artige Missionsthétigkeit der Kirche hervorgeht, ndmlich alles,
was in unseren Kriften steht, zu thun, um die gesamte Mensch-
heit an den Segnungen des Christentums teilnehmen zu lassen.

Wenn gesagt wird, dals der gottliche, iibernatiirliche Glaube
nicht blofs Sache der Erkenntnis, sondern auch des Willens sei,
so ist dies vollkommen begriindet; denn ein Firwahrhalten, das.
nicht auf der Hinsicht in die innere Wahrheit des Fiirwahr-
gehaltenen beruht, ist nicht ein notwendiges, sondern ein freies,
setzt also die Glaubensgeneigtheit voraus. Bemerkt man hier-
gegen, dals, was als gottliche Offenbarung erkannt sei, notwendig
geglaubt werde, so ist zu erwidern, dals wir zwar mit Evidenz.
die Glaubwiirdigkeit, nicht aber die Wahrheit des Christen-
tums, resp. der christlichen und katholischen Lehre zu erkennen
vermogen. Die vom Kritiker aus der Abhingigkeit des Glau-
bens vom Willen gezogenen Folgerungen aber sind nicht als
stichhaltig anzuerkennen; denn obgleich gilt: nemo credit nisi
volens, so ist damit doch keineswegs gesagt, es hinge nur vom
bosen Willen der Andersgliubigen ab, wenn sie andersgliubig:
seien, da nach theologischer Lehre Andersgliubige in einem un-
iberwindlichen, also unverschuldeten, Irrtume befangen sein
konnen.

Aus allem Bisherigen ladfst sich abnehmen, wie das Urteil
des Kritikers iiber den theologischen Fundamentalbegriff des
Ubernatiirlichen lauten werde. Ohne sich um die Unterschei-
dung eines natiirlichen und iibernatiirlichen Endziels zu kiimmern,
stellt er die theologische Lehre so dar, als ob der Mensch ohne
die libernatiirlichen Gnadengaben des urspriinglichen Zustandes



Ethik und Politik. 281

als ein absolut unzweckmilsiges Geschopf, als ein Unfihiger,
Diirftiger und wie ein hilfloser Bettler dagestanden wére. Dazu
komme, dals jene Gaben, durch welche der Mensch zu seinem
Endziel erst wahrhaft befdhigt werde, ihm nur als accidentelle
Momente zu teil geworden seien. Ein, wie ihm diinkt, weder
Gottes noch .des Menschen wiirdiger Gottesbegriff, der solcher
Auffassung zu Grunde liege (8. 469)! So glaubt derjenige reden
zu diirfen, der es der Wiirde Gottes entsprechend héalt, Phan-
tasie zu haben, und der Wiirde des Menschen, ein Phantasie-
produkt zu sein. Wir wollen dem Kritiker sagen, was Gottes
wiirdig ist: ndmlich seinem Geschopte mitzuteilen, was es von
Natur gar nicht haben, was ithm nur durch Gnade, sonach als
etwas Accidentelles verliehen werden kann: nédmlich der un-
mittelbaren Anschauung Gottes gewiirdigt zu werden.

Obgleich indes das Ubernatiirliche dem Menschen nur als
ein Accidentelles, d. h. weder als etwas Substanzielles noch aus
seiner Substanz und den Principien seiner Natur Resultierendes,
zukommen kann, so ist doch die Behauptung falsch, dals deshalb
das Natiirliche durch das Ubernatiirliche nicht wahrhaft und in
naturgemélser Weise vervollkommnet werde; denn wenn der
Geist durch jede objektive Erkenntnis vervollkommnet wird, ob-
wohl dieselbe als solche nicht aus dem Wesen des Geistes her-
vorgeht, so wird dies in um so hoherem Malse von der Erhebung
zur Anschauung Gottes gesagt werden miissen, wenngleich diese
dem geschaffenen Geiste nur durch Gnade, nicht als Ausfluls
seines Wesens oder durch seine natiirliche Kraft zu teil wird.

Die Lehre von der Erbsiinde verwickelt der Kritiker zu
einem Knduel, der nur schwer zu entwirren ist. Wie kommt
er zur Annahme, dafs durch die Erlosungsthitigkeit zwar die
Schuld, nicht aber die Strafe weggenommen werde? Weils er
denn nicht, dals nach dem Apostel in den Wiedergeborenen
nichts Verdammungswiirdiges — nihil damnationis — mehr ist?
Die Konkupiscenz zwar bleibt, aber nicht als Strafe, sondern nur
als die natiirliche Folge des Vermdgensdualismus des sinnlichen
Begehrens und geistigen Wollens im Menschen, dessen mdglicher
Zwiespalt nicht durch eine besondere Gnadengabe unterdriickt
wird, sondern zur Bewidhrung im Kampfe — ad agonem —
dienen soll. — Was sollen wir aber zu der Behauptung sagen,
dafs nach Thomas der Kampf zwischen gut und bése eigentlich
schon im Schaffen stattfinde? Es beliebt dem Kritiker, die tho-
mistische Auffassung der Erhalfung als kontinuierliches Schaffen
in dem Sinne zu nehmen, dafls die gottliche Schopferthitigkeit
als das eigentlich Seiende und Dauernde die iibernatiirliche Gnade



282 Die Philosophie des hl. Thomas von Aquin.

an sich erfahre, woraus dann folgen wiirde, dals das Bose die
Schopferthatigkeit Gottes unmittelbar selbst affiziere. Dies ist
nicht mehr Kritik, sondern Milshandlung und Entstellung der
thomistischen Lehre. Der Kritiker bedarf aber eines solchen
Zerrbildes, um die Aufmerksamkeit von seiner eigenen Lehre
abzulenken; denn ist die Welt gottliche Imagination, so besteht
in Wahrheit nur gottliches Thun und Handeln, und das Bose hat
die gottliche Thétigkeit selbst zu seinem Substrat.

Die tiefsinnige Lehre, dals wir gut sind, weil Gott uns liebt,
hebt keineswegs, wie der Kritiker meint, den letzten selbstin-
digen Rest des Menschenwesens auf, sondern enthdlt das Be-
kenntnis, dals wir Sein und Gutsein von Gott besitzen; jedoch
anders das Sein und anders das Gutsein, da letzteres zugleich
von uns, unserer eigenen Selbstbestimmung abhidngt.

Um die Frage, wodurch die Thatséchlichkeit ibernatiirlicher
Einwirkung kundgegeben und bewiesen werde, zu beantworten,
werden wir uns allerdings, soweit, es sich um die Ordnung der
Gnade handelt, nicht auf die Erfahrung berufen. Der Kanon,
dals nur das Erfahrene und Erfahrbare wirklich sei, bildet einen,
sogar den Grundirrtum der neueren Philosophie, welchem bei
unserem Kritiker selbst der theistische Begriff Gottes, der Scho-
pfung, des Ubernatiirlichen zum Opfer fallen. Wir wissen aber
von jener Thatséchlichkeit durch gottliche Offenbarung, die uns
zugleich erkldrt, dals hienieden die Herrlichkeit der Kinder
Gottes noch nicht offenbar, also nicht Gegenstand der Erfahrung
ist: nondum apparuit, quid erimus. I Joh. 3, 2. Die verborgene
Herrlichkeit der Kinder Gottes, die im Jenseits offenbar wird,
wird allerdings nicht durch natiirliche Tugenden erworben.
Dessen ungeachtet sind diese fiir die Erreichung des hochsten
Menschenzieles nicht wertlos (8. 474); denn das Ubernatiirliche
zerstort nicht, sondern erhoht und vervollkommnet die Natur.

Nicht nur die thomistische, sondern die kirchliche Sitten-
lehre kennt aulser den gottlichen auch kirchliche Gebote, die
den gottlichen nicht fremdartig gegeniiberstehen, sondern sie
niher bestimmen und auf ihre Erfiillung unter konkreten Um-
stinden abzielen. Sollte es daher auch Menschen geben, welche
die Erfiillung kirchlicher Vorschriften als Beschwichtigungsmittel
des Gewissens betrachten, so liegt hierin eine Selbsttduschung,
die man ohne Ungerechtigkeit nicht dem Kirchengebote zur Last
legen kann. Es ist daher eine ungerechte Anklage, dals die-
selben vielfach der Sittlichkeit schaden. Sollte dies in irgend
einem Falle zutreffen, so lige die Schuld nicht in den Geboten
der Kirche, deren innere Absicht und wesentliche Wirkung



Die Grundprincipien des hl. Thomas von Aquin. 283

heilsam sind, sondern in dem Mifsbrauch derjenigen, die sie jener
Absicht eutfremden. Uber die Berechtigung der Kirche zu
solchen Geboten aber kann unter Christen kein Zweifel sein, da
sie durch die klarsten und formellsten Ausspriiche Christi selbst
verbiirgt 1st.

Von den Argumenten, durch welche ‘der englische Lehrer
die Unerlaubtheit des Zinsennehmens aus einem .rein konsump-
tiblen Anleihen zu begriinden sucht, halt der Kritiker sich befugt,
zu sagen: ,die moderne Zeit zeige, wie sehr hier der schola-
stische Heros ins Leere rede®“. Das Résonnement sei im Grunde
dies, das Geld diirfe nicht als nutzbringende Sache nach der
kirchlichen Lehre betrachtet werden, also ist es nicht nutz-
bringend. Er wulste indes, dafls der hl. Thomas in dieser Frage
nicht blofs auf die Kirchenlehre, sondern auch auf Aristoteles
sich beruft (‘O d¢ tdxog ylverar véuoua voulouarog, ots xai
uaAoTa mage QUG 00Tog T@Y YenueTioudy g6tw. Polit. 1 I
1258 b 9). Ein gerechter Richter wiirde im gegebenen Falle
dem englischen Lehrer wenigstens dieselbe Rechtfertigung oder
Entschuldigung zu teil werden lassen, die zu Gunsten der ari-
stotelischen Ansicht von der Unnatur des Zinsennehmens geltend
gemacht wird, dals das Kapital selbst nicht in neuerer Zeit
»seine vollige Ausbildung® erlangt hat (Stahr bei Susemihl, Arist.
Politik B. II. 8. 30 Anm. 98).

i an

DIE GRUNDPRINCIPIEN DES HL. THOMAS
VON AQUIN UND DER MODERNE
SOCIALISMUS.

Von Dr. C. M. SCHNEIDER.

V.
Das Eigentum.
(Fortsetzung von Bd. IX S. 115.)

,Dein Name®, so redet in der Wut des fanatischen Un-
glaubens Proudhon Gott den Herrn an (systéme des contradic-
tions économiques I, p. 36C), ,dein Name, der so lange Zeit das
letzte Wort des Weisen war, die Bestétigung des Richterspruches,
die Kraft des Fiirsten, die Hoffoung des Armen, die Zuflucht



	Die Philosophie des Hl. Thomas von Aquin [Fortsetzung]

