Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 9 (1895)

Artikel: Die Potentia Obedientialis der Kreaturen [Schluss]
Autor: Feldner, Gundisalv
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761782

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761782
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die gehorsame Potenz ist nicht eine passive Potenz. 201

DIE POTENTIA OBEDIENTIALIS DER
KREATUREN.

Von FR. GUNDISALV FELDNER,
Mag. Theol. Ord. Praed.
(Fortsetzung von Bd. IX, 8. 94. Schlufs.)

LU~ - SR

XI. Die gehorsame Potenz besteht nicht in der natiirlichen
transcendentalen Hinordnung zu den Giitern der Ubernatur,

Die Ansicht, nach welcher die potentia obedientialis der
Kreaturen, besonders der Menschen, eine positive, reale, natiir-
liche Potenz bildet, muls als entschieden falsch aufgegeben werden.
Die potentia obedientialis ist nicht eine vom Substrate, in welchem
sie sich befindet, real unterschiedene positive, natirliche Quali-
tit, sondern nichts anderes als das Substrat selber. Dann
bildet sie offenbar die natiirliche transcendentale Hinordnung
dieses Substrates zu den Giitern der Ubernatur? Nein, auch
dieses ist nicht der Fall. Man beruft sich darauf, dals ja der
Mensch auf Grund seiner natirlichen geistigen Fahigkeiten und
Krifte unmittelbar auf Gott gerichtet sei, in Gott sein letztes
Ziel habe. Der Mensch bilde gerade ein der Gnade fihiges
Subjekt, weil er ein geistiges, intelligentes Wesen ist. (Dr. Kra-
nich: a. a. O. 8. 38.) Dazu komme noch der Umstand, dals
der Mensch nach dem Ebenbilde Gottes geschaffen, somit
von Natur aus direkt auf Gott hingeordnet und dazu bestimmt
sel, Grott zn erkennen, ihn zu lieben und in ihm gliickselig zu
sein. (A. a. O. 8. 41 ff) —

Diese Wahrheiten unbedingt zugegeben, miissen wir trotz-
dem bestreiten, dafs die Empfinglichkeit der Kreaturen,
namentlich des Menschen fiir die Giiter der Ubernatur in der
natiirlichen transcendentalen Hinordnung zu diesen Giitern
bestehe. Denn die natiirliche transcendentale Hinordnung eines
Wesens zu einem andern, z. B. des Stoffes zu der Form, des
Leibes zu der Seele und umgekehrt, der realen Potenz zu ihrem
Akte u, s. w. schliefst etwas Positives in sich, und fordert
zugleich das andere, zu welchem es in dieser Weise hingeordnet
ist, als seine natiirliche Ergéinzung,.sein natiirliches Komple-
mentum. Hitte das eine dieses Komplementum nicht, wiirde
es dasselbe nie erlangen, so wire und bliebe es natiirlich



202 Die potentia obedientialis der Kreaturen.

oder in seiner Natur unvollkommen. Res non dicitur esse
imperfecta, quamcunque potentia in ipsa non reducta ad actum,
sed solum quando per reductionem in actum res suum conse-
quitur complementum. Non enim homo qui est in potentia ut
sit in India imperfectus erit, si ibi non fuerit. Sed imperfectus
dicitur, si scientia, vel virtute careat qua natus est perfici.
S. Thom. Quaest. disp. de potentia q. 5. a. 5. ad 7. Ist dem-
nach die potentia obedientialis nichts anderes als die natiir-
liche transcendentale Hinordnung des Menschen zu Gott als
dem letzten Ziele, zu der Erkenntnis und Liebe Gottes im Sinne
der Gegner, so ist der Mensch ohne dieses Ziel, ohne diese
Erkenntnis und Liebe Gottes unvollkommen. Im Sinne der
Gegner mufs der Mensch ja zum mindesten diese natiirliche
Hinordnung besitzen, indem die potentia obedientialis nach ihnen
mehr als das, namlich eine positive, reale natiirliche Potenz
bildet. Demzufolge wire der Mensch unbedingt zu der genannten
Erkenntnis und Liebe Gottes positiv befihigt, oder wie 8.
Thomas an der soeben beigebrachten Stelle sich ausdriickt:
,natus perfici“.  Unter einer natiirlichen Fahigkeit oder capacitas
naturalis muls man doch sicher wenigstens die positive
natiirliche Hinordnung zu Gott und zwar, wie die Gegner
sagen, direkt oder unmittelbar zu Gott, verstehen. Der Mensch
wére somit in dieser Beziehung ,natus perfici. Nun erklart
aber der englische Lehrer ausdriicklich, der Mensch bliebe un-
vollkommen, wiirde er das nicht erreichen, wozu er ,natus
est perfici. Lilst sich dies behaupten vom Menschen mit Bezug
auf die Giiter der Ubernatur? Nein, durchaus nicht. Der Mensch
hétte auch ohne die Giiter der Ubernatur die Vollkommenheit,
welche ihm gebiihrt, wozu er also ,natus est perfici. Folg-
lich bildet seine potentia obedientialis weder eine natir-
liche transcendentale Hinordnung, noch viel weniger eine posi-
tive, reale, natiirliche Potenz zu diesen Giitern. Aliquid est
in potentia ad alterum dupliciter. Uno modo in potentia natur-
alis; et sic intellectus creatus est in potentia ad omnia illa co-
gnoscenda, quae suo lumine naturali manifestari possunt. Kt
nihil horum angelus beatus ignorat; ex horum enim ignorantia
remaneret intellectus angeli imperfectus. Quaedam vero potentia
est obedientiae tantum, sicut dicit aliquid esse in potentia ad illa,
quae supra naturam Deus in eo potest. Ktsi talis potentia non
reducitur ad actum non erit potentia imperfecta. Et sic intel-
lectus angeli beati non est imperfectus, si non cognoscat omnia
quae Deus potest ei revelare. S. Thom. Quaest. disp. de veritate
q. 8. a. 4. ad 13. Eine positive Hinordnung zu einem andern,



Die gehorsame Potenz ist nicht eine passive Potenz. 203

ganz besonders aber die transcendentale Beziehung zu diesem
andern lafst sich nicht denken, ohne dafs dieses andere als Er-
ganzung und natiirliche Vervollkommnung in Betracht kommt.
Nun aber wiire es ohne allen Zweifel sehr unrichtig, wollte man
die Ubernatur als eine natiirliche Ergidnzung und Vervollkomm-
nung der Kreaturen ausgeben. Wir konnen. demzufolge auch
nicht annehmen, dafls die potentia obedientialis der Gesch'dpfe
etwas Positives, sei es nun die transcendentale natiirliche Hin-
ordnung, sei es eine positive, reale natiirliche Potenz, in der
Wirklichkeit bilde. Mit Recht stellt darum der hl. Thomas, wie
auch Dr. Kranich bemerkt a. a. O. S. 46, die potentia obedienti-
alis gegeniiber der potentia naturalis, hilt der Heilige diese
beiden Potenzen jederzeit streng auseinander. (Vergl. Dr. Kra-
nich a. a. O. 8. 39.) Daher konnen wir dem Dr. Kranich a. a O.
S. 45 nur beistimmen wenn er sagt, auch die Fahigkeit des
Leibes fiir die Aufnahme der Seele biete kein Analogon zur Er-
klirung der passiven potentia obedientialis des hl. Thomas.
Damit ist offenbar zugegeben, dafls die gehorsame Potenz auch
nicht mit der natiirlichen transcendentalen Hinordnung des Leibes
zu der Seele in Vergleich gebracht werden konne. Dals sie aber
dann um so weniger eine positive, reale, natiirliche Potenz, eine
aktive Potenz, oder endlich einen actus elicitus bilden konne,
bedarf keines langen Nachweises.

Was haben wir aber dann auf die Thatsache zu antworten,
dafs jeder Mensch auf Grund seiner natirlichen, geistigen Fahig-
keiten und Kréifte unmittelbar auf Gott gerichtet ist, in Gott
sein letztes Ziel hat? Zunédchst miissen wir bemerken, dals nicht
allein der Mensch, sondern iiberhaupt jede Kreatur auf Gott
gerichtet ist, in ihm ihr letztes Ziel hat. KEin Kapitel in der
Summa contra Gentes des hl. Thomas ist iiberschrieben: utrum
omnia ordinantur in unum finem qui est Deus. Ein anderes
trigt die Uberschrift: quod omnia intendant assimilari Deo. In
diesen beiden, und noch andern Kapiteln weist der englische
Lehrer meisterha,ft wie immer auf das klarste nach, dals alle
Geschopfe mit ihrem Wesen, ihren Eigenschaften und Thatig-
keiten auf Gott gerichtet sind, in Gott ihr letztes Ziel haben.
Es heilst aber, der Mensch sei unmittelbar auf Gott gerichtet.
Gerade dieses Wort enthilt ein Sophisma. Will damit gesagt
sein, der Mensch sei auf Grund seiner natiirlichen Féhigkeiten
und Krifte auf Gott gerichtet, so dafs unmittelbar Gottes
Wesenheit in sich das Ziel bilde, so ist diese Behauptung
grundfalsch. Soll aber damit ausgesprochen sein, dals
das Ziel dieser Fihigkeiten und Krifte Gott bildet, sowie er



204 Die potentia obedientialis der Kreaturen.

unmittelbar durch die Kreaturen dargestellt und aus den-
selben erkannt wird, dann geben wir die Behauptung als richtig
zu. Allein damit ist in keiner Weise dargethan, dafs diese Fahig-
keiten und Kréfte von Natur aus unmittelbar auf die Wesen-
heit Gottes gerichtet seien, in dieser Wesenheit ihr letztes
Ziel hatten. Die durch die Kreaturen reprisentierte und aus den
Geschopfen erkannte Wesenheit Gottes ist nicht die Wesenheit
Gottes in sich. Esse dupliciter dicitur. Uno modo significat
actum essendi; alio modo significat compositionem propositionis,
quam anima adinvenit coniungens praedicatum subiecto. Primo
igitur modo accipiendo esse non possumus scire esse Dei,
sicut nec eius essentiam, sed secundo modo. S. Thom. Summ.
theol. 1. p. q. 3. a. 4. ad 2. Wir konnen nun durchaus nicht
annehmen, dals unsere natiirlichen Fdhigkeiten und Krifte
auf etwas Unmogliches gerichtet seien, etwas Unmogliches
zu ihrem Ziele hétten. Somit ist aus der vorgenannten That-
sache in keiner Weise dargethan, dafs die potentia obedientialis
im Menschen etwas Positives ausmache. In diesem Falle
miifsten die natiirlichen Fihigkeiten des Menschen zu der
Wesenheit Gottes, wie sie in sich ist, hingeordnet sein.
Aber der Mensch ist doch nach dem Ebenbilde Gottes
geschaffen! Allerdings ist er das. Aber daraus folgt doch nicht,
dafs er eine natiirliche Potenz, die Wesenheit Gottes selbst
zu schauen und zu lieben habe, gleichwie Gott selber eine solche
natiirliche Potenz besitzt! Soweit reicht das Ebenbild
Gottes im Menschen entschieden nicht, Die Anschauung der
Wesenbeit Gottes ist Gott allein natiirlich. Folglich hat auch
er allein dazu eine natiirliche Potenz. Der Mensch muls dazu
erst, und zwar seiner ganzen Natur nach erhoben werden. Nicht
blofs seine Fédhigkeiten und Krdfte, sondern die Natur
selber muls eine Erhohung an sich erfahren. Dr. Kranich
bemerkt zwar a. a. O. 8. 70, der hl. Thomas wolle keineswegs
sagen, dals die Substanz der Seele bei der iibernatiirlichen
Erhebung verdndert, oder an sich erhoht werde; allein
S. 20 des ndmlichen Werkes erkldrt derselbe Autor durch eine
Stelle aus S. Thomas, dals alles das, was er S. 70 sagt, gar
nicht wahr ist. Die Stelle lautet: est aliquis finis, ad quem
homo a Deo praeparatur, naturae humanae proportionem
excedens, scilicet, vita aeterna, quae consistit in visione Del
per essentiam, quae excedit proportionem cuiuslibet naturae
creatae, soli Deo connaturalis existens. Unde oportet quod
homini detur aliquid, non solum per quod operetur ad finem,
vel per quod inclinetur eius appetitus ad finem illum, sed per



Die gehorsame Potenz ist nicht eine passive Potenz. 205

quod ipsa natura hominis elevetur ad eandem dignitatem,
secundum quam talis finis sit ei competens; et ad hoc datur
gratia. 8. Thom. Quaest. disp. de veritate. q. 27. a. 2. Wenn dem-
nach die Anschauung der Wesenheit Gottes Gott allein natir-
lich ist, so hat offenbar er allein dazu eine natiirliche Potenz.
Und wenn die Natur selber des Menschen erst erhoben
werden mufs, so kann von einer natiirlichen transcendentalen
Hinordnung zu dieser Anschauung unmdglich die Rede sein.
Somit ist klar erwiesen, dals das Ebenbild Gottes im Menschen
denselben nicht positiv befdhigt, nicht positiv fiir diese An-
schanung capax macht. Folglich besteht die potentia obedienti-
alis des Menschen weder in einer positiven, realen, natiirlichen
Potenz, noch in der natiirlichen transcendentalen Hinord-
nung der Natur zu der Anschauung Gottes, oder iiberhaupt zu
den Giitern der Ubernatur.

Darum lehrt der hl. Thomas bestindig, der Mensch miisse
ein neues Sein erhalten; die Gnade verleihe dem Menschen ein
neues Sein. Und dieses Sein komme unmittelbar der Natur,
nicht den Fahigkeiten und Kréften zu. Gratia dicitur vita animae.
Sed vivere viventibus est esse; esse autem essentiam respicit.
Ergo et gratia per prius essentiam quam potentiam respicit.
Respondeo dicendum quod ab omnibus communiter dicitur quod
gratia respicit essentiam animae, virtus autem potentiam. .. Cum
enim nullius operatio supra facultatem naturae operantis exten-
datur, oportet quod, si operatio alicuius supra id quod natura-
liter potest extenditur, etiam natura quodammodo supra
seipsam elevetur. Cum igitur actus meritorii facultatem huma-
nae naturae excedant, non possunt isti actus ab homine proce-
dere, quia in eos solis naturalibus homo non potest, nisi quod-
ammodo natura humana etiam altius esset sublimata. Et
ideo dicit Dionysius quia sicut in rebus naturalibus est quod
illud quod non habet speciem per generationem adeptam, non
potest habere operationes speciei debitas; ita ille qui non est
adeptus divinum esse per spiritualem regenerationem non potest
participare divinas operationes. Oportet ergo quod primum donum
quod gratis homini infunditur, hunc habeat effectum, ut ipsam
essentiam animae in quodam divinum esse elevet ut idonea
sit ad divinas operationes. Et ideo, quia unumquodque simpli-
citer dicitur quod per prius d101tur sicut substantia ens, ideo
tale bonum quod essentiam animae nobilitat, prmclpahtel
gratia vocatur. . . Bt ideo proprie et per se gratla respicit es-
sentiam animae sicut subjectum. S. Thom. II. Sent. d. 26. g. L.
& 3. — Gratia dicitur primum, sicut primum quod naturam



206 Die potentia obedientialis der Kreaturen.

in aliud esse elevat (L. c.ad 2). — Gratia respicit esse quod-
dam divinum quod animae confert (I. c. a. 4. ad 2). Gratia
confert animae perfectionem in quodam divino esse (L. c. ad 3).
Vergl. daselbst a. 5.

Die wenigen Stellen aus dem hl. Thomas illustrieren zur
Geniige die Behauptung des Dr. Kranich, nach dem hl. Lehrer
werde bei der iubernatiirlichen Erhebung keineswegs die Sub-
stanz der Seele verdndert oder an sich erhcht. Sollten dem
Autor die Sentenzbiicher des englischen Lehrers nicht zugéng-
lich gewesen sein, so hitte er doch in der Summa theol. 1. 2. qu.
110, und in der Summa contra Gent. lib. 3. ¢. 150 das Rich-
tige gefunden. Ubrigens hat ja der Autor eigens iiber den
hl, Thomas geschrieben.

Aus der Lehre des hl. Thomas, nach welcher die Kreaturen,
besonders der Mensch durch die Gnade das Sein in der Uber-
natur erhalten, folgt die Unmoglichkeit, dals die Greschopfe eine
natiirliche Hlnmdnung oder eine posmve, reale, natiirliche
Potenz fiir die Giiter der Ubernatur in sich haben. Das Sein
ist doch gewils das erste von allen. Auf das Sein folgen erst
die Potenzen. Besitzt also der Mensch ohne die Gnade kein
Sein in ordine ad visionem essentiae divinae, so hat er fiir diese
Anschauung, fiir die Erkenntnis und Liebe der Wesenheit
Gottes um so weniger eine Potenz. Daher griindet das natiir-
liche Verlangen des Menschen Gott zu schauen, von welchem
der hl. Thomas an mehreren Stellen spricht, auf der urspriing-
lichen Erhebung des Menschengeschlechtes auf den Stand-
punkt der Ubernatur und dessen Bestimmung zu der Anschauung
Gottes. Diese Krhebung und Bestimmung gehért aber schon
dem Bereiche der Ubernatur an. Natiirlich kann man sie
nur insofern nennen, als sie a nativitate generis humani demselben
zukommen. Dem bereits erhobenen und fiir die Anschauung
Gottes bestimmten Menschen ist allerdings das Verlangen
nach dieser Anscha.uung natirlich. So oft demnach der eng-
lische Lehrer von einem natiirlichen Verlangen nach Seligkeit
in der Anschauung Gottes spricht, stellt er sich, wie Dr. Kra-
nich a. a. O. 8. 58 bemerkt, auf den faktischen Standpunkt,
d. h. setzt er die Erhebung in die Ubernatur als vollzogene
gottliche Anordnung voraus.

Wenn man sich immer auf das Ebenbild Gottes im Men-
schen beruft und daraus die potentia obedientialis als eine posi-
tive, reale, natiirliche Potenz ableiten will, so sollte man dabei
doch nicht vergessen, dafs die Ebenbildlichkeit des Menschen
mit Gott keineswegs ausschliefslich nur in den Fihigkeiten und



Die gehorsame Potenz ist nicht eine passive Potenz. 207

Kriften, sondern auch in dem Wesen der Seele selber besteht.
Imago ftrinitatis in anima attenditur non secundum potentiam
tantum, sed etiam secundum essentiam. 8. Thom. Quaest. disp.
de anima a. 12. ad 6. — De imagine Dei dupliciter loqui possu-
mus. Uno modo quantum ad id in quo primo consideratur ratio
imaginis, gquod est intellectnalis natura. Summ. theol. 1. p.
q. 93. a. 3. Die Stelle des hl. Thomas, auf welche sich Dr. Kra-
nich a. a. O. 8. 42 beruft, spricht nicht, wie der Autor sie iiber-
setzt, vom menschlichen Intellekt als dem Ebenbild Gottes,
das durch Erkennen und Wollen sich bezeugt, sondern von
der intellektuellen Wesenheit der Natur des Menschen. Die
Wesenheit selber trigt Gottes Ebenbild in sich. In dieser Stelle
gibt der englische Lehrer zugleich an, worin die genannte Gott-
ebenbildlichkeit im Menschen besteht. Cum homo secundum in-
tellectnalem naturam ad imaginem Dei esse dicatur, secundum
hoc est maxime ad imaginem Dei, secundum quod intellectualis
natura Deum maxime imitari potest. Imitatur autem intellectu-
alis natura maxime Deum quantum ad hoec quod Deus seipsum
intelligit et amat. TUnde imago Dei tripliciter potest considerari
in homine. Uno quidem modo secundum quod homo habet apti-
tudinem naturalem ad intelligendum et amandum Deum. Et haec
aptitudo consistit in ipsa natura mentis, quae est communis om-
nibus hominibus. Summ. theol. 1. p. q. 93. a. 4.

Diese Worte des englischen Lehrers besagen, dals wir das
Ebenbild Gottes zunidchst in der Wesenheit der Natur der
Seele zu suchen haben. Dieses Ebenbild besteht nun allerdings
in einer natiirlichen Fihigkeit oder aptitudo Gott zu erkennen
und zu lieben. Von welcher Erkenntnis und Liebe Gottes spricht
der englische Lehrer hier? Meint er die Erkenntnis, wie Gott
in sich ist, von der Erkenntnis seinér Wesenheit? Das be-
hauptet er mit keinem Worte. Diirfen wir also sagen, durch
diese Stelle beweise der hl. Thomas, dafs der Mensch eine
natiirliche Fdhigkeit oder Potenz habe, Gottes Wesenheit
zu erkennen und zu lieben; folglich sei die potentia obedienti-
alis im Sinne des hl. Thomas eine positive, reale, natiirliche
Potenz? Auf gar keinen Fall. Zugegeben indessen, es wire
80, dann konnten wir zwar angeben, dafs die potentia obedienti-
alis des Verstandes und Willens eine positive, reale, natiir-
liche Potenz bilde, allein was die potentia obedientialis des
Wesens der Seele sei, bliebe nach wie vor unerklirt. Aber
€8 wiirde damit, wie wir friilher nachgewiesen, auch nicht be-
stimmt, was die potentia obedientialis des Verstandes und



208 Die potentia obedientialis der Kreaturen.

Willens ist. Wir wiilsten zwar, was das Substrat, aber nicht
was die potentia obedientialis dieses Substrates ist,

Daraus folgt, dafs das Ebenbild Gottes im-Menschen uns
keinerlei Recht gibt, zu behaupten, der Mensch besitze eine
natiirliche, transcendentale Hinordnung zu den Giitern der
Ubernatur, noch viel weniger, er habe fiir diese Griiter eine posi-
tive, rea,le natiirliche Potenz. Weiter ergibt sich daraus, dals
die potentia obedientialis der Kreaturen, namentlich des Menschen
iberhaupt nicht etwas Positives ausmacht. Sie ist weder eine
positive aptitudo ad esse, noch ad agere in ordine supra
natoram. Merkwiirdigerweise sagt Dr. Kranich a. a. O. 8. 45
von der potent. obedient., sie sei nach S. Thomas nicht ap-
tidudo ad agendum; und trotzdem soll sie nach 8. Thomas
eine positive, reale, natiirliche potentia activa sein.

XII. Die gehorsame Potenz besteht in der inneren Mog-
lichkeit oder Nichtrepugnanz. Wir haben bis jetzt gefunden,
dafs alle Kreaturen, und in den Kreaturen die verschiedensten
Teile eine potentia obedientialis besitzen. Ferner lafst sich nicht
bestreiten, dals in einem gewissen Sinne diese gehorsame Potenz
in dem einen Greschiopfe, ja selbst in dem einen Teile des Ge-
schopfes ,eine ganz andere”, oder ,ganz anderer Art“ ist als in
dem andern. Worin liegt der Grund fiir diese Thatsache? Wir
miissen diesen Grund der Verschiedenheit in dem W esen, in
der Natur der Kreaturen suchen. Je nachdem das Geschopf
diese oder jene Natur besitzt, ist es fiir dieses oder jenes iiber-
natirliche Gut empfanglich, fiir ein anderes dagegen nicht.
Das Gleiche gilt von dem verschiedenen Einwirken Gottes auf
die Kreaturen. Der Leib des Menschen z. B. besitzt die Em-
pfianglichkeit fiir die Verherrlichung, also fir ein iibernatiir-
liches Gut. Allein er ist nicht empféanglich fiir die heilig-
machende Gnade, fiir die sinnenfallige oder auch gei-
stige Erkenntnis und Liebe Gottes. Die aktiven Potenzen
sind ebenfalls empfdnglich fir die ubernatiirlichen Giiter, die
ihrer Natur entsprechen, fiir andere hingegen nicht. Die Sinne
oder Potenzen des niederen Teiles haben eine Emptinglichkeit
fiir die Giiter der iibernatiirlichen sinnenfilligen Ordnung, aber
keine fiir jene der geistigen Ordnung. Der Verstand und Wille
ist empfdnglich fir die geistigen Giiter der Erkenntnis und
Liebe, aber nicht fiir die Gnade und fiir die sinnenfidlligen
Giter in direkter Weise. Der freie Akt des Verstandes und
Willens ist empfanglich fir die Giiter der Ubernatur im Momente
des Entstehens, aber nicht spédter, ndmlich, wenn er schon
entstanden ist und die Ubernatur dann an ihn herantntt . 8. W,



Die gehorsame Potenz ist nicht eine passive Potenz. 209

Was ist demnach diese verschiedene Empfinglichke t
in den Kreaturen? Nichts anderes als die innere Moglich-
keit, die Nichtrepugnanz im Wesen, in der Natur und
den Potenzen der Geschopfe. Diese Empfinglichkeit nennen
wir potentia obedientialis. Und diese gehorsame Potenz ist
darum eine verschiedene, weil das innere Wesen, die Natur,
eine verschiedene ist. Die Sinne des Menschen z B. haben zu
ihrem Gegenstande das Sinnenfédllige. Mit diesem ist ihre
Moglichkeit abgeschlossen. Dieses Sinnenfillige bildet fiir
sie das objectum specificativum und zugleich extensivum.
Es liegt nicht in ihrer innern Méglichkeit, etwas Geistiges
zu erkennen. Folglich haben sie dazu keine potentia obe-
dientialis, sind sie dafiir nicht empfinglich. Im Gegensatz
dazu besitzt wiederum der Verstand keine innere Moglich-
keit, direkt das Sinnenfdllige zu erkennen. Mit Bezug auf
das Geistige hat er diese Moglichkeit, denn obgleich das ob-
jectum specificativum die Wesenheiten der sinnenfédlligen
Dinge bilden, so sind sie doch nicht zugleich auch das objectum
extensivum. Die beiden Objekte fallen mit Bezug auf den
Verstand nicht in eins zusammen, wie das Sinnliche hinsichtlich
der sinnlichen Potenzen. Darum hat der Verstand die Moglich-
keit in sich, dafs er zu der Erkenntnis alles Seienden, auch
der Wesenheit Gottes erhoben werde. Es widerspricht nicht
seinem Wesen, seiner Natur, wie es gegen das Wesen der
Sinne verstofsen wiirde, wollte sie Gott zu der Erkenntnis
eines geistigen Objektes erheben. In dieser Beziehung hat
Dr. Kranich a. a. O. S. 41 vollkommen recht, wenn er sagt,
nach der Lehre des hl. Thomas sei Gott fir den menschlichen
Verstand auch seinem Wesen, nicht blofs seinen Wirkungen
nach intelligibel, und nicht so fremdartig, wie etwa die Ob-
Jekte unseres Ohres fiir unser Auge beziiglich der Wahrnehmung.
Nach der Lehre des hl. Thomas ist es unmoglich, in sich
widersprechend, dals das Auge hore und das Ohr sehe.
Eine solche Unmioglichkeit, einen derartigen Widerspruch
kénnen wir nicht nachweisen, wenn der Verstand Gottes Wesen-
heit in sich selbst schauen sollte.

Somit ist die potentia obedientialis des Verstandes und
Willens nichts anderes als die innere Moglichkeit, die
Nichtrepugnanz fiir die Erhebung in die Ubernatur, und zwar
fir die Erhebung zu der Anschauung Gottes. Wollte nun Gott
die Wesenheit selbst des Menschen, also unmittelbar, zu
der Anschauung Gottes erheben, so finde er in der Wesen-
heit keine Moglichkeit, demnach keine gehorsame Potenz

Jahrbuch fiir Philosophie ete. I1X. 14



210 ~ Die potentia obedientialis der Kreaturen.

vor. Denn die Wesenheit ist nicht unmittelbar fiir eine
Thatigkeit, sondern fir das Sein bestimmt. Folglich wird
auch die Wesenheit durch die Gnade nicht zu einer iiber-
natiirlichen Théatigkeit, sondern zu dem ibernatiirlichen Sein
bestimmt. Das Sein entspricht ihrer Natur zundchst, nicht
die Thatigkeit. Allerdings bildet sie in zweiter Linie auch
das entfernte oder radikale Princip der Thatigkeit. Auch
die Gnade ist das principium radicale der ibernatiirlichen
Thatigkeit. Das Verhaltnis bei der Erhebung des Menschen auf
den Standpunkt der Ubernatur ist demnach wesentlich ein
anderes, als viele Autoren, darunter auch Dr. Kranich, meinen.
Nicht die Thatigkeit Wird zuerst erhoben, sondern die Wesen-
heit der Seele. Aus dieser also erhobenen Wesenheit folgen
dann die Tugenden, und endlich die Thatigkeit. Die Thétig-
keit erhélt ihre Ubernatur aus der Tugend und die Tugend
von der Gnade. Sicut potentia mon habet quod sit principium
talis operationis, nisi secundum quod manat a principiis talis
essentiae, ita etiam perfectio potentiae habet quod informet
actum ex virtute gratiae perficientis ipsam essentiam. Kt ideo
gratia non tantum dicitur gratificans essentiam animae, sed etiam
opus gratum reddens, mon quidem sicut proximum informans,
sed sicut pmmum quod naturam in altius esse elevat., — Inter
potentias animae voluntas vel liberum arbitrium maxime cor-
munis est, eo quod ejus imperio actus aliarum potentiarum
subjacea,nt. Et quia gratia non respicit aliquem determinatum
actum, cum sit in essentia, quae ad nullam operationem deter-
minatur; ideo gratia immediatius voluntatem vel liberum arbitrium
respicit, cum omnes actus gratia informati quodammodo sint vo-
luntatis et liberi arbitrii. Non tamen sequitur quod sit (gratia)
in voluntate vel libero arbitrio subjecto. Sed ex gratia voluntas
et liberum arbitrium habet, ut actum meritorium educere possit.
S. Thom. II. Sent. d. 26. q. 1. a. 3. ad 2, 3. — Gratia redu-
citur ad primam speciem qualitatis. Nec tamen est idem quod
virtus, sed habitudo quaedam, quae praesupponitur virtutibus
infusis sicut earum principium et radix. Summ. theol. 1. 2.
gq. 110. a. 3. ad 3. — BSicut ab essentia animae effluunt ejus
potentiae, quae sunt operum principia; ita etiam ab ipsa gratia
effluunt virtutes in potentias animae, per quas potentiae moventur
ad actus. -— Est enim gratia principium meritorii operis medi-
antibus virtutibus, sicut essentia animae est principium operum
vitae mediantibus potentiis. 1. ¢. a. 4. ad 1, 2.

Daraus ist klar, wie wenig Dr. Kranich a. a. O. 8. 67 im
Sinne des hl Thomas schreibt: ,,So vereinigen sich die



Die gehorsame Potenz ist nicht eine passive Potenz. 211

natiirlichen Krafte und die Gnadenkraft zu einem Princip des
Wirkens im Momente der iibernatiirlichen Erhebung.” Wenn
man schon von einem Princip des Wirkens im Momente
der iibernatirlichen Erhebung reden will, so miilste man im
Sinne des hl. Thomas sagen: so vereinigt sich die natiirliche
Wesenheit und die Gnadenkraft zu einem Princip des Wirkens
im Momente der natiirlichen Erhebung. Allein, da die Wesen-
heit zundchst gar nicht Princip des Wirkens, sondern des
Seins ist, so fallt die schone Vereinigung des Dr. Kranich
wieder sofort auseinander. Die Wesenheit und die Gnaden-
kraft konnen gar nicht ein Prircip des Wirkens im Sinne des
Dr. Kranich bilden. Denn die Wesenheit ist nicht unmittel-
bar thitig, sondern nur mittelbar, ndmlich durch ihre Potenzen.
Redet man nur vom Momente der Erhebung, so kann dies
nur besagen, dals das Substrat, welches die Gnadenkraft in
sich aufnimmt, im Momente dieser Aufnahme, oder diese
Gnadenkraft aufnehmend, selber thédtig sei. Dies aber ist
ein Ding der Unmoéglichkeit. Denn die Wesenheit der
Seele als Substrat der Gnadenkraft kann gar nicht unmittelbar
durch sich selber thétig sein, und die Potenzen, durch welche
die Wesenheit thédtig ist, nehmen die Gnade nicht auf
Nicht im Momente, sondern nach dem Momente der Aufnahme
bilden dann die Wesenheit als principium primum oder radi-
cale und die mit den eingegossenen Tugenden versehenen
natiirlichen XKréfte und die Gnadenkraft ein Princip des
Wirkens. Wir haben demnach, wenn man schon will, zwei
Momente zu unterscheiden: den Moment der Erhebung und den
Moment des Uberganges zu einer Thatigkeit, zu dem Wirken.
Im ersten Momente sind die Wesenheit und Potenzen passiv,
leidend, aufnehmend. Im zweiten dagegen sind sie aktiv,
wirkend, gebend. _

Es unterliegt somit nicht dem geringsten Zweifel, dafs nach
der Lehre des hl. Thomas die potentia obedientialis nichts
anderes bedeutet, als die innere Moglichkeit, die Nichtrepugnanz
in den Geschopfen. Wem wiirde es denn im Krnste einfallen,
an eine positive, reale, natiirliche Potenz zu denken, wenn
er folgende Stelle des englischen Lehrers liest: Duplex capacitas
attendi potest in humana natura: una quidem secundum ordinem
potentiae naturalis, quae a Deo semper impletur, qui dat
unicuique rei secundum suam capacitatem naturalem. Alia
vero secundum ordinem divinae potentiae, cul omnis creatura
obedit ad nutum. Non autem Deus omnem talem -capacitatem
naturae implet, alioquin Deus non posset facere in creatura

14%



212 Die potentia obedientialis der Kreaturen.

nisi quod facit, quod falsum est. Summ. theol. 3. p. q. 1. a. 3.
ad 3. Bildet die gehorsame Potenz in Wahrheit eine positive,
reale, natiirliche Potenz, wie kann dann S. Thomas behaupten,
Gott fiille diese Potenz nicht aus, wihrend er doch ausdriick-
lich erklirt, Gott fiille jede natiirliche Potenz aus? Noch
weit unverstandlicher ist der Grund, warum Gott sie nicht aus-
fillt, ndmlich, weil Gott sonst im Geschopfe nichts anderes wirken
konnte, als das, was er thatsachlich wirkt. Handelt es sich da-
gegen um die innere Moglichkeit in der Kreatur, dann wird
der Grund sofort klar. Eine natiirliche Potenz nennt S. Thomas
ausdriicklich einen Keim. Capacitas alicujus creaturae potest
intelligi dupliciter: vel secundum potentiam naturalem, quae
pertinet ad rationem seminalem. Kt sic nullam capacitatem
creaturae vacuam Deus dimittit in genere; quamvis capacitas
alicujus creaturae particularis non impleatur propter aliquod im-
pedimentum; vel secundum potentiam obedientiae, secundum
quod quaelibet creatura habet ut ex ea possit fieri quod Deus
vult. Et hoc modo in natura humana est capacitas hujus digni-
tatis, ut in unitatem divinae personae assumatur. 8. Thom.
III. Sent. d. 1. q. 1. a. 3. ad 4. Konnen wir denn in Wahr-
heit behaupten, die menschliche Natur habe eine positive, reale,
natiirliche Potenz, oder gar einen ,actus imperfectus” und ,in-
efficax gehabt, mit der zweiten Person Gottes in die Gemein-
schaft oder Vereinigung mit dieser Person zu treten? Ja noch
mehr.  Nach dem englischen Lehrer hat jede Kreatur die
potentia ocbedientialis mit Gott in der Person, also zu dem
Sein der Person vereinigt zu werden. Die menschliche Natur
hat beziiglich dieser potentia obedientialis keinerlei Vorzug.
Assumptibile dicitur quod potest assumi. Cum autem dicitur
creatura potest assumi non signatur aliqua potentia activa in crea-
tura, quia sola potentia infinita hoc facere potuif, ut in infinitum
distantia conjungerentur in unitatem personae. Similiter etiam
non signatur potentia passiva naturalis creaturae, quia
nulla potentia passiva naturalis est in creatura, cui non
respondeat potentia activa alicujus naturalis agentis. TUnde re-
linquitur quod dicat in creatura solam potentiam obedientiae,
secundum quam de creatura potest fieri quidquid Deus vult, sicut
de ligno potest fieri vitulus, Deo operante. Haec autem potentia
obedientiae correspondet divinae potentiae, secundum quod dieitur,
quod ex creatura potest fieri quod ex ea Deus facere potest.
Loquendo autem de potentia Dei absoluta Deus potest assumere
quamcunque creaturum vult. Unde secundum hoc non est una
creatura magis assumptibilis quam altera. III. Sent. d. 2. q. 1. a. 1.



Die gehorsame Potenz ist nicht eine passive Potenz. 213

Besteht nun die potentia obedientialis der Wahrheit geméls
in einer realen, positiven, natiirlichen Potenz, so besitzt offenbar
jede Kreatur die Potenz. Und ist der actus der potentia obe-
dientialis ein ,actus imperfectus“ und ,inefficax”, so haben alle
Kreaturen diesen actus imperfectus mit Bezug auf die Vereinigung
mit Gott in der Person. Zudem leugnet hier der hl. Thomas
ganz ausdriicklich, dals es irgendeine positive, reale, natiirliche
Potenz gebe, welcher nicht eine aktive Potenz in der Natur
entsprache. Drittens bringt der englische Lehrer die potentia
obedientialis mit der absoluten Potenz Gottes in Verbindung,
was gar keinen Sinn hat, falls die potentia obedientialis in einer
positiven, realen, natiirlichen Potenz besteht. Dagegen leuchtet
die Sache sofort ein, wenn wir unter der potentia obedientialis
die innere Moglichkeit, die Nichtrepugnanz verstehen. So
sagb der hl. Thomas anderswo, die Vereinigung der mensch-
lichen Natur in Jesus Christus sei in den Sechstagewerken
vorausgegangen, nicht etwa wie im Keime, sondern nur in der
gehorsamen Potenz, gleichwie die Rippe Adams die Potenz
besals, dals aus ihr die Eva gebildet werden konnte. TUnio illa
praecessit in operibus sex dierum, non in ratione seminali, sed
in potentia obedientiae tantum; sicut in costa Adae fuit, ut ex
ea Eva formari posset. 1. ¢. q. 2. a. 1. qu. 3. ad 3. Wir
zweifeln nun mit allem Grunde, dals die Potenz der Rippe
Adams eine positive, reale, natiirliche Potenz gewesen Iist.

Dr. Kranich a. a. O. S. 38 sucht sich damit aus der Ver-
legenheit zu helfen, dals er sagt: ,dals nun aber die potentia
obedientialis der verniinftigen XKreatur, also auch die des
Menschen, nach ihrem Wesen und ihrer Beschaffenheit eine
ganz andere sein muls als die potentia obedientialis der ver-
nunftlosen Geschopfe, ergibt sich aus der Natur des verniinf-
tigen, frelen Geschopfes selbst.“ — Dieser Satz enthilt einen
sehr argen Verstols gegen die Gesetze der Logik. Wenn ge-
sagt wird ,eine ganz andere®, so wird damit offenbar die Art
oder species gemeint, welche der Gattung, dem genus,
untersteht. Folglich miifste uns der Autor zuerst sagen, was
die potentia obedientialis ist, also den Gattungsbegriff an-
geben. Ferner heilst es im obigen Satze, diese Potenz sei ihrem
»Wesen nach® eine ganz andere. Dann gehdrt sie absolut nicht
mehr der Gattung: potentia obedientialis an. Die Arten kdnnen
sich nicht ihrem , Wesen nach“ unterscheiden, andernfalls sind
es keine Arten, und sie dirfen auch nicht den gemeinsamen
Namen fithren. Die verniinftige Kreatur hat somit keine
potentia obedientialis, sondern etwas ,ganz anderes®. Der



214 Die potentia obedientialis der Kreaturen.

hl. Thomas aber spricht fortwidhrend von einer potentia obe-
dientialis im Menschen. Er macht diesbeziiglich keinen
Unterschied zwischen der vernunftlosen und der unverniinftigen
Kreatur.

Noch ausdriicklicher bestreitet der englische Lehrer die
Realitédt der potentia obedientialis, indem er sagt, bei den
wunderbaren Werken verleihe Gott zugleich den Akt und
die Potenz zu diesem Akte, geméfs welcher man sagen
konne, das sei moglich. In conceptione Christi fuit duplex
miraculum. Unum quod femina concepit Deum; aliud quod virgo
peperit filium. Quantum ergo ad primum. Virgo se habebat
ad conceptionem secundum potentiam obedientiae tantum: et
adhuc multo remotius quam costa viri, ut ex ea mulier forma-
retur. In falibus autem simul dantur actus, et potentia ad
actum, secundum quam dici posset quod hoc est possibile. Sed
quantum ad secundum habebat Virgo potentiam passivam, natu-
ralem tamen, quae per agens naturale in actum reduci posset.
III. Sent. d. 3. q. 2. a. 1. ad 1. Der englische Lehrer driickt
sich wiederholt in einer Weise iiber unsern Gegenstand aus,
dafs, wenn von einer eigentlichen Pofenz, also von einer Rea-
litdt die Rede ist, wir also gendtigt sind, diese Realitdt in
Gott zu suchen. Einige Stellen, die auf diese Art lauten,
haben wir bereits angefiihrt. Ks gibt aber deren noch andere.
So sagt er z. B. irgendwo: ein Ding befindet sich in doppelter
Weise in der Potenz zu einem andern: Einmal in der natiir-
lichen Potenz; und auf diese Art ist der kreatiirliche Verstand
in der Potenz alles das zu erkennen, was ihm sein natiir-
liches Licht zu offenbaren vermag. Eine andere Potenz ist
die blofs gehorsame, wie man z. B. sagt, etwas befinde sich
in der Potenz zu allen dem, was Gott iiber die Natur hinaus
in ihm vermag. Aliquid est in potentia ad alterum dupliciter.
Uno modo in potentia naturali; et sic intellectus creatus est
in potentia ad omnia illa cognoscenda, quae suo lumine naturali
manifestari possunt. ... Quaedam vero potentia est obedientiae
tantum, sicut aliquid dicitur esse in potentia ad illa, quae supra
naturam Deus in eo posset. Quaest. disp. de veritate q. 8. a. 4.
ad 13. Nehmen wir dazu noch den Grund, warum nach dem
hl. Thomas die potentia obedientialis nicht ausgefiillt werden
kann, weil die Kreatur ndmlich, was immer Gott in ihr wirkt,
doch noch in der Potenz bleibt, von Gott zu empfangen; so
liegt es auf flacher Hand, dals die potentia obedientialis im
Sinne des englischen Lehrers nichts anderes ausmacht, als
die innnere Mdéglichkeit, die Nichtrepugnanz in dem



Die gehorsame Potenz ist nicht eine passive Potenz. 215

Wesen, in der Natur des Geschopfes. Capacitas creaturae
dicitur secundum potentiam receptibilitatis quae est in ipsa. st
autem duplex potentia creaturae ad recipiendum. Una naturalis,
quae potest tota impleri, quia haec non se extendit nisi ad per-
fectiones naturales. Alia est potentia obedientiae secundum quod
potest aliquid recipere a Deo. Kt talis capacitas non potest
impleri, quia quidquid Deus de creatura faciat, adhuc remanet
in potentia recipiendi a Deo. Quaest. disp. de veritate q. 29.
a. 3. ad 3. '

Die gehorsame Potenz ist an und fiir sich ganz gleich,
threm Wesen nach unterscheidet sie sich in keiner Weise in
dem einen und in dem andern Geschopfe. Es kommt ihr folg-
lich die ndmliche Definition zu. Sie unterscheidet sich aber
in dem einen und in dem andern Substrate, insofern das Ge-
schopf fiir dieses Gut eine potentia obedientialis hat, fiir jenes
dagegen nicht. Die innere Moglichkeit ist nicht in allen Krea-
turen die gleiche. Denn manches widerspricht dem Wesen
des einen, was dem andern ganz konform ist. Nicht die ge-
horsame Potenz als solche, wenn wir so sagen sollen, ist ihrem
Wesen und ihren Eigenschaften nach eine ,,ganz andere” in der
verniinftigen Kreatur und in den iibrigen Geschopfen, denn sie
bildet nicht etwas Positives, etwas Reales, sondern das
Wesen der Kreaturen unterscheidet sich in den einen und in
den andern. Nach diesem innersten Wesen aber richtet sich
die Empfinglichkeit, die potentia obedientialis fiir das Wirken
Gottes, fiir die verschiedenen Giiter der Ubernatur.

XIII. Schlufs.

Schliefsen wir also ab. Die potentia obedientialis der
Kreaturen, namentlich des Menschen, besteht ihrem Wesen
nach nicht in einem Akte, in einer Thétigkeit, denn diese
Thitigkeit selber besitzt ebenfalls eine gehorsame Potenz.
Sie wird von Gott erhoben, verstirkt, vervollkommnet. Diese
Erhebung geschieht aber nicht dadurch, dafs Gott die bereits
vorhandene natirliche Thatigkeit vervollkommnet, sondern
vielmehr dadurch, dafs sie als natiirlich-iibernatiirliche Thatigkeit
entsteht. Die von der Gnade und den Tugenden informierte
natiirliche Potenz bringt einen von der Gnade und den
Tugenden informierten natiirlichen Akt hervor. Auf Grund
dieser Informierung ist er zugleich ein natiirlich-iibernatiirlicher
Akt. Bei der Aufnahme oder Informierung der Potenz durch
die Gunade ist die Potenz selber nicht thiitig. Die Gnade wird
im Wesen der Seele aufgenommen, und die Wesenheit selber



216 Die potentia obedientialis der Kreaturen.

ist niemals unmittelbar thatig. Ob der Mensch bei der Auf-
nahme der Tugenden, durch welche die Potenzen, also die
unmittelbaren Principe der Thitigkeit, informiert werden, sich
thatig erweise, ist zu verneinen. Denn erstens unterscheidet
sich das Aufnehmen wesentlich vom Thétigsein, so dals ein
Ding nicht zugleich aufnehmen und théatig sein kann, sondern
das Aufnehmen wenigstens der Natur wund Kausalitit nach
frither sein muls; zweitens fliefsen die Tugenden nach der
Lehre des hl. Thomas aus der Gnade heraus, wie die Po-
tenzen aus dem Wesen des Geschopfes. Muls denn iiberhaupt
bei der Aufnahme der Ubernatur von seiten des Geschopfes
eine Thitigkeit entfaltet werden? Nein, es liegt dazu keinerlei
Notwendigkeit vor. Man spricht zwar fortwdhrend ,von einer
gewissen Angemessenheit, ohne uns jedoch zu sagen, was diese
»gewisse Angemessenheit eigentlich ist. Vielleicht soll diese
gewisse Angemessenheit eine Disposition, eine - Vorbereitung
bilden? Allein, dagegen #ulsert sich der englische Lehrer,
wie folgt:

Das was ausschlielslich vom freien Willen des Gebers ab-
hangt, setzt keinerlei Disposition im Empfinger voraus. Illud
quod dependet ex solo arbitrio dantis, non praeexigit aliquam
dispositionem in recipiente. Sed prophetia est hujusmodi. Quaest.
disp. de veritate. q. 12. a. 4. arg. sed ctr. Und warum setzt
Gott keine Disposition in der Kreatur voraus? Hoc autem
differt inter operationem creaturae, et operationem divinam:
quod, quia Deus sua operatione non solum formam, sed etiam
materiam producit, non praeexigit ejus operatio, sicut nec mate-
riam: ita nec materialem dispositionem ad effectum perficiendum.
Nec tamen formam sine materia, aut sine dispositione facit, sed
simul potest materiam et formam condere unica operatione. Vel
eflam materiam quantumcunque indispositam ad debitam dis-
positionem reducere, quae competit perfectioni quam induocit;
sicut patet in suscitatione mortui. Corpus enim mortuum est
omnino indispositum ad animam recipiendum. Et tamen unico
divino opere corpus et animam, et dispositionem ad animam
recipit. 1. e. in corp.

+Wollte man indessen durchaus auf einer Thétigkeit be-
stehen, damit die ,,gewisse Angemessenheit’ gewahrt werde, so
miifste man uns unbedingt vor allem sagen, worin denn diese
»gewisse Angemessenheit des Wesens der Seele liege, die
unmittelbar gar keiner Thitigkeit fdhig ist. Zugegeben
endlich, die Thatigkeit sei wegen der ,gewissen Angemessen-
heit“ notwendig, so wiilsten wir iiber das Wesen der potentia



Die gehorsame Potenz ist nicht eine passive Potenz. 217

obedientialis gerade soviel und so wenig, wie zuvor. KEs
ware uns dann zwar das Substrat, aber nicht die gehorsame
Potenz dieses Substrates bekannt.

Das Gleiche mufs nun auch von der aktiven und pas-
siven Potenz gesagt werden. Mit Bezug auf das natirliche
Verlangen, Gott zu schauen und zu geniefsen, hat es sich ge-
zeigt, dals der Mensch gar kein natiirliches Verlangen dieser
Art haben kann. Es fehlt ihm dazu der Gegenstand, beziehungs-
weise die Darstellung, die Reprédsentation, und die Potenuz.
Kein Wunder, dafls die Gegner hier aus den Widerspriichen
nicht mehr herauskommen. Was Dr. Kranich diesbeziiglich alles
sagt, haben wir bereits gehort. KEs lohnt sich der Miihe, auch
zwei Stellen aus P. Ripalda zu bringen, die Dr. Kranich a. a. O.
S. 56 und 58 anfiihrt. In der ersten Stelle heifst es: ,beati-
tudo supernaturalis potest desiderari affectu naturali; ergo etiam
reliqua dona supernaturalia. Nun folgt die Beweisfilhrung: quia
omnes homines, praesertim sapientes visis creaturis naturaliter
excitantur in studium ac desiderium videndi creatorem, qui
mirabiles omnium perfectiones individue ac eminenter complectitur,
juxta illud Aristotelis: omnes homines naturaliter scire desiderant.
Ergo principiis naturae excitatur desiderium visionis Dei, quae
est intrinsece supernaturalis. Notitia namque abstractiva Dei
imperfecta est, comparaturque ex ipsis effectibus, quin expleat
hominis appetitum. Tale desiderium adducitura 3. Thoma
ad probandum possibilem visionem Dei. Demgegeniiber
wollen wir nun die Stelle auf S. 58 horen. Demum, 8. Thomas
respuit naturae inclinationem in dona supernaturalia.
Tum quia expresse docet, inclinationem istam esse habilitatem
rei, prout ab agente naturali in actum reducitur. Ita in 2. d. 18.
Q- 2. Tum quia inclinatio naturalis et naturalis facultas idem
sunt. Facultas autem naturalis non conceditur a S. Thoma,
nisi in ordine ad ea, quae virtute virium naturalium fieri possunt.
Wir haben also hier zwei Ansichten des hl. Thomas, die, im
Sinne des P. Ripalda ausgelegt, sich regelrecht gegenseitig auf-
heben: die iibernatiirliche Seligkeit kann durch einen natiir-
lichen Affekt begehrt werden; das Némliche gilt von den
ubrigen Giitern der Ubernatur. TUnd: der Mensch hat keine
natiirliche Neigung zu den Giitern der Ubernatur. Er besitzt
dazu nicht einmal eine Potenz, weil natiirliche Neigung und
natiirliche Potenz identische Dinge sind, und die natiirliche
Potenz sich blofs auf das erstreckt, was auf Grund der
natiirlichen Krafte erreichbar ist oder durch diese Krifte
gewirkt werden kann.



218 Die potentia obedientialis der Kreaturen.

Um keinen Deut logischer argumentiert Suarez. 8. 56
bei Dr. Kranich heilst eine Stelle aus Suarez: aut est intelli-
gibilis, quia licet motivum hujus desiderii possit esse necessaria
illa connexio, quae est inter effectus naturales, et Deum; tamen
terminus, seu quod desideratur est visio Dei. KErgo per hunc
actum desideratur videri Deus, prout in se est. Dagegen lautet
eine andere Stelle des Suarez bei Dr. Kranich S. 76: dicendum
ergo est, in homine non esse appetitum innatum ad videndum
Deum clare et prout in se est, et consequenter nec ad super-
naturalem beatitudinem. Also einerseits ein natirliches Ver-
langen, Gott zu schauen, ein Akt, wodurch der Mensch begehrt
(Gott zu schauen, wie er in sich ist; anderseits aber keinen
appetitus innatus, kein angebornes Vermogen, das Wesen Gott zu
schanen. Wer nur fiinf Minuten im hl. Thomas gelesen hat, der
weils, dals das Verlangen, Gott zu schauen, also der appetitus
elicitus, den appetitus innatus zu seiner notwendigen Vor-
aussetzung hat. Und warum hat der Mensch keinen appetitus
innatus, Gott zu schauen? Ja, antwortet Suarez, weil der appe-
titus innatus auf der natiirlichen Potenz griindet, im Menschen
aber sich keine natiirliche Potenz fiir die iibernatiirliche
Seligkeit vorfindet. Appetitus innatus fundatur in potentia natu-
rali; sed in homine non est potentia naturalis ad supernaturalem
beatitudinem: ergo nec appetitus innatus. Das ist nun eine ganz
sonderbare Sache. Der Mensch besitzt ein natiirliches Ver-
langen, also einen ,Akt, actus elicitus, Gott zu schauen, aber
er hat keine natiirliche Potenz dazu. Ein natiirlicher Akt
ohne eine natiirliche Potenz, die ihn hervorbringt, das ist in der
That ein sehr schwer zu verstehendes Ding. Nicht weniger
schwer zu verstehen ist die Begriffsbestimmung der gehor-
samen Potenz. Diese Potenz ist nicht eine natiirliche, aber
auch nicht eine iibernatiirliche Potenz. Nicht eine natiirliche,
denn die Potenz wird vom Objekt bestimm¢t und specifiziert,
das Objekt aber gehort der Ubernatur an. Der Mensch hat
keine natiirliche Potenz fiir die Seligkeit. Sie ist aber auch
nicht eine iibernatiirliche Potenz, denn sie bildet ein ange-
bornes, mit dem Subjekt selbst gegebenes Vermdogen.
Das eine Mal ist die gehorsame Potenz eine passive, dann aber
wiederum eine aktive Potenz. (Bei Dr. Kranich a.a. O. S. 79.
80.) Auf jeden Fall bildet die potentia obedientialis eine reale
Potenz, obgleich sie weder eine natiirliche, noch eine iiber-
natiirliche Potenz ist. Da soll sich auskennen, wer es vermag.

Aber die potentia obedientialis ist doch nicht etwas Gleich-
giiltiges. Sie bildet nicht etwas Aufserliches, wie der Hut



Die gehorsame Potenz ist nicht eine passive Potenz. 219

auf dem Kopf, wie der Kranz auf dem Haupt der Jungfrau.
(Dr. Kranich a. a. O. S. 74.)

Seit wann ist denn die Kreatur gleichgiiltig, wenn Gott,
ihr Schopfer und Herr, etwas in ihr wirkt, wozu sie gar keine
Anlage hat? Die Kreatur und Gott verhalten sich doch nicht
zu einander wie zwel Touristen, die, ohne zu griifsen, an ein-
ander vorbeigehen. Das Hdéhere, hat uns S. Thomas gesagt,
verhilt sich zu dem Niedern stets wie das Formelle zu dem
Stofflichen. Nun aber ist der Stoff fiir die Form niemals
gleichgiiltig, steht er ihr niemals fremd gegeniiber. Allein
daraus folgt keineswegs, dals der Stoff dann fiir die Form eine
positive, reale, natiirliche Potenz haben miisse. Aller-
dings besitzt der Stoff eine natiirliche transcendentale
Hinordnung zu der Form. Dadurch unterscheidet er sich
durchaus von dem Verhiltnisse der Kreatur zu der Uber-
natur. Aber dafiir betrifft diese natiirliche transcendentale
Hinordnung des Stoffs auch nur etwas Natiirliches, ein
natiirliches Komplementum, wéihrend wir es in unserem Falle
zunéchst mit Gott selbst und den Giitern der Ubernatur zu thun
haben. Somit ist die Kreatur Gott gegeniiber durchaus nicht
gleichgiiltig oder fremd, totzdem sie keine positive, reale, natiir-
liche Potenz dafiir besitzt. In diesem Sinne kann man die
Kreatur mit dem Stoff, die iibernatiirlichen Giiter mit der Form
vergleichen. Weil indessen diese Form eine viel hohere ist als
alle natiirlichen Vollkommenheiten, kann man noch weit
weniger von einer Gleichgiiltigkeit, oder von einem Fremdsein,
von einer Aufserlichkeit reden, als mit Bezug auf den Stoff. Dals
die Kreatur mit allem, was sie ist und hat, zu Gott, ihrer ersten
Ursache, hingeordnet ist, bedarf keines langen Nachweises.
Sobald Gott zu ihr spricht, gehorcht sie, geschieht das, was Gott
will, wenngleich das Geschopf dazu keinerlei positive, reale, natiir-
liche Potenz hat. Diese Potenz befindet sich dafiir in Gott.

Wie die Lehre von der potentia obedientialis activa ,,in
Wirklichkeit nichts anderes sein soll als die Fortbildung oder
Entfaltung eines von Augustin angeregten, von Thomas und
der Scholastik weitergefiihrten Begriffes“ (Dr. Kranich a. a. O.
S. 81, Anm. 5), ist ebenso unbegreiflich, wie vieles andere. Die
Begriffe von Potenz, von der Bestimmung und Specifizierung der
Potenz, von aktiver und passiver, von natiirlicher und
ibernatiirlicher Potenz werden unter einander geworfen, um-
gestofsen, und das nennt man dann Fortbildung, Entfaltung
eines weitergefilhrten Begriffes. Der in sein gerades Gegenteil
verkehrte Begriff ist ein weiterfortgebildeter Begriff.

— ¥




	Die Potentia Obedientialis der Kreaturen [Schluss]

