
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 9 (1895)

Artikel: Die Potentia Obedientialis der Kreaturen [Schluss]

Autor: Feldner, Gundisalv

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761782

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761782
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die gehorsame Potenz ist nicht eine passive Potenz. 201

DIE POTENTIA OBEDIENTIALIS DER

KREATUREN.

Von FR. GUNDISALV FELDNER,

Mag. Theol. Ord. Praed.

(Fortsetzung von Bd. IX, S. 94. Schlafs.)

XI. Die gehorsame Potenz besteht nicht in der natürlichen
tran8cendentalen Hinordnnng zu den Gütern der Übernatur.

Die Ansicht, nach welcher die potentia ohedientialis der
Kreaturen, besonders der Menschen, eine positive, reale, natürliche

Potenz bildet, nrafs als entschieden falsch aufgegeben werden.
Die potentia ohedientialis ist nicht eine vom Substrate, in welchem
sie sich befindet, real unterschiedene positive, natürliche Qualität,

sondern nichts anderes als das Substrat selber. Dann
bildet sie offenbar die natürliche transcendentale Hinordnung
dieses Substrates zu den Gütern der Übernatur? Nein, auch
dieses ist nicht der Fall. Man beruft sich darauf, dafs ja der
Mensch auf Grund seiner natürlichen geistigen Fähigkeiten und
Kräfte unmittelbar auf Gott gerichtet sei, in Gott sein letztes
Ziel habe. Der Mensch bilde gerade ein der Gnade fähiges
Subjekt, weil er ein geistiges, intelligentes Wesen ist. (Dr.
Kranich: a. a. 0. S. 38.) Dazu komme noch der Umstand, dafs
der Mensch nach dem Ebenbilde Gottes geschaffen, somit
von Natur aus direkt auf Gott hingeordnet und dazu bestimmt
sei, Gott zu erkennen, ihn zu lieben und in ihm glückselig zu
sein. (A. a. 0. S. 41 ff.) —

Diese Wahrheiten unbedingt zugegeben, müssen wir trotzdem

bestreiten, dafs die Empfänglichkeit^ der Kreaturen,
namentlich des Menschen für die Güter der Übernatur in der
natürlichen transcendentalen Hinordnung zu diesen Gütern
bestehe. Denn die natürliche transcendentale Hinordnung eines
Wesens zu einem andern, z. B. des Stoffes zu der Form, des
Leibes zu der Seele und umgekehrt, der realen Potenz zu ihrem
Akte u. s. w. schliefst etwas Positives in sich, und fordert
zugleich das andere, zu welchem es in dieser Weise hingeordnet
ist, als seine natürliche Ergänzung,.sein natürliches Komple-
m en tum. Hätte das eine dieses Komplementum nicht, würde
es dasselbe nie erlangen, so wäre und bliebe es natürlich



202 Die potentia obedientialis der Kreaturen.

oder in seiner Natur unvollkommen. Res non dicitur esse
imperfecta, quamcunque potentia in ipsa non reducta ad actum,
sed solum quando per reductionem in actum res suum conse-
quitnr complementum. Non enim homo qui est in potentia ut
sit in India imperfectus erit, si ibi non fuerit. Sed imperfecta«
dicitur, si scientia, vel virtute careat qua natus est perfici.
S. Thom. Quaest. disp. de potentia q. 5. a. 5. ad 7. Ist demnach

die potentia obedientialis nichts anderes als die natürliche

transcendentale Hinordnung des Menschen zu Gott als
dem letzten Ziele, zu der Erkenntnis und Liebe Gottes im Sinne
der Gegner, so ist der Mensch ohne dieses Ziel, ohne diese
Erkenntnis und Liebe Gottes unvollkommen. Im Sinne der
Gegner mufs der Mensch ja zum mindesten diese natürliche
Hinordnung besitzen, indem die potentia obedientialis nach ihnen
mehr als das, nämlich eine positive, reale natürliche Potenz
bildet. Demzufolge wäre der Mensch unbedingt zu der genannten
Erkenntnis und Liebe Gottes positiv befähigt, oder wie S.

Thomas an der soeben beigebrachten Stelle sieh ausdrückt :

„natus perfici". Unter einer natürlichen Fähigkeit oder capacitas
naturalis mul's man doch sicher wenigstens die positive
natürliche Hinordnung zu Gott und zwar, wie die Gegner
sagen, direkt oder unmittelbar zu Gott, verstehen. Der Mensch
wäre somit in dieser Beziehung „natus perfici". Nun erklärt
aber der englische Lehrer ausdrücklich, der Mensch bliebe
unvollkommen, würde er das nicht erreichen, wozu er „natus
est perfici". Läfst sich dies behaupten vom Menschen mit Bezug
auf die Güter der Übernatur Nein, durchaus nicht. Der Mensch
hätte auch ohne die Güter der Ubernatur die Vollkommenheit,
welche ihm gebührt, wozu er also „natus est perfici". Folglich

bildet seine potentia obedientialis weder eine natürliche

transcendentale Hinordnung, noch viel weniger eine positive,

reale, natürliche Potenz zu diesen Gütern. Aliquid est
in potentia ad alteram dupliciter. Uno modo in potentia naturalis;

et sie intellectus creatus est in potentia ad omnia ilia co-
gnoscenda, quae suo lumine naturali manifestari possunt. Et
nihil horum angélus beatus ignorât ; ex horum enim ignorantia
remaneret intellectus angeli imperfectus. Quaedam vero potentia
est obedientiae tantum, sicut dicit aliquid esse in potentia ad illa,
quae supra naturam Deus in eo potest. Etsi talis potentia non
reducitur ad actum non erit potentia imperfecta. Et sie
intellectus angeli beati non est imperfectus, si non cognoscat omnia
quae Deus potest ei revelare. S. Thom. Quaest. disp. de veritate
q. 8. a. 4. ad 13. Eine positive Hinordnung zu einem andern,



Die gehorsame Potenz ist nicht eine passive Potenz. 203

ganz besonders aber die transcendentale Beziehung zu diesem
andern läfst sich nicht denken, ohne dafs dieses andere als
Ergänzung und natürliche Vervollkommnung in Betracht kommt.
Nun aber wäre es ohne allen Zweifel sehr unrichtig, wollte man
die Übernatur als eine natürliche Ergänzung und Vervollkommnung

der Kreaturen ausgeben. Wir können demzufolge auch
nicht annehmen, dafs die potentia obedientialis der Geschöpfe
etwas Positives, sei es nun die transcendentale natürliche
Hinordnung, sei es eine positive, reale natürliche Potenz, in der
Wirklichkeit bilde. Mit Recht stellt darum der hl. Thomas, wie
auch Dr. Kranich bemerkt a. a. 0. S. 46, die potentia obedientialis

gegenüber der potentia naturalis, hält der Heilige diese
beiden Potenzen jederzeit streng auseinander. (Vergl. Dr. Kranich

a. a. 0. S. 39.) Daher können wir dem Dr. Kranich a. a 0.
S. 45 nur beistimmen wenn er sagt, auch die Fähigkeit des
Leibes für die Aufnahme der Seele biete kein Analogon zur
Erklärung der passiven potentia obedientialis des hl. Thomas.
Damit ist offenbar zugegeben, dafs die gehorsame Potenz auch
nicht mit der natürlichen transcendentalen Hinordnung des Leibes
zu der Seele in Vergleich gebracht werden könne. Dafs sie aber
dann um so weniger eine positive, reale, natürliche Potenz, eine
aktive Potenz, oder endlich einen actus elicitus bilden könne,
bedarf keines langen. Nachweises.

Was haben wir aber dann auf die Thatsache zu antworten,
dafs jeder Mensch auf Grund seiner natürlichen, geistigen Fähigkeiten

und Kräfte unmittelbar auf Gott gerichtet ist, in Gott
sein letztes Ziel hat? Zunächst müssen wir bemerken, dafs nicht
allein der Mensch, sondern überhaupt jede Kreatur auf Gott
gerichtet ist, in ihm ihr letztes Ziel hat. Ein Kapitel in der
Summa contra Gentes des hl. Thomas ist überschrieben: utrum
omnia ordinantur in unum finem qui est Deus. Ein anderes
trägt die Überschrift: quod omnia intendant assimilari Deo. In
diesen beiden, und noch andern Kapiteln weist der englische
Lehrer meisterhaft wie immer auf das klarste nach, dafs alle
Geschöpfe mit ihrem Wesen, ihren Eigenschaften und Thätig-
keiten auf Gott gerichtet sind, in Gott ihr letztes Ziel haben.
Es heilst aber, der Mensch sei unmittelbar auf Gott gerichtet.
Gerade dieses Wort enthält ein Sophisma. Will damit gesagt
sein, der Mensch sei auf Grund seiner natürlichen Fähigkeiten
und Kräfte auf Gott gerichtet, so dafs unmittelbar Gottes
Wesenheit in sich das Ziel bilde, so ist diese Behauptung
grundfalsch. Soll aber damit ausgesprochen sein, dafs
das Ziel dieser Fähigkeiten und Kräfte Gott bildet, sowie er



204 Die potentia obediential^ der Kreaturen.

unmittelbar durch die Kreaturen dargestellt und aus
denselben erkannt wird, dann geben wir die Behauptung als richtig
zu. Allein damit ist in keiner Weise dargethan, dafs diese Fähigkeiten

und Kräfte von Natur aus unmittelbar auf die Wesenheit
Gottes gerichtet seien, in dieser Wesenheit ihr letztes

Ziel hätten. Die durch die Kreaturen repräsentierte und aus den
Geschöpfen erkannte Wesenheit Gottes ist nicht die Wesenheit
Gottes in sich. Esse dupliciter dicitur. Uno modo significat
actum essendi ; alio modo significat compositionem propositionis,
quam anima adinvenit coniungens praedieatum subiecto. Primo
igitur modo accipiendo esse non possumus scire esse Dei,
sicut nec eius essentiam, sed secundo modo. S. Thom. Summ,
theol. 1. p. q. 3. a. 4. ad 2. Wir können nun durchaus nicht
annehmen, dafs unsere natürlichen Fähigkeiten und Kräfte
auf etwas Unmögliches gerichtet seien, etwas Unmögliches
zu ihrem Ziele hätten. Somit ist aus der vorgenannten That-
sache in keiner Weise dargethan, dafs die potentia obedientialis
im Menschen etwas Positives ausmache. In diesem Falle
müfsten die natürlichen Fähigkeiten des Menschen zu der
Wesenheit Gottes, wie sie in sich ist, hingeordnet sein.

Aber der Mensch ist doch nach dem Ebenbilde Gottes
geschaffen! Allerdings ist er das. Aber daraus folgt doch nicht,
dafs er eine natürliche Potenz, die Wesenheit Gottes selbst
zu schauen und zu lieben habe, gleichwie Gott selber eine solche
natürliche Potenz besitzt! Soweit reicht das Ebenbild
Gottes im Menschen entschieden nicht. Die Anschauung der
Wesenheit Gottes ist Gott allein natürlich. Folglich hat auch
er allein dazu eine natürliche Potenz. Der Mensch mufs dazu
erst, und zwar seiner ganzen Natur nach erhoben werden. Nicht
blofs seine Fähigkeiten und Kräfte, sondern die Natur
selber mufs eine Erhöhung an sich erfahren. Dr. Kranich
bemerkt zwar a. a. 0. S. 70, der hl. Thomas wolle keineswegs
sagen, dafs die Substanz der Seele bei der übernatürlichen
Erhebung verändert, oder an sich erhöht werde; allein
S. 20 des nämlichen Werkes erklärt derselbe Autor durch eine
Stelle aus S. Thomas, dafs alles das, was er S. 70 sagt, gar
nicht wahr ist. Die Stelle lautet: est aliquis finis, ad quem
homo a Deo praeparatur, naturae humanae proportioned
excedens, scilicet, vita aeteraa, quae consistit in visione Dei
per essentiam, quae excedit proportionem cuiuslibet naturae
creatae, soli Deo connaturalis existens. Unde oportet quod
homini detur aliquid, non solum per quod operetur ad finem,
vel per quod inclinetur eius appetitus ad finem ilium, sed per



Die gehorsame Potenz ist nicht eine passive Potenz. 205

quod ipsa natura hominis elevetur ad. eandem dignitatem,
secundum quam talis finis sit ei competens; et ad hoc datur
gratia. 8. Thom. Quaest. disp. de veritate. q. 27. a. 2. Wenn demnach

die Anschauung der Wesenheit Gottes Gott allein natürlich

ist, so hat offenbar er allein dazu eine natürliche Potenz.
Und wenn die Natur selber des Menschen erst erhoben
werden mufs, so kann von einer natürlichen transcendentalen
Hinordnung zu dieser Anschauung unmöglich die Rede sein.
Somit ist klar erwiesen, dafs das Ebenbild Gottes im Menschen
denselben nicht positiv befähigt, nicht positiv für diese
Anschauung capax macht. Folglich besteht die potentia obedienti-
alis des Menschen weder in einer positiven, realen, natürlichen
Potenz, noch in der natürlichen transcendentalen Hinordnung

der Natur .zu der Anschauung Gottes, oder überhaupt zu
den Gütern der Übernatur.

Darum lehrt der hl. Thomas beständig, der Mensch müsse
ein neues Sein erhalten; die Gnade verleihe dem Menschen ein
neues Sein. Und dieses Sein komme unmittelbar der Natur,
nicht den Fähigkeiten und Kräften zu. Gratia dicitur vita animae.
Sed vivere viventibus est esse; esse autem essentiam respicit.
Ergo et gratia per prius essentiam quam potentiam respicit.
Respondeo dicendum quod ab omnibus communiter dicitur quod
gratia respicit essentiam animae, virtus autem potentiam. Cum
enim nullius operatio supra facultatem naturae operantis exten-
datur, oportet quod, si operatio alicuius supra id quod natura-
liter potest extenditur, etiam natura quodammodo supra
seipsam elevetur. Cum igitur actus meritorii facultatem huma-
nae naturae excédant, non possunt isti actus ab homine proce-
dere, quia in eos solis naturalibus homo non potest, nisi
quodammodo natura humana etiam altius esset sublimata. Et
ideo dicit Dionysius quia sicut in rebus naturalibus est quod
lllud quod non habet speciem per generationem adeptam, non
potest habere operationes speciei débitas; ita ille qui non est
adeptus divinum esse per spiritualem regenerationem non potest
participare divinas operationes. Oportet ergo quod primum donum
quod gratis homini infunditur, hunc habeat effectum, ut ipsa m
essentiam animae in quodam divinum esse elevet, ut idonea
sit ad divinas operationes. Et ideo, quia unumquodque simpli-
citer dicitur quod per prius dicitur sicut substantia ens, ideo
tale bonum quod essentiam animae nobilitat, principaliter
gratia vocatur. Et ideo proprie et per se gratia respicit
essentiam animae sicut subjectum. S. Thom. II. Sent. d. 26. q. 1.
a. 3. — Gratia dicitur primum, sicut primum quod natu ram



206 Die potentia obedientialis der Kreaturen.

in aliud esse elevat (1. e. ad 2). — Gratia respieit esse quod-
dam divinum quod animae confert (1. c. a. 4. ad 2). Gratia
confert animae perfectionem in quodam divino esse (1. c. ad 3).
Vergl. daselbst a. 5.

Die wenigen Stellen aus dem hl. Thomas illustrieren zur
Genüge die Behauptung des Dr. Kranich, nach dem hl. Lehrer
werde bei der übernatürlichen Erhebung keineswegs die
Substanz der Seele verändert oder an sich erhöht. Sollten dem
Autor die Sentenzbücher des englischen Lehrers nicht zugänglich

gewesen sein, so hätte er doch in der Summa theol. 1. 2. qu.
110, und in der Summa contra Gent. üb. 3. c. 150 das Richtige

gefunden. Übrigens hat ja der Autor eigens über den
hl. Thomas geschrieben.

Aus der Lehre des hl. Thomas, nach welcher die Kreaturen,
besonders der Mensch durch die Gnade das Sein in der Übernatur

erhalten, folgt die Unmöglichkeit, dafs die Geschöpfe eine
natürliche Hinordnung oder eine positive, reale, natürliche
Potenz für die Güter der Übernatur in sich haben. Das Sein
ist doch gewifs das erste von allen. Auf das Sein folgen erst
die Potenzen. Besitzt also der Mensch ohne die Gnade kein
Sein in ordine ad visionem essentiae divinae, so hat er für diese
Anschauung, für die Erkenntnis und Liebe der Wesenheit
Gottes um so weniger eine Potenz. Daher gründet das natürliche

Verlangen des Menschen Gott zu schauen, von welchem
der hl. Thomas an mehreren Stellen spricht, auf der ursprünglichen

Erhebung des Menschengeschlechtes auf den Standpunkt

der Übernatur und dessen Bestimmung zu der Anschauung
Gottes. Diese Erhebung und Bestimmung gehört aber schon
dem Bereiche der Übernatur an. Natürlich kann man sie

nur insofern nennen, als sie a nativitate generis humani demselben
zukommen. Dem bereits erhobenen und für die Anschauung
Gottes bestimmten Menschen ist allerdings das Verlangen
nach dieser Anschauung natürlich. So oft demnach der
englische Lehrer von einem natürlichen Verlangen nach Seligkeit
in der Anschauung Gottes spricht, stellt er sich, wie Dr. Kranich

a. a. 0. S. 58 bemerkt, auf den faktischen Standpunkt,
d. h. setzt er die Erhebung in die Übernatur als vollzogene
göttliche Anordnung voraus.

Wenn man sich immer auf das Ebenbild Gottes im
Menschen beruft und daraus die potentia obedientialis als eine positive,

reale, natürliche Potenz ableiten will, so sollte man dabei
doch nicht vergessen, dafs die Ebenbildlichkeit des Menschen
mit Gott keineswegs ausschüefsüch nur in den Eähigkeiten und



Die gehorsame Potenz ist nicht eine passive Potenz. 207

Kräften, sondern auch in dem Wesen der Seele selber besteht.
Imago trinitatis in anima attenditur non secundum potentiam
tantum, sed etiam secundum essentiam. S. Thom. Quaest. disp.
de anima a. 12. ad 6. — De imagine Dei dupliciter loqui possu-
mus. Uno modo quantum ad id in quo primo consideratur ratio
imaginis, quod est intellectual« natura. Summ, theol. 1. p.
q. 93. a. 3. Die Stelle des hl. Thomas, auf welche sich Dr. Kranich

a. a. 0. S. 42 beruft, spricht nicht, wie der Autor sie übersetzt,

vom menschlichen Intellekt als dem Ebenbild Gottes,
das durch Erkennen und Wollen sich bezeugt, sondern von
der intellektuellen Wesenheit der Natur des Menschen. Die
Wesenheit selber trägt Gottes Ebenbild in sich. In dieser Stelle
gibt der englische Lehrer zugleich an, worin die genannte
Gottebenbildlichkeit im Menschen besteht. Cum homo secundum in-
tellectualem naturam ad imaginem Dei esse dicatur, secundum
hoc est maxime ad imaginem Dei, secundum quod intellectual«
natura Deum maxime imitari potest. Imitatur autem intellectual«

natura maxime Deum quantum ad hoe quod Deus seipsum
intelligit et amat. Unde imago Dei tripliciter potest considerari
in homine. Uno quidem modo secundum quod homo habet apti-
tudinem naturalem ad intelligendum et amandum Deum. Et haec

aptitudo consistit in ipsa natura mentis, quae est communis
omnibus hominibus. Summ, theol. 1. p. q. 93. a. 4.

Diese Worte des englischen Lehrers besagen, dafs wir das
Ebenbild Gottes zunächst in der Wesenheit der Natur der
Seele zu suchen haben. Dieses Ebenbild besteht nun allerdings
in einer natürlichen Fähigkeit oder aptitudo Gott zu erkennen
und zu lieben. Von welcher Erkenntnis und Liebe Gottes spricht
der englische Lehrer hier? Meint er die Erkenntnis, wie Gott
in sich ist, von der Erkenntnis seindr Wesenheit? Das
behauptet er mit keinem Worte. Dürfen wir also sagen, durch
diese Stelle beweise der hl. Thomas, dafs der Mensch eine
natürliche Fähigkeit oder Potenz habe, Gottes Wesenheit
zu erkennen und zu lieben; folglich sei die potentia obediential«

im Sinne des hl. Thomas eine positive, reale, natürliche
Potenz? Auf gar keinen Fall. Zugegeben indessen, es wäre
so, dann könnten wir zwar angeben, dafs die potentia obediential«

des Verstandes und Willens eine positive, reale, natürliche

Potenz bilde, allein was die potentia obedientialis des
Wesens der Seele sei, bliebe nach wie vor unerklärt. Aber
es würde damit, wie wir früher nachgewiesen, auch nicht
bestimmt, was die potentia obedientialis des Verstandes und



208 Die potentia obedientialis der Kreaturen.

Willens ist. Wir wüfsten zwar, was das Substrat, aber nicht
was die potentia obedientialis dieses Substrates ist.

Daraus folgt, dafs das Ebenbild Gottes im Menschen uns
keinerlei Recht gibt, zu behaupten, der Mensch besitze eine

natürliche, transcendentale Hinordnung zu den Gütern der
Übernatur, noch viel weniger, er habe für diese Güter eine positive,

reale, natürliche Potenz. Weiter ergibt sich daraus, dafs
die potentia obedientialis der Kreaturen, namentlich des Menschen
überhaupt nicht etwas Positives ausmacht. Sie ist weder eine

positive aptitudo ad esse, noch ad agere in ordine supra
naturam. Merkwürdigerweise sagt Dr. Kranich a. a. 0. S. 45
von der potent, obedient., sie sei nach S. Thomas nicht ap-
tidudo ad agendum; und trotzdem soll sie nach S. Thomas
eine positive, reale, natürliche potentia activa sein.

XII. Die gehorsame Potenz besteht in der inneren
Möglichkeit oder Nichtrepugnanz. Wir haben bis jetzt gefunden,
dafs alle Kreaturen, und in den Kreaturen die verschiedensten
Teile eine potentia obedientialis besitzen. Ferner läfst sich nicht
bestreiten, dafs in einem gewissen Sinne diese gehorsame Potenz
in dem einen Geschöpfe, ja selbst in dem einen Teile des
Geschöpfes „eine ganz andere", oder „ganz anderer Art" ist als in
dem andern. Worin liegt der Grund für diese Thatsache? Wir
müssen diesen Grund der Verschiedenheit in dem Wesen, in
der Natur der Kreaturen suchen. Je nachdem das Geschöpf
diese oder jene Natur besitzt, ist es für dieses oder jenes
übernatürliche Gut empfänglich, für ein anderes dagegen nicht.
Das Gleiche gilt von dem verschiedenen Einwirken Gottes auf
die Kreaturen. Der Leib des Menschen z. B. besitzt die E m-

pfängliehkeit für die Verherrlichung, also für ein übernatürliches

Gut. Allein er ist nicht empfänglich für die
heiligmachende Gnade, für die sinnenfällige oder auch
geistige Erkenntnis und Liebe Gottes. Die aktiven Potenzen
sind ebenfalls empfänglich für die übernatürlichen Güter, die
ihrer Natur entsprechen, für andere hingegen nicht. Die Sinne
oder Potenzen des niederen Teiles haben eine Empfänglichkeit
für die Güter der übernatürlichen sinnenfälligen Ordnung, aber
keine für jene der geistigen Ordnung. Der Verstand und Wille
ist empfänglich für die geistigen Güter der Erkenntnis und
Liebe, aber nicht für die Gnade und für die sinnen fälligen
Güter in direkter Weise. Der freie Akt des Verstandes und
Willens ist empfänglich für die Güter der Übernatur im Momente
des Entstehens, aber nicht später, nämlich, wenn er schon
entstanden ist und die Übernatur dann an ihn herantritt u. s. w.



Die gehorsame Potenz ist nicht eine passive Potenz. 209

Was ist demnach diese verschiedene Empfänglichke t
in den Kreaturen? Nichts anderes als die innere Möglichkeit,

die Nichtrepugnanz im Wesen, in der Natur und
den Potenzen der Geschöpfe. Diese Empfänglichkeit nennen
wir potentia obedientialis. Und diese gehorsame Potenz ist
darum eine verschiedene, weil das innere Wesen, die Natur,
eine verschiedene ist. Die Sinne des Menschen z. B. haben zu
ihrem Gegenstande das Sinnenfällige. Mit diesem ist ihre
Möglichkeit abgeschlossen. Dieses Sinnenfällige bildet für
sie das objectum specificativum und zugleich extensivum.
Es liegt nicht in ihrer innern Möglichkeit, etwas Geistiges
zu erkennen. Folglich haben sie dazu keine potentia
obedientialis, sind sie dafür nicht empfänglich. Im Gegensatz
dazu besitzt wiederum der Verstand keine innere Möglichkeit,

direkt das Sinnenfällige zu erkennen. Mit Bezug auf
das Geistige hat er diese Möglichkeit, denn obgleich das
objectum specificativum die Wesenheiten der sinnenfälligen
Dinge bilden, so sind sie doch nicht zugleich auch das objectum
extensivum. Die beiden Objekte fallen mit Bezug auf den
Verstand nicht in eins zusammen, wie das Sinnliche hinsichtlich
der sinnlichen Potenzen. Darum hat der Verstand die Möglichkeit

in sich, dafs er zu der Erkenntnis alles Seienden, auch
der Wesenheit Gottes erhoben werde. Es widerspricht nicht
seinem Wesen, seiner Natur, wie es gegen das Wesen der
Sinne verstofsen würde, wollte sie Gott zu der Erkenntnis
eines geistigen Objektes erheben. In dieser Beziehung hat
Dr. Kranich a. a. 0. S. 41 vollkommen recht, wenn er sagt,
nach der Lehre des hl. Thomas sei Gott für den menschlichen
Verstand auch seinem Wesen, nicht blofs seinen Wirkungen
nach intel'ligibel, und nicht so fremdartig, wie etwa die
Objekte unseres Ohres für unser Auge bezüglich der Wahrnehmung.
Nach der Lehre des hl. Thomas ist es unmöglich, in sich

widersprechend, dafs das Auge höre und das Ohr sehe.
Eine solche Unmöglichkeit, einen derartigen Widerspruch
können wir nicht nachweisen, wenn der Verstand Gottes Wesenheit

in sich selbst schauen sollte.
Somit ist die potentia obedientialis des Verstandes und

Willens nichts anderes als die innere Möglichkeit, die
Nichtrepugnanz für die Erhebung in die Übernatur, und zwar
für die Erhebung zu der Anschauung Gottes. Wollte nun Gott
die Wesenheit selbst des Mensehen, also unmittelbar, zu
der Anschauung Gottes erheben, so fände er in der Wesenheit

keine Möglichkeit, demnach keine gehorsame Potenz

Jahrbuch für Philosophie etc. IX. 14



210 Die potentia obedientialis der Kreaturen.

vor. Denn die Wesenheit ist nicht unmittelbar für eine

Thätigkeit, sondern für das Sein bestimmt. Folglich wird
auch die Wesenheit durch die Gnade nicht zu einer
übernatürlichen Thätigkeit, sondern zu dem übernatürlichen Sein
bestimmt. Das Sein entspricht ihrer Natur zunächst, nicht
die Thätigkeit. Allerdings bildet sie in zweiter Linie auch
das entfernte oder radikale Princip der Thätigkeit. Auch
die Gnade ist das principium radicale der übernatürlichen
Thätigkeit. Das Verhältnis bei der Erhebung des Menschen auf
den Standpunkt der Übernatur ist demnach wesentlich ein
anderes, als viele Autoren, darunter auch Dr. Kranich, meinen.
Nicht die Thätigkeit wird zuerst erhoben, sondern die Wesenheit

der Seele. Aus dieser also erhobenen Wesenheit folgen
dann die Tugenden, und endlich die Thätigkeit. Die Thätigkeit

erhält ihre Übernatur aus der Tugend und die Tugend
von der Gnade. Sicut potentia non habet quod sit principium
talis operationis, nisi secundum quod manat a principiis talis
essentiae, ita etiam perfectio potentiae habet quod informet
actum ex virtute gratiae perficientis ipsam essentiam. Et ideo
gratia non tantum dicitur gratificans essentiam animae, sed etiam

opus gratum reddens, non quidem sicut proximum informans,
sed sicut primum, quod naturam in altius esse elevat. — Inter
potentias animae voluntas vel liberum arbitrium maxime
communis est, èo quod ejus imperio actus aliarum potentiarum
subjaceant. Et quia gratia non respicit aliquem determinatum
actum, cum sit in essentia, quae ad nullam operationem deter-
minatur; ideo gratia immediatius voluntatem vel liberum arbitrium
respicit, cum omnes actus gratia informati quodammodo sint
voluntatis et liberi arbitrii. Non tarnen sequitur quod sit (gratia)
in voluntate vel libero arbitrio subjecto. Sed ex gratia voluntas
et liberum arbitrium habet, ut actum meritorium educere possit.
S. Thorn. II. Sent. d. 26. q. 1. a. 3. ad 2, 3. — Gratia redu-
citur ad primam speciem qualitatis. Nec tarnen est idem quod
virtus, sed habitudo quaedam, quae praesupponitur virtutibus
infusis sicut earum principium et radix. Summ, theol. 1. 2.

q. 110. a. 3. ad 3. — Sicut ab essentia animae effluunt ejus
potentiae, quae sunt operum principia; ita etiam ab ipsa gratia
effluunt virtutes in potentias animae, per quas potentiae moventur
ad actus. — Est enim gratia principium meritorii operis medi-
antibus virtutibus, sicut essentia animae est principium operum
vitae mediantibus potentiis. 1. c. a. 4. ad 1, 2.

Daraus ist klar, wie wenig Dr. Kranich a. a. 0. S. 67 im
Sinne des hl. Thomas schreibt: „So vereinigen sich die



Die gehorsame Potenz ist nicht eine passive Potenz. 211

natürlichen Kräfte und die Gnadenkraft zu einem Princip des

Wirkens im Momente der übernatürlichen Erhebung." Wenn
man schon von einem Princip des Wirkens im Momente
der übernatürlichen Erhebung reden will, so müfste man im
Sinne des hl. Thomas sagen: so vereinigt sich die natürliche
Wesenheit und die Gnadenkraft zu einem Princip des Wirkens
im Momente der natürlichen Erhebung. Allein, da die Wesenheit

zunächst gar nicht Princip des Wirkens, sondern des
Seins ist, so fällt die schöne Vereinigung des Dr. Kranich
wieder sofort auseinander. Die Wesenheit und die Gnadenkraft

können gar nicht ein Princip des Wirkens im Sinne des
Dr. Kranich bilden. Denn die Wesenheit ist nicht unmittelbar

thätig, sondern nur mittelbar, nämlich durch ihre Potenzen.
Redet man nur vom Momente der Erhebung, so kann dies
nur besagen, dafs das Substrat, welches die Gnadenkraft in
sich aufnimmt, im Momente dieser Aufnahme, oder diese
Gnadenkraft aufnehmend, selber thätig sei. Dies aber ist
ein Ding der Unmöglichkeit. Denn die Wesenheit der
Seele als Substrat der Gnadenkraft kann gar nicht unmittelbar
durch sich selber thätig sein, und die Potenzen, durch welche
die Wesenheit thätig ist, nehmen die Gnade nicht auf.
Rieht im Momente, sondern nach dem Momente der Aufnahme
bilden dann die Wesenheit als prineipium primum oder radicale

und die mit den eingegossenen Tugenden versehenen
natürlichen Kräfte und die Gnadenkraft ein Princip des
Wirkens. Wir haben demnach, wenn man schon will, zwei
Momente zu unterscheiden: den Moment der Erhebung und den
Moment des Überganges zu einer Thätigkeit, zu dem Wirken.
Im ersten Momente sind die Wesenheit und Potenzen passiv,
leidend, aufnehmend. Im zweiten dagegen sind sie aktiv,
wirkend, gebend.

Es unterliegt somit nicht dem geringsten Zweifel, dafs nach
der Lehre des hl. Thomas die potentia obediential« nichts
anderes bedeutet, als die innere Möglichkeit, die Kichtrepugnanz
in den Geschöpfen. Wem würde es denn im Ernste einfallen,
an eine positive, reale, natürliche Potenz zu denken, wenn
er folgende Stelle des englischen Lehrers liest: Duplex capacitas
attendi potest in humana natura: una quidem secundum ordinem
potentiae naturalis, quae a Deo semper impletur, qui dat
unicuique rei secundum suam capacitätem naturalem. Alia
vero secundum ordinem divinae potentiae, cui omnis creatura
obedit ad nutum. Ron autem Deus omnem talem capacitatem
naturae implet, alioquin Deus non posset facere in creatura

14*



212 Die potentia obedientialis der Kreaturen.

nisi quod facit, quod falsum est. Summ, theol. 3. p. q. 1. a. 3.
ad 3. Bildet die gehorsame Potenz in Wahrheit eine positive,
reale, natürliche Potenz, wie kann dann S. Thomas behaupten,
Gott Tülle diese Potenz nicht aus, während er doch ausdrücklich

erklärt, Gott fülle jede natürliche Potenz aus? Noch
weit unverständlicher ist der Grund, warum Gott sie nicht
ausfüllt, nämlich, weil Gott sonst im Geschöpfe nichts anderes wirken
könnte, als das, was er thatsächlich wirkt. Handelt es sich
dagegen um die innere Möglichkeit in der Kreatur, dann wird
der Grund sofort klar. Eine natürliche Potenz nennt S. Thomas
ausdrücklich einen Keim. Capacitas alicujus creaturae potest
intelligi dupliciter: vel secundum potentiam naturalem, quae
pertinet ad rationem seminalem. Et sie nullam capacitatem
creaturae vacuam Deus dimittit in genere; quamvis capacitas
alicujus creaturae particularis non impleatur propter aliquod im-
pedimentum; vel secundum potentiam obedientiae, secundum
quod quaelibet creatura habet ut ex ea possit fieri quod Deus
vult. Et hoc modo in natura humana est capacitas hujus dignitatis,

ut in unitatem divinae personae assumatur. S. Thom.
III. Sent. d. 1. q. 1. a. 3. ad 4. Können wir denn in Wahrheit

behaupten, die menschliche Natur habe eine positive, reale,
natürliche Potenz, oder gar einen „actus imperfectus" und „in-
efficax" gehabt, mit der zweiten Person Gottes in die Gemeinschaft

oder Vereinigung mit dieser Person zu treten? Ja noch
mehr. Nach dem englischen Lehrer hat jede Kreatur die
potentia obedientialis mit Gott in der Person, also zu dem
Sein der Person vereinigt zu werden. Die menschliche Natur
hat bezüglich dieser potentia obedientialis keinerlei Vorzug.
Assumptibile dicitur quod potest assumi. Cum autem dicitur
creatura potest assumi non Signatur aliqua potentia activa in creatura,

quia sola potentia infinita hoc facere potuit, ut in infinitum
distantia conjungerentur in unitatem personae. Similiter etiam
non signatur potentia passiva naturalis creaturae, quia
nulla potentia passiva naturalis est in creatura, oui non
respondeat potentia activa alicujus naturalis agentis. Unde re-
linquitur quod dicat in creatura solam potentiam obedientiae,
secundum quam de creatura potest fieri quidquid Deus vult, sicut
de ligno potest fieri vitulus, Deo opérante. Haec autem potentia
obedientiae correspondet divinae potentiae, secundum quod dicitur,
quod ex creatura potest fieri quod ex ea Deus facere potest.
Loquendo autem de potentia Dei absoluta Deus potest assumere
quamcunque creaturum vult. Unde secundum hoc non est una
creatura magis assumptibilis quam altera. III. Sent. d. 2. q. 1. a. 1.



Die gehorsame Potenz ist nicht eine passive Potenz. 213

Besteht nun die potentia obedientialis der Wahrheit gemäfs
in einer realen, positiven, natürlichen Potenz, so besitzt offenbar
jede Kreatur die Potenz. Und ist der actus der potentia
obedientialis ein „actus imperfectus" und „inefficax", so haben alle
Kreaturen diesen actus imperfectus mit Bezug auf die Vereinigung
mit Gott in der Person. Zudem leugnet hier der hl. Thomas

ganz ausdrücklich, dafs es irgendeine positive, reale, natürliche
Potenz gebe, welcher nicht eine aktive Potenz in der Natur
entspräche. Drittens bringt der englische Lehrer die potentia
obedientialis mit der absoluten Potenz Gottes in Verbindung,
was gar keinen Sinn hat, falls die potentia obedientialis in einer
positiven, realen, natürlichen Potenz besteht. Dagegen leuchtet
die Sache sofort ein, wenn wir unter der potentia obedientialis
die innere Möglichkeit, die Nichtrepugnanz verstehen. So

sagt der hl. Thomas anderswo, die Vereinigung der menschlichen

Natur in Jesus Christus sei in den Sechstagewerken
vorausgegangen, nicht etwa wie im Keime, sondern nur in der
gehorsamen Potenz, gleichwie die Rippe Adams die Potenz
besafs, dafs aus ihr die Eva gebildet werden konnte. Unio illa
praecessit in operibus sex dierum, non in ratione seminali, sed
in potëntia obedientiae tantum; sicut in costa Adae fuit, ut ex
ea Eva formari posset. 1. c. q. 2. a. 1. qu. 3. ad 3. Wir
zweifeln nun mit allem Grunde, dafs die Potenz der Rippe
Adams eine positive, reale, natürliche Potenz gewesen ist.

Dr. Kranich a. a. 0. S. 38 sucht sich damit aus der
Verlegenheit zu helfen, dafs er sagt: „dafs nun aber die potentia
obedientialis der vernünftigen Kreatur, also auch die des

Menschen, nach ihrem Wesen und ihrer Beschaffenheit eine

ganz andere sein mufs als die potentia obedientialis der
vernunftlosen Geschöpfe, ergibt sich aus der Natur des vernünftigen,

freien Geschöpfes selbst." — Dieser Satz enthält einen
sehr argen Verstofs gegen die Gesetze der Logik. Wenn
gesagt wird „eine ganz andere", so wird damit offenbar die Art
oder species gemeint, welche der Gattung, dem genus,
untersteht. Folglich müfste uns der Autor zuerst sagen, was
die potentia obedientialis ist, also den Gattungsbegriff
angeben. Ferner heilst es im obigen Satze, diese Potenz sei ihrem
„Wesen nach" eine ganz andere. Dann gehört sie absolut nicht
mehr der Gattung: potentia obedientialis an. Die Arten können
sich nicht ihrem „Wesen nach" unterscheiden, andernfalls sind
es keine Arten, und sie dürfen auch nicht den gemeinsamen
Namen führen. Die vernünftige Kreatur hat somit keine
potentia obedientialis, sondern etwas „ganz anderes". Der



214 Die potentia obedientialis der Kreaturen.

hl. Thomas aber spricht fortwährend von einer potentia
obedientialis im Menschen. Er macht diesbezüglich keinen
Unterschied zwischen der vernunftlosen und der unvernünftigen
Kreatur.

Noch ausdrücklicher bestreitet der englische Lehrer die
Realität der potentia obedientialis, indem er sagt, bei den
wunderbaren Werken verleihe Gott zugleich den Akt und
die Potenz zu diesem Akte, gemäfs welcher man sagen
könne, das sei möglich. In conceptione Christi fuit duplex
miraculum. Unum quod femina concepit Deum; aliud quod virgo
peperit filium. Quantum ergo ad primum. Yirgo se habebat
ad conceptionem secundum potentiam obedientiae tantum: et
adhuc multo remotius quam costa viri, ut ex ea mulier forma-
retur. In talibus autem simul dantur actus, et potentia ad
actum, secundum quam dici posset quod hoc est possibile. Sed

quantum ad secundum habebat Yirgo potentiam passivam,
naturalem tarnen, quae per agens naturale in actum reduci posset.
III. Sent. d. 3. q. 2. a. 1. ad 1. Der englische Lehrer drückt
sich wiederholt in einer Weise über unsern Gegenstand aus,
dafs, wenn von einer eigentlichen Potenz, also von einer Realität

die Rede ist, wir also genötigt sind, diese Realität in
Gott zu suchen. Einige Stellen, die auf diese Art lauten,
haben wir bereits angeführt. Es gibt aber deren noch andere.
So sagt er z. B. irgendwo : ein Ding befindet sich in doppelter
Weise in der Potenz zu einem andern: Einmal in der natürlichen

Potenz; und auf diese Art ist der kreatürliche Verstand
in der Potenz alles das zu erkennen, was ihm sein natürliches

Licht zu offenbaren vermag. Eine andere Potenz ist
die blofs gehorsame, wie man z. B. sagt, etwas befinde sich
in der Potenz zu allen dem, was Gott über die Natur hinaus
in ihm vermag. Aliquid est in potentia ad alteram dupliciter.
Uno modo in potentia naturali; et sie intellectus creatus est
in potentia ad omnia ilia cognoscenda, quae suo lumine naturali
manifestari possunt. Qnaedam vero potentia est obedientiae
tantum, sicut aliquid dicitur esse in potentia ad ilia, quae supra
naturam Deus in eo posset. Quaest. disp. de veritate q. 8. a. 4.
ad 13. Nehmen wir dazu noch den Grund, warum nach dem
hl. Thomas die potentia obedientialis nicht ausgefüllt werden
kann, weil die Kreatur nämlich, was immer Gott in ihr wirkt,
doch noch in der Potenz bleibt, von Gott zu empfangen; so

liegt es auf flacher Hand, dafs die potentia obedientialis im
Sinne des englischen Lehrers nichts anderes ausmacht, als
die innnere Möglichkeit, die Nichtrepugnanz in dem



Die gehorsame Potenz ist nicht eine passive Potenz. 215

Wesen, in der Natur des Geschöpfes. Capacitas creaturae
dicitur secundum potentiam receptibilitatis quae est in ipsa. Est
autem duplex potentia creaturae ad recipiendum. Una naturalis,
quae potest tota impleri, quia haec non se extendit nisi ad per-
fectiones naturales. Alia est potentia obedientiae secundum quod
potest aliquid recipere a Deo. Et talis capacitas non potest
impleri, quia quidquid Deus de creatura faciat, adhuc remanet
in potentia recipiendi a Deo. Qüaest. disp. de veritate q. 29.
a. 3. ad 3.

Die gehorsame Potenz ist an und für sich ganz gleich,
ihrem Wesen nach unterscheidet sie sich in keiner Weise in
dem einen und in dem andern Geschöpfe. Es kommt ihr folglich

die nämliche Definition zu. Sie unterscheidet sieh aber
in dem einen und in dem andern Substrate, insofern das
Geschöpf für dieses Gut eine potentia obedientialis hat, für jenes
dagegen nicht. Die innere Möglichkeit ist nicht in allen Kreaturen

die gleiche. Denn manches widerspricht dem Wesen
des einen, was dem andern ganz konform ist. Nicht die
gehorsame Potenz als solche, wenn wir so sagen sollen, ist ihrem
Wesen und ihren Eigenschaften nach eine „ganz andere" in der
vernünftigen Kreatur und in den übrigen Geschöpfen, denn sie
bildet nicht etwas Positives, etwas Reales, sondern das
Wesen der Kreaturen unterscheidet sich in den einen und in
den andern. Nach diesem innersten Wesen aber richtet sich
die Empfänglichkeit, die potentia obedientialis für das Wirken
Gottes, für die verschiedenen Güter der Ubernatur.

XIII. Schlufs.
Schliefsen wir also ab. Die potentia obedientialis der

Kreaturen, namentlich des Menschen, besteht ihrem Wesen
nach nicht in einem Akte, in einer Thätigkeit, denn diese
Thätigkeit selber besitzt ebenfalls eine gehorsame Potenz.
Sie wird von Gott erhoben, verstärkt, vervollkommnet. Diese
Erhebung geschieht aber nicht dadurch, dafs Gott die bereits
vorhandene natürliche Thätigkeit vervollkommnet, sondern
vielmehr dadurch, dafs sie als natürlich-übernatürliche Thätigkeit
entsteht. Die von der Gnade und den Tugenden informierte
natürliche Potenz bringt einen von der Gnade und den
Tugenden informierten natürlichen Akt hervor. Auf Grund
dieser Informierung ist er zugleich ein natürlich-übernatürlicher
Akt. Bei der Aufnahme oder Informierung der Potenz durch
die Gnade ist die Potenz selber nicht thätig. Die Gnade wird
im Wesen der Seele aufgenommen, und die Wesenheit selber



216 Die potentia obedientialis der Kreaturen.

ist niemals unmittelbar thätig. Ob der Mensch bei der
Aufnahme der Tugenden, durch welche die Potenzen, also die
unmittelbaren Principe der Thätigkeit, informiert werden, sich
thätig erweise, ist zu verneinen. Denn erstens unterscheidet
sich das Aufnehmen wesentlich vom Thätigsein, so dafs ein
Ding nicht zugleich aufnehmen und thätig sein kann, sondern
das Aufnehmen wenigstens der Natur und Kausalität nach
früher sein mufs; zweitens fliefsen die Tugenden nach der
Lehre des hl. Thomas aus der Gnade heraus, wie die
Potenzen aus dem Wesen des Geschöpfes. Mufs denn überhaupt
bei der Aufnahme der TJbernatur von Seiten des Geschöpfes
eine Thätigkeit entfaltet werden? Nein, es liegt dazu keinerlei
Notwendigkeit vor. Man spricht zwar fortwährend „von einer
gewissen Angemessenheit", ohne uns jedoch zu sagen, was diese
„gewisse Angemessenheit" eigentlich ist. Vielleicht soll diese
gewisse Angemessenheit eine Disposition, eine Vorbereitung
bilden? Allein, dagegen äufsert sich der englische Lehrer,
wie folgt:

Das was ausschliefslich vom freien Willen des Gebers
abhängt, setzt keinerlei Disposition im Empfänger voraus. Illud
quod dependet ex solo arbitrio dantis, non praeexigit aliquant
dispositionem in recipiente. Sed prophetia est hujusmodi. Quaest.
disp. de veritate. q. 12. a. 4. arg. sed ctr. Und warum setzt
Gott keine Disposition in der Kreatur voraus? Hoc autem
differt inter operationem creaturae, et operationem divinam:
quod, quia Deus sua operatione non solum formant, sed etiam
materiam producit, non praeexigit ejus operatio, sicut nec mate-
riam: ita nec materialem dispositionem ad effectum perficiendum.
Nec tarnen formant sine materia, aut sine dispositione facit, sed
simul potest materiam et formam condere unica operatione. Vel
etiam materiam quantumcunque indispositam ad débitant
dispositionem reduce re, quae competit perfectioni quam inducit;
sicut patet in suscitatione mortui. Corpus enim mortuum est
omnino indispositum ad animam recipiendum. Et tarnen unico
divino opere corpus et animam, et dispositionem ad animam
recipit. 1. c. in corp.

.Wollte man indessen durchaus auf einer Thätigkeit
bestehen, damit die „gewisse Angemessenheit" gewahrt werde, so
müfste man uns unbedingt vor allem sagen, worin denn diese
„gewisse Angemessenheit" des Wesens der Seele liege, die
unmittelbar gar keiner Thätigkeit fähig ist. Zugegeben
endlich, die Thätigkeit sei wegen der „gewissen Angemessenheit"

notwendig, so wüfsten wir über das Wesen der potentia



Die gehorsame Potenz ist nicht eine passive Potenz. 217

obedientialis gerade soviel und so wenig, wie zuvor. Es
wäre uns dann zwar das Substrat, aber nicht die gehorsame
Potenz dieses Substrates bekannt.

Das Gleiche mufs nun auch von der aktiven und
passiven Potenz gesagt werden. Mit Bezug auf das natürliche
Verlangen, Gott zu schauen und zu geniefsen, hat es sich
gezeigt, dafs der Mensch gar kein natürliches Verlangen dieser
Art haben kann. Es fehlt ihm dazu der Gegenstand, beziehungsweise

die Darstellung, die Repräsentation, und die Potenz.
Kein Wunder, dafs die Gegner hier aus den Widersprüchen
nicht mehr herauskommen. Was Dr. Kranich diesbezüglich alles
sagt, haben wir bereits gehört. Es lohnt sich der Mühe, auch
zwei Stellen aus P. Ripalda zu bringen, die Dr. Kranich a. a. 0.
S. 56 und 58 anführt. In der ersten Stelle heifst es: „beati-
tudo supernaturalis potest desiderari affectu naturali; ergo etiam
reliqua dona supernaturalia. Run folgt die Beweisführung : quia
omnes homines, praesertim sapientes visis creaturis naturaliter
excitantur in Studium ac desiderium videndi creatorem, qui
mirabiles omnium perfectiones individue ac eminenter complectitur,
juxta illud Aristotelis: omnes homines naturaliter scire desiderant.
Ergo principiis naturae exeitatur desiderium visionis Dei, quae
est intrinsece supernaturalis. Notitia namque abstractiva Dei
imperfecta est, comparaturque ex ipsis effectibus, quin expleat
hominis appetitum. Tale desiderium adducitur a S. Thoma
ad probandum possibilem visionem Dei. Demgegenüber
wollen wir nun die Stelle auf S. 58 hören. Demum, S. Thomas
respuit naturae inclinationem in dona supernaturalia.
Tum quia expresse docet, inclinationem istam esse habilitatem
rei, prout ab agente naturali in actum reducitur. Ita in 2. d. 18.

q. 2. Tum quia inclinatio naturalis et naturalis facultas idem
sunt. Facultas autem naturalis non conceditur a S. Thoma,
nisi in ordine ad ea, quae virtute virium naturalium fieri possunt.
Wir haben also hier zwei Ansichten des hl. Thomas, die, im
Sinne des P. Ripalda ausgelegt, sich regelrecht gegenseitig
aufheben: die übernatürliche Seligkeit kann durch einen natürlichen

Affekt begehrt werden; das Nämliche gilt von den
übrigen Gütern der Übernatur. Und : der Mensch hat keine
natürliche Neigung zu den Gütern der Übernatur. Er besitzt
dazu nicht einmal eine Potenz, weil natürliche Neigung und
natürliche Potenz identische Dinge sind, und die natürliche
Potenz sich blofs auf das erstreckt, was auf Grund der
natürlichen Kräfte erreichbar ist oder durch diese Kräfte
gewirkt werden kann.



218 Die potentia obedientialis der Kreaturen.

Um keinen Deut logischer argumentiert Suarez. S. 56
bei Dr. Kranich heilst eine Stelle aus Suarez: aut est intelli-
gibilis, quia licet motivum hujus desiderii possit esse necessaria
ilia connexio, quae est inter effectus naturales, et Deum; tarnen
terminus, seu quod desideratur est visio Dei. Ergo per hunc
actum desideratur videri Deus, prout in se est. Dagegen lautet
eine andere Stelle des Suarez bei Dr. Kranich S. 76: dicendum
ergo est, in homine non esse appetitum innatum ad videndum
Deum clare et prout in se est, et consequenter nec ad
supernaturalem beatitudinem. Also einerseits ein natürliches
Verlangen, Gott zu schauen, ein Akt, wodurch der Mensch begehrt
Gott zu schauen, wie er in sich ist; anderseits aber keinen
appetitus innatus, kein angebornes Vermögen, das Wesen Gott zu
schauen. Wer nur fünf Minuten im hl. Thomas gelesen hat, der
weifs, dafs das Verlangen, Gott zu schauen, also der appetitus
elicitus, den appetitus innatus zu seiner notwendigen
Voraussetzung hat. Und warum hat der Mensch keinen appetitus
innatus, Gott zu schauen? Ja, antwortet Suarez, weil der appetitus

innatus auf der natürlichen Potenz gründet, im Menschen
aber sich keine natürliche Potenz für die übernatürliche
Seligkeit vorfindet. Appetitus innatus fundatur in potentia natu-
rali; sed in homine non est potentia naturalis ad supernaturalem
beatitudinem: ergo nec appetitus innatus. Das ist nun eine ganz
sonderbare Sache. Der Mensch besitzt ein natürliches
Verlangen, also einen^Akt, actus elicitus, Gott zu schauen, aber
er hat keine natürliche Potenz dazu. Ein natürlicher Akt
ohne eine natürliche Potenz, die ihn hervorbringt, das ist in der
That ein sehr schwer zu verstehendes Ding. Nicht weniger
schwer zu verstehen ist die Begriffsbestimmung der gehorsamen

Potenz. Diese Potenz ist nicht eine natürliche, aber
auch nicht eine übernatürliche Potenz. Nicht eine natürliche,
denn die Potenz wird vom Objekt bestimmt und specifiziert,
das Objekt aber gehört der Ubernatur an. Der Mensch hat
keine natürliche Potenz für die Seligkeit. Sie ist aber auch
nicht eine übernatürliche Potenz, denn sie bildet ein
angebornes, mit dem Subjekt selbst gegebenes Vermögen.
Das eine Mal ist die gehorsame Potenz eine passive, dann aber
wiederum eine aktive Potenz. (Bei Dr. Kranich a. a. 0. S. 79.

80.) Auf jeden Fall bildet die potentia obedientialis eine reale
Potenz, obgleich sie weder eine natürliche, noch eine
übernatürliche Potenz ist. Da soll sich auskennen, wer es vermag.

Aber die potentia obedientialis ist doch nicht etwas
Gleichgültiges. Sie bildet nicht etwas Äufserliches, wie der Hut



Die gehorsame Potenz ist nicht eine passive Potenz. 219

auf dem Kopf, wie der Kranz auf dem Haupt der Jungfrau.
(Dr. Kranich a. a. 0. S. 74.)

Seit wann ist denn die Kreatur gleichgültig, wenn Gott,
ihr Schöpfer und Herr, etwas in ihr wirkt, wozu sie gar keine
Anlage hat? Die Kreatur und Gott verhalten sich doch nicht
zu einander wie zwei Touristen, die, ohne zu griifsen, an
einander vorbeigehen. Das Höhere, hat uns S. Thomas gesagt,
verhält sich zu dem Niedern stets wie das Kormelle zu dem
Stofflichen. Nun aber ist der Stoff für die Form niemals
gleichgültig, steht er ihr niemals fremd gegenüber. Allein
daraus folgt keineswegs, dafs der Stoff dann für die Form eine

positive, reale, natürliche Potenz haben müsse. Allerdings

besitzt der Stoff eine natürliche transcendentale
Hinordnung zu der Form. Dadurch unterscheidet er sich
durchaus von dem Verhältnisse der Kreatur zu der Über-
natur. Aber dafür betrifft diese natürliche transcendentale
Hinordnung des Stoffs auch nur etwas Natürliches, ein
natürliches Komplementum, Während wir es in unserem Falle
zunächst mit Gott selbst und den Gütern der Übernatur zu thun
haben. Somit ist die Kreatur Gott gegenüber durchaus nicht
gleichgültig oder fremd, totzdem sie keine positive, reale, natürliche

Potenz dafür besitzt. In diesem Sinne kann man die
Kreatur mit dem Stoff, die übernatürlichen Güter mit der Form
vergleichen. Weil indessen diese Form eine viel höhere ist als
alle natürlichen Vollkommenheiten, kann man noch weit
weniger von einer Gleichgültigkeit, oder von einem Fremdsein,
von einer Aufserlichkeit reden, als mit Bezug auf den Stoff. Dafs
die Kreatur mit allem, was sie ist und hat, zu Gott, ihrer ersten
Ursache, hingeordnet ist, bedarf keines langen Nachweises.
Sobald Gott zu ihr spricht, gehorcht sie, geschieht das, was Gott
will, wenngleich das Geschöpf dazu keinerlei positive, reale, natürliche

Potenz hat. Diese Potenz befindet sich dafür in Gott.
Wie die Lehre von der potentia obedientialis activa „in

Wirklichkeit nichts anderes sein soll als die Fortbildung oder
Entfaltung eines von Augustin angeregten, von Thomas und
der Scholastik weitergeführten Begriffes" (Dr. Kranich a. a. 0.
S. 81, Anm. 5), ist ebenso unbegreiflich, wie vieles andere. Die
Begriffe von Potenz, von der Bestimmung und Specifizierung der
Potenz, von aktiver und passiver, von natürlicher und
übernatürlicher Potenz werden unter einander geworfen, um-
gestofsen, und das nennt man dann Fortbildung, Entfaltung
eines weitergeführten Begriffes. Der in sein gerades Gegenteil
verkehrte Begriff ist ein weiterfortgehildeter Begriff.


	Die Potentia Obedientialis der Kreaturen [Schluss]

