
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 9 (1895)

Artikel: Der Beweis des Aristoteles für die Unsterblichkeit der Seele

Autor: Rolfes, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761781

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761781
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Beweis des Aristoteles für die Unsterblichkeit der Seele. 181

spiritualis ponatur perfecta non potest in suum actum procedere,
nisi moveatur a Deo. Quae quidem motio est secundum suae pro-
videntiae rationem; non secundum necessitatem naturae, sicut motio
corporis coelestis. Non solum autem a Deo est omnis motio sicut a primo
movenfe, sed etiam ab ipso est omnis formalis perfectio sicut a primo
actu. Sic igitur actio intellectus, et cujuscunque entis creati
dependet a Deo quantum ad duo. Uno modo in quantum ab ipso habet
form am, per quam agit; alio modo, in quantum ab ipso movetur ad
agendum. Summ, theol. 1. 2. q. 109. a. 1. — Creatura habet aliquam
Dei similitudinem participando bonitatem ipsius, in quantum est et agit,
non tarnen ita quod per similitudinis perfectionem ad aequalitatem
perveniat. Et ideo sicut imperfectum indiget perfecto, ita virtus
naturae in agendo indiget operatione divina. Quaest. disp. de potentia.
q. 3. a. 7. ad 10.

DER BEWEIS DES ARISTOTELES FÜR DIE
UNSTERBLICHKEIT DER SEELE.

Von Dr. E. ROLFES.

Über keinen Bestandteil der Weltauffassung des Aristoteles,
wenn man die verwandte Frage vom Ursprung der Seele
miteinbezieht, ist vielleicht mehr gestritten worden, als über seine
Stellung zur Frage von der Unsterblichkeit. Während sonst
betreffs der grundlegenden aristotelischen Ideen wenigstens die
Scholastik vielfach eine einheitliche Auffassung und Deutung
vertritt, ist dies in der bezeichneten Frage auch bei ihr nicht
der Fall. Suarez führt in seiner Psychologie (de anima 1, 11)
nicht blols eine ganze Anzahl alter Ausleger und Kirchenväter
an, die dem griechischen Denker die Überzeugung von der
Unsterblichkeit absprechen, sondern er nennt auch von den
Scholastikern Cajetan, Scotus u. a. als solche, nach deren
Meinung Aristoteles bezüglich der Unsterblichkeit geirrt oder
doch geschwankt und seine Ansicht mit Bedacht im ungewissen
gelassen habe. Von neuscholastischen Gelehrten ist u. a.

Kleutgen in seiner Philosophie der Vorzeit (II. Bd. 8. Abh.
605 I. Aufl.) im Zweifel, ob Aristoteles die Unsterblichkeit ganz
mit Bestimmtheit erkannt habe, oder wenigstens ob er sie im
Sinne der individuellen Fortdauer fasse und nicht vielmehr eine
unbewufste Präexistenz der Seele lehre oder gar der Annahme
einer Seelenwanderung zuneige. Was aber die heutigen
nichtscholastischen Gelehrten angeht, so gilt bei ihnen vielfach die



182 Beweis des Aristoteles für die Unsterblichkeit der Seele.

Meinung, als ob Aristoteles die Unsterblichkeit im gewöhnlichen
Sinne annehme, als überwundener Standpunkt, und man setzt
sich bei ihnen mit der andern Auffassung der ernstlichen Gefahr
aus, der Unwissenschaftlichkeit bezichtigt zu werden.

Es ist nicht unsere Absicht, die einzelnen Stellen bei
Aristoteles, die für und wider die Unsterblichkeit zu sprechen
scheinen, durchzugehen. Wir wollen vielmehr den Beweis dieser
Wahrheit, wie man ihn aus den Büchern von der Seele
zusammenstellen kann, erörtern. Der Ertrag dieser Erörterung
wird ein zweifacher sein. Einmal werden wir sehen, wie in
dem Beweise und bei Gelegenheit des Beweises der wahre Sinn
der Unsterblichkeit bei Aristoteles hervortritt. Sodann werden
wir uns von der Beweiskraft der aristotelischen Argumente
überzeugen können. Gewifs wird dieses bei einem Gegenstand
wie dem vorliegenden einen hohen Reiz bieten. Die Unsterblichkeit

fällt bei Aristoteles sozusagen mit der geistigen Würde
der Seele in eins zusammen: weil die menschliche Seele wirklich

selbständiger Geist ist, kann sie nicht mit dem Leibe
untergehen. Nun wird es aber ein besonderes Interesse haben,
hier der Beweisführung des Aristoteles zu folgen. Das Geistige
in unserer Seele ist einem feinen Lichtstrahle zu vergleichen,
der durch die Schranken der Leiblichkeit nur mühsam hindurchbricht.

So fein ist dieses Licht, dafs es selbst bei denen, die
sich sehend dünken, vielfacher Leugnung begegnet. Da entbehrt
es denn nicht des Reizes, zu betrachten, wie das scharfe Auge
des Stagiriten dem Lichtstrahl nachspürt und seine Geheimnisse
erspäht.

Es empfiehlt sich, gleich zu Eingang der Untersuchung eine
Übersicht über die Weise zu geben, wie Aristoteles die Frage
von der Unsterblichkeit behandelt. Zunächst bemerken wir, dafs
er die Unsterblichkeit, um sie wissenschaftlich nachzuweisen,
unter dem Begriff der Trennbarkeit (xmçiOxôv, èvêsxôfisvov
XCOQiÇsOd-ai) einführt. Er setzt sie als gleichbedeutend mit der
Fähigkeit der vernünftigen Seele, nach der Trennung vom Leibe
fortzubestehen. Ihm genügt diese Fähigkeit der Fortdauer, um
ohne weiteres auch die wirkliche Fortdauer auszusprechen; und
mit Recht, nicht blofs weil sich in der Fähigkeit oder Anlage
die Bestimmung ausspricht, sondern auch weil diese Fähigkeit
zu getrenntem Dasein gewissermafsen schon im diesseitigen
Leben verwirklicht ist. Denn auch im Leibe besteht und wirkt
die denkende Seele als solche, das heifst, insofern sie denkt, für
sich und wird darum von unserm Philosophen auch abgesehen
von dem jenseitigen Leben als getrennt, ycoqiGxri, bezeichnet,



Beweis des Aristoteles für die Unsterblichkeit der Seele. 183

indem ein und dasselbe Wort jcoqiOtov beides, getrennt und
trennbar, bedeuten kann.

Wir verstehen, wie wir bei Aristoteles die Trennbarkeit
der Seele zu nehmen haben, und fragen nunmehr: wie sucht er
über das Problem zur Entscheidung zu kommen? Hierüber
erklärt er sich gleich in der Einleitung der Psychologie, wie wir
der Kürze wegen die drei Bücher von der Seele nennen wollen.
Er macht hier die Trennbarkeit davon abhängig, ob die Seele
schon hienieden eine eigene Thätigkeit hat, eine Thätigkeit,
die ihr allein und nicht etwa wie die sinnliche dem beseelten
Leibe angehört. Wenn sie eine solche Thätigkeit hat, sagt er,

und vornehmlich das Denken scheint derart zu sein — dann
möchte sie wohl getrennt werden können. Nun erklärt er in
der Eolge, im 4. Kapitel des 3. Buches, die denkende Seele auf
(xrund ihres Denkens wirklich als eine überorganische, rein
geistige Substanz und den Verstand, also das unmittelbare Subjekt

des Denkens, als getrennt und nicht in der Weise des
sinnlichen oder wahrnehmenden Vermögens in seiner Thätigkeit
an den Leib gebunden, und entsprechend lesen wir dann im
folgenden Kapitel den entscheidenden Schlufssatz, dafs die
denkende Seele oder der Nus (ö vovç, der Verstand, der Geist)
unsterblich und ewig (à&âvazoç xcà à'iôioç) ist.

Dieses ist in Wirklichkeit und im wesentlichen die Weise,
wie Aristoteles die Frage von der Unsterblichkeit behandelt und
zur Entscheidung bringt. Aber wenn wir nun unserm Forscher
auf seinem Gange folgen, so stofsen wir an mehr als einer Stelle
anf Schwierigkeiten. Um dieselben geordnet vorlegen zu können,
sei es uns erlaubt, die ganze Gedankenverbindung, deren
Ergebnis die Unsterblichkeit ist, in einen Syllogismus zu fassen
und die èinzelnen Schwierigkeiten unter die einzelnen drei Sätze
des Syllogismus unterzubringen.

Der Obersatz, der sich auch wirklich so bei Aristoteles
findet, würde lauten: „wenn es eine eigene Thätigkeit
oder Affektion der Seele gibt, dann kann sie vom
Körper getrennt werden." (d. an. 1, 1, 403 a. 10.) Hier
beginnen sofort die Schwierigkeiten. Denn gerade hier liest
man bei Aristoteles den verfänglichen Satz, Zeile 7 ff.: „am
meisten scheint das Denken der Seele eigentümlich. Ist aber
auch dies eine Art Phantasie oder nicht ohne Phantasie,
dann möchte wohl auch dies nicht ohne den Leib sein
können." Hier, möchte man meinen, habe Aristoteles sagen
wollen, dafs die Seele, nachdem sie sich vom Leibe getrennt
hat, nicht denken, also auch kein Leben mit irgend einem Inhalt



184 Beweis des Aristoteles für die Unsterblichkeit der Seele.

haben könne. Denn er scheint diese Folgerung für den Fall zu
ziehen, dafs das Denken nicht ohne die Phantasie vor sich gehen
kann, eine Annahme, die nach aller psychologischen Erfahrung
zu bejahen sein möchte.

Weiterhin ergeben sich Schwierigkeiten in Bezug auf den
Untersatz unseres Syllogismus: das Denken ist eine reine Thätig-
keit der Seele. Einen getrennten Beweis für diesen Satz finden
wir bei Aristoteles nicht. Wo er die Getrenntheit oder den

überorganischen Charakter des Denkens darthut (3, 4), geschieht
es so, dafs er diese Attribute von der Seele selbst, dem
Subjekte des Denkens also, nachweist. Es läfst sich ja auch der
rein seelische Charakter der Denkthätigkeit nicht wohl anders
beweisen als zugleich mit der Selbständigkeit der denkenden
Seele. Denn jene Thätigkeit ist ja für sich nicht da. Es tritt
also in dem Beweise die Getrenntheit des Denkaktes etwas
zurück. Aufserdem wird die Folgerung aus dem Auftreten
reiner Seelenakte gar nicht ausdrücklich gezogen: von der
Unsterblichkeit ist erst im folgenden Kapitel die Rede. Endlich
ist hervorzuheben, dafs der Beweis für die Geistigkeit der
denkenden Seele in einer Weise geführt ist, die die Verstandeskraft

des Lesers nicht gerade auf eine leichte Probe stellt.
Am wenigsten fehlen aber die Schwierigkeiten in Bezug

auf den Schlufssatz des Syllogismus. Wir haben gesagt, dafs

er sich im fünften Kapitel des dritten Buches findet. Es wird
dort dem Geiste ausdrücklich die Unsterblichkeit zugesprochen.
Aber an diesen Ausspruch und die daran anschliefsenden Sätze
werden Deutungen geknüpft, die von der Unsterblichkeit nur
noch den Kamen übrig lassen. Nachdem Aristoteles gesagt hat:
„getrennt ist der Geist blofs das, was er ist (nämlich an sich
ist:^er ist keine Form mehr) und dies allein ist unsterblich und
ewig," fährt er fort: „wir erinnern uns aber nicht, weil dies
(der Geist) zwar leidenslos, der leidentliche Verstand aber
vergänglich ist und der Geist ohne ihn nichts denkt." Manche also
deuten die Bemerkung : wir erinnern uns nicht, auf das jenseitige
Leben, als ob dort alle Erinnerung aufhörte, und weil zugleich
von der Erinnerung das Denken abhängig gemacht wird, so sagt
man weiter, Aristoteles spreche hier der abgeschiedenen Seele
alles Denken ab. Man erklärt dies dann dahin, dafs das
persönliche Denken und Sichbewufstsein aufhört. Und hierfür beruft
man sieh wieder auf eine Auslegung, die man dem hier genannten
leidenden Nus (o jta&rjxixög vovg) giebt. Derselbe soll nämlich
ein denkendes Vermögen der Seele sein und das, was dem
Geiste im Menschen seine Individualität gibt. Der Geist an



Beweis des Aristoteles für die Unsterblichkeit der Seele. 185

sich soll aber bei Aristoteles etwas Allgemeines sein, das schon
vor dem Leibe, ja von jeher war, im Menschen eine individuelle

Existenz annimmt und dieselbe mit dem Tode wieder
aufgibt.

Dieses also sind die Schwierigkeiten, vor die sich unsere
Arbeit gestellt sieht. Sie wird sich vor allem mit der Erklärung
und Sicherstellung des aristotelischen Beweises der Unsterblichkeit

zu beschäftigen haben; dann mit der Feststellung des Sinnes,
den die Unsterblichkeit bei Aristoteles hat. Hierbei werden wir
nicht wohl umhin können, auch die Frage vom Ursprünge der
Seele nach Aristoteles zu berühren. Denn wir hörten, dafs
manche unsern Philosophen die Ewigkeit des Geistes lehren
lassen, und diese Auffassung ist gerade heutzutage sehr
verbreitet. Schliefslich werden wir aber auch die Einschränkung,
die Aristoteles der Unsterblichkeit gibt, einer kurzen Betrachtung
unterziehen müssen, denn er läfst blofs den Geist ohne die
sinnlichen Vermögen fortleben. Da er trotzdem lehrt, dafs die
vernünftige Seele hienieden mit der sinnlichen und vegetativen eine
Seele ausmache, so ist zu untersuchen, wie die Ausschliefsung
der niederen Seelenteile von der Fortdauer sich erkläre, und
wie sie mit der Einheit der Seele ausgeglichen werden könne.

Indem wir zur speciellen Erörterung des aristotelischen
Unsterblichkeitsbeweises übergehen, nehmen wir zunächst den
Obersatz des Syllogismus, worin sich dieser Beweis zusammenfassen

läfst, vor. Wir setzen vor allem den Text des
Philosophen, der den Obersatz enthält, im Zusammenhange her: „Eine
Schwierigkeit bieten auch die Affektionen der Seele, ob sie
nämlich sämtlich auch ihrem Körper gemeinsam sind, oder ob

es auch eine der Seele selbst eigentümliche gibt, denn dies zu
ermitteln ist notwendig, aber nicht leicht. Sie scheint in den
meisten Fällen nicht ohne den Körper zu leiden oder zu wirken,
so beim Zürnen, Trotzen, Begehren und bei jeglicher
Wahrnehmung. Am meisten aber scheint das Denken ihr eigentümlich.

Ist aber auch dieses eine Art Phantasie oder nicht ohne

Phantasie, dann möchte wohl auch dieses nicht ohne den Leib
sein können. Gibt es nun unter den Thätigkeiteu oder Affektionen

der Seele eine ihr eigentümliche, dann möchte sie vom
Leibe getrennt werden können; ist ihr aber keine eigentümlich,
dann möchte sie nicht trennbar sein, vielmehr stände es dann
um sie wie um eine gerade Linie, der als gerader allerlei
zukommt, z. B. dafs sie eine eherne Kugel in einem bestimmten



186 Beweis des Aristoteles für die Unsterblichkeit der Seele.

Punkte berührt. Aber sie berührt nicht von ihrem bestimmten
Subjekte getrennt. Denn sie ist, weil immer nur am Körper
existierend, untrennbar." (d. an. 1, 1, 403, a 3 —16.)

Hier dürfte es zuerst nicht überflüssig sein festzustellen,
welches nach Aristoteles das eigentliche Kriterium für die
Trennbarkeit der Seele sein soll. Denn einmal bekommt man den
Eindruck, dafs es das Vorhandensein einer eigenen Thätigkeit
der Seele sein soll. Dann aber scheint Aristoteles eine Thätigkeit
zu fordern, die ohne Mitwirkung der Phantasie stattfindet.
Indessen ist dieser Zweifel nicht schwer zu lösen : es ist offenbar,
dafs das erstere, die Nachweislichkeit einer eigenen Seelen-
thätigkeit, an oberster Stelle entscheiden soll. Dies gibt schon
die Passung an die Hand, in der hier das Problem auftritt: es
bietet eine Schwierigkeit, heifst es, zu bestimmen, ob es eine
der Seele eigentümliche Affektion gibt. Denn dieses zu
bestimmen ist notwendig. — Warum notwendig? Offenbar darum,
weil davon die Frage von der Unsterblichkeit abhängt. Also
hängt die Frage von der Unsterblichkeit oder, um aristotelisch
zu sprechen, von der Trennbarkeit der Seele von der Ursächlichkeit

einer gesonderten Thätigkeit der Seele ab. Und dieses
sagt Aristoteles am Schlufs der Stelle ausdrücklieh und in
doppelter Fassung, in positiver und negativer: „gibt es unter
den Thätigkeiten oder Leidenszuständen der Seele einen ihr
eigentümlichen, dann möchte sie trennbar sein, wenn nicht,
nicht."

Ist also das Auftreten einer eigenen Thätigkeit der Seele
das eigentliche Kriterium ihrer Trennbarkeit, so fragt es sich
an zweiter Stelle, wie dieses Kriterium zu verstehen sei. Heifst
die geforderte Thätigkeit nur darum eine eigene, weil die
Seele ihr eigentliches Subjekt ist, mag auch die Phantasie dabei
mitwirken, oder gilt sie unserem Philosophen nur dann als eigene,
wenn keine Thätigkeit der Phantasie neben ihr herläuft oder ihr
dem Ursprünge nach vorangeht? Diese Frage berührt sich mit
der andern, ob der andere Begriff, der hier im Text des
Philosophen auftritt, der Begriff einer Thätigkeit ohne Mitwirkung
der Phantasie, die Bestimmung hat, den Begriff der eigenen
Thätigkeit des Geistes näher zu präcisieren, oder ob er etwas
anderes bezweckt. Man bemerke, wie wichtig dieser Punkt für
die ganze aristotelische Auffassung ist! Soll eigene Thätigkeit
der Seele nur die sein, die ohne Mitwirkung der Phantasie, rein
im Geiste für sich, zustande kommt, dann wäre nach Aristoteles
die Unsterblichkeit der Seele unerweislich. Denn eine solche
Thätigkeit läfst sich thatsächlich nicht darthun.



Beweis des Aristoteles für die Unsterblichkeit der Seele. 187

Bs kann aber in Wirklichkeit die eigene Thätigkeit von
Aristoteles nicht so gemeint sein, aus folgenden Gründen:

1. Aristoteles sagt nicht blofs positiv: hat die. Seele irgend
eine eigene Thätigkeit, so ist sie trennbar; er sagt auch negativ:
hat sie keine zu eigen, so ist sie nicht trennbar. Der erste
Satz könnte noch auf eine Thätigkeit des Geistes ohne gleichzeitige

sinnliche Vorstellung gedeutet werden, indem die Seele,
die im Besitze einer solchen lauteren und ungemischten Geistes-
thätigkeit wäre, ganz offenbar für sich daseinsfähig wäre. Der
zweite Satz aber belehrt uns, dafs eine solche Deutung nicht angeht.
Denn dieser Satz wäre doch ganz willkürlich aufgestellt, wenn
man eigene Thätigkeit von einer Thätigkeit ohne gleichzeitige
sinnliche Vorstellung verstände. Es ist offenbar unbegründet zu
behaupten: hat die Seele keine Thätigkeit ohne Mitwirkung der
Phantasie, so kann sie nicht getrennt werden. Eine Mitthätigkeit
der Phantasie schliefst doch nicht aus, dafs die Seele eine eigene
Thätigkeit habe, d. h. eine Thätigkeit, deren Subjekt, deren
Träger, sie ist, so wie, um ein sehr einfaches und gewöhnliches
Beispiel zu gebrauchen, das gemeinsame Ziehen zweier an einem
Seile nicht hindert, dafs jeder dabei für sich thätig ist. Freilich
übersehen wir hierbei den obwaltenden Unterschied nicht. Die
Denkseele und die sinnliche Seele sind jedenfalls eine Substanz,
ja, sie sind derselbe Teil der zusammengesetzten Substanz des

Menschen, die Form. Aber das steht unserer Schlufsfolgerung
nicht im Wege. Wofern die Seele eine Thätigkeit hat, die an
sich immateriell ist, eine Thätigkeit, die an sich in keiner
Weise gleichzeitig als eine Bestimmung, als eine Zuständlichkeit
des Leibes sich darstellt, wie dies z. B. bei der sinnlichen
Wahrnehmung und Vorstellung der Fall ist, dann ist dies ein Beweis,
dafs die Seele einem Teil ihres Wesens nach für sich ist. Denn
die Thätigkeit entspricht dem Sein, und wo jene für sich auftritt,
da mufs es auch ein Sein für sich geben, das ihr zu Grunde
liegt. Wenn aber die mit dem Leibe verbundene Seele einem
Teil ihres Selbst nach ein Sein für sich hat, warum sollte sie
nicht, wenigstens diesem Teil nach, ohne den Leib sein können?

2. Auch der Vergleich mit einer geraden Linie für den
Fall, dafs die Seele keine eigene Thätigkeit haben sollte, zeigt,
dafs eigene Thätigkeit hier einfach eine solche ist, deren Subjekt
die Seele für sich ist, mag die Phantasie dabei mitspielen oder
nicht. Die gerade Linie hat darum keine Funktion für sich,
und es wird überhaupt nichts als objektiv real über sie getrennt
ausgesagt, weil sie nicht für sich besteht. Ihre Funktion gehört
nicht etwa blofs dem Stoff mit an, sondern der Stoff ist das



188 Beweis des Aristoteles für die Unsterblichkeit der Seele.

eigentliche Subjekt der Punktion, freilich insofern er an seiner
Grenze die Form der geraden Linie hat. Die denkende Seele
aber hat, wie Aristoteles später — da, wo wir den Untersatz
unseres Syllogismus zu suchen haben, im 4. Kapitel des 3. Buches
— ausdrücklich erklärt, ein Sein für sich, sie ist mit dem Leibe
nicht vermischt, und eben darum heifst sie mit Eecht, wie
Aristoteles ebendaselbst bemerkt, der Ort der Ideen, ge-
wissermafsen also der Behälter für die Begriffe, und wir wüfsten
nicht, wie man entschiedener als durch dieses Bild eben die
"Wahrheit, um die es sich fragt, ausdrücken könnte, die Wahrheit,

dafs die Denkthätigkeit ihr eigentliches Subjekt an der
Seele mit Ausschlufs des Leibes hat.

3. Aristoteles sagt: zu ermitteln, ob die Seele eine eigene
Thätigkeit habe, ist notwendig, aber nicht leicht. Welchen Sinn
sollte nun dieser Satz haben, wenn Aristoteles unter eigener
Thätigkeit eine solche ohne sinnliche Vorstellung, die nach ihm
beim Menschen nicht vorkommt, verstände? Warum war es da
noch notwendig, nach dem Vorhandensein einer solchen Thätigkeit

zu fragen? Etwa wegen der Unsterblichkeit? Dann mufste
er sagen: um die Unsterblichkeit zu beweisen, wäre notwendig
zu beweisen, dafs es eine geistige Thätigkeit im Menschen ohne
alle Mitwirkung der Phantasie gibt. Das aber möchte schwer,
ja unmöglich sein. So sagt er aber nicht. Er hat von der
Unsterblichkeit noch gar nicht geredet, von ihr redet er erst
einige Zeilen weiter. Er sagt einfach: wie andere Probleme,
die wir genannt, in der Psychologie zur Sprache kommen, so
ist auch die Frage nach eigenen Seelenphänomenen nicht zu
umgehen, obschon diese Frage ihre grofsen Schwierigkeiten hat.
Und nun fragen wir wieder, wie wir soeben in Bezug auf die
Notwendigkeit gefragt: worin sollte diese Schwierigkeit liegen?
Worin sie bestehe, wenn man eigene Thätigkeit in unserem
Sinne nimmt, werden wir später sehen. Wenn man sie aber
als Thätigkeit ohne alle und jede Mitwirkung des sinnlichen
Vermögens versteht, dann ist in der That nicht abzusehen, wie
eine Schwierigkeit entstehen soll. Die ganze spätere Darstellung
bei Aristoteles zeigt, dafs er sich den Nachweis eines
immerwährenden Hineinspielens der Phantasie in die Denkthätigkeit
nicht allzu schwer fallen läfst. Die Thatsache liegt nämlich viel
zu offen am Tage. Es ist aber dasselbe, die Frage lösen, ob
bei allem Denken die Phantasie beteiligt ist, und die Frage, ob
es eine Denkthätigkeit rein für sich gibt.

Wir sehen also, dafs Aristoteles unter eigener Thätigkeit
der Seele eine solche versteht, die zwar an der Seele mit Aus-



Beweis des Aristoteles für die Unsterblichkeit der Seele. 189

schlufs des Leibes ihr Subjekt hat, die aber ganz wohl zu ihrem
Zustandekommen an die sinnliche Vorstellung als an eine
notwendige Bedingung gebunden sein kann. Wenn sie auch nur
in diesem Sinne für sich thätig ist, so ist unserem Philosophen
ihre Trennbarkeit gewifs. Aber nun fragt es sich, wie er da
noch sagen könne: wofern das Denken nicht ohne die Phantasie
geschieht, kann es nicht ohne den Leib geschehen? Scheint er
hier nicht unversehens einen ganz anderen Mafsstab an die
Frage anzulegen? Soll nun nicht vielmehr die Entscheidung
über ein jenseitiges Leben der Seele davon abhängen, ob die
Phantasie beim Denken unbeteiligt ist, statt davon, ob das
Denken als solches in der Seele seinen Sitz hat? Und ist hier
nicht die Entscheidung grundsätzlich bereits in dem Sinne
ausgesprochen, dafs es ein Denken und Leben nach dem Tode für
die Seele nicht gibt?

Man hat diese Schwierigkeit in verschiedener Weise zu
lösen versucht, wir wissen nicht, ob immer mit Glück. Wir
möchten die richtige Lösung in folgendem finden. Vorab
bemerken wir, dafs hier und im nächsten Zusammenhang die

Schwierigkeit desselben Problems erhärtet werden soll, dessen
Unerläfslichkeit von den Worten im Text Zeile 10 an begründet
wird: gibt es also unter den Thätigkeiten der Seele eine ihr
eigene u. s. w. Aristoteles hatte ja gesagt: „zu ermitteln, ob

alle Seelenthätigkeiten dem Leibe mitangehören, oder ob es auch
eine der Seele eigene gibt, ist notwendig, aber nicht leicht."
Die Schwierigkeit liegt ihm nun darin, dafs die Seelenthätigkeit
immer den Leib in Mitleidenschaft zieht. Auch beim Denken
ist die Phantasie, also ein organisches Vermögen, thätig. Soll
also trotzdem das Denken an sich eine eigentliche Thätigkeit
der Seele 'sein, so mufs angenommen werden, dafs dieselbe Seele,
eine und dieselbe Substanz, zur selben Zeit eine eigene und eine
ihr und dem Leibe gemeinsame Thätigkeit hat. Es hat aber
gewifs seine Schwierigkeit, sich ein solches Verhältnis
vorzustellen. Schwierig ist auch der Nachweis, dafs es überhaupt im
Menschen über die sinnliche Vorstellung hinaus noch eine
intellektuelle gibt, indem die letztere immer an die erstere
gebunden und gleichsam in sie eingehüllt ist. Aristoteles gibt
nun in unserm Text die von uns gekennzeichnete und erklärte
Schwierigkeit nicht formell an, sondern legt sie in ihrem Grunde
dar. Er will ihre Voraussetzung sicher stellen. Darum sagt er:
bei den meisten seelischen Äufserungen tritt die Abhängigkeit
vom Leibe nur zu deutlich hervor. Aber auch beim Denken
läfst sie sich nicht in Abrede stellen. Denn sei nun das Denken



190 Beweis des Aristoteles für die Unsterblichkeit der Seele.

eine Art Phantasiebestätigung — Worte, womit vielleicht auf
eine damalige Anschauung hingezielt ist —, oder sei es nur an
sie als eine notwendige Vorbedingung geknüpft: in jedem Falle
ist es vom Körper abhängig und kann ohne ihn nicht sein, weil
eben auch die Phantasie ein sinnliches Vermögen ist.

Dieses unsere Exegese des vorliegenden Textes. Man
bemerke noch besonders, dafs der Ausdruck: nicht ohne den

Körper sein können, nicht bedeutet: nicht nach der Trennung
vom Körper sein können — von dieser Trennung war im Kontext

noch keine Rede, von ihr wird erst gleich hernach
gesprochen — sondern: nicht ohne Mitbeteiligung des Leibes und
seiner Organe zustande kommen können. Es wird also gesagt,
dafs es keine Thätigkeit der Seele im Leibe ohne den Leib gibt,
dafs die Seele in ihrer Vereinigung mit dem Leibe keine lautere
und getrennte Geistesthätigkeit hat, wenigstens wird hiervon wie
von einem angenommenen Falle gesprochen. Die Denkthätigkeit
ist nämlich insofern nicht ohne den Leib, als sie nicht ohne die
sinnliche, an den Leib gebundene Vorstellung ist. Freilich ist
sie in einem anderen Sinne auch hienieden „ohne den Leib",
insofern nämlich, als sie an sich eine eigene Äufserung der Seele
ist, weshalb auch Aristoteles später im 4. Kapitel des 3. Buches
sagt: „der sinnlich wahrnehmende Teil ist nicht ohne den Leib,
der Verstand aber ist getrennt." (429 b 4.) — Unmittelbar zielt
also auch die von Aristoteles erhobene Aporie nicht auf das

schwierige Problem hin, wie die abgeschiedene Seele denken könne.
Wir sind nunmehr in der Lage, über die Meinung des

Aristoteles bezüglich des Obersatzes unseres Syllogismus ein
zusammenfassendes Urteil auszusprechen. Die Seele soll in dem
Falle trennbar und unsterblich sein, wenn sie eine eigene
Thätigkeit oder Affektion hat. Eigene Thätigkeit ist aber einfach
die, deren eigentliches Subjekt die Seele und nicht der Leib ist.
Freilich ist es nicht leicht, das Auftreten einer solchen Thätigkeit
zu erweisen, indem nicht blofs die sinnlichen, sondern auch die
geistigen Äufserungen der Seele nie ohne den Leib, d. h. ohne
die Mitwirkung leiblicher Organe vor sich gehen. Auch das
Denken nämlich kann von diesem Gesetze nicht ausgenommen
werden, sofern es an die Mitwirkung der Phantasie, mithin an
die Beihilfe eines organischen Vermögens, gebunden ist.

Dieses möchte also jetzt als die Meinung des Aristoteles
feststehen. Es bleibt aber noch kurz die Frage zu erledigen,
ob diese Meinung auch richtig sei, ob also in Wahrheit das
Auftreten einer eigenen Thätigkeit der Seele ihre Trennbarkeit
beweise. So einfach und glücklich nämlich dieser Gedanke ist,



Beweis des Aristoteles für die Unsterblichkeit der Seele. 191

er hat seine Bestreiter gefunden. Bei v. Kirehmann (Aristoteles'
3 Bücher über die Seele, übersetzt und erläutert, S. 11) finden
wir die Annahme des Aristoteles einfach als unrichtig bezeichnet,
und wir müssen die Worte v. Kirchmanns umsomehr vernehmen,
als bei Besprechung derselben der aristotelische Gedanke noch
um etwas mehr ins Licht treten wird. Sie lauten also: „Diese
Annahme des Aristoteles ist unrichtig; aus den eigentümlichen
Zuständen der Seele folgt noch nicht ihre Fähigkeit, getrennt
von dem Körper bestehen zu können; ihr beiderseitiger Bestand
kann von ihrer Verbindung mit einander bedingt sein, allein
diese Verbindung braucht nicht so innig zu sein, dafs das eine
nicht ohne das andere eine Veränderung erleiden oder kein
Eigentümliches besitzen könnte. Sonst müfste dasselbe auch für
den Körper gelten." — Der Sinn dieser Worte ist nach dem
Zusammenhang dieser: der Leib hat unzweifelhaft sein
Eigentümliches und kann doch nicht getrennt von der Seele bestehen,
also könnte es sein, dafs auch die Seele trotz ihrer eigentümlichen

Thätigkeit nicht für sich bestehen könnte. Wir erwidern
hierauf ein zweifaches: 1. dafs der Leib nach Aristoteles eben
nichts Eigentümliches besizt, d. h. dafs seine ganze Wirklichkeit
ihm von der Seele als Form kommt. Wer den Sinn der
aristotelischen Lehre von der Seele als Form des Leibes erfafst
hat, wird das nicht in Abrede stellen. Es trifft also die Voraussetzung

des Einwurfes nicht zu. 2. Nimmt man trotzdem an,
dafs der Leib in mancher Beziehung eine eigene Wirklichkeit
hat, so kann er insofern auch an sich nach dem Tode
fortbestehen, und nur per accidens kann er nicht fortbestehen,
weil die Kraft der Seele ihn nicht ferner vor den Mächten der
Auflösung schützt. Sein Bestand würde in ähnlicher Weise von
der Seele- abhängen wie die Fortdauer des Lebens von Speise
und Luft. Bei der Seele aber, wofern sie thatsächlich eine
unkörperliche Wirklichkeit hat, wäre es lächerlich zu denken, dafs
sie sich in ihr nur durch den Leib behaupten könnte. Sie wäre
ja thatsächlich Geist, und der Geist wirkt zwar auf die Körper,
diese aber nicht auf ihn. Man sieht also auch, dafs der aristotelische

Beweis von dem Begriffe der Form unabhängig ist. Denn
wenn auch die Seele nicht als Wirklichkeit des Leibes, sondern
in loserer Weise mit ihm verbunden ist, kann sie beim Besitze
eigener Thätigkeit von ihm getrennt werden, ja, im letzteren
Falle noch viel leichter.

Es erübrigt noch ein Wort über den andern, negativen
Satz, den Aristoteles der positiven Behauptung, dafs eigene
Thätigkeit die Trennbarkeit der Seele beweist, anschliefst: „ist



192 Beweis des Aristoteles für die Unsterblichkeit der Seele.

der Seele keine Affektion eigentümlich, dann ist sie nicht trennbar,

sondern es steht um sie wie um eine gerade Linie." Hiermit
wird teils die Bedeutung des Vorwurfs hervorgehoben, indem
ein Gedanke gewissermafsen doppelt ausgedrückt wird, teils der
Sinn des Ausdrucks „eigene Thätigkeit" der Vieldeutigkeit
entzogen in der Weise, wie wir oben erklärt haben. Man wird
aber auch die Richtigkeit dieses negativen Bedingungssatzes in
keiner Weise in Abrede stellen können, v. Kirchmann hat freilich

auch hier ein Bedenken, das indessen, abgesehen von seiner
Grundlosigkeit, nur eine Nebensache betrifft. „Auch dieser
Schlufs, so sagt er (ibid.), geht wieder zu weit. Die Verbindung
von Körper und Seele kann so innig sein, dafs beide alles
gemeinsam erleiden; aber deshalb braucht die Seele nicht blofs
eine Eigenschaft des Körpers wie das Gerade zu sein." Herr
v. Kirchmann übersieht, dafs die Ähnlichkeit in dem Vergleich
sich auf den Begriff „nicht trennbar" beschränkt. Auch eine
nicht trennbare Seele wie etwa die Tierseele bliebe darum
immer noch ein substanziales Princip: Eorm, blofs keine sub-
sistierende wie die Menschenseele, sondern, wie der Ausdruck
der Schule heifst, materielle, d. h. nur in der Materie zu bestehen
vermögend. Aber könnte man nicht vielleicht ein anderes
Bedenken erheben: ob das blofse Kehlen eigener Phänomene den
Abgang eines eigenen Seins zur logischen Kolge habe? Ist
doch z. B. die Seele des unmündigen Kindes noch ohne geistiges
Leben und doch so gut wie die Seele des Mannes für sich
daseinsfähige Substanz. Indessen es mufs das Urteil über die
Seele von der in ihrer Art vollendeten Seele hergenommen
werden. Und in Bezug auf sie bemerke man, dafs das Fehlen
aller eigenen Thätigkeit zu einem sicheren Schlufs auf die
Unselbständigkeit der Seelensubstanz berechtigen würde. Das
Denken ist nämlich die eigentümliche Thätigkeitsform der
intellektuellen Seele, und wenn das Denken nicht ohne den Leib,
d. h. ein leibliches Organ vor sich ginge, dann weifs man nicht,
welche rein geistige Thätigkeit denn sonst noch etwa möglieh
wäre. Ist aber alle Thätigkeit der Seele eine organische, dann
auch ihr Sein: es kann sieh nur auf dem tragenden Grunde des
Leibes behaupten. Denn die Thätigkeit ist nichts als der treue
Ausdruck der Natur des Thätigen: operari sequitur esse. Die
Fassung des Problems entspricht also bei Aristoteles genau der
Wahrheit: nur dann ist die Seele trennbar, wenn sie eine eigene
Thätigkeit hat. In welcher Weise nun die eigene Thätigkeit
der denkenden Seele von Aristoteles erhärtet werde, haben wir
im folgenden zu betrachten.



Beweis des Aristoteles für die Unsterblichkeit der Seele. 193

Dafs das Denken reine Seelenthätigkeit sei, läfst sich
im Zusammenhang unserer Untersuchung nicht anders darthun,
als indem man für das Subjekt des Denkens, die intellektuelle
Seele, die Unkörperlichkeit nachweist. Das Denken ist wie jede
Thätigkeit im Bereich des Endlichen Erscheinung eines
Subjektes, es besteht nicht für sich. Im vorliegenden Falle handelt
es sich nun nicht blofs darum, welchem Subjekte das Denken
gehört, ob der Seele oder dem Leibe, vielmehr soll das Dasein
des einen dieser beiden Subjekte erst bewiesen werden. Es soll
nämlich die Seele als selbständige Trägerin von Erscheinungen
erst in Evidenz treten und zwar auf Grund des Denkphänomens.
Darum wird der Beweis in der Art zu führen sein, dafs zunächst
negativ dargethan wird, es könne der Leib das Subjekt des
Denkens in keiner Weise sein. Daraus folgt dann, dafs ein
anderes das Subjekt sein mufs, weil eben das Denken nicht für
sich besteht. Und so finden wir denn das Dasein einer neuen
Substanz, eines Wesens, das sich von allen sichtbaren, belebten
und leblosen Dingen himmelweit unterscheidet — der Denkseele,
und jetzt erst können wir logisch die Erscheinungen, aus denen
wir sie erkannt, ihr als eigentlicher und ausschliefslicher
Trägerin beilegen und von besondern und reinen Akten der
Seele sprechen.

Wir haben hiermit den Weg bezeichnet, auf dem Aristoteles
die Geistigkeit der denkenden Seele beweist und somit auch
die Vorbedingung ihrer Trennbarkeit, nämlich die rein seelische
Natur ihrer eigentümlichen Phänomene, sicherstellt. In dem
schon genannten 4. Kapitel des 3. Buches der Psychologie
schliefst er aus dem Objekt des Denkens auf die Unkörperlichkeit

der Denkkraft oder des Verstandes. Der Verstand
denkt nämlich alle Dinge, geistige und körperliche, indem er
sie durch den allgemeinen Begriff in sich aufnimmt. Er kann
darum nicht selbst körperlich sein: er ist mit dem Stofflichen
unvermischt. Er kann darum auch nicht an dem Leibe sein
materielles Substrat, in dem er subsistierte, besitzen. Denn er
würde dann wieder ins Körperliche herabgezogen und wäre des
allumfassenden Denkens unfähig. Da er also für sich bestehende
unkörperliche Substanz ist, so werden seine eigentümlichen
Punktionen, die Begriffe, mit Recht ihm allein, und nicht dem
beseelten Leibe mit, zugeschrieben. Und dies findet auch seine
Bestätigung in der beachtenswerten Erscheinung, dafs der
Verstand nie wie die Sinne vom Ubermafs des Objekts leidet, nie
durch zunehmendes Licht des Begriffes, wie etwa das Auge
durch den Glanz, geblendet wird. Dort ist nämlich ein Körper-

Jahrbuch für Philosophie etc. VIII. 13



194 Beweis des Aristoteles für die Unsterblichkeit der Seele.

Hohes von Körperlichem Leidendes das Werkzeug der Erkenntnis,
hier wirkt allein die geistige Seele ohne leibliches Organ.

Wir wollen nun die Stelle im Zusammenhang bringen und
dann ihren einzelnen Teilen nach erklären. Sollte in der
Auslegung einzelnes minder Kotige mit vorkommen, so dürfte das
durch den Zusammenhang gerechtfertigt sein, abgesehen davon
dafs Unverstandenes, wenn es auch nebensächlich ist, den
Eindruck stört.

„Uber den Teil der Seele aber, womit die Seele erkennt
wie auch einsieht, sei er nun (wirklich) getrennt, oder sei er
nicht der Gröfse, sondern (blofs) dem Begriffe nach getrennt, ist
zu erforschen, welches seine unterscheidende Katur ist, und wie
doch das Denken geschieht. Ist nun das Denken wie das
Wahrnehmen, so möchte es entweder eine Art Leiden seitens
des Denkobjekts sein oder etwas anderes derart. Es mufs also
leidenlos sein, aber das Aufnehmende der Eorm und dem
Vermögen nach ein derartiges aber nicht dieses, und es mufs sich
ähnlich, wie das sinnlich wahrnehmende Vermögen zum Sensibeln,
so der Verstand zum Intelligibeln verhalten. Kotwendig ist
also, da er alles denkt, dafs er unvermischt sei, wie Anaxagoras
sagt: auf dafs er herrsche, d. h. auf dafs er erkenne; denn was
innen etwa miterscheint, hindert das Fremdartige und versperrt
ihm den Weg — so dafs auch seine Katur keine sein darf als
diese, dafs er ein Vermögendes ist. Der sogenannte Verstand
der Seele also — ich nenne aber Verstand das, womit die Seele

erwägt und erachtet — ist der Wirklichkeit nach keins von den
seienden Dingen, bevor er denkt. Deshalb ist es vernünftig
anzunehmen, dafs er auch nicht mit dem Leibe vermischt ist.
Denn er würde dann irgend eine bestimmte Qualität bekommen,
der Kälte oder Wärme, oder er hätte auch ein Organ wie der
sensitive Teil; nun aber hat er keines. Darum sprechen auch
wohl die, so da sagen, die Seele sei der Ort der Formen, nur
dafs es einmal nicht von der ganzen Seele, sondern von der
intellektiven wahr ist, und dafs sodann die Formen nicht aktuell,
sondern potenziell sind. Dafs aber die Leidenlosigkeit des
sinnlichen und des intellektiven Vermögens nicht die gleiche ist,
offenbart sich an den Sinneswerkzeugen und der Sinnesempfindung.
Die sinnliche Kraft kann nämlich auf ein sehr Sensibles hin
nicht empfinden, z. B. nicht den Schall auf sehr heftige Schälle,
noch kann sie nach sehr starken Farben- und Duftempfindungen
sehen oder riechen. Der Verstand dagegen versteht, nachdem
er etwas sehr Intelligibles gedacht hat, Untergeordnetes nicht
schlechter, sondern selbst besser. Das sensitive Vermögen



Beweis des Aristoteles für die Unsterblichkeit der Seele. 195

nämlich ist nicht ohne den Körper, er aber ist getrennt." (429 a
10 b 5.)

Wir können in diesem Abschnitt drei Teile unterscheiden:
im ersten wird das Denken zu seinem Objekte, dem Intelligibeln,
in dasselbe Verhältnis gestellt, wie die sinnliche Wahrnehmung
zum Sinnenfälligen — Zeile 18; im zweiten wird auf Grund
dieser Analogie die Unkörperlichkeit des Verstandes abgeleitet
— Zeile 24; im dritten wird seine Geistigkeit gefolgert, d. h.

gefolgert, dafs er an sich selbständiger Geist und in seinem
Wirken von der Materie unabhängig ist. Nehmen wir nun die
einzelnen Abschnitte vor.

Im ersten wird ausgeführt, dafs der Verstand zu seinem
Objekte im Verhältnis des aufnehmenden Vermögens steht, um
die Grundlage für den Schlufs zu schaffen, dafs er nichts
Stoffliches an sich hat. Es mufs nämlich das erkennende Vermögen
in gewisser Weise von allem, was es erkennt, entblöfst sein,
um alles ideal in sich aufnehmen zu können. Es heifst also

zuerst, dafs die Untersuchung sich nunmehr dem intellektiven
Teile der Seele zuzuwenden hat. Dabei soll davon abgesehen
werden, ob dieser Teil wirklich von den andern getrennt, oder
ob er nicht der Gröfse nach getrennt ist. Wie haben wir dies
zu verstehen? Was bedeutet: der Gröfse nach getrennt? Nach
unserm zweifellosen Dafürhalten bedeutet es: dem Subjekte nach
getrennt, so dafs also der Verstand eine Seele für sich wäre. Es
soll also hier die Frage, ob die sinnliche Seele, wie Plato
wollte, gegenüber der intellektiven eine Seele für sich ist,
ruhen. Aber wie kann Aristoteles dies ausdrücken mit:
getrennt der Gröfse nach, -/(oqlötov xarà fisye-frog? Der Verstand
hat doch keine Gröfse. Wir antworten mit Thomas von Aquin
(im Kommentar zu dieser Stelle), dafs er sich hier in Weise
der Platoniker ausdrückt, nach denen auch der Verstand sein

körperliches Organ hatte. Insofern also verlautet von einer
Getrenntheit des Verstandes der Gröfse nach. Hiervon, heifst
es nun, wollen wir absehen. Dagegen sind zwei Dinge, die in
Erwägung genommen werden sollen: welche unterscheidende
Natur der Verstand hat, und wie das Denken geschieht, d. h.
in welcher Weise die Thätigkeit des Verstandes zustande kommt.
Es wird sich nämlich ergeben, dafs dies geschieht unter dem
aktiven Einflnfs des Objekts und des thätigen Verstandes bei
passivem und receptivem Verhalten des aufnehmenden Verstandes.
Es wird aber hier der Verstand als Gegenstand der Untersuchung
vor dem Denken genannt, weil es uns vorzüglich auf seine
Erforschung oder genauer auf die der denkenden Substanz ankommt;

13*



196 Beweis des Aristoteles für die Unsterblichkeit der Seele.

weil aber das Vermögen aus der Thätigkeit erkannt wird, so ist
thatsächlich, wie das Folgende ergiebt, das Denken das erste,
was in Betracht genommen wird. Wo es nun heilst: ist nun
das Denken, wird das Verhalten des Denkens gegenüber
seinem Objekt nach der Analogie der Wahrnehmung bestimmt,
und zwar als ein Leiden von seiten des Objekts, aber ein Leiden
im uneigentlichen Sinne. Eine gewisse Analogie in dem
Verhältnis der beiden erkennenden Vermögen im Menschen zu ihren
Objekten darf vorausgesetzt werden, weil eben auch das
Wahrnehmen ein Erkennen ist und der Sinn wie der Verstand bald
dem Vermögen bald der Wirklichkeit nach erkennt. Wie nun
nach früheren Ausführungen (Psych. 2. 5) der Sinn vom Objekte
zwar leidet, aber nicht im eigentlichen Sinne des Leidens wie
von Widerwärtigem, sondern im uneigentlichen Sinne wie von
dem, was vervollkommnet, so wird dasselbe hier entsprechend
vom Denken gesagt. Auffallend ist dabei die stilistische
Fassung: es möchte ein Leiden oder ähnliches sein, es mufs also
leidenlos sein. Diese Sätze könnten widersprechend erscheinen.
Aber man beachte, dafs es heifst: entweder ein Leiden oder
etwas derartiges anderes, wo durch „entweder" und „anderes"
die Glieder einer Alternative gekennzeichnet sind. Worin nun
das uneigentliche Leiden des Erkennenden bestehe, besagen die
Worte: das Denken mufs das Aufnehmende der Form sein. Es
nimmt nämlich auch der Sinn nach 2, 12 die Form des Sen-
sibeln unter dem Einflufs des Sensibeln auf und gestaltet sich
so zu einem Bilde und lebendigen Ausdruck des Wahrgenommenen.

Ahnliches mufs also auch für das intellektuelle Erkennen
gelten. Der Sinn ist ferner nach 2, 5 Ende, vor dem wirklichen
Wahrnehmen nur dem Vermögen nach dem Wahrgenommenen
ähnlich und wird erst durch die wirkliche Wahrnehmung gleichsam

das wahrgenommene Objekt selbst. Ähnliches gilt für das

Denken, und darum heifst es: es ist dem Vermögen nach ein
Derartiges, aber nicht dieses. Aus dem Gesagten ergibt sich als

Folge der Schlufssatz unseres Passus: wie das Wahrnehmende
zum Sensibeln verhält sich der Verstand zum Intelligibeln. Denn
beide Vermögen verhalten sich zu ihrem Objekte wie die Potenz
und wie das aufnehmende Princip.

Mit den folgenden Worten: notwendig ist also, beginnt
der Beweis für die Immaterialität des Verstandes. Da er alles
denkt, heifst es, mufs er unvermischt sein, wie Anaxagoras sagt:
aiw.yy.rj aça, ènsl navra voel, äfiiyrj sivai, aiöjesQ cprjöiv
AragayÖQaq. Das Wort unvermischt bedeutet frei von allem
Stofflichen, Körperlichen, also immateriell. Es kann ja nicht



Beweis des Aristoteles für die Unsterblichkeit der Seele. 197

anders als im körperlichen Bereich von einer eigentlichen
Mischung geredet werden. Der Verstand soll also darum von
allem Stofflichen frei sein, weil er alles denkt, d. h. das
Vermögen hat, alle Dinge in idealer Weise in sich aufzunehmen.

Wir haben schon gesagt, dafs das Erkennende von sich
aus von allem, was es erkennen soll, entblöfst sein mufs.
Inwiefern aber daraus für den Verstand folgt, dafs er von allem
Stofflichen frei sein mufs, werden .wir gleich sehen. Vorher
haben wir noch zu erklären, in welchem Sinne Aristoteles sich
auf Anaxagoras beruft. Anaxagoras redet nicht vom menschlichen

Verstand, sondern vom göttlichen Geiste und nicht sowohl
von dessen Erkennen als von der Bewegung, die er dem Weltall
gibt, und sagt, um dieser Bewegung und durch sie der
Beherrschung des Weltalls fähig zu sein, müsse der höchste Geist
stofflos sein, weil er, mit dem Stoffe vermischt, gewissermafsen
mit dem Stoffe mitbewegt werden würde. Aristoteles selbst
gibt uns hierüber Aufschlufs in einer Stelle der Physik 8, 5.
156 b 24 ff.: „Es möchte auch ein drittes Princip anzunehmen
sein, das bewegt, ohne selbst bewegt zu werden. Darum redet
auch Anaxagoras recht, indem er behauptet, der Nus sei leidenlos
und unvermischt: recht darum, weil er ihn zum Princip aller
Bewegung macht. Denn so kann er nur bewegen, wenn er
unbewegt, und so herrschen, wenn er unvermischt ist." 1 Über
die Ansicht des Anaxagoras erfahren wir auch noch in einem
Fragment2 einiges, was wir hersetzen, weil es auch zur
Erklärung der weiteren Worte mithilft, mit welchen Aristoteles auf
Anaxagoras Bezug nimmt: „die andern Wesen haben Anteil an
allem, der Nus aber ist ein Unendliches und Absolutes (avxo-
xçaxéç) und ist mit keinem Dinge vermischt, vielmehr nur auf
sich selber gestellt. Wäre er nicht auf sich selbst gestellt, sondern
auch nur mit einem Wesen vermischt, er müfste an allen Anteil
haben und das Beigemischte hinderte ihn, so dafs er keines
so beherrschte, wie wo er blofs auf sich steht (xal av sxcoÀvev
[Trbrg. hat dvexcölvsi'] avxov xa Oviiiiiiuyiikva, möxs (irjôevoç
XQfyaxoç xçaxslv ôfioimç, coç xal fiôvov kovxa èçp ecovxov).
Denn er ist das feinste und reinste aller Wesen und hat von
allem alles Wissen, und seine Macht ist die gröfste. Alles, was
Odern hat, grofs und klein, wird vom Nus beherrscht." Wir

1 Prantl übersetzt unglücklich: denn so wohl allein möchte er
bewegend sein, ohne selbst bewegt zu sein, und alles bewältigen, ohne sich
mit ihm zu vermischen.

2 Trendelenburg hat den altgriechischen Text nach Simplicius im
Kommentar zur Psych. S. 385. II. Aufl.



198 Beweis des Aristoteles für die Unsterblichkeit der Seele.

sehen aus diesen Anführungen, dafs Aristoteles dem Gedanken
des Anaxagoras eine etwas andere Wendung gegeben hat, um
ihn dem gegenwärtigen Vorwurf anzupassen. Wie Anaxagoras
sagte, dafs der göttliche Nus yon allem Stoff frei sein müsse,
um zu herrschen, so sagt Aristoteles, dafs der menschliche
Verstand unvermischt sein müsse, um zu erkennen.

Und nun haben wir zu sehen, wie Aristoteles dies begründet,
den Satz also, den wir der gröfsern Klarheit wegen hier
besonders formulieren: der Verstand könnte nicht alles denken,
wenn er nicht unkörperlich wäre. Die Begründung liegt in den
folgenden Worten des Textes: denn was innen miterscheint,
hindert das Fremdartige (das vom Subjekt unterschiedene Objekt)
und versperrt ihm den Weg jiaQ£[i(paLv6jj,evov yàç xmlvei xo
allöxQLOV xal avxupqaxxu. Zu bemerken ist vorab, dafs diese
Worte sich wieder an den Ausdruck des Anaxagoras anlehnen.
Wie dieser sagte: das Beigemischte würde den Nus hindern,
so dafs er keines Dinges Herr wäre, so sagt unser Auktor:
was ihm innen nebenher erschiene, hinderte den Verstand, so
dafs er nichts Äufseres erkennen würde. Bezüglich des
Ausdrucks avxi(pQ<xxx£LV beachte man noch (nach Trdbrg. S. 386),
dafs er besonders in Bezug auf den astronomischen Vorgang der
Sonnen- und Mondfinsternis gebraucht wird. Ähnlich wie dort
würde sich beim Erkenntnisvorgang das Körperliche so zwischen
das Licht des intelligibeln Objekts und den Intellekt stellen, dafs
die Erkenntnis verhindert wird. Indem wir nun in die Erklärung
eintreten, heben wir zunächst hervor, dafs die stoffliche
Beimischung, die als unmöglich erwiesen werden soll, hier dem
Sein und, wenn man will, dem Wriederschein nach betrachtet
wird, nach dem sie sich im erkennenden Vermögen wiederfinden
würde: das Stoffliche würde innen nebenher erscheinen, xaç-èfi-
cpaivônEVOv, d. h. das Erkenntnisbild des Verstandes müfste
notwendig ein Gepräge haben, das der stofflichen Beimischung
entspräche, ähnlich wie etwa im Bereich der sinnlichen Empfindung

und Wahrnehmung die Zunge des Fieberkranken, weil sie
mit bitterer Feuchtigkeit erfüllt ist, alles bitter schmeckt, xy
ylcôxxy mxQa jcâvxa cpcdvsxai., und so nicht imstande ist, einen

objektiven Geschmack wahrzunehmen (2, 10. 422 b 8,) oder wie
das Ohr, das an Ohrenklingen leidet, wegen des subjektiven
(oîxeîoç, tchog) Tones des objektiven (âXXôxçioç) gar nicht oder
unvollkommen empfänglich ist. (2, 8. 420 a 15.) Aber nun
fragt es sich in Bezug auf den Verstand, welches Gepräge,
welche Eigentümlichkeit sich Aristoteles speciell als Folge der
materiellen Beimischung denkt, und in welcher Weise nach ihm



Beweis des Aristoteles für die Unsterblichkeit der Seele. 199

dies Eigentümliche die charakteristische Erkenntnis des
Verstandes ausschliefsen würde. Wir können es ans der Natur
eines organischen Erkenntnisvermögens im Vergleich zu der
Natur der intellektuellen Vorstellung abnehmen. Ein organisches,
d. h. ein auf stofflicher Grundlage ruhendes und thätiges
Erkenntnisvermögen hat in seinen Vorstellungen oder Perceptionen
immer den Charakter des individuell Bestimmten und Beschränkten.
Sei es eine sinnliche Qualität, die der Einzelsinn wahrnimmt:
sie ist auch als subjektive Empfindung individuell bestimmt, ein
Ton z. B. von der bestimmten Höhe, Stärke, von dem Klang,
ein Harfen-, ein Elötenton oder eine Farbe von der Art, in der
Ausdehnung, an einer solchen Figur. Oder sei es ein Körper
mit den eigentümlichen Qualitäten verschiedener Sinne und den
allen Sinnen gemeinsamen Bestimmungen, wie ihn der Centraisinn
auffafst: der Körper wird seiner Individualität nach in die
Vorstellung aufgenommen als eine Pflanze z. B. von der Gröfse
und Bildung, mit der Farbe, dem Geruch etc. Welches ist aber
der Inhalt der intellektuellen Vorstellung? Das Allgemeine,
und dies selbst da, wo ein Einzelding gedacht, d. h. wo es
intellektuell aufgef'afst wird. Wenn ich z. B. diesen Baum da

vor mir nicht blofs sinnlich als Grünes, Hohes, Festes erkenne,
sondern auch mit dem Verstände als Seiendes, Substanz oder
Ding für sieh, vegetativ Lebendes u. s. w., so habe ich diesen
Baum in allgemeinen Vorstellungen gedacht, die auf alles Lebendige,

auf alles für sich Bestehende, ja auf alles Seiende
Anwendung finden. Darum sagt auch Aristoteles im Verlauf eben
des Kapitels, womit wir uns beschäftigen, dafs der Verstand,
wenn er das Konkrete denkt, z. B. das Grofse, das Wasser, das
Fleisch, einmal, sich gleichsam geradeaus bewegend, das
allgemeine Wesen dieser Dinge denkt, da ro neyéd-si üvai, to
vôari, to Oaçxl sivai, dann, sich gleichsam umkehrend zur
sinnlichen Vorstellung, mit Hilfe derselben, das konkrete Einzelwesen
denkt. (429 b 14 ff.) Es kehrt also in jeder intellektuellen
Vorstellung, auch derjenigen, die einen bestimmten sinnenfälligen
Gegenstand zum Inhalte hat, das Allgemeine wieder, indem sie
sich aus Merkmalen zusammensetzt, von denen die allgemeinsten
an allem Seienden ohne Ausnahme sich erfüllen. Nunmehr
möchten wir in der Lage sein, den Satz: innen Miterscheinendes,
m seiner Anwendung auf den Intellekt zu verstehen. Was
innen miterscheinen würde, sind die individuellen Eigentümlichkeiten

in dem körperlichen VorStellungsbilde, die wie eine
hemmende Schranke und wie ein dunkler Schatten sich vor



200 Beweis des Aristoteles für die Unsterblichkeit der Seele.

den allgemeinen Begriff legen, so dafs der Yerstand seiner nicht
empfänglich wäre.

Es möchte aber auf das Gesagte 'ein neues Licht fallen,
wenn wir die folgenden Worte des Textes in näheren Äugenschein

nehmen: Soxe [irj$ avxov tlvai cpvöiv i/rjät/Mav alX rj
xavxrjv, otl ôvvaxov. Wir übersetzten: so dafs auch seine
Natur keine sein darf als diese, dafs er ein Vermögendes ist.
Das so dafs, coörs mit folg. acc. c. inf., knüpft an àjiiyrj sivai
an, was aber im Deutschen schwer wiederzugeben ist, indem
der lange Zwischensatz den Zusammenhang verdunkelt. Es
soll also heifsen: da er alles denkt, mufs er in einer Art un-
vermiseht sein, dafs er keine bestimmte Natur hat. Der Satz
ist mitabhängig von avdyxrj und wird aus dem, da er alles
denkt, miterschlossen. Aus diesem Grunde nämlich mufs der
Verstand zu allem Intelligibeln im Yerhältnis der reinen und
nackten aufnehmenden Möglichkeit stehen. Insofern aber
empfangen wir nun ein neues Licht, als das innen Miterscheinende
jetzt eher als die individuellen Eigentümlichkeiten kennbar wird.
Bei dem stofflichen Erkennenden fliefst die bestimmte Natur
jedesmal mit in die Erkenntnis ein, bei dem Stofflosen nicht.
Dort, nicht hier, geht die reale Individualität des Seins in eine
ideale der Erkenntnis über: das ist der Mangel jener absoluten
Voraussetzungslosigkeit und Entblöfsung, die das erkennende
Vermögen von sich aus aufweisen mufs, wenn es des allgemeinen
Gedankens oder Begriffes fähig sein soll: möxs firjä' avxov
sivai (pvoiv [ifjâiutav â)./d rj xavxrjv, oxi ôvvaxov.

Dieses ist also nach unserer Auffassung der Beweisgrund,
der hier für die Immaterialität des Verstandes auftritt.

o—gg—o-


	Der Beweis des Aristoteles für die Unsterblichkeit der Seele

