Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 9 (1895)

Artikel: Der Beweis des Aristoteles fiir die Unsterblichkeit der Seele
Autor: Rolfes, E.
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761781

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761781
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Beweis des Aristoteles fiir die Unsterblichkeit der Seele, 181

spiritualis ponatur perfecta non potest in suum actum procedere,
nisi moveatur a Deo. Quae quidem motio est secundum suae pro-
videntiae rationem; non secundum mnecessitatem naturae, sicut motio cor-
poris coelestis. Non solum autem a Deo est omnis motio sicut a primo
movente, sed etiam ab ipso est omnis formalis perfectio sicut a primo
actu. Sic igitur actio intellectus, et cujuscunque entis creati
dependet a Deo quantum ad duo. Uno modo in quantum ab ipso habet
formam, per quam agit; alio modo, in quantum ab ipso movetur ad
agendum, Summ. theol. 1. 2. q. 109. a. 1. — Creatura habet aliquam
Dei similitudinem participando bonitatem ipsius, in quantum est et agit,
non tamen ita quod per similitudinis perfectionem ad aequalitatem
perveniat. Et ideo sicut imperfectum indiget perfecto, ita virtus na-
turae in agendo indiget operatione divina. Quaest. disp. de potentia.
q. 3. a. 7. ad 10. ,

DER BEWEIS DES ARISTOTELES FUR DIE
UNSTERBLICHKEIT DER SEELE.

Von Dr. E. ROLFES.

—_—eo——

Uber keinen Bestandteil der Weltauffassung des Aristoteles,
wenn man die verwandte Frage vom Ursprung der Seele mit-
einbezieht, 1st vielleicht mehr gestritten worden, als iiber seine
Stellung zur Frage von der Unsterblichkeit. Wéhrend sonst
betreffs der grundlegenden aristotelischen Ideen wenigstens die
Scholastik vielfach eine einheitliche Auffassung und Deutung
vertritt, ist dies in der bezeichneten Frage auch bei ihr nicht
der Fall. Suarez fiihrt in seiner Psychologie (de anima 1, 11)
nicht blofs eine ganze Anzahl alter Ausleger und Kirchenviter
an, die dem griechischen Denker die Uberzeugung von der
Unsterblichkeit absprechen, sondern er nennt auch von den
Scholastikern Cajetan, Scotus u. a. als solche, nach deren
Meinung Aristoteles beziiglich der Unsterblichkeit geirrt oder
doch geschwankt und seine Ansicht mit Bedacht im ungewissen
gelassen habe.  Von mneuscholastischen Gelehrten ist u. a.
Kleutgen in seiner Philosophie der Vorzeit (II. Bd. 8. Abh.
605 I. Aufl) im Zweifel, ob Aristoteles die Unsterblichkeit ganz
mit Bestimmtheit erkannt habe, oder wenigstens ob er sie im
Sinne der individuellen Fortdauer fasse und nicht vielmehr eine
unbewulste Préexistenz der Seele lehre oder gar der Annahme
einer Seelenwanderung zuneige. Was aber die heutigen nicht-
scholastischen Gelehrten angeht, so gilt bei ihnen vielfach die



182  Beweis des Aristoteles fir die Unsterblichkeit der Seele.

Meinung, als ob Aristoteles die Unsterblichkeit im gewdhnlichen
Sinne annehme, als iitberwundener Standpunkt, und man setzt
sich bei ihnen mit der andern Auffassung der ernstlichen Gefahr
aus, der Unwissenschaftlichkeit bezichtigt zu werden.

Es ist nicht unsere Absicht, die einzelnen Stellen bei Ari-
stoteles, die fiir und wider die Unsterblichkeit zu sprechen
scheinen, durchzugehen. Wir wollen vielmehr den Beweis dieser
Wahrheit, wie man ihn aus den Biichern von der Seele zu-
sammenstellen kann, erortern. Der Ertrag dieser Erorterung
wird ein zweifacher sein. EKinmal werden wir sehen, wie in
dem Beweise und bei Gelegenheit des Beweises der wahre Sinn
der Unsterblichkeit bei Aristoteles hervortritt. Sodann werden
wir uns von der Beweiskraft der aristotelischen Argumente
iiberzeugen konnen. Gewils wird dieses bei einem Gegenstand
wie dem vorliegenden einen hohen Reiz bieten. Die Unsterb-
lichkeit fallt bei Aristoteles sozusagen mit der geistigen Wiirde
der Seele in eins zusammen: weil die menschliche Seele wirk-
lich selbstindiger Geist ist, kann sie nicht mit dem Leibe
untergehen. Nun wird es aber ein besonderes Interesse haben,
hier der Beweisfilhrung des Aristoteles zu folgen. Das Geistige
in unserer Seele ist einem feinen Lichtstrahle zu vergleichen,
der durch die Schranken der Leiblichkeit nur miithsam hindurch-
bricht. So fein ist dieses Licht, dals es selbst bei denen, die
sich sehend diinken, vielfacher Leugnung begegnet. Da entbehrt
es denn nicht des Reizes, zu betrachten, wie das scharfe Auge
des Stagiriten dem Lichtstrahl nachspiirt und seine Geheimnisse
erspaht.

_ Es empfiehlt sich, gleich zu Eingang der Untersuchung eine
Ubersicht iiber die Weise zu geben, wie Aristoteles die Frage
von der Unsterblichkeit behandelt. Zundchst bemerken wir, dafls
er die Unsterblichkeit, um sie wissenschaftlich nachzuweisen,
unter dem Begriff der Trennbarkeit (ywoiotov, &vdeyousvov
ywoitecdar) einfithrt. KEr setzt sie als gleichbedeutend mit der
Fahigkeit der verniinftigen Seele, nach der Trennung vom Leibe
fortzubestehen. Ihm geniigt diese Fahigkeit der Fortdauer, um
ohne weiteres auch die wirkliche Fortdauer auszusprechen; und
mit Recht, nicht blofs weil sich in der Fahigkeit oder Anlage
die Bestimmung ausspricht, sondern auch weil diese Fahigkeit
zu getrenntem Dasein gewissermalsen schon im diesseitigen
Leben verwirklicht ist. Denn auch im Leibe besteht und wirkt
die denkende Seele als solche, das heilst, insofern sie denkt, fir
sich und wird darum von unserm Philosophen auch abgesehen
von dem jenseitigen Leben als getrennt, ywotot7, bezeichnet,



Beweis des Aristoteles fiir die Unsterblichkeit der Seele. 183

indem ein und dasselbe Wort ywgioror beides, getrennt und
trennbar, bedeuten kann,

Wir verstehen, wie wir bei Aristoteles die Trennbarkeit
der Seele zu nehmen haben, und fragen nunmehr: wie sucht er
iber das Problem zur Entscheidung zu kommen? Hieriiber er-
klart er sich gleich in der Einleitung der Psychologie, wie wir
der Kiirze wegen die drei Biicher von der Seele nennen wollen.
Er macht hier die Trennbarkeit davon abhéngig, ob die Seele
schon hienieden eine eigene Thiétigkeit hat, eine Thitigkeit,
die ihr allein und nicht etwa wie die sinnliche dem beseelten
Leibe angehort. Wenn sie eine solche Thitigkeit hat, sagt er,
-— und vornehmlich das Denken scheint derart zu sein — dann
mochte sie wohl getrennt werden konnen. Nun erkldrt er in
der Folge, im 4. Kapitel des 3. Buches, die denkende Seele auf
Grund ihres Denkens wirklich als eine iiberorganische, rein
geistige Substanz und den Verstand, also das unmittelbare Sub-
jekt des Denkens, als getrennt und nicht in der Weise des
sinnlichen oder wahrnehmenden Vermodgens in seiner Thiétigkeit
an den Leib gebunden, und entsprechend lesen wir dann im
folgenden Kapitel den entscheidenden Schlulssatz, dals die
denkende Seele oder der Nus (0 votg, der Verstand, der Geist)
unsterblich und ewig (a9dvarog xai aidiog) ist.

Dieses ist in Wirklichkeit und im wesentlichen die Weise,
wie Aristoteles die Frage von der Unsterblichkeit behandelt und
zur Entscheidung bringt. Aber wenn wir nun unserm Forscher
auf seinem Gange folgen, so stolsen wir an mehr als einer Stelle
anf Schwierigkeiten. Um dieselben geordnet vorlegen zu konnen,
sel es uns erlaubt, die ganze Gedankenverbindung, deren Er-
gebnis die Unsterblichkeit ist, in einen Syllogismus zu fassen
und die-éinzelnen Schwierigkeiten unter die einzelnen drei Sétze
des Syllogismus unterzubringen.

Der Obersatz, der sich auch wirklich so bei Aristoteles
findet, wiirde lauten: ,,wenn es eine eigene Thatigkeit
oder Affektion der Seele gibt, dann kann sie vom
Korper getrennt werden® (d. an. 1, 1, 403 a. 10.) Hier
beginnen sofort die Schwierigkeiten. Denn gerade hier liest
man bei Aristoteles den verfinglichen Satz, Zeile 7 ff.: ,am
meisten scheint das Denken der Seele eigentiimlich. Ist aber
auch dies eine Art Phantasie oder nicht ohne Phantasie,
dann mochte wohl auch dies nicht ohne den Leib sein
konnen.” Hier, mochte man meinen, habe Aristoteles sagen
wollen, dals die Seele, nachdem sie sich vom Leibe getrennt
hat, nicht denken, also auch kein Leben mit irgend einem Inhalt



184  Beweis des Aristoteles fiir die Unsterblichkeit der Seele.

haben konne. Denn er scheint diese Folgerung fiir den Fall zu
ziehen, dals das Denken nicht ohne die Phantasie vor sich gehen
kann, eine Annahme, die nach aller psychologischen Erfahrung
zu bejahen sein mdchte.

Weiterhin ergeben sich Schwierigkeiten in Bezug auf den
Untersatz unseres Syllogismus: das Denken ist eine reine Thatig-
keit der Seele. Einen getrennten Beweis fiir diesen Satz finden
wir bei Aristoteles nicht. Wo er die Getrenntheit oder den
iiberorganischen Charakter des Denkens darthut (3, 4), geschieht
es so, dals er diese Attribute von der Seele selbst, dem Sub-
jekte des Denkens also, nachweist. KEs ldlst sich ja auch der
rein seelische Charakter der Denkthétigkeit nicht wohl anders
beweisen- als zugleich mit der Selbstindigkeit der denkenden
Seele. Denn jene Thatigkeit ist ja fiir sich nicht da. Hs tritt
also in dem DBeweise die Getrenntheit des Denkaktes etwas
zuriick. Aufserdem wird die Folgerung aus dem Auftreten
reiner Seelenakte gar nicht ausdriicklich gezogen: von der
Unsterblichkeit ist erst im folgenden Kapitel die Rede. Xndlich
ist hervorzuheben, dals der Beweis fiir die Geistigkeit der
denkenden Seele in einer Weise gefiihrt ist, die die Verstandes-
kraft des Lesers nicht gerade auf eine leichte Probe stellt.

Am wenigsten fehlen aber die Schwierigkeiten in Bezug
auf den Schlufssatz des Syllogismus. Wir haben gesagt, dafs
er sich im fiinften Kapitel des dritten Buches findet. Es wird
dort dem Geiste ausdriicklich die Unsterblichkeit zugesprochen.
Aber an diesen Ausspruch und die daran anschlielsenden Sitze
werden Deutungen gekniipft, die von der Unsterblichkeit nur
noch den Namen iibrig lassen. Nachdem Aristoteles gesagt hat:
»getrennt ist der Geist blofs das, was er ist (n&@mlich an sich
ist:wer ist keine Form mehr) und dies allein ist unsterblich und
ewig, fahrt er fort: ,wir erinnern uns aber nicht, weil dies
(der Geist) zwar leidenslos, der leidentliche Verstand aber ver-
ginglich ist und der Geist ohne ihn nichts denkt.” Manche also
deuten die Bemerkung: wir erinnern uns nicht, auf das jenseitige
Leben, als ob dort alle Erinnerung aufhorte, und weil zugleich
von der Erinnerung das Denken abhéngig gemacht wird, so sagt
man weiter, Aristoteles spreche hier der abgeschiedenen Seele
alles Denken ab. Man erkldrt dies dann dahin, dals das per-
sonliche Denken und Sichbewulstsein aufhort. Und hierfiir beruft
man sich wieder auf eine Auslegung, die man dem hier genannten
leidenden Nus (0 madytixoc vovg) giebt. Derselbe soll nédmlich
ein denkendes Vermogen der Seele sein und das, was dem
(Geiste im Menschen seine Individualitdt gibt. Der Geist an



Beweis des Aristoteles fir die Unsterblichkeit der Seele. 185

sich soll aber bei Aristoteles etwas Allgemeines sein, das schon
vor dem Leibe, ja von jeher war, im Menschen eine indivi-
duelle Existenz annimmt und dieselbe mit dem Tode wieder
aufgibt.

Dieses also sind die Schwierigkeiten, vor die sich unsere
Arbeit gestellt sieht. Sie wird sich vor allem mit der Erkldrung
und Sicherstellung des aristotelischen Beweises der Unsterblich-
keit zu beschéftigen haben; dann mit der Feststellung des Sinnes,
den die Unsterblichkeit bei Aristoteles hat. Hierbei werden wir
nicht wohl umhin konnen, auch die Frage vom Ursprunge der
Seele nach Aristoteles zu berithren. Denn wir horten, dafls
manche unsern Philosophen die Ewigkeit des Geistes lehren
lassen, und diese Auffassung ist gerade heutzutage sehr ver-
breitet. Schliefslich werden wir aber auch die Einschrdnkung,
die Aristoteles der Unsterblichkeit gibt, einer kurzen Betrachtung
unterziehen miissen, denn er lafst blofs den Geist ohne die sinn-
lichen Vermogen fortleben. Da er trotzdem lehrt, dafs die ver-
niinftige Seele hienieden mit der sinnlichen und vegetativen eine
Seele ausmache, so ist zu untersuchen, wie die Ausschlielsung
der niederen Seelenteile von der Fortdauer sich erklire, und
wie sie mit der Einheit der Seele ausgeglichen werden kénne.

Indem wir zur speciellen Erorterung des aristotelischen
Unsterblichkeitsbeweises itbergehen, nehmen wir zunidchst den
Obersatz des Syllogismus, worin sich dieser Beweis zusammen-
fassen lafst, vor. Wir setzen vor allem den Text des Philo-
sophen, der den Obersatz enthalt, im Zusammenhange her: ,Hine
Schwierigkeit bieten auch die Affektionen der Seele, ob sie
nédmlich sémtlich auch ihrem Korper gemeinsam sind, oder ob
es auch eine der Seele selbst eigentiimliche gibt, denn dies zu
ermitteln ist notwendig, aber nicht leicht. Sie scheint in den
meisten Fallen nicht ohne den Kdrper zu leiden oder zu wirken,
80 beim Ziirnen, Trotzen, Begehren und bei jeglicher Wahr-
nehmung. Am meisten aber scheint das Denken ihr eigentiim-
lich. Ist aber auch dieses eine Art Phantasie oder nicht ohne
Phantasie, dann mochte wohl auch dieses nicht ohne den Leib
sein konnen. Gibt es nun unter den Thitigkeiten oder Affek-
tionen der Seele eine ihr eigentiimliche, dann mochte sie vom
Leibe getrennt werden konnen; ist ihr aber keine eigentiimlich,
dann mochte sie nicht trennbar sein, vielmehr stdnde es dann
um sie wie um eine gerade Linie, der als gerader allerlei zu-
kommt, z B. dals sie eine eherne Kugel in einem bestimmten



186  Beweis des Aristoteles fiir die Unsterblichkeit der Seele.

Punkte beriihrt. Aber sie beriihrt nicht von ihrem bestimmten
Subjekte getrennt. Denn sie ist, weil immer nur am Korper
existierend, untrennbar. (d. an. 1, 1, 403, a 3—16.)

Hier diurfte es zuerst nicht iiberflissig sein festzustellen,
welches nach Aristoteles das eigentliche Kriterium fiir die Trenn-
barkeit der Seele sein soll. Denn einmal bekommt man den
Eindruck, dafs es das Vorhandensein einer eigenen Thatigkeit
der Seele sein soll. Dann aber scheint Aristoteles eine Thétigkeit
zu fordern, die ohne Mitwirkung der Phantasie stattfindet. In-
dessen ist dieser Zweifel nicht schwer zu losen: es ist offenbar,
dals das erstere, die Nachweislichkeit einer eigenen Seelen-
thétigkeit, an oberster Stelle entscheiden soll. Dies gibt schon
die Fassung an die Hand, in der hier das Problem auftritt: es
bietet eine Schwierigkeit, heilst es, zu bestimmen, ob es eine
der Seele eigentiimliche Affektion gibt. Denn dieses zu be-
stimmen ist notwendig. — Warum notwendig? Offenbar darum,
weil davon die Frage von der Unsterblichkeit abhédngt. Also
hingt die Frage von der Unsterblichkeit oder, um aristotelisch
zu sprechen, von der Trennbarkeit der Seele von der Thatséch-
lichkeit einer gesonderten Théatigkeit der Seele ab. Und dieses
sagt Aristoteles am Schluls der Stelle ausdriicklich und in
doppelter Fassung, in positiver und negativer: ,gibt es unter
den Thitigkeiten oder Leidenszustinden der Seele einen ihr
eigentiimlichen, dann mochte sie tremnbar sein, wenn nicht,
nicht.“

Ist also das Auftreten einer eigenen Thitigkeit der Seele
das eigentliche Kriterium ihrer Trennbarkeit, so fragt es sich
an zweiter Stelle, wie dieses Kriterium zu verstehen sei. Heilst
die geforderte Thitigkeit nur darum eine eigene, weil die
Seele ihr eigentliches Subjekt ist, mag auch die Phantasie dabei
mitwirken, oder gilt sie unserem Philosophen nur dann als eigene,
wenn keine Thétigkeit der Phantasie neben ihr herlduft oder ihr
dem Ursprunge nach vorangeht? Diese Frage beriihrt sich mit
der andern, ob der andere Begriff, der hier im Text des Philo-
sophen auftritt, der Begriff einer Thétigkeit ohne Mitwirkung
der Phantasie, die Bestimmung hat, den Begriff der eigenen
Thétigkeit des Geistes ndher zu préicisieren, oder ob er etwas
anderes bezweckt. Man bemerke, wie wichtig dieser Punkt fiir
die ganze aristotelische Auffassung ist! Soll eigene Thatigkeit
der Seele nur die sein, die ohne Mitwirkung der Phantasie, rein
im Geiste fiir sich, zustande kommt, dann wére nach Aristoteles
die Unsterblichkeit der Seele unerweislich. Denn eine solche
Thatigkeit ldfst sich thatséchlich nicht darthun.



Beweis des Aristoteles fiir die Unsterblichkeit der Seele. 187

Es kann aber in Wirklichkeit die eigene Thatigkeit von
Aristoteles nicht so gemeint sein, aus folgenden Griinden:

1. Aristoteles sagt nicht blofs positiv: hat die Seele irgend
eine eigene Thitigkeit, so ist sie trennbar; er sagt auch negativ:
hat sie keine zu eigen, so ist sie nicht irennbar. Der erste
Satz konnte noch auf eine Thitigkeit des Geistes ohne gleich-
zeitige sinnliche Vorstellung gedeutet werden, indem die Seele,
die im Besitze einer solchen lauteren und ungemischten Geistes-
thitigkeit wire, ganz offenbar fiir sich daseinsfahig wire. Der
zweite Satz aber belehrt uns, dals eine solche Deutung nicht angeht.
Denn dieser Satz wire doch ganz willkiirlich aufgestellt, wenn
man eigene Thétigkeit von einer Thétigkeit ohne gleichzeitige sinn-
liche Vorstellung verstinde. Xs ist offenbar unbegriindet zu be-
haupten: hat die Seele keine Thétigkeit ohne Mitwirkung der
Phantasie, so kann sie nicht getrennt werden. Eine Mitthatigkeit
der Phantasie schliefst doch nicht aus, dafls die Seele eine eigene
Thétigkeit habe, d. h. eine Thétigkeit, deren Subjekt, deren
Tréager, sie ist, so wie, um ein sehr einfaches und gewdGhuliches
Beispiel zu gebrauchen, das gemeinsame Ziehen zweier an einem
Seile nicht hindert, dals jeder dabei fiir sich thatig ist. Freilich
ibersehen wir hierbei den obwaltenden Unterschied nicht. Die
Denkseele und die sinnliche Seele sind jedenfalls eine Substanz,
ja, sie sind derselbe Teil der zusammengesetzten Substanz des
Menschen, die Form. Aber das steht unserer Schlufsfolgerung
nicht im Wege. Wofern die Seele eine Thatigkeit hat, die an
sich immateriell ist, eine Thétigkeit, die an sich in keiner
Weise gleichzeitig als eine Bestimmung, als eine Zusténdlichkeit
des Leibes sich darstellt, wie dies z. B. bei der sinnlichen Wahr-
nehmung und Vorstellung der Fall ist, dann ist dies ein Bewels,
dals die Seele einem Teil ihres Wesens nach fiir sich ist. Denn
die Thatigkeit entspricht dem Sein, und wo jene fiir sich auftritt,
da mufs es auch ein Sein fir sich geben, das ihr zu Grunde
liegt. Wenn aber die mit dem Leibe verbundene Seele einem
Teil ihres Selbst nach ein Sein fiir sich hat, warum sollte sie
nicht, wenigstens diesem Teil nach, ohne den Leib sein konnen?

2. Auch der Vergleich mit einer geraden Linie fiir den
Fall, dals die Seele keine eigene Thitigkeit haben sollte, zeigt,
dals eigene Thatigkeit hier einfach eine solche ist, deren Subjekt
die Seele fiir sich ist, mag die Phantasie dabei mitspielen oder
nicht. Die gerade Linie hat darum keine Funktion fiir sich,
und es wird iiberhaupt nichts als objektiv real iiber sie getrennt
ausgesagt, weil sie nicht fiir sich besteht. Ihre Funktion gehort
nicht etwa blols dem Stoff mit an, sondern der Stoff ist das



188  Beweis des Aristoteles fiir die Unsterblichkeit der Seele.

eigentliche Subjekt der Funktion, freilich insofern er an seiner
Grenze die Form der geraden Linie hat. Die denkende Seele
aber hat, wie Aristoteles spidter — da, wo wir den Untersatz
unseres Syllogismus zu suchen haben, im 4. Kapitel des 3. Buches
— ausdriicklich erklirt, ein Sein fiir sich, sie ist mit dem Leibe
nicht vermischt, und eben darum heilst sie mit Recht, wie
Aristoteles ebendaselbst bemerkt, der Ort der Ideen, ge-
wissermafsen also der Behélter fir die Begriffe, und wir wiilsten
nicht, wie man entschiedener als durch dieses Bild eben die
Wahrheit, um die es sich fragt, ausdriicken konnte, die Wahr-
heit, dals die Denkthitigkeit ihr eigentliches Subjekt an der
Seele mit Ausschlufs des Leibes hat.

3. Aristoteles sagt: zu ermitteln, ob die Seele eine eigene
Thatigkeit habe, ist notwendig, aber nicht leicht. Welchen Sinn
sollte nun dieser Satz haben, wenn Aristoteles unter eigener
Thatigkeit eine solche ohne sinnliche Vorstellung, die nach ihm
beim Menschen nicht vorkommt, verstinde? Warum war es da
noch notwendig, nach dem Vorhandensein einer solchen Thatig-
keit zu fragen? Etwa wegen der Unsterblichkeit? Dann mulste
er sagen: um die Unsterblichkeit zu beweisen, wire notwendig
zu beweisen, dals es eine geistige Thatigkeit im Menschen ohne
alle Mitwirkung der Phantasie gibt. Das aber mochte schwer,
ja unmoglich sein. So sagt er aber nicht. Er hat von der
Unsterblichkeit noch gar nicht geredet, von ihr redet er erst
einige Zeilen weiter. Er sagt einfach: wie andere Probleme,
die wir genannt, in der Psychologie zur Sprache kommen, so
18t auch die Frage nach eigenen Seelenphénomenen nicht zu
umgehen, obschon diese Frage ihre grofsen Schwierigkeiten hat.
Und nun fragen wir wieder, wie wir soeben in Bezug auf die
Notwendigkeit gefragt: worin sollte diese Schwierigkeit liegen?
Worin sie bestehe, wenn man eigene Thitigkeit in unserem
Sinne nimmt, werden wir spidter sehen. Wenn man sie aber
als Thitigkeit ohne alle und jede Mitwirkung des sinnlichen
Vermogens versteht, dann ist in der That nicht abzusehen, wie
eine Schwierigkeit entstehen soll. Die ganze spitere Darstellung
bei Aristoteles zeigt, dals er sich den Nachweis eines immer-
wihrenden Hineinspielens der Phantasie in die Denkthétigkeit
nicht allzu schwer fallen ldfst. Die Thatsache liegt ndmlich viel
zu offen am Tage. KEs ist aber dasselbe, die Frage losen, ob
bei allem Denken die Phantasie beteiligt ist, und die Frage, ob
es eine Denkthétigkeit rein fiir sich gibt.

Wir sehen also, dafs Aristoteles unter eigener Thétigkeit
der Seele eine solche versteht, die zwar an der Seele mit Aus-



Beweis des Aristoteles fiir die Unsterblichkeit der Seele. 189

schlufs des Leibes ihr Subjekt hat, die aber ganz wohl zu ihrem
Zustandekommen an die sinnliche Vorstellung als an eine not-
wendige Bedingung gebunden sein kann. Wenn sie auch nur
in diesem Sinne fiir sich thétig ist, so ist unserem Philosophen
ihre Trennbarkeit gewils. Aber nun fragt es sich, wie er da
noch sagen konne: wofern das Denken nicht ohne die Phantasie
geschieht, kann es nicht ohne den Leib geschehen? Scheint er
hier nicht unversehens einen ganz anderen Malsstab an die
Frage anzulegen? Soll nun nicht vielmehr die Entscheidung
iiber ein jenseitiges Leben der Seele davon abhingen, ob die
Phantasie beim Denken unbeteiligt ist, statt davon, ob das
Denken als solches in der Seele seinen Sitz hat? Und ist hier
nicht die Entscheidung grundsétzlich bereits in dem Sinne aus-
gesprochen, dafs es ein Denken und Leben nach dem Tode fiir
die Seele nicht gibt?

Man hat diese Sohmerlgkelt in verschiedener Weise zu
losen versucht, wir wissen nicht, ob immer mit Gliick. Wir
mochten die ridhtige Losung in folgendem finden. Vorab be-
merken wir, dafs hier und im néchsten Zusammenhang die
Schwierigkeit desselben Problems erhértet werden soll, dessen
Unerlifslichkeit von den Worten im Text Zeile 10 an begriindet
wird: gibt es also unter den Thétigkeiten der Seele eine ihr
eigene u. s. w. Aristoteles hatte ja gesagt: ,zu ermitteln, ob
alle Seelenthitigkeiten dem Leibe mitangehoren, oder ob es auch
eine der Seele eigene gibt, ist notwendig, aber nicht leicht.”
Die Schwierigkeit liegt ihm nun darin, dals die Seelenthétigkeit
immer den Leib in Mitleidenschaft zieht. Auch beim Denken
ist die Phantasie, also ein organisches Vermdogen, thdtig. Soll
also trotzdem das Denken an sich eine eigentliche Thitigkeit
der Seele "sein, so mufs angenommen werden, dafls dieselbe Seele,
eine und dieselbe Substanz, zur selben Zeit eine eigene und eine
ihr und dem Leibe gemeinsame Thétigkeit hat. Es hat aber
gewifs seine Schwierigkeit, sich ein solches Verhiltnis vorzu-
stellen. Schwierig ist auch der Nachweis, dafs es iiberhaupt im
Menschen iiber die sinnliche Vorstellung hinaus noch eine in-
tellektuelle gibt, indem die letztere immer an die erstere
gebunden und gleichsam in sie eingehiillt ist. Aristoteles gibt
nun in unserm Text die von uns gekennzeichnete und erklarte
Schwierigkeit nicht formell an, sondern legt sie in ihrem Grunde
dar. Er will ihre Voraussetzung sicher stellen. Darum sagt er:
bei den meisten seelischen Aufserungen tritt die Abhingigkeit
vom Leibe nur zu deutlich hervor. Aber auch beim Denken
lifst sie sich nicht in Abrede stellen. Denn sei nun das Denken



190  Beweis des Aristoteles fiir die Unsterblichkeit der Seele.

eine Art Phantasiebestitigung — Worte, womit vielleicht auf
eine damalige Anschauung hingezielt ist —, oder sei es nur an
sie als eine notwendige Vorbedingung gekniipft: in jedem Falle
ist es vom Korper abhéngig und kann ohne ihn nicht sein, weil
eben auch die Phantasie ein sinnliches Vermdgen ist.

Dieses unsere Exegese des vorliegenden Textes. Man be-
merke noch besonders, dals der Ausdruck: nicht ohne den
Korper sein kénnen, nicht bedeutet: nicht nach der Trennung

vom Korper sein konnen — von dieser Trennung war im Xon-
text noch keine Rede, von ihr wird erst gleich hernach ge-
sprochen — sondern: nicht ohne Mitbeteiligung des Leibes und

seiner Organe zustande kommen konnen. Es wird also gesagt,
dafs es keine Thitigkeit der Seele im Leibe ohne den Leib gibt,
dafs die Seele in ihrer Vereinigung mit dem Leibe keine lautere
und getrennte Geistesthitigkeit hat, wenigstens wird hiervon wie
von einem angenommenen Falle gesprochen. Die Denkthatigkeit
ist némlich insofern nicht ohne den Leib, als sie nicht ohne die
sinnliche, an den Leib gebundene Vorstellung ist. Freilich ist
sie in einem anderen Sinne auch hienieden ,,0ohne den Leib*,
insofern némlich, als sie an sich eine eigene Aufserung der Seele
ist, weshalb auch Aristoteles spéter im 4. Kapitel des 3. Buches
sagt: ,,der sinnlich wahrnehmende Teil ist nicht ohne den Leib,
der Verstand aber ist getrennt.“ (429 b 4.) — TUnmittelbar zielt
also auch die von Aristoteles erhobene Aporie nicht auf das
schwierige Problem hin, wie die abgeschiedene Seele denken kénne.

Wir sind nunmehr in der Lage, iiber die Meinung des
Aristoteles beziiglich des Obersatzes unseres Syllogismus ein
zusammenfassendes Urteil auszusprechen. Die Seele soll in dem
Falle trennbar und unsterblich sein, wenn sie eine eigene Thé-
tigkeit oder Affektion hat. Eigene Thatigkeit ist aber einfach
die, deren eigentliches Subjekt die Seele und nicht der Leib ist.
Freilich ist es nicht leicht, das Auftreten einer solchen Thétigkeit
zu erweisen, indem nicht blofs die sinnlichen, sondern auch die
geistigen Aufserungen der Seele nie ohne den Leib, d. h. ohne
die Mitwirkung leiblicher Organe vor sich gehen. Auch das
Denken némlich kann von diesem Gesetze nicht ausgenommen
werden, sofern es an die Mitwirkung der Phantasie, mithin an
die Beihilfe eines organischen Vermogens, gebunden ist.

Dieses mochte also jetzt als die Meinung des Aristoteles
feststehen. Xs bleibt aber noch kurz die Frage zu erledigen,
ob diese Meinung auch richtig sei, ob also in Wahrheit das
Auftreten einer eigenen Thitigkeit der Seele ihre Trennbarkeit
beweise. So einfach und gliicklich némlich dieser Gedanke ist,



Beweis des Aristoteles fiir die Unsterblichkeit der Seele, 191

er hat seine Bestreiter gefunden. Bei v. Kirchmann (Aristoteles’
3 Biicher iiber die Seele, iibersetzt und erldutert, S. 11) finden
wir die Annahme des Aristoteles einfach als unrichtig bezeichnet,
und wir miissen die Worte v. Kirchmanns umsomehr vernehmen,
als bei Besprechung derselben der aristotelische Gedanke noch
um etwas mehr ins Licht treten wird. Sie lauten also: ,,Diese
Annahme des Aristoteles ist unrichtig; aus den eigentiimlichen
Zustinden der Seele folgt noch nicht ihre Fiahigkeit, getrennt
von dem Korper bestehen zu konnen; ihr beiderseitiger Bestand
kann von ihrer Verbindung mit einander bedingt sein, allein
diese Verbindung braucht nicht so innig zu sein, dafs das eine
nicht ohne das andere eine Verinderung erleiden oder kein
Eigentimliches besitzen konnte. Sonst miilste dasselbe auch fiir
den Korper gelten. — Der Sinn dieser Worte ist nach dem
Zusammenhang dieser: der Leib hat unzweifelhaft sein Eigen-
tiimliches und kann doch nicht getrennt von der Seele bestehen,
also konnte es sein, dals auch die Seele trotz ihrer eigentiim-
lichen Thétigkeit nicht fiir sich bestehen konnte. Wir erwidern
hierauf ein zweifaches: 1. dals der Leib nach Aristoteles eben
nichts Higentiimliches besizt, d. h. dals seine ganze Wirklichkeit
ihm von der Seele als Form kommt. Wer den Sinn der ari-
stotelischen Lehre von der Seele als Form des Leibes erfalst
hat, wird das nicht in Abrede stellen. Es trifft also die Voraus-
setzung des Einwurfes nicht zu. 2. Nimmt man trotzdem an,
dafs der Leib in mancher Beziehung eine eigene Wirklichkeit
hat, so kann er insofern auch an sich nach dem Tode fort-
bestehen, und nur per accidens kann er nicht fortbestehen,
weil die Kraft der Seele ihn nicht ferner vor den Machten der
Auflésung schiitzt. Sein Bestand wiirde in &hnlicher Weise von
der Seele abhdngen wie die Fortdauer des Lebens von Speise
und Luft. Bei der Seele aber, wofern sie thatséchlich eine un-
korperliche Wirklichkeit hat, wére es ldcherlich zu denken, dals
sie sich in ihr nur durch den Leib behaupten konnte. Sie wire
Ja thatséichlich Geist, und der Geist wirkt zwar auf die Korper,
diese aber nicht auf ihn. Man sieht also auch, dals der aristote-
lische Beweis von dem Begriffe der Form unabhéngig ist. Denn
wenn auch die Seele nicht als Wirklichkeit des Leibes, sondern
in loserer Weise mit ihm verbunden ist, kann sie beim Besitze
eigener Thitigkeit von ihm getrennt werden, ja, im letzteren
Falle noch viel leichter.

Es eriibrigt noch ein Wort iiber den andern, negativen
Satz, den Aristoteles der positiven Behauptung, dals eigene
Thétigkeit die Trennbarkeit der Seele beweist, anschliefst: ,,ist



192  Beweis des Aristoteles fiir die Unsterblichkeit der Seele.

der Seele keine Affektion eigentiimlich, dann ist sie nicht trenn-
bar, sondern es steht um sie wie um eine gerade Linie.” Hiermit
wird teils die Bedeutung des Vorwurfs hervorgehoben, indem
ein Gedanke gewissermalsen doppelt ausgedriickt wird, teils der
Sinn des Ausdrucks ,eigene Thitigkeit“ der Vieldeutigkeit ent-
zogen in der Weise, wie wir oben erkldrt haben. Man wird
aber auch die Richtigkeit dieses negativen Bedingungssatzes in
keiner Weise in Abrede stellen konnen. v. Kirchmann hat frei-
lich auch hier ein Bedenken, das indessen, abgesehen von seiner
Grundlosigkeit, nur eine Nebensache betrifft. , Auch dieser
Schluls, so sagt er (ibid.), geht wieder zu weit. Die Verbindung
von Korper und Seele kann so innig sein, dals beide alles ge-
meinsam erleiden; aber deshalb braucht die Seele nicht blofs
eine Eigenschaft des Korpers wie das Gerade zu sein.“ Herr
v. Kirchmann iibersieht, dafs die Ahnlichkeit in dem Vergleich
sich auf den Begriff ,nicht trennbar* beschrankt. Auch eine
nicht trennbare Seele wie etwa die Tierseele bliebe darum
immer noch ein substanziales Princip: Form, blofs keine sub-
sistierende wie die Menschenseele, sondern, wie der Ausdruck
der Schule heifst, materielle, d. h. nur in der Materie zu bestehen
vermogend. Aber konnte man nicht vielleicht ein anderes Be-
denken erheben: ob das blolse Fehlen eigener Phénomene den
Abgang eines eigenen Seins zur logischen Folge habe? Ist
doch z. B. die Seele des unmiindigen Kindes noch ohne geistiges
Leben und doch so gut wie die Seele des Mannes fiir sich
daseinsfdhige Substanz. Indessen es mufs das Urteil iiber die
Seele von der in ihrer Art vollendeten Seele hergenommen
werden. Und in Bezug auf sie bemerke man, dals das Fehlen
aller eigenen Thitigkeit zu einem sicheren Schlufs auf die Un-
selbstindigkeit der Seelensubstanz berechtigen wiirde. Das
Denken ist ndmlich die eigentiimliche Thatigkeitsform der intel-
lektuellen Seele, und wenn das Denken nicht ohne den Leib,
d. h. ein leibliches Organ vor sich ginge, dann weils man nicht,
welche rein geistige Théitigkeit denn sonst noch etwa méglich
ware. Ist aber alle Thitigkeit der Seele eine organische, dann
auch ihr Sein: es kann sich pur auf dem tragenden Grunde des
Leibes behaupten. Denn die Thatigkeit ist nichts als der treue
Ausdruck der Natur des Thatigen: operari sequitur esse. Die
Fassung des Problems entspricht also bei Aristoteles genau der
Wahrheit: nur dann ist die Seele trennbar, wenn sie eine eigene
Thétigkeit hat. In welcher Weise nun die eigene Thatigkeit
der denkenden Seele von Aristoteles erhirtet werde, haben wir
im folgenden zu betrachten.



Beweis des Aristoteles fiir die Unsterblichkeit der Seele. 193

Dals das Denken reine Seelenthitigkeit sei, ladfst sich
im Zusammenhang unserer Untersuchung nicht anders darthun,
als indem man fir das Subjekt des Denkens, die intellektuelle
Seele, die Unkorperlichkeit nachweist. Das Denken ist wie jede
Thatigkeit im Bereich des Endlichen Hrscheinung eines Sub-
jektes, es besteht nicht fiir sich. Im vorliegenden Falle handelt
es sich nun nicht blofs darum, welchem Subjekte das Denken
gehort, ob der Seele oder dem Leibe, vielmehr soll das Dasein
des einen dieser beiden Subjekte erst bewiesen werden. s soll
nimlich die Seele als selbstindige Tragerin von Erscheinungen
erst in Kvidenz treten und zwar auf Grund des Denkphénomens.
Darum wird der Beweis in der Art zu fiilhren sein, dals zunichst
negativ dargethan wird, es konne der Leib das Subjekt des
Denkens in keiner Weise sein. Daraus folgt dann, dals ein
anderes das Subjekt sein mufs, weil eben das Denken nicht fir
sich besteht. Und so finden wir denn das Dasein einer neuen
Substanz, eines Wesens, das sich von allen sichtbaren, belebten
und leblosen Dingen himmelweit unterscheidet — der Denkseele,
und jetzt erst konnen wir logisch die Erscheinungen, aus denen
wir sie erkannt, ihr als eigentlicher und ausschliefslicher
Trigerin beilegen und von besondern und reinen Akten der
Seele sprechen.

Wir haben hiermit den Weg bezeichnet, auf dem Aristoteles
die Geistigkeit der denkenden Seele beweist und somit auch
die Vorbedingung ihrer Trennbarkeit, nimlich die rein seelische
Natur ihrer eigentiimlichen Phinomene, sicherstellt. In dem
schon genannten 4. Kapitel des 3. Buches der Psychologie
schlielst er aus dem Objekt des Denkens auf die Unkorper-
lichkeit der Denkkraft oder des Verstandes. Der Verstand
denkt ndmlich alle Dinge, geistige und kérperliche, indem er
sie durch den allgemeinen Begriff in sich aufnimmt. Er kann
darum nicht selbst korperlich sein: er ist mit dem Stofflichen
unvermischt. Er kann darum auch nicht an dem Leibe sein
materielles Substrat, in dem er subsistierte, besitzen. Denn er
wiirde dann wieder ins Korperliche herabgezogen und wire des
allumfassenden Denkens unfihig. Da er also fiir sich bestehende
unkorperliche Substanz ist, so werden seine eigentimlichen
Funktionen, die Begriffe, mit Recht ihm allein, und nicht dem
beseelten Leibe mit, zugeschrieben. Und dies findet auch seine
Bestitigung in der beachtenswerten Erscheinung, dafs der Ver-
stand nie wie die Sinne vom Ubermals des Objekts leidet, nie
durch zunehmendes Licht des Begriffes, wie etwa das Auge
durch den Glanz, geblendet wird. Dort ist néimlich ein Kérper-

Jahrbuch fiir Philosophie ete. VIIL, 13



194  Beweis des Aristoteles fiir die Unsterblichkeit der Seele.

liches von Korperlichem Leidendes das Werkzeug der Erkenntnis,
hier wirkt allein die geistige Seele ohne leibliches Organ.

Wir wollen nun die Stelle im Zusammenhang bringen und
dann ihren einzelnen Teilen nach erkldren. Sollte in der Aus-
legung einzelnes minder Notige mit vorkommen, so diirfte das
durch den Zusammenhang gerechtfertigt sein, abgesehen davon
dals Unverstandenes, wenn es auch nebensichlich ist, den Ein-
druck stort.

,Uber den Teil der Seele aber, womit die Seele erkennt
wie auch einsieht, sei er nun (wirklich) getrennt, oder sei er
nicht der Grofse, sondern (blofs) dem Begriffe nach getrennt, ist
zu erforschen, welches seine unterscheidende Natur ist, und wie
doch das Denken geschieht. Ist nun das Denken wie das
Wahrnehmen, so mdchte es entweder eine Art Leiden seitens
des Denkobjekts sein oder etwas anderes derart. Es mufs also
leidenlos sein, aber das Aufnehmende der Form und dem Ver-
mogen nach ein derartiges aber nicht dieses, und es mulfs sich
dhnlich, wie das sinnlich wahrnehmende Vermogen zum Sensibeln,
so der Verstand zum Intelligibeln verhalten. Notwendig ist
also, da er alles denkt, dals er unvermischt sei, wie Anaxagoras
sagt: auf dals er herrsche, d. h. auf dals er erkenne; denn was
innen etwa miterscheint, hindert das Fremdartige und versperrt
ihm den Weg — so dafs auch seine Natur keine sein darf als
diese, dafs er ein Vermdgendes ist. Der sogenannte Verstand
der Seele also — ich nenne aber Verstand das, womit die Seele
erwagt und erachtet — ist der Wirklichkeit nach keins von den
seienden Dingen, bevor er denkt. Deshalb ist es verniinftig
anzunehmen, dafs er auch nicht mit dem Leibe vermischt ist.
Denn er wiirde dann irgend eine bestimmte Qualitit bekommen,
der Kélte oder Wérme, oder er hétte auch ein Organ wie der
sensitive Teil; nun aber hat er keines. Darum sprechen auch
wohl die, so da sagen, die Seele sei der Ort der Formen, nur
dafs es einmal nicht von der ganzen Seele, sondern von der
intellektiven wahr ist, und dafs sodann die Formen nicht aktuell,
sondern potenziell sind. Dals aber die Leidenlosigkeit des sinn-
lichen und des intellektiven Vermégens nicht die gleiche ist,
offenbart sich an den Sinneswerkzeugen und der Sinnesempfindung.
Die sinnliche Kraft kann ndmlich auf ein sehr Sensibles hin
nicht empfinden, z. B. nicht den Schall auf sehr heftige Schille,
noch kann sie nach sehr starken Farben- und Duftempfindungen
sehen oder riechen. Der Verstand dagegen versteht, nachdem
er etwas sehr Intelligibles gedacht hat, Untergeordnetes nicht
schlechter, sondern selbst besser. Das sensitive Vermogen



Beweis des Aristoteles fiir die Unsterblichkeit der Seele. 195

némlich ist nicht ohne den Korper, er aber ist getrennt.“ (429 a
10 b 5.)

Wir kénnen in diesem Abschnitt drei Teile unterscheiden:
im ersten wird das Denken zu seinem Objekte, dem Intelligibeln,
in dasselbe Verhaltnis gestellt, wie die sinnliche Wahrnehmung
zum Sinnenfilligen — Zeile 18; im zweiten wird auf Grund
dieser Analogie die Unkorperlichkeit des Verstandes abgeleitet
— Zeile 24; im dritten wird seine Geeistigkeit gefolgert, d. h.
gefolgert, dals er an sich selbstindiger Geist und in seinem
Wirken von der Materie unabhidngig ist. Nehmen wir nun die
einzelnen Abschnitte vor.

Im ersten wird ausgefiihrt, dals der Verstand zu seinem
Objekte im Verh#ltnis des aufnehmenden Vermogens steht, um
die Grundlage fiir den Schlufs zu schaffen, dals er nichts Stoff-
liches an sich hat. KEs muls nidmlich das erkennende Vermogen
in gewisser Weise von allem, was es erkennt, entblofst sein,
um alles ideal in sich aufnehmen zu konnen. Es heilst also
zuerst, dals die Untersuchung sich nunmehr dem intellektiven
Teile der Seele zuzuwenden hat. Dabel soll davon abgesehen
werden, ob dieser Teil wirklich von den andern getrennt, oder
ob er nicht der Grifse nach getrennt ist. Wie haben wir dies
zu verstehen? Was bedeutet: der Grofse nach getrennt? Nach
unserm zweifellosen Dafiirhalten bedeutet es: dem Subjekte nach
getrennt, so dafs also der Verstand eine Seele fiir sich wire. Hs
soll also hier die Frage, ob die sinnliche Seele, wie Plato
wollte, gegeniiber der intellektiven eine Seele fiir sich 1st,
ruhen. Aber wie kann Aristoteles dies ausdriicken mit: ge-
trennt der Grofse nach, ywoitov xara uéye$oc? Der Verstand
hat doch keine Grifse. Wir antworten mit Thomas von Aquin
(im Kommentar zu dieser Stelle), dafls er sich hier in Weise
der Platoniker ausdriickt, nach denen auch der Verstand sein
korperliches Organ hatte. Insofern also verlautet von einer
Gretrenntheit des Verstandes der Grofse nach. Hiervon, heilst
es nun, wollen wir absehen. Dagegen sind zwei Dinge, die in
Erwigung genommen werden sollen: welche unterscheidende
Natur der Verstand hat, und wie das Denken geschieht, d. h.
in welcher Weise die Thitigkeit des Verstandes zustande kommt.
Es wird sich néimlich ergeben, dals dies geschieht unter dem
aktiven Einflufs des Objekts und des thétigen Verstandes bei
passivem und receptivem Verhalten des aufnehmenden Verstandes.
Es wird aber hier der Verstand als Gegenstand der Untersuchung
vor dem Denken genannt, weil es uns vorziiglich auf seine Er-
forschung oder genauer auf die der denkenden Substanz ankommt;

18*



196  Beweis des Aristoteles fiir die Unsterblichkeit der Seele.

weil aber das Vermogen aus der Thatigkeit erkannt wird, so ist
thatsdchlich, wie das Folgende ergiebt, das Denken das erste,
was in Betracht genommen wird. Wo es nun heilst: ist nun
das Denken, wird das Verhalten des Denkens gegeniiber
seinem Objekt nach der Analogie der Wahrnehmung bestimmt,
und zwar als ein Leiden von seiten des Objekts, aber ein Leiden
im uneigentlichen Sinne. Eine gewisse Analogie in dem Ver-
héltnis der beiden erkennenden Vermogen im Menschen zu ihren
Objekten darf vorausgesetzt werden, weil eben auch das Wahr-
nehmen ein Erkennen ist und der Sinn wie der Verstand bald
dem Vermogen bald der Wirklichkeit nach erkennt. Wie nun
nach fritheren Ausfithrungen (Psych. 2. 5) der Sinn vom Objekte
zwar leidet, aber nicht im eigentlichen Sinne des Leidens wie
von Widerwirtigem, sondern im uneigentlichen Sinne wie von
dem, was vervollkommnet, so wird dasselbe hier entsprechend
vom Denken gesagt. Auffallend ist dabei die stilistische Fas-
sung: es mochte ein Leiden oder &hnliches sein, es mufs also
leidenlos sein. Diese Sétze konnten widersprechend erscheinen.
Aber man beachte, dafs es heilst: entweder ein Leiden oder
etwas derartiges anderes, wo durch ,entweder’ und ,,anderes*
die Glieder einer Alternative gekennzeichnet sind. Worin nun
das uneigentliche Leiden des Erkennenden bestehe, besagen die
Worte: das Denken mufs das Aufnehmende der Form sein. HEs
nimmt nédmlich auch der Sinn nach 2, 12 die Form des Sen-
sibeln unter dem Einflufs des Sensibeln auf und gestaltet sich
so zu einem Bilde und lebendigen Ausdruck des Wahrgenom-
menen. Ahnliches muls also auch fiir das intellektuelle Erkennen
gelten. Der Sion ist ferner nach 2, 5 Ende, vor dem wirklichen
Wahrnehmen nur dem Vermdgen nach dem Wahrgenommenen
ahnlich und wird erst durch die wirkliche Wahrnehmung gleich-
sam das wahrgenommene Objekt selbst. Ahnliches gilt fiir das
Denken, und darum heifst es: es ist dem Vermogen nach ein
Derartiges, aber nicht dieses, Aus dem Gesagten ergibt sich als
Folge der Schluflssatz unseres Passus: wie das Wahrnehmende
zum Sensibeln verhilt sich der Verstand zum Intelligibeln. Denn
beide Vermogen verhalten sich zu ihrem Objekte wie die Potenz
und wie das aufnehmende Princip.

Mit den folgenden Worten: notwendig ist also, beginnt
der Beweis fiir die Immaterialitit des Verstandes. Da er alles
denkt, heilst es, muls er unvermischt sein, wie Anaxagoras sagt:
avayxn doa, &mel mavTe vosl, duiyd sivar, OCmEQ @ROW
Avagaydoag. Das Wort unvermischt bedeutet frei von allem
Stofflichen, Korperlichen, also immateriell. Es kann ja nicht



Beweis des Aristoteles fiir die Unsterblichkeit der Seele. 197

anders als im korperlichen Bereich von einer eigentlichen
Mischung geredet werden. Der Verstand soll also darum von
allem Stofflichen frei sein, weil er alles denkt, d. h. das Ver-
mogen hat, alle Dinge in idealer Weise in sich aufzunehmen.
Wir haben schon gesagt, dals das Krkennende von sich
aus von allem, was es erkennen soll, entblofst sein mufs. In-
wiefern aber daraus fiir den Verstand folgt, dafs er von allem
Stofflichen frei sein muls, werden .wir gleich sehen. Vorher
haben wir noch zu erkldren, in welchem Sinne Aristoteles sich
auf Anaxagoras beruft. Anaxagoras redet nicht vom mensch-
lichen Verstand, sondern vom gottlichen Geiste und nicht sowohl
von dessen Erkennen als von der Bewegung, die er dem Weltall
gibt, und sagt, um dieser Bewegung und durch sie der Be-
herrschung des Weltalls fihig zu sein, miisse der hochste Geist
stofflos sein, weil er, mit dem Stoffe vermischt, gewissermalsen
mit dem Stoffe mithewegt werden wiirde. Aristoteles selbst
gibt uns hieriiber Aufschluls in einer Stelle der Physik 8, 5.
156 b 24 ff.: ,Es mochte auch ein drittes Princip anzunehmen
sein, das bewegt, ohne selbst bewegt zu werden. Darum redet
auch Anaxagoras recht, indem er behauptet, der Nus sei leidenlos
und unvermischt: recht darum, weil er ihn zum Princip aller
Bewegung macht. Denn so kann er nur bewegen, wenn er
unbewegt, und so herrschen, wenn er unvermischt ist.“* Uber
die Ansicht des Anaxagoras erfahren wir auch noch in einem
Fragment? einiges, was wir hersetzen, weil es auch zur Er-
klirung der weiteren Worte mithilft, mit welchen Aristoteles auf
Anaxagoras Bezug nimmt: ,,dle andern Wesen haben Anteil an
allem, der Nus aber ist ein Unendliches und Absolutes (avzo-
xpateg) und ist mit keinem Dinge vermischt, vielmehr nur auf
sich selber gestellt. Wére er nicht auf sich selbst gestellt, sondern
auch nur mit einem Wesen vermischt, er miilste an allen Anteil
haben . . ., und das Beigemischte hinderte ihn, so dafg er keines
80 beherrsehte, wie Wo er blofs auf sich steht (xm av ExwAvey
[lerg hat avexmlvev] avtov Tt Gvyysmwwva 006178 1ndevog
AONUaTOS %QaTEIY OUOimg, ¢ xal uovoy éovra ip E@UTob).
Denn er ist das feinste und reinste aller Wesen und hat von
allem alles Wissen, und seine Macht ist die grolste. Alles, was
Odem hat, grols und klein, wird vom Nus beherrscht.“ Wir

3 Prantl ibersetzt ungliicklich: denn so wohl allein mochte er be-
wegend sein, ohne selbst bewegt zu sein, und alles bewiltigen, ohne sich
mit ihm zu vermischen.

? Trendelenburg hat den altgriechischen Text nach Simplicins im
Kommentar zur Psych. S. 385. II. Aufl,



198  Beweis des Aristoteles fiir die Unsterblichkeit der Seele.

sehen aus diesen Anfilhrungen, dals Aristoteles dem Gedanken
des Anaxagoras eine etwas andere Wendung gegeben hat, um
ihn dem gegenwirtigen Vorwurf anzupassen. Wie Anaxagoras
sagte, dals der gottliche Nus von allem Stoff frei sein miisse,
um zu herrschen, so sagt Aristoteles, dals der menschliche Ver-
stand unvermischt sein miisse, um zu erkennen.

Und nun haber wir zu sehen, wie Aristoteles dies begriindet,
den Satz also, den wir der grofsern Klarheit wegen hier be-
sonders formulieren: der Verstand konnte nicht alles denken,
wenn er nicht unkorperlich wire. Die Begriindung liegt in den
folgenden Worten des Textes: denn was innen miterscheint,
hindert das Fremdartige (das vom Subjekt unterschiedene Objekt)
und versperrt ihm den Weg mageupawouevoy yap xwive to
alléTotovy xai avtipedarter. Zu bemerken ist vorab, dafs diese
Worte sich wieder an den Ausdruck des Anaxagoras anlehnen.
Wie dieser sagte: das Beigemischte wiirde den Nus hindern,
so dafs er keines Dinges Herr wire, so sagt unser Auktor:
was ihm innen nebenher erschiene, hinderte den Verstand, so
dafs er nichts Aulseres erkennen wiirde. Beziiglich des Aus-
drucks avtippdrTeww beachte man noch (nach Trdbrg. S. 386),
dafs er besonders in Bezug auf den astronomischen Vorgang der
Sonnen- und Mondfinsternis gebraucht wird. Ahnlich wie dort
wiirde sich beim Erkenntnisvorgang das Korperliche so zwischen
das Licht des intelligibeln Objekts und den Intellekt stellen, dafls
die Erkenntnis verhindert wird. Indem wir nun in die Erklarung
eintreten, heben wir zunichst hervor, dafs die stoffliche Bei-
mischung, die als unmoglich erwiesen werden soll, hier dem
Sein und, wenn man will, dem Wiederschein nach betrachtet
wird, nach dem sie sich im erkennenden Vermdgen wiederfinden
wiirde: das Stoffliche wiirde innen nebenher erscheinen, mag-éu-
pawousvoy, d. h. das Erkenntnisbild des Verstandes miilste
notwendig ein Gepridge haben, das der stofflichen Beimischung
entspriche, dhnlich wie etwa im Bereich der sinnlichen Empfin-
dung und Wahrnehmung die Zunge des Fieberkranken, weil sie
mit bitterer Feuchtigkeit erfiillt ist, alles bitter schmeckt, =7
yAdtTy mixge mavte galverar, und so nicht imstande ist, einen
objektiven Geschmack wahrzunehmen (2, 10. 422 b 8,) oder wie
das Ohr, das an Ohrenklingen leidet, wegen des subjektiven
(oixsiog, 1diog) Tones des objektiven (&A2dTorog) gar nicht oder
unvollkommen empfinglich ist. (2, 8. 420 a 15.) Aber nun
fragt es sich in Bezug auf den Verstand, welches Geprige,
welche Higentiimlichkeit sich Aristoteles speciell als Folge der
materiellen Beimischung denkt, und in welcher Weise nach ihm



Beweis des Aristoteles fiir dic Unsterblichkeit der Seele. 199

dies Higentiimliche die charakteristische Erkenntnis des Ver-
standes ausschlielsen wiirde. Wir konnen es aus der Natur
eines organischen Erkenntnisvermégens im Vergleich zu der
Natur der intellektuellen Vorstellung abnehmen. Ein organisches,
d. h. ein auf stofflicher Grundlage ruhendes und thitiges Er-
kenntnisvermdgen hat in seinen Vorsiellungen oder Perceptionen
immer den Charakter des individuell Bestimmten und Beschrankten.
Sei es eine sinnliche Qualitdt, die der Einzelsinn wahrnimmb:
sie ist auch als subjektive Empfindung individuell bestimmt, ein
Ton z. B. von der bestimmten Hohe, Stirke, von dem Klang,
ein Harfen-, ein Flotenton oder eine Farbe von der Art, in der
Ausdehnung, an einer solchen Figur. Oder sei es ein Korper
mit den eigentiimlichen Qualitédten verschiedener Sinne und den
allen Sinnen gemeinsamen Bestimmungen, wie ihn der Centralsinn
auffalst: der Korper wird seiner Individualitit nach in die Vor-
stellung aufgenommen als eine Pflanze z. B. von der Grolse
und Bildung, mit der Farbe, dem Geruch etc. Welches ist aber
der Inhalt der intellektuellen Vorstellung? Das Allgemeine,
und dies selbst da, wo ein Einzelding gedacht, d. h. wo es
intellektuell aufgefafst wird. Wenn ich z B. diesen Baum da
vor mir nicht blofs sinnlich als Griines, Hohes, Festes erkenne,
sondern auch mit dem Verstande als Seiendes, Substanz oder
Ding fiir sich, vegetativ Lebendes u. s. w., so habe ich diesen
Baum in allgemeinen Vorstellungen gedacht, die auf alles Leben-
dige, auf alles fiir sich Bestehende, ja auf alles Seiende An-
wendung finden. Darum sagt auch Aristoteles im Verlauf eben
des Kapitels, womit wir uns beschiftigen, dals der Verstand,
wenn er das Konkrete denkt, z. B. das Grofse, das Wasser, das
Fleisch, einmal, sich gleichsam geradeaus bewegend, das allge-
meine Wesen dieser Dinge denkt, da 70 weyéder elvar, o
vdate, 10 Gapxl siver, dann, sich gleichsam umkehrend zur sinn-
lichen Vorstellung, mit Hilfe derselben, das konkrete Einzelwesen
denkt. (429 b 14 ff) Es kehrt also in jeder intellektuellen Vor-
stellung, auch derjenigen, die einen bestimmten sinnenfilligen
Gegenstand zum Inhalte hat, das Allgemeine wieder, indem sie
sich aus Merkmalen zusammensetzt, von denen die allgemeinsten
an allem Seienden ohne Ausnahme sich erfiillen. Nunmehr
mochten wir in der Lage sein, den Satz: innen Miterscheinendes,
In seiner Anwendung auf den Intellekt zu verstehen. Was
Innen miterscheinen wiirde, sind die individuellen Eigentiimlich-
keiten in dem kérperlichen Vorstellungsbilde, die wie eine
hemmende Schranke und wie ein dunkler Schatten sich vor



200  Beweis des Aristoteles fiir die Unsterblichkeit der Seele.

den allgememen Begrift legen, so dafls der Verstand seiner nlcht
empfanglich wire.

Es mochte aber auf das Gesagte ‘ein neues Licht fallen,
wenn wir die folgenden Worte des Textes in mniheren Aucren
schein nehmen: @ote und avtot siver gUow undsulav all 7
TavTyY, Ot dvraror. Wir iibersetzten: so dals auch seine
Natur keine sem darf als diese, dals er ein Vermogendes ist.
Das so dals, wore mit folg. acc. c. inf, kniipft an aueys elveu
an, was aber im Deutschen schwer w1ederzugeben ist, indem
der lange Zwischensatz den Zusammenhang verdunkelt. Es
soll also heilsen: da er alles denkt, muls er in einer Art un-
vermischt sein, dals er keine bestimmte Natur hat, Der Satz
ist mitabhiingig von avdyxn und wird aus dem, da er alles
denkt, miterschlossen. Aus diesem Grunde nédmlich muls der
Verstand zu allem Intelligibeln im Verhaltnis der reinen und
nackten aufnehmenden Moglichkeit stehen. Insofern aber em-
pfangen wir nun ein neues Licht, als das innen Miterscheinende
jetzt eher als die individuellen Eigentiimlichkeiten kennbar wird.
Bei dem stofflichen Erkennenden fliefst die bestimmte Natur
jedesmal mit in die Erkenntnis ein, bei dem Stofflosen nicht.
Dort, nicht hier, geht die reale Individualitit des Seins in eine
ideale der Erkenntnis iiber: das ist der Mangel jener absoluten
Voraussetzungslosigkeit und Entblofsung, die das erkennende
Vermogen von sich aus aufweisen muls, wenn es des a,llgememen
Gedankens oder Begrlﬁ"es fahlg sein soll aote und’ avrod
svar @Uow undeptay dAl’ 7 Tavtyy, 0T dvraTov.

Dieses ist also nach unserer Auffassung der Beweisgrund,
der hier fiir die Immaterialitdit des Verstandes aunftritt.



	Der Beweis des Aristoteles für die Unsterblichkeit der Seele

