Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 9 (1895)

Artikel: Die Neu-Thomisten [Fortsetzung]
Autor: Feldner, F. Gundisalv
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761780

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761780
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

152 Die Neu-Thomisten.

DIE NEU-THOMISTEN.

VON FR. GUNDISALV FELDNER,
Mag. S. Theol. Ord. Praed.
(Fortsetzung von Bd. IX, S, 49.)

—

Da der Autor hier von verschiedenen Augenblicken oder Momenten
spricht, so miissen wir diese verschiedenen Augenblicke nach der Lehre
des hl. Thomas uns vergegenwirtigen und auseinanderhalten. Der erste
Augenblick ist der, in welchem sich die Kreatur, der Wille, im Zustande
der ,Rube“ befindet, in welchem das Geschdépf blofs ein agens in po-
tentia bildet. In diesem Zustande ist die Kreatur vollkommen in-
different oder gleichgiiltig, sowohl fir die Thiatigkeit, als auch
fir die Unthatigkeit in dem Sinne, dals sie an und fir sich ebenso-
gut auch thatig sein kénnte, als sie unthitig ist. Thatsédchlich ist
sie in diesem Zustande nicht indifferent fiir das eine wie fiir das andere,
sondern fiir die Unthétigkeit bestimmt. Einen Zustand, in welchem
ein Wesen thatsdchlich weder die Bestimmung zu der Thitigkeit,
noch zu der Unthatigkeit in sich hétte, kann es ein fir allemal nicht
geben. Thétig sein und nicht thétig sein bilden kontradiktorische Gegen-
sitze, die nicht zugleich in einem und demselben Substrat mit Bezug
auf das pamliche vorhanden sein konnen. Eine Indifferenz in der
Bedeutung, dals z. B. der Wille weder thitig noch unthitig wire, wiirde
den hellen Widerspruch besagen. Indifferent ist der Wille insofern, als
er diesen Zustand der Ruhe verlassen und in den der Thatigkeit
itbergehen; ebenso, wenn er im Zustande der Théatigkeit ist, diesen
verlassen und in jenen der Unthétigkeit ibergehen kann, Dies gilt
iibrigens von allen Kreaturen. Das.weder thitige, noch unthéitige Ge-
schopf wire ein Unding.

Den zweiten Augenblick haben wir vor uns, wenn die Kreatur
bereits ein agens in actu geworden ist, von der bewegenden Ursache
einen Anstofs in der Art einer vortibergehend mitgeteilten Kraft oder
Form erbhalten hat. ,Habere talem formam est motum esse.“ Durch
diesen Anstols, durch diese mitgeteilte Kraft oder Form wird die
Kreatur fiir die Thétigkeit bestimmt. Denn diese Kraft wird zu dem
Zwecke gegeben, damit der Empfanger durch sie eine Thatigkeit aus-
iibe. Dies trifft ebenfalls bei jeder Kreatur zu, sei sie verniinftig oder
unverniinftic. denn jede Kreatur ist nach dem hl. Thomas ein movens
motum. Wie der erste Zustand der der Potentialitit, so kann
dieser zweite der der Aktualitdt genannt werden.

Der dritte Augenblick tritt dann ein, wenn aus dem agens in actu,
aus der potentia in actu, die Thitigkeit als KEffekt oder Wirkung
herauskommt. Dann ist die Kreatur verursachend, aktiv. Dieser
dritte Zustand ist der der Aktivitat. Lassen sich diese drei Zustdinde
auch nicht immer der Zeit nach auseinanderhalten, so miissen sie doch
als drei sachlich unterschiedene Momente gelten, weil jede Thitig-
keit der Kreatur mit Bewegung verbunden ist. Vgl. S. Thom. IV.
Sent. d. 1. q. 1. a. 4. qu. 4. Nun zur Sache.

Sebille, Graveson, Xantes Mariales, kurz die ,Thomisten“ lehren
e1nst1mm1g dafs der Wille in dem Momente in welchem er frei in



Die Neu-Thomisten. 153

die Théatigkeit tibergeht, eben diese Thitigkeit in Concreto nicht unter-
lassen konne. Es ist also hier der vorhin genannte dritte Augenblick
gemeint, in welchem eine Thitigkeit aus dem Willen in actu heraus-
flie[st oder heraustritt. Wird nun von den Molinisten behauptet, der
Wille miisse in diesem Momente so beschaffen sein, dals in Concreto
keine Thatigkeit heraustreten kdénne, so fordern sie die Verbindung
zweier kontradiktorischen Gegensidtze. Der Wille muls nach ihnen
zugleich, in Concreto, thitig und unthitig sein kéonnen, die Thatig-
keit mufs zugleich, in Concreto, heraustreten und nicht heraus-
treten konnen. Wenn die Molinisten dieses leibhaftize, sich selbst
widersprechende Kunststiick fertig bringen miissen, damit ihre Frei-
heit Bestand habe, so werden wir sie darum gewils nicht beneiden.
Mit den Gesetzen der Logik indessen hat diese Forderung nicht das
geringste mehr zu thun. Eine Freiheit dieser Art besitzt nicht einmal
Gott, kann Gott selbst nicht beanspruchen. Tertia necessitas est ex
suppositione, non quidem finis, quia non est dubium quin Deus ad ali-
quem finem posset inducere multis aliis viis etiam quam illis quae modo
determinatae sunt ad finem aliquem. Sed ex suppositione alicujus quod
est in ipso, scilicet praescientiae, vel voluntatis, quae mutari non possunt.
Secundum quem modum dicitur, quod necessarium est praedestinatum
salvari.. Kt haec dicitur necessitas immutabilitatis a quibusdam. Et per
hunc modum necessarium fuit ex parte Dei humanam naturam re-
parari, quia ipse praeviderat, et ordinaverat reparandam. Sed haec
necessitas, ut dictum est, est necessitas conditionis, non ab-
soluta; sive consequentiae, non consequentis. 8. Thom. III. Sent.
d. 20. gq. 1 a. 1. qu. 3.

Daraus leuchtet ein, was wir vom Freiheitsbegriff der Molinisten
zu halten haben. Ebenso geht daraus hervor, wie unlogisch sie iiberall
argumentieren. Der Wille muls, um frei zu sein, in dem Momente, in
welechem er in Concreto frei in die Thatigkeit iibergeht, in Con-
creto eben diese Thitigkeit auch nicht setzen oder in diese Thétigkeit
auch nicht ibergehen konnen. Da aber die Thitigkeit und Unthatig-
keit abstrakte Begriffe sind, somit in der Wirklichkeit gar nicht exi-
stieren, sondern immer nur thétige oder unthitige Kreaturen, so
ergibt sich daraus von selbst die sonderbare Folgerung, dals der Wille,
um frei zu sein, miisse zugleich, in Concreto, thitig und unthitig
sein konnen. Weil aber das keine Kreatur und nicht einmal Gott bei
sich selber zu stande bringt, deshalb miissen wir ganz einfach aunf die
Freiheit Verzicht leisten. Allein, Gott sei Dank, die Sache verhilt sich
ganz anders.

Ks ist namlich eine ganz andere Moglichkeit oder Unmdoglichkeit,
von welcher die ,Thomisten® reden, als die, welche P. Frins ihnen
unterschiebt. Diese Maoglichkeit oder Unmoglichkeit nennen wir die
lnnere, ontologische, * Der Mensch kann nicht zugleich thatig
und unthitig, bestimmt und nicht bestimmt sein. Der Wille bestimmt
sich selber zu der Thitigkeit in dem Momente, wo er die Form
von Gott erhalten hat. Habere talem formam est motum esse. Durch
diese Form wird er also von Gott und von sich selbst zur Thatigkeit
bestimmt. Nun kann er nicht zugleich bestimmt und nicht
bestimmt sein. Folgt demnach aus der Bestimmung die Thiatig-
keit derart, dafs letztere blofs der Natur und Kausalitit nach spiter,
der Zeit nach aber zugleich ist mit der ersteren, so kann nicht zu-
gleich die Unthitigkeit oder die negatio actus folgen. Von dieser
Unmoglichkeit sprechen die ,Thomisten*. Wenn P. Frins hier in dieser



154 Die Neu-Thomisten.

Beziehung noch eine Méglichkeit herausbringen will, so mufs er
zuerst die Denkgesetze aufheben. Welche Potenz leugnen demnach
die ,Thomisten“? Die Potenz, kontradiktorische Gegensidtze zu
verbinden, als da sind: bestimmt sein, nicht bestimmt sein; thétig sein,
unthitig sein. Diese Gegensitze konnen nicht zugleich in Con-
creto et reipsa vorhanden sein. Dagegen lialst sich ein Gegensatz
in Concreto mit der Moglichkeit des andern Gegensatzes verbinden.
Ist der Wille durch Gott und sich selber bestimmt, so behilt er dabei
die Moglichkeit bei, nicht bestimmt zu sein, obgleich er das Bestimmt-
sein und Nichtbestimmtsein in Concreto et reipsa nicht zugleich
verwirklichen kann. Dasselbe gilt von der Théatigkeit. Diese Gegen-
sitze lassen sich auch dann nicht verbinden, wenn der Wille sich ganz
allein bestimmte.

Wire die Behauptung des P. Frins richtig, so kdme der Wille,
»nach den Thomisten®, aus der Bestimmung und aus der Setzung
des Aktes, zu welchem er von Gott pramoviert wurde, gar nicht mehr
heraus. Denn verliert er unter der Primotion die Mdoglichkeit
oder Potenz fir die Nichtbestimmung und Unthétigkeit, so bleibt
er von diesem Momente an unausgesetzt bestimmt. Und da die
Thatigkeit unmittelbar auf die Bestimmung folgt, mit dieser gleich-
zeitig ist, so konnte der Wille von dieser Thitigkeit ewig nie
mehr ablassen. Es fehlt ihm dazu jede Moglichkeit, jede Potenz.
Man muls also die Lehre der ,Thomisten* zuerst zu einer Karikatur
verzerren, um sie dann widerlegen zu konnen. Der Wille kann in dem
Momente, wo er wahrhaft frei, d. h. mit der Moglichkeit oder
Potenz fiir das Gegenteil, fiir das Unterlassen des Aktes ausgestattet,
in den Akt iibergeht, diesen Akt in Concreto et reipsa nicht unter-
lassen, d. h. er hat fir das Gegenteil des Aktes, fir das Unterlassen
keine Moglichkeit, keine Potenz. So lehren, nach P. Frins, die
» Thomisten®. Nein, die ,Thomisten“ haben, Gott sei Dank, die Gesetze
der Logik noch nicht vergessen, sondern halten sich dieselben besténdig
vor Augen.

Die Molinisten nun verlangen fir ihre Freiheit mehr, namlich, dals
der Wille in dem Momente, wo er in den Akt iibergeht (in eo ipso
signo rationis, quo voluntas reipsa transeat in actum volendi aut
libere non transeat in actu volendi), nicht in den Akt tibergehen
kénne (possit etiam in concreto reipsa non transire in illum
actum, aut e contrario possit reipsa transire in illum actum).
Diese letzte Forderung ist geradezu sonderbar, legt aber beredtes Zeugnis
ab von der verkehrten Logik der Molinisten, In der That! Damit der
Wille wahrhaft frei sei, mufs er in dem Momente, wo er thatsidchlich
in den Akt ibergeht, thatsfichlich nicht in den Akt tibergeben
konnen, Das heifst mit andern Worten, der Wille muls zugleich in
den Akt iibergehen, also den Akt zugleich mit der Unterlassung dieses
Aktes verbinden kénnen. Sie verlangen also fiir ihre Freiheit mehr,
als selbst Gott fiir seine fordert, denn Gott kann auch nicht zu-
gleich thiitig und unthitig sein. Da ist es um die Freiheit dann
tiberhaupt geschehen. Wenn ja und nein, ens und non ens, agere und
non agere identisch sein miissen, damit der Mensch frei sei, dann
miissen wir uns schon die Unfreiheit gefallen lassen.

Will aber dieser Satz des P. Frins nichts anderes besagen, als der
Wille miisse, um frei zu sein, in dem Momente, wo er thatsichlich
in den Akt iibergeht, die Potenz beibehalten, von diesem Akte friiher
oder spater wieder abzulassen, ein andermal, wenn er nicht bestimmt



Die Neu-Thomisten. 155

ist, gar nicht in den Akt iberzugehen, so lehrt er weder etwas Neues
noch etwas anderes als die ,Thomisten“. Vom Akte ablassen kann
er offenbar nur dann, wenn er wihrend des Aktes die Potenz zu
der Unterlassung des Aktes nicht verloren hat. Dies aber be-
haupten die ,Thomisten® nicht weniger als die Molinisten. Was die
,Thomisten“ leugnen, ist blofs dies, dafs zwei kontradiktorisch entgegen-
gesetzte Potenzen zugleich aktuiert werden konnen, Die Potenzen
thitig zu sein und nicht thétig zu sein, stehen aber im kontradikto-
rischen Gegensatz, weil agere et non agere kontradiktorisch entgegen-
gesetzt sind. Fordern nun die Molinisten zur Freiheit die Aktuierung
dieser Potenzen zugleich, so zerstoren sie eben die Denkgesetze. Der
Wille kann im Falle, dals er sich ganz allein bestimmt, auch nicht
sich bestimmen und nicht bestimmen, agere et non agere zugleich.

Aber P. Sebille erkliart doch, die Prideterminatio sei efficax, in-
fallibel, insuperabel? Allerdings sagt er das. Allein das, was P. Frins
ihn will sagen lassen, nédmlich, sie sei notwendig, das sagt P. Sebille
nicht. Seit wann ist denn wirksam, infallibel identisch mit not-
wendig? Bekanntlich gibt es vier modi: mdoglich, unmoglich, notwendig,
kontingent. Wirksam und infallibel fallen nun allerdings unter den
modus: ,kontingent“, aber sie miissen weder unter den modus: ,not-
wendig“ fallen noch sind sie mit ihnen identisch. Dals wirksam, in-
fallibel, insuperabel nun in unserer Frage thatsichlich fir den Willen
keinerlei absolute Notwendigkeit in sich schlielsen, sagt uns, wie wir
friher gehort haben, der hl. Thomas mit ausdricklichen Worten:
Deus movet voluntatem immutabiliter propter efficaciam virtutis mo-
ventis, quae deficere non potest. Sed tamen propter naturam volun-
tatis motae, quae est ad utrumlibet, non inducitur necessitas,
sed manet libertas. De malo q. 6. a. 1. ad 3.

Allein P. Sebille nennt die Pramotion auch noch ,insuperabel®?
Anch dies ist richtig. Damit kommen wir zu dem eigentlichen Kern-
punkte der molinistischen Doktrin. Die Molinigsten fordern nimlich
fir ihre Freiheit des Willens, dafs der Wille, um frei zu sein, den
Einflufs Gottes, die Pramotion, miisse annehmen oder abweisen
kénnen. Dafs die Pramotion efficax, infallibel, insuperabel sich er-
weise, das dirfe nicht von der ,motio immutabilis¢, von der ,efficacia
virtutis Dei moventis, das miisse vielmehr von der Selbstbestimmung
des Willens abhingen. Merkwiirdige Gelehrte sind die Molinisten. In
allen andern Fillen sind sie mit der potentia obedientialis der
Geschopfe in einem Grade verschwenderisch, dafs man nur dariiber staunen
muls. Handelt es sich aber um die praemotio physica, dann geizen sie,
dals man nach einem objektiven Grunde dafiir vergebens sucht. In
df.‘}" That! Die potentia obedientialis als Nichtrepugnanz, als blofse
Widerspruchslosigkeit, geniigt ihnen bei weitem nicht. Diese Potenz muls
vielmehr eine reale, natiirliche Potenz sein. Aber auch das ist viel
zu wenig. Diese gehorsame Potenz mufls als eine aktive Potenz an-
genommen werden. Wir diarfen nicht sagen, dals diese gehorsame Potenz
blofs eine ,kalte Gleichgtiltigkeit® sei. Im Gegenteil, die Kreatur bringt
dem Einflusse Gottes ein ,lebendiges Verlangen“ entgegen. Daher ge-
staltet sich die Aufnahme der Gnade zu einem ,sehnsiichtigen Eintrinken
oder Einsaugen eines den tiefsten Bediirfnissen der Natur entsprechenden
himmlischen Balsams¥. Anderseits braucht Gott die Einwilligung der

Teatur zum Kintritte in den Gegenstand nicht abzuwarten. KEs ist
vielmehr angemessen, dals er denselben seinerseis ,octroyiere“. Man
vergl. unsern Artikel: ,Uber die gehorsame Potenz¢. Und wenn es sich



156 Die Neu-Thomisten.

um die praemotio physica handelt? Ah! da ist es ganz etwas an-
deres. Fir diese hat die Kreatur weder eine potentia obedientialis
activa noch passiva. BSie besitzt, zumal der Mensch, nicht einmal die
Widerspruchslosigkeit oder Repugnanz. Die praemotio physica
widerspricht vielmehr der Freiheit des Menschen, verstolst gegen
sein eigentliches Wesen. Da kann von einem ,octroyieren® gar keine
Rede sein. Nicht allein wire dieses ,octroyieren“ nicht angemessen,
sondern geradezu der Tod der menschlichen Freiheit. Aber die prae-
motio physica ist ja doch auch ein Geschenk von Gott, also in diesem
Sinne ebenfalls eine Gnade? Das thut nichts. So oft es sich um die
praemotio physica handelt, mufs der Mensch iberlegen, wiahlen
konnen, ob er dieselbe annehmen oder abweisen soll, von einem
yoctroyieren“ kann nicht gesprochen werden, andernfalls wére es um seine
Freiheit geschehen. Sonderbar, wirklich recht sonderbar.

Nein, eine Freiheit, das, was Gott der Kreatur innerlich mitteilt,
durch einen Akt der eigenen Auswahl anzunehmen oder zuriickzuweisen,
gibt es, insofern damit die Thitigkeit Gottes gemeint ist. ein fir allemal
picht. Der Mensch besitzt zwar die Freiheit, also die Herrschaft, iber
seine eigene Théatigkeit, aber nicht iiber die praemotio physica
Gottes. Mit Recht schreibt darum der Jesuit Pererius: Physica.
lib. 8. de causis. cap. 9. fol. 303 non enim intelligendum est voluntatem
creatam esse ita et taliter liberam, quod a nullo pendeat nullique
subjiciatur, sed omnia omnino habeat in suo dominio et potestate.
Hac enim libertate solum Deum liberum dicimus, utpote qui est
omnino liber, a nullo dependens, nullius indigens, nulli subjectus, sed
ipse sibi ad omnia sufficiens. Ratio autem cujuslibet creaturae et
consequenter libertatis nostrae necessariam et inseparabiliter ad-
junctam habet dependentiam a Creatore tam in existendo, quam in ope-
rando. Unde evidenter sequitur, non habere voluntatem creatam domi-
pium super actum suum, nisi solum secundum, ab alio dependens
et alteri puta Deo subordinatum.

Es ist somit ganz und gar falsch, dafs der Wille, zur Wahrung
seiner Freiheit, die Herrschaft diber alles haben miisse, was zu einer
Thatigkeit notwendig ist. Andernfalls miilste sich diese Herrschaft auch
auf das erstrecken, von welchem der Wille bei seiner Thitigkeit ab-
hdngt, dem er unterworfen ist. Dann hitten wir aber den hellen
Widerspruch, dals der Wille einerseits abhdnge, untergeordnet
wire; anderseits aber die Herrschaft uber das fihrte, von dem er
abhingt, dem er untergeordnet ist. Der Wille wire in diesem Falle
abbidngig und nicht abhingig; untergeordnet und nicht untergeordnet
zugleich., Darum bemerkt der hl. Thomas sehr zutreffend: Deus im-
mutabiliter operatur propter efficaciam suae virtutis. Die prae-
‘motio physica kann demnach, insofern sie von Gott ausgeht, auf
gar keinen Fall von der Kreatur, vom Willen, activ modifiziert oder
gar gehindert werden. Sie ist und bleibt in dieser Beziehung ,im-
mutabilis“. Und dies wegen der Kraft des bewegenden Gottes, die ,deficere
non potest®. Kine solche absolute Herrschaft iber alles kommt Gott.
aber niemals seiner Kreatur zu. Gott allein kann in seiner Thatigkeit
durch gar nichts gehindert werden. Darum ist sein dominium ein
absolutes, Dies aber darf von der Kreatur, wollen wir sie nicht zu Gott
machen, in keiner Weise behauptet werden. Nichts ist darum unrichtiger,
schon von diesem Gesichtspunkte aus, als die Behauptung, Gott bewege
die Kreaturen, den Willen, nur im ,allgemeinen“, und diese allgemeine
Bewegung werde dann durch die Thitigkeit der Kreatur bestimmt und



Die Neu-Thomisten. 157

modifiziert. In diesem Falle besifse das Geschopf thatsichlich die
Herrschaft, das dominium idber die Théatigkeit Gottes. Diese
letztere wire dann weder ,immutabilis®, noch kénnte man von ihr sagen,
dafs ihre Kraft ,deficere non potest®. Uberdies wire dann die Kreatur
erste Ursache, causa prima, und stiinde an Kraft und Wirksamkeit hoker
als Gott. Man vergl. S. Thom. Summ, ctr. Gent. lib. 3. c. 149.

Etwas ganz anderes aber ist es mit der praemotio physica, inso-
fern sie von der Kreatur aufgenommen wird. Da gilt der Grund-
satz: quidquid recipitur, recipitur secundum modum recipientis.
Der ,Modus recipientis® aber ist mit Bezug auf die ,Thatigkeit® des
Willens ein freier, nicht ein notwendiger, wie bei allen kontingenten
Ursachen. Darum lautet der zweite Ausspruch des hl. Thomas: sed
tamen propter naturam voluntatis motae, quae est ad utrumlibet,
non inducitur necessitas, sed manet libertas. Demzufolge kann die
Wirkung der praemotio physica, der Akt oder die Thatigkeit, in-
sofern sie von der Kreatur ausgeht, mangelhaft ansfallen, oder
es kann ganz verhindert werden, dals eine praemotio iberhaupt er-
folge. Denn die Natur des Willens ,ad utrumlibet se habet“, und
darum kann diese ihre Potenz sich mit dem Mangel eines Aktes, einer
Thatigkeit verbinden, oder aunch mit der Thatigkeit. Der Wille ist an
und fir sich weder fiir die Thitigkeit noch fir die Unthatigkeit mehr
in der Potenz, hat also keine gro[sere Macht fiir das eine als fiir das
andere. Zudem haben wir frither vom bl. Thomas gehdrt, dals der Wille
nicht so ohne weiteres in den Akt iibergehe, sondern dann, wenn er sich
»in dispositione determinata“ befinde. Von dieser liisposition nun
kann die praemotio physica bei ihrer Aufnabme im Willen bestimmt
und modifiziert werden, wie iiberhaupt alles Aufgenommene vom
aufnehmenden Substrate. Auch diesbeziiglich hat der Grundsatz:
quidquid recipitur u. s. w. seine volle Geltung. Dieses Princip bewahr-
heitet sich ibrigens nicht allein bei den Thatigkeiten des Willens,
sondern auch bei dem Wirken der Naturdinge tiberhaupt. Denn auch
diese konnen manchmal so schlecht disponiert sein, dals entweder gar
keine oder wenigstens nur eine fehlerhafte Thatigkeit folgt. Zudem
haben ja auch die andern Kreaturen kontingente Ursachen, nicht der
Wille allein bildet eine solche. Darum bemerkt der hl. Thomas an der
frither von uns angezogenen Stelle: ,sicut etiam in omnibus providentia
divina infallibiliter operatur. Kt tamen a causis contingentibus
proveniunt effectus contingenter, in quantum Deus omnia movet pro-
portionabiliter, unumquodque secundum suum modum.® Diese
passive Bestimmung der praemotio physica durch die Disposition des
Willens ist erforderlich und geniigt aber auch fir die Freiheit.

Es bedarf demnach gar keines besondern Scharfsinnes, sondern es
geniigt eine ganz ruhige Uberlegung, um herauszufinden, in welchem
Sinne die ,Thomisten“ lehren, der Wille kénne unter der praemotio
physica den Akt, zu welchem er pramoviert ist, nicht unterlassen. Es
ist eine Notwendigkeit fiir den Willen vorhanden, ja, allein diese
Notwendigkeit ist nicht eine absolute, sondern, wie der hl. Thomas
bemerkt, eine Notwendigkeit ex suppositione, die sich darum mit der
Freiheit des Willens ganz wohl vertrigt. Wenn Gott den Willen that-
sdchlich bewegt, so hat er offenbar gewollt, dafs derselbe bewegt
werde und in eine Thitigkeit ibergehe. Will aber Gott etwas, so
muls es geschehen auf Grund dieser Voraussetzung, denn Gottes
Wille ist unveranderlich. Folgt nun daraus, dals dann der Wille des
Menschen notwendig bewegt werde und in Thitigkeit tibergehe, somit



158 Die Neu-Thomisten.

fir das Nicht-bewegt-werden und fiir die Unthatigkeit gar keine Potenz
mehr habe? Die Molinisten behaupten es; der hl. Thomas und die
, Thomisten* verneinen es einstimmig. Dieses Geschehen-missen be-
sagt nicht eine absolute, sondern nur eine Notwendigkeit ex suppo-
sitione. Der Freiheit schadlich ist aber die absolute Notwendigkeit.
Necessitas ex suppositione in causa non potest concludere necessitatem
absolutam in effectu. Deus autem vult aliquid in creatura non
necessitate absoluta, sed solum necessitate quae est ex suppositione, ut
supra, c. 83, ostensum est. Ex voluntate igitur divina non potest
concludi in rebus creatis necessitas absoluta. Haec autem sola
excludit contingentiam. Nam etiam contingentia ad utrumlibet
redduntur ex suppositione necessaria: sicut Socratem moveri, si
currit, est necessarinm. Divina ergo voluntas non excludit a rebus
volitis contingentiam. Non igitur sequitur: si Deus vult aliquid, quod
illud de necessitate eveniat; sed quod haec conditionalis sit vera et
necessaria: si Deus aliquid vult, illud erit consequens. Tamen non
oportet esse necessarium, Summa ctr. Gent. ¢. 85. — Ostensum est
enim divinam voluntatem immutabilem esse. In quolibet autem im-
mutabili, si semel est aliquid, non potest postmodum non inesse. Hoc
enim moveri dicimus quod aliter se habet nunc et prius. 8i igitur divina
voluntas est immutabilis, posito quod aliquid velit, necesse est,
ex suppositione, eum hoc velle. 1. c. cap. 83. Necessitas, quae est ex
suppositione voluntatis, immutabiliter aliquid volentis non minuit
rationem voluntarii, sed auget tanto magis, quanto ponitur firmius in-
haerens volito, ut moveri non possit. III. Sent. d. 20. q. 1. a. 1. ad 2.
Setzen wir nun anstatt Willen Gottes praemotio physica Gottes,
die ja mit Gott identisch ist, und alles weitere ist dann von sich selbst
klar. Die praemotio physica ist ,immutabilis®, ,infallibilis, ,insupera-
bilis“, und die Bewegung des Willens ,necessaria® und ,contingens“
im angegebenen Sinne.

Die praemotio physica Gottes konnte nur dann eine absolute
Notwendigkeit fir den Willen selbst oder fiir seine Thatigkeit ver-
ursachen, wenn sie die ganze Fihigkeit oder Potentialitit des Be-
wegten ausfiillte. Dies ist aber bei dem Willen durchaus nicht der
Fall. Denn es miifste dann, wie wir bereits hervorgehoben, die Thatig-
keit dem Willen als ein Gut in jeder Beziehung, als ein bonum
universale vorgestellt werden. In diesem Falle aber ware die Thatig-
keit eine natirliche, nicht eine freie. Dies trifft aber nicht zu.
Movens tunc ex necessitate causat motum in mobili, quando potestas
moventis excedit mobile, ita quod tota ejus possibilitas moventi
subdatur. Cum autem possibilitas voluntatis sit respectu boni
universalis et perfecti, non subjicitur ejus possibilitas tota
alicui particulari bono. Kt ideo non ex necessitate movetur
ab illo. S. Thom. Summ. theol. 1. p. q. 82. a. 2. ad 2. Die Thatig-
keit des Willens bildet nun, wie iiberhaupt, so auch unter der prae-
motio physica stets ein bonum particulare. Sie fallt somit
nicht die ganze Potentialitit des Willens aus. Folglich ist sie jeder-
zeit fir uns hier auf Erden eine freie, niemals eine notwendige.
So der Beweis des hl. Thomas. Die Molinisten dagegen haben fiir ihre
Behauptung nicht einmal einen Beweis auch nur versucht, viel
weniger dann, dals ein solcher gelungen wire.

Fassen wir nun die Lehre der ,Thomisten®, wie sie thatsédchlich
vorgetragen, nicht wie sie von den Molinisten erdichtet wird, kurz
zusammen, so lautet sie:



Die Neu-Thomisten. 159

a) Wenn Gott den Willen durch die praemotio physica bewegt, so
hat der Wille keine Fahigkeit, Potenz, Macht, diese praemotio
physica durch einen Akt der Auswahl in sich aufzunehmen oder
von sich abzuweisen. Denn diese Bewegung durch Gott ist ,immu-
tabel“, ,infallibel®, ,insuperabel“ wegen der Wirksamkeit der Kraft
Gottes, die ,deficere non potest’. Anderseits darf diese Potenz oder
Macht des Willens auch aus dem Grunde nicht zugegeben werden, weil
sonst der Wille die Macht iiber die Kraft Gottes hatte, folglich
Gott Gibergeordnet, von ihm unabhingig wire. Wird also der
Wille von Gott bewegt, so ist es unmoéglich, dals er nicht bewegt
werde, diese Bewegung nicht in sich aufnehme und dadurch ein
agens oder eine potentia in actu werde, wihrend er ohne diese
praemotio physica ein agens in potentia ist und bleibt. In dieser
Hinsicht, mit Bezug auf die Annahme oder Abweisung der prae-
motio physica, durch die eigene Théatigkeit gibt es fir den
Willen keine Freiheit. Sobald die praemotio physica thats#chlich
vorhanden ist, ergibt sich die Notwendigkeit, dals der Wille bewegt
werde. Si Deus movet voluntatem ad aliquid, incompossibile est
huic positioni, quod voluntas ad illud non moveatur. Non tamen
est impossibile simpliciter. Unde non sequitur, quod voluntas a
Deo ex necessitate moveatur. 8. Thom. Summ. theol. 1. 2. q. 10.
a, 4. ad 3.

b) Obgleich der Wille keine Macht in der soeben genannten Weise
iiber die thatséchlich mitgeteilte praemotio physica Gottes
besitzt, also in dieser Beziehung nicht frei ist, so hat er doch die
Macht tber seine eigene Thatigkeit, ist er in dieser Hinsicht
vollkommen frei auch dann, wenn er unter der praemotio
physica steht. Der Grund davon liegt darin, dafs die praemotio phy-
sica im Willen selber aufgenommen wird, als voriibergehend mitgeteilte
Form den Willen selber informiert. Die praemotio physica richtet
sich folglich, wie jede andere aufgenommene Form, nach der Natur
und Disposition des aufnehmenden Substrates. Dieses Substrat
aber, der Wille, ist eine indifferente oder freie Potenz: ,ad utrum-
libet se habet“. Daber richtet sich auch die praemotio physica nach
der Natur und Disposition des Willens. Ad Providentiam divinam
non pertinet naturam rerum corrumpere, sed servare. Unde omnia movet
secundum eorum conditionem; ita quod ex causis necessariis per
motionem divinam sequuntur effectus ex necessitate: ex causis
autem contingentibus sequuntur effectus contingentes. Quia igitur
voluntas est activam principium non determinatum ad unum, sed
indifferenter se habens ad multa, sic Deus ipsam movet, quod
non ex necessitate ad unum determinat, sed remanet motus ejus
contingens et non necessarius; nisi in his ad quae naturaliter
movetur. S. Thom. Summ. theol. 1. 2. q. 10. a. 4. — Quaest. disp. de
malo. q. 6. a. un.

~¢) Aber vielleicht bewegt Gott gerade durch die praemotio phy-
sica den Willen ,naturaliter zu der Thitigkeit? Nein, dies ist
durchaus nicht der Fall. Denn der Wille begehrt blofs jenes Gut ,natu-
raliter“, welches allseitig vollkommen, in jeder Beziehung ein
Gut, also ein bonum universale ist. Das aber kann von der Thatig-
keit des Willens nicht behauptet werden. Diese ist vielmehr ein bonum
particulare. Folglich bewegt Gott den Willen zu seiner Thatig-
keit nicht in notwendiger, sondern in freier oder kontingenter

else. Activum non ex necessitate movet, nisi quando superat



160 Die Neu-Thomisten.

virtutem passivi. Cum autem voluntas se habeat in potentia
respectu boni universalis, nullum bonum superat virtutem volun-
tatis quasi ex necessitate ipsam movens, nisi id, quod secundum
omnem considerationem est bonum. Kt hoc solum est bonum
perfectum, quod est beatitudo, quod voluntas nou potest non velle, ita
scilicet quod velit ejus oppositum. Potest tamen non velle actu, quia
potest avertere cogitationem beatitudinis, in quantum movet intellectum
ad suum actum. Kt quantum ad hoc nec ipsam beatitudinem ex
necessitate vult. Sicut etiam aliquis non ex necessitate calefieret,
si posset calidum a se repellere, si vellet. 8. Thom. Quaest. disp. de
malo. q. 6. a. un. ad 7.

d) Wie kann es aber geschehen, dafls die praemotio physica von
seiten Gottes eine unverdnderliche, unbesiegbare, von seiten
des Willens aber eine verdnderliche, kontingente ist? Der
Grund dafiir ist sehr einfach: der Wille vermag die Kraft Gottes nicht
in ihrer ganzen Vollkommenheit autzunehmen,; sondern eben nur so,
wie es seiner Natur und Disposition entspricht. Darum kann die
praemotio physica im Willen nur den Charakter der Kontingenz haben
und manchmal sogar gehindert werden, den Willen in Théatigkeit
zu versetzen. Dispositio primi moventis manet in his, quae ab eo mo-
ventur, in quantum moventur ab ipso. Sic enim ejus similitudinem reci-
piunt. Non tamen oportet, quod totaliter ejus similitudinem sequantur.
Unde primum principium movens est immobile, non autem alia. —
Non omnis causa de necessitate inducit eﬂ'ectum etiam si sit causa
sufficiens. Ko quod causa potest impediri, ut quandoque effectum
suum non consequatur. Sicut causae naturales, quae non ex necessitate
producunt suos effectus, sed ut in pluribus, quia in paucioribus impedi-
untur. Sic ergo illa causa, quae facit voluntatem aliquid velle,
non oportet, quod ex necessitate hoc faciat; quia potest per ipsam
voluntatem impedimentum praestari, vel removendo talem conside-
rationem, quae inducit eam ad volendum, vel considerando oppositum,
scilicet quod hoec, quod proponitur ut bonum, secundum aliquid non est
bonum. S8, Thom. Quaest. disp. de malo. q. 6. a. un. ad 11 et 15. KEs
ist kein Zweifel, dals die Théatigkeit des Willens auf die praemotio
physica unfehlbar folgen, der Wille also kein Hindernis entgegen-
stellen wird, denn Gott bewegt ja den Willen zu einer Thatigkeit.
Zu diesem Zwecke wird dem Willen voribergehend jene Form mit-
geteilt, die wir praemotio physica nennen. Darum wird sich der Wille
auch aus diesem Grunde in jener ,dispositione determinata® befinden,
von welcher der hl. Thomas spricht und welche notwendig ist, damit der
Wille in Thatigkeit tibergehe. Ks ist nicht anzunehmen, dafls Gott
fiir gewohnlich den Willen ohne die genannte ,dispositio determinata®
zu einer Thitigkeit bewege. Sollte sie nicht vorhanden sein, so wird
Gott ohne Zweifel zugleich mit der praemotio physica auch jene ,dispo-
sitio determinata® dem Willen mitteilen, wie wir es bei dem hl. Paulus
sehen, Allein als eine notwendige folgt aus der praemotio physica,
wie aus dem Gesagten hinreichend klar hervorgeht, die Thiatigkeit
des Willens durchaus nicht. Dieselbe bleibt stets etwas ,Kontin-
gentes®, weil sie etwas Partikulires ist. Wir kénnen somit auch
in dieser Beziehung sagen: die praemotio physica sei ,immutabel®,
yinfallibel®, ,insuperabel“. Denn wir kénnen uns nicht denken, dafs Gott
den Willen zu eiper Théatigkeit prdmoviert, und es erfolgt trotzdem
thatséichlich keine Thitigkeit. Wozu primoviert er ihn dann?
Gott thut doch nie etwas zwecklos? Allein daraus folgt noch gar



Die Neu-Thomisten. 161

nicht, dafs dann diese ,immutable“, ,infallible, Thitigkeit des Willens
eine notwendige sei. Die Worte ,immutabel®, ,infallibel* u, s. w.
beziehen sich ausschliefslich nur auf die Thatsache, auf das wirk-
liche Folgen der Thitigkeit des Willens, keineswegs aber auf den
,modus® dieser Thétigkeit. Dals diese Ausdriicke durchaus nicht identisch
sind mit dem modus: ,notwendig“, haben wir frither aus dem hl. Thomas
nachgewiesen. ,Notwendig® sind sie nur ,ex suppositione“. Allein diese
Notwendigkeit vertrigt sich mit der Freiheit sehr wohl

e) Was bestreiten demnach die ,Thomisten“ eigentlich? KEtwa, dafs
der Wille unter der praemotio physica, also der Wille als agens
oder potentia in actu nicht mehr die Indifferenz besitze oder in der
Potenz fir das Gegenteil sei? Nein, nicht ein einziger bebauptet
das. Sie bestreiten blofs, dafls der Wille in actu, also der priamo-
vierte Wille, thiatig und unthéitig zugleich sich verhalten kénne,
sondern ex suppositione notwendig sich in der Thatigkeit befinde. Mit
andern Worten: sie bestreiten, dals der Wille zwei kontradiktorisch
entgegengesetzte Akte vollziehen kénne. Und dies nicht deshalb,
weil der Wille fiir diese kontradiktorisch entgegengesetzten Akte keine
Potenz hat, sondern weil diese Akte sich zugleich nicht vertragen.
Auch diesbeztiglich sagen sie nichts anderes als der hl. Thomas.

Einwurf: nulla virtus se habens ad contraria est activa. Quia
omnis virtus activa potest agere id, cujus est activa. Possibili autem
posito, non sequitur impossibile. Sequeretur enim duo opposita esse
simul, quod est impossibile. Sed voluntas est potentia activa. Ergo non
se habet ad opposita, sed de necessitate terminatur ad unum. Hier
haben wir das Gewiinschte. Die praemotio physica fithrt nach dem heil.
Thomas den Willen aus der Potenz in den Akt tiber, macht ihn zu einem
agens in actu, in diesem Sinne zu einer aktiven Potenz. Diese aktive
Potenz nun, behauptet der Einwurf, verhalte sich nicht mehr indifferent
zu den Gegensdtzen, habe also, wenn sie mit Bezug auf den einen Gegen-
satz in actu sich befindet, fir den andern keine Potenz mehr, sondern
sei notwendig zu diesem einen bestimmt. Was antwortet der
hl. Thomas darauf? Philosophus in 6. Metaph. ostendit per illud medium,
non quod aliqua potentia non sit activa ad contraria se habens,
sed quod potentia activa ad contraria se habens non ex necessi-
tate producit suum effectum. Hoc enim posito manifeste requeretur
quod contradictoria essent simul. Si autem detur quod aliqua potentia,
activa ad opposita se habeat, non sequitur opposita esse simul. Quia
etsi utrumque oppositorum ad quod potentia se habet, sit possibile,
unum tamen est incompossibile alteri. S. Thom. Quaest. disp. de
malo. q. 6. a. un, ad 16. — Licet ergo simul insit homini potentia volun-
tatis ad opposita se habens, tamen opposita illa ad quae se habet
voluntas, non sunt simul. 1. ¢. ad 19. — Potentia voluntatis ad oppo-
sita se habens cognoscitur a nobis, non quidem per hoc, quod actus
oppositi sint simul, sed quia successive sibi invicem succedunt ab
eodem principio. 1. ¢. ad 18.

f) Die ,Thomisten® bestreiten ferner, dals der Einfluls Gottes
oder die praemotio physica selber von seiten Gottes den Charakter
der Indifferenz an sich trage und durch den Willen erst zu diesem
oder jenem bestimmt werde. Sie bekimpfen die Ansicht, dals Gott
den Willen blofs ,im allgemeinen®, zu dem Gut ,im allgemeinen®, nicht
aber zu den partikuliren Giitern oder ,im besondern® bewege. Auch
diesbeziiglich  sagen sie nichts anderes, als was der hl. Thomas lehrt.
Indifferent kann die praemotio physica schon aus dem Grunde nicht

Jahrbuch fiir Philosophie ete. IX. 11



162 Die Neu-Thomisten.

genannt werden, weil sie ,immutabilis“, ,infallibilis® ist. Dazu kommt
aber noch ein anderer Grund. Wére die praemotio physica von seiten
Gottes indifferent, also nur ,im allgemeinen“ die Kreaturen be-
wegend, so geschdhe alles fiir Gott rein zufiallig oder praeter in-
tentionem. Dies aber ist eine Ansicht, die sich durchaus nicht ver-
teidigen lafst. Si intentio alicujus agentis feratur ad aliquid unum tantum,
praeter intentionem ejus erit et quasi casuale, quidquid sequatur; quia
accidit ei, quod est principaliter intentum ab eo. Sicut si aliquis in-
tenderet facere aliquod triangulum, praeter intentionem ejus esset quod
esset magnum vel parvum. Cuilibet autem communi accidit speciale
contentum sub eo. Unde si intentio agentis est ad aliquid com-
mune tantum, praeter intentionem ejus esset, quod qualiter-
cunque determinaretur per aliquod speciale. Sicut si natura
intenderet generare solum animal, praeter intentionem naturae esset,
quod generatum esset homo vel equus. Unde si intentio Dei ope-
rantis respiciat tantum ad creaturam in communi, tota distinctic
creaturae casualiter accidet. Inconveniens est autem dicere, quod sit
per accidens per comparationem ad causam primam et sit per se
per comparationem ad causas secundas. Quia quod est per se prius
est eo, quod est per accidens. Prius autem est comparatio alicujus ad
causam primam quam ad causam secundam, ut patet in libro
de Causis. Unde impossibile est, quod sit per accidens respectu
causae primae et per se respectu causae secundae. Potest autem
accidere e converso. Sicut videmus quod ea quae sunt casualiter quoad
nos, sunt Deo praecognita et ordinata ab ipso. Unde necesse
est dicere quod tota distinctio rerum sit praedefinita ab eo. S. Thom.
Quaest. disp. de veritate. q. 3. a. 2.

Diese Stelle allein schon illustriert so recht die Behauptung der
Molinisten, nach dem hl Thomas bewege Gott den Willen nur zu
dem Gut ,im allgemeinen“, nicht aber zu den partikuliren Giitern.
Zu diesen letztern bewege der Wille sich selber ganz allein. Somit
habe der Wille auch die Potenz oder Macht tiber die praemotio
physica, indem er dieselbe zu diesem oder jenem frei bestimme.
Der hl. Thomas hat von einer solchen Ansicht nicht einmal getrdumt.
In diesem Falle wire diese oder jene Thitigkeit, die Thatigkeit oder
die Unthéitigkeit des Willens fiir Gott ,per accidens“ und ,praeter in-
tentionem®, was sich nicht nur theologisch, sondern auch philo-
sophisch als ganz und gar falsch erweist. Damit man nicht etwa
glaube, der hl. Thomas habe die hier ausgesprochene Ansicht in seinen
spatern Werken zurlickgezogen, vergleiche man in Summ. theol, 1. p. q. 19,
den achten Artikel. Daselbst ist in Kiirze die ganze Doktrin der ,Tho-
misten® hinterlegt. Divina voluntas quibusdam volitis necessitatem im-
ponit, non autem omnibus. Cujus quidem rationem aliqui assignare
voluerunt ex causis mediis. Quia ea, quae producit per causas necessa-
rias, sunt necessaria. Ea vero quae producit per causas contingentes,
sunt contingentia. Sed hoc non videtur sufficienter dictum propter duo.
Primo quidem, quia effectus alicujus primae causae est contingens propter
causam secundam; ex eo quod impeditur effectus causae primae per
defectum causae secundae: sicut virtus solis per defectum plantae im-
peditur. Nullus autem defectus causae secundae impedire
potest, quin voluntas Dei suum effectum producat. Secundo,
quia si distinctio contingentium a necessariis referatur solum in causas
secundas sequitur, hoc esse praeter intentionem et voluntatem
divinam. Quod est inconveniens. Et ideo melius dicendum est, quod



Die Neu-Thomisten, 163

hoc contingit propter efficaciam divinae voluntatis. Cum enim
aliqua causa efficax fuerit ad agendum effectus, consequitur causam non
tantum secundum id, quod fit, sed etiam secundum modum fiendi
vel essendi. Ex debilitate enim virtutis activae in semine contingit,
quod filius nascitur dissimilis patri in accidentibus, quae pertinent ad
modum essendi. Cum igitur voluntas divina sit efficacissima, non
solum sequitur, quod fiant ea quae Deus vult fieri, sed et quod eo modo
fiant, -quo Deus ea fieri vult. Vult autem quaedam fieri Deus neces-
sario, quaedam contingenter, ut sit ordo in rebus ad comple-
mentum universi. Kt ideo quibusdam effectibus aptavit causas neces-
sarias, quae deficere non possunt, ex quibus effectus de necessitate
proveniunt; quibusdam autem aptavit causas contingentes defecti-
biles, ex quibus effectus contingenter eveniunt. Non igitur propterea
effectus voliti a Deo eveniunt contingenter, quia causae proximae sunt
contingentes; sed propterea quia Deus voluit eos contingenter
evenire, contingentes causas ad eos praeparavit.

Gerade diese aus sich ,untriigliche® Weise der physischen Beein-
flussung Gottes soll, nach P. Pesch, die Freiheit des Willens auf-
heben. P. Pesch beruft sich dabei auf den hl. Thomas. Was sagt
in der That der englische Lehrer? Ex hoc ipso quod nihil volun-
tati divinae resistit sequitur, quod non solum fiant ea quae Deus vult
fieri, sed quod fiant contingenter vel necessario, quae sic fieri
vult. 1 c. ad 2. Der hl. Thomas lehrt also thatséchlich das ge-
rade Gegenteil von dem, was P, Pesch ihn sagen lifst, Dem heil.
Thomas bildet gerade die ,voluntas efficacissima® den Grund der Frei-
heit des Willens und des freien Willensaktes. Man vergl. Summ,
ctr. gent. lib. 3. c. 85, erstes Argument.

Endlich ist die Theorie der Molinisten, dals Gott den Willen nur
zu dem Gut ,im allgemeinen“ bewege, auch darum durchaus falsch, weil
der hl. Thomas diese Bewegung Gottes ebenso fiir die Thitigkeit mit
Bezug auf die Giiter ,im einzelnen* fordert. Der englische Lehrer fordert
die praemotio physica auch fir die Auswahl, die electio,
welche sich bekanntlich nicht mit dem Gut ,,im allgemeinen“, sondern
mit den ,partikuliren® Giitern beschiftigt. Voluntas, quando de novo
incipit eligere, transmutatur a sua priori dispositione quantum ad hoc
quod prius erat eligens in potentia, et postea fit eligens actu. Et haec
quidem transmutatio est ab aliquo movente, in quantum ipsa voluntas
movet seipsam ad agendum; et in quantum etiam movetur ab aliquo
exteriori agente, scilicet Deo. Non tamen ex necessitate
movetur. 8, Thom. Quaest. disp. de malo. q. 6. a. un. ad 17. Schon
friiher haben wir vom hl. Thomas gehért, dals ,nulla potentia potest in
actum transire nisi per formam sui activi“

~ Aus dem soeben Dargelegten leuchtet ein, was die ,Thomisten® in
Wirklichkeit-und was sie nach den Molinisten lehren.

Wie wenig sich die Molinisten um die wirkliche Lehre des heil.
Thomas kiimmern, sondern zufrieden sind, wenn sie nur eine irgendwie
ihrer Theorie #hnlich klingende Stelle auffinden kénnen, davon liefert
den besten Beweis die Behauptung, nach dem hl. Thomas werde die
Praemotio physica, also in diesem Sinne die Thatigkeit
Gottes durch die Thitigkeit oder Mitthatigkeit der Kreatur
modifiziert, wiahrend sie an sich nur den Charakter der ,Allgemein-
heit“, also , Unbestimmtheit% an sich trage. Gott, so heilst es, bewege
den Willen nur im sallgemeinen®, zu dem Gut ,im allgemeinen®., Diese
Bewegung ,im allgemeinen® werde dann durch die Thétigkeit der

15



164 Die Neu-Thomisten.

Kreatur, z. B. des Willens ,bestimmt“ oder ,modifiziert“. S. Th. 1. 2.
q- 9. a. 6. ad 3.

Wir wollen von allen andern Griinden, warum diese Theorie durch-
aus falsch ist, absehen, und uns nur mit der aktiven Modifizierung der
praemotio physica, ndmlich durch die Théatigkeit der Kreatur be-
schiaftigen, Die praemotio physica befalst sich ausschliefslich nur mit
der Uberfiibrung der Potenz aus dem Zustande der ,Ruhe“ in den der
Aktualitat. Sie bezieht sich also auf den ersten und zweiten
yAugenblick“, wie wir sie frither angegeben haben. Mit dem dritten
»Augenblicke“ oder dem Momente, in welchem die Kreatur eine Thatig-
keit hervorbringt, hat die praemotio physica nichts zu thun. Mit
Bezug auf diesen dritten Augenblick heifst die Thitigkeit Gottes nicht
praemotio physica, sondern Simultan-Konkurs. Denn in diesem
dritten Augenblicke ist die Thatigkeit Gottes eins mit der Thatig-
keit der Kreatur. Gott und die Kreatur bringen in diesem Sinne eine
Thatigkeit hervor. Was ist nun aber die praemotio physica? Nichts
anderes als die Thitigkeit Gottes. Allein diese Thitigkeit Gottes ist
real identisch mit seiner Wesenheit, und diese letztere wiederum
mit seinem Dasein, mit dem esse. Folglich bildet die Thatigkeit
Gottes das esse Gottes. Zufolge der Theorie der Molinisten wird nun
dieses esse Gottes durch die Thitigkeit der Kreatur ,modifiziert®.
Die Théatigkeit der Kreatur kann aber nur dann dieses Sein Gottes
»modifizieren®, wenn sie auf dasselbe einen Einflufs ausiibt, demselben
etwas mitteilt. Nur auf diese Weise ist eine aktive Modifizierung
tiberhaupt moglich. Nun kommen wir aber zu der uniibersteiglichen
Schranke. Das Sein, nicht blofs das Sein Gottes, sondern auch das
Sein der Kreatur, kann gar nicht aufnehmen, einen Kinfluls
empfangen, denn es verhélt sich nie und nirgends wie das Auf-
nehmende, sondern stets und dberall wie das Aufgenommene.
S. Thom. Summ. theol. 1. p. q. 8. a. 4. — q. 4. a. 1. ad 8. — q. 5. a. 1.
— Quaest. disp. de potentia q. 7. a. 2. ad 9. Folglich kann die prae-
motio physica von der Kreatur einzig und allein nur dadurch ,modi-
fiziert* werden, dafls sie in der Kreatur Aufnahme findet. Dies ist
aber dann eine passio, nicht aber eine actio der Kreatur. Je nach
der Disposition der die praemotio physica aufnehmenden Kreatur wird
dann die praemotio selber ,modifiziert“, so dals entweder eine mangel-
hafte, beziehungsweise siindhafte oder aber eine vollkommene Thitigkeit
erfolgt.

Wie verhilt sich demnach die Freiheit gegeniiber der praemotio
physica, der Determinierung durch Gott? Kann sie noch bestehen ?
Sind beide vereinbar? Die Molinisten erkldren einstimmig, eine Deter-
minierung des Willens durch Gott wire der Tod der Freiheit. Diese
Determinierung, die in untriiglicher Weise zu diesem oder jenem be-
stimmte, hobe die Freiheit auf. Auf einen Beweis fiir diese Behauptung
warten wir bis zur Stunde vergebens und werden noch fiir ganz und gar
unbestimmte Zeit warten miissen. Diese Behauptung wird darum ohne
Zweifel ein ,inconcussum et tutissimum dogma“ sein, Der hl. Thomas
indessen weils von diesem ,,Dogma“ jedenfalls nichts, obgleich er die ,un-
triigliche“ Wirkungsweise Gottes kennt. Darum sagt er: necessitas
ex suppositione in causa non potest concludere necessitatem ab-
solutam in effectu, wie wir friher gehort haben. Diese necessitas
ex suppositione stiitzt sich aber auf den Willen Gottes, - der unver-
dnderlich ist. Bewegt also Gott die Kreatur, den Willen des Menschen
zu einer Thitigkeit, so muls er diese offenbar wollen. Und da sein



Die Neu-Thomisten. 165

Wille ,unverénderlich® ist, so wird die Thitigkeit des Willens der Kreatur
yhotwendig® eintreten, ohne deshalb eine ,notwendige® zu sein. Dals
dieses letztere nicht eintreffe, dafiir sorgt die ,efficacia® des gottlichen
Willens. Vult enim Deus omnia quae requiruntur ad rem quam
vult. Sed aliquibus rebus secundum modum suae naturae competit, quod
sint contingentes, non necessariae. Igitur vult aliquas res esse
contingentes. Kfficacia autem divinac voluntatis exigit, ut non
solum sit, quod Deus vult, sed etiam ut hoc modo sit, sicut Deus
vult esse illud. Nam et in agentibus naturalibus, cum virtus agentis sit
fortis, assimilat sibi suum effectum non solum quantum ad speciem, sed
etiam quantum ad accidentia, quae sunt quidam modi ipsius rei. Ergo.
efficacia divinae voluntatis contingentiam mnon tollit. S. Thom, Summ.
ctr. Gent. lib. I. ¢. 85. — Vergl. Summ. theol. 1. p. q. 19. a. 8.

Wéhrend nun der hl. Thomas von dem ,Dogma“, dafs die Pradeter-
minierung die Freiheit des Willens zerstore, ganz und gar nichts weils,
kennt er dafiir ein anderes ,Dogma“ sehr genau, von dem wiederum die
Molinisten nichts zu wissen scheinen, nidmlich das Dogma von der All-
macht Gottes. Darum sagt er irgendwo, Gott vermége alles das zu
bewirken, was ein Seiendes ist oder ein Seiendes sein kann, was also
ein ,ens“ bildet. Der Grund dafiir, den er angibt, ist sehr interessant.
Cum unumquodque agens agat sibi simile, unicuique potentiae activae
correspondet possibile ut objectum proprium secundum rationem illius
actus, in quo fundatur potentia activa: sicut potentia calefactiva refertur
ut ad proprium objectum ad omne calefactibile. Esse autem divinum,
super quod ratio divinae potentiae fundatur, est esse infinitum, non
limitatum ad aliquod genus entis, sed praehabens in se totius esse
perfectionem. Unde quidquid habet vel potest habere rationem
entis, continetur sub possibilibus absolutis, respectu quorum
Deus dicitur omnipotens. Summ. theol. 1. p. q. 25. a. 3. Nun
bildet aber die Freiheit ein ,ens“, ein ,Seiendes”, denn sie ist einer
der vier von uns bereits genannten ,modi“ und fallt mit dem ,possibile®
und dem ,contingens® zusammen. Folglich untersteht sie der Allmacht
Gottes. So hebt also das ,Dogma“ der Molinisten von der Unvereinbar-
keit der Pridetermination Gottes mit der Freiheit des Willens
ganz regelrecht das ,Dogma“ des Glaubens von der Allmacht Gottes
auf, Unvereinbar ist nichts anderes als unmdoglich.

An das Dogma der Molinisten glaubt der hl, Thomas nicht, dafiir
um so lebendiger an das Dogma von der Allmacht Gottes. Darum
bemerkt er: oportet enim patiens assimilari agenti. Et si agens sit for-
tissimum, erit similitudo effectus ad causam agentem perfecta. Si autem
agens sit debile, erit similitudo imperfecta. . .. Voluntas autem di-
vina est agens fortissimum. Unde oportet ejus effectum ei omnibus
modis assimilari, ut non solum fit id quod Deus vult fieri, quod est quasi
assimilari secundum speciem; sed ut fiat eo modo, quo Deus vult illud
fieri, ut necessario vel contingenter, cito vel tarde, quod est
quasi quaedam assimilatio secundum accidentia. KEt hunc quidem
modum rebus divina voluntas praefinit ex ordine suae sapientiae.
Secundum autem quod disponit aliquas res sic vel sic fieri, adaptat eis
causas illo modo, quem disponit. Quem tamen modum posset rebus in-
ducere etiam illis causis non mediantibus. Quaest. disp. de veritate.
Q. 28. a. 5. — Vergl. 1. Sent. d. 47. q. 1. a. 1. ad 2,

Was notwendig ist, damit die Freiheit des Willens gewahrt bleibe,
erklirt uns der hl. Thomas ebenfalls. Quamvis non esse effectus di-
vinae voluntatis non possit simul stare cum divina voluntate, tamen



166 Die Neu-Thomisten.

potentia deficiendi effectum simul stat cum divina voluntate. Non
enim sunt ista incompossibilia: Deus vult istam salvari, et ille
potest damnari; sed ista sunt incompossibilia: Deus vult istum
salvari, et iste damnatur. I c, ad 3. Daraus ist klar, wie die Sache
thatsdchlich und der Wahrheit gemé&fls sich verhilt mit Bezug auf
die Unvereinbarkeit der Prideterminierung des Willens durch Gott
und die Freiheit des Willens. Es darf uns darum nicht wunder nehmen,
dafs die Molinisten jedem Beweise fir diese Unvereinbarkeit so sorg-
filtig aus dem Wege gehen. Lieber das ,Dogma“ von der Unverein-
barkeit als das ,Dogma“ von der Allmacht Gottes.

# Wenn wir sagen, die Allmacht Gottes bewirke, dafs die Prédeter-
minierung des Willens durch Gott eine freie, nicht aber eine not-
wendige sei, so ist dies nicht in dem Sinne zu verstehen, als miilste
Gott bei jeder Priddeterminierung mit seiner Allmacht eingreifen, also
ein Wunder wirken. Nein, dies ist durchaus nicht notwendig. Die All-
macht Gottes hat vielmehr bei der Schopfung das Wesen, die
Natur der Dinge derart eingerichtet, dafls die einen in der Folge eine
notwendige, die andern dagegen eine kontingente oder freie
Thétigkeit ausiiben. Ebenso richtet sich die Aufnahme der praemotio
physica durch die Kreaturen durchaus nach dem Wesen oder der Natur
des Geschopfes. KEs wiire eine durchaus falsche Auffassung, wollte man
annehmen, die Determinierung der Kreaturen, des Willens miilste eine
yhotwendige“ sein, weil die erste Ursache, der Wille Gottes ein ,not-
wendiger® oder ein ,kontingenter® ist. Die Notwendigkeit und die
Kontingenz in den Kreaturen darf gar nicht nach dem Willen Gottes,
sondern mufs nach den kreattrlichen Ursachen beurteilt werden.
Ex parte autem voluntatis considerandum est, quod voluntas divina est
universaliter causa entis et universaliter omnium quae consequuntur
ad modum necessitatis et contingentiae. Ipsa autem est supra
ordinem necessarii et contingentis, sicut est supra totum creatum. FEt
ideo necessitas et contingentia in rebus distinguuntur non per
habitudinem ad voluntatem divinam, quae est causa communis,
sed per comparationem ad causas creatas, quas proportiona-
liter divina voluntas ad effectus ordinavit, ut scilicet necessariorum
effectuum sint causae intransmutabiles, contingentium antem trans-
mutabiles. Quaest. disp. de malo. q. 16. a. 7. ad 15. — Wenn also
die Molinisten in folgender Weise argumentieren: die Prideterminatio
Gottes ist eins und dasselbe mit dem Willen und der Thétigkeit Gottes;
diese aber ist ,unveridnderlich®, ,infallibel*, ,unbesiegbar“; folglich
handelt dann der Wille nicht mehr frei, sondern notwendig, so miissen
wir dazu die Bemerkung machen, dafs es den Molinisten an der Kenntnis
der ersten Grundwahrheiten der Philosophie ganz und gar
fehlt., Nicht das eine und andere Mal, sondern oft und oft schirft uns
der bl. Thomas die Wabrheit ein, die ,Notwendigkeit® oder die , Kon-
tingenz“ in den Kreaturen hinge von der Natur und Beschaffenheit
der sekundiren Ursachen, nicht aber von der Natur und Be-
schaffenheit der ersten Ursache ab. Ist die unmittelbare Ur-
sache ,kontingent®, erklart der englische Lehrer, so ist und bleibt auch
der IEffekt ein ,kontingenter®, obgleich die hohere oder erste Ursache
eine ,notwendige® sein moge. Requirit autem ordo universi aliquas causas
esse variabilis, quum corpora sint de perfectione universi, quae non
movent nisi mota. A causa autem variabili effectus contingentes
sequuntur. Non enim potest effectus esse firmioris esse quam sua causa.
Unde videmus, quamvis causa remota sit necessaria, si tamen causa



Die Neu-Thomisten, 167

proxima sit contingens, effectum contingentem esse. Sicut
patet in his, quae circa inferiora corpora incidunt; quae quidem con-
tingentia sunt propter causarum proximarum contingentiam,
quamvis causae remotae, quae sunt motus coelestes, sint ex necessi-
tate. Summ. ctr. Gent. lib. I. ¢. 85.

Quod autem voluntas divina certitudinem habeat (praedestinationis)
et tamen necessitatem non imponat, sic patet. Voluntas enim Dei
est efficax et perfecta causa omnium rerum, quia omnia quae voluit fecit
Dominus. Cujus perfectio et efficacia apparet ex hoc, quod non solum
movet et causat res, sed etiam dat eis talem modum causandi,
in quantum cuilibet rei determinatum modum contulit, quo suos effectus
produceret, Unde, quia ipse voluit quaedam esse in Universo necessa-
ria et quaedam contingentia, constituit quasdam causas, quibus
contulit, ut contingenter causarent, et quasdam, quibus contulit, ut
necessario causarent suos effectus. Unde voluit istum vel illum effectum
non solum esse, sed etiam illo modo esse, scilicet vel contingenter
vel necessario: sicut quod voluit Petrum non solum currere, sed etiam
contingenter currere. Kt similiter voluit istum hominem salvare, sed
eo modo, ut libri arbitrii libertatem non perderet. Kt sic quod Petrus
vel Martinus salvetur, habet duas causas: unam, scilicet voluntatem
divinam: et haec habet certitudinem. Aliam liberum arbitrium, et
haec habet contingentiam. Et sic est in aliis rebus. Quia, quod sint
contingentia, provenit eis ex causa proxima. Quod vero sint certa
et necessaria, provenit eis ex causa prima. Unde prima causa
rerum, scilicet divina voluntas, etiam de contingentibus habet certi-
tudinem. Ex qua quidem certitudine non imponitur ipsis rebus aliqua
necessitas, quia non solum vult ea esse, sed tali modo esse, scilicet
necessario vel contingenter.

Quod vero praedestinatio certitudinem habeat et necessitatem
non imponat, similiter patet. Modus enim vel directio vel propositum
dirigendi in finem, quod est ipsa praedestinatio, est secundum consti-
tutionem et ordinem causarum a Deo constitutarum. Constat
autem quod, quando sunt duae causae ordinatae, quarum una est ne-
cessaria et alia contingens, effectus semper est contingens.
In praedestinatione autem sunt duae causae, quarum una est, neces-
saria, scilicet ipse Deus. Et alia est contingens, scilicet liberum
arbitrium. Et ideo oportet, effectum praedestinationis contin-
gentem esse. Unde quia Deus scit et vult istum vel illum consequi
talem finem, praedestinatio certitudinem habet. Quia vero Deus vult ut
secundum libertatem arbitrii in talem finem dirigatur, ideo hujusmodi
certitudo nullam praedestinato necessitatem imponit. Quodlibet: 11. a. 3.
— Vergl. Quodl. 12. a. 3.

Aus diesen Stellen des englischen Lehrers geht zur Evidenz hervor,
dals die Notwendigkeit oder die Freiheit eines Aktes, einer Thitigkeit,
der Kreaturen unmittelbar gar nicht von Gott, sondern von der
ndchsten Ursache, also von der Kreatur abhiingt. Wie die Wesen-
heit oder Natur des Geschopfes beschaffen ist, so wird das Geschopf
théatig sein, entweder notwendig oder frei. Daran #ndert die Thétig-
keit Gottes, die praemotio physica, die ,unverinderlich“, ,infallibel®,
»unbesiegbar® also in diesem Sinne eine notwendige ist, ganz und gar
nichts, Auf Gott kann diese Notwendigkeit oder Freiheit nur insofern
zurlickgefithrt werden, als er die Natur des Geschopfes derart ein-
gerichtet hat, dals sie in dem einen mit Notwendigkeit, in dem andern
dagegen mit Freiheit ihre Thitigkeit setzt. In diesem Sinne ist allerdings



168 Die Neu-Thomisten.

auch Gott die Ursache der notwendigen und der freien Thitigkeit. Xt
sic non dicimus, quod aliqui divinorum effectuum sint contingentes solum-
modo propter contingentiam causarum secundarum, sed magis propter
dispositionem divinae voluntatis, quae talem ordinem rebus providit.
S. Thom. Quaest. disp. de veritate. q. 23, a. 5. — Wer demnach be-
hauptet, die praemotio physica Gottes hebe die Freiheit des Willens
auf, weil sie immutabel, infallibel, insuperabel wirkt, der bat von den
Grundprincipien der Philosophie nicht die geringste Kenntnis.

Welche Potenz leugnen also die ,Thomisten® in dem primo-
vierten Geschdpfe? DBehaupten sie vielleicht, dals die Natur und
Beschaffenheit der Kreatur durch die praemotio physica eine An-
derung erfahre? Nein, sie lehren das gerade Gegenteil. Ad divinam
providentiam non pertinet naturam rerum corrumpere, sed servare.
Unde omnia movet secundum eorum conditionem. S. Thom. Summ.
theol. 1. 2. q. 10. a. 4. Oder hat vielleicht irgend ein , Thomist* je be-
hauptet, die Natur und Beschaffenheit des Willens sei nicht eine
freie, sondern eine notwendige? Man wird nicht einen einzigen auf-
zufinden imstande sein, der eine Doktrin dieser Art verteidigt héitte, Oder
hat irgend ein ,Thomist je die Ansicht ausgesprochen, Gott hewege die
Kreaturen nicht ihrer Natur und Beschaffenheit entsprechend?
Man wird vergebens nach einem solchen ,Thomisten“ suchen. Dann aber
leuchtet von selber ein, was der Vorwurf, die Lehre der ,Thomisten®
vernichte die Freiheit, eigentlich zu bedeuten hat.

Die Wahrheit ist vielmehr die, dafls nicht die ,Thomisten“, sondern
die Molinisten lehren, der Wille verliere unter der praemotio physica
die Potenz fiir das Gegenteil. Denn sie behaupten, der Wille bleibe
unter der praemotio physica nicht mehr frei. Sie mifsten allerdings
dann beweisen, beweisen sagen wir, nicht immer nur behaupten,
dals Gott durch die praemotio physica anders bewege, als es der Natur
und Beschaffenheit des Willens entspricht. Leider suchen wir
bis jetzt ganz vergebens nach einem Beweise. P, Frins hat zwar ein-
mal einen Anlauf zu einer Beweisfilhrung genommen, allein dieser Anlauf
ist klaglich gescheitert. Der Autor schreibt a. a. O. 8. 20: ,reponunt
Molinistae ad primum, saltem maxime dubium videri, num voluntas
creata nequeat, ne divinitus quidem, moveri aliter atque id per se con-
naturalis ipsius habitudo et proportio ad vires apprehensivas judiciumque
rationis exigit. Imo videri id negari non posse, nisi velimus amplitudinem
divinae potentiae contra rationes rerum nimium coarctare et Dei intimum
in voluntate dominatum negligere atque evertere. Lege S. Thomam q. 22.
de veritate, a. 8, ubi hoc fieri posse, evidenter tradit, quidquid aliqui
contradicunt.“

Das ist also der Beweis des P. Frins, Wir haben wiederum die
bekannte Logik vor uns. Der Wille kann anders bewegt werden,
als seine natiirliche Beschaffenheit und sein natiirliches Ver-
hiltnis zu dem Verstande es fordern: folglich wird er anders bewegt.
Gott kann den Willen anders bewegen: folglich bewegt er ihn anders,
als das Urteil der Vernunft verlangt. Nach dieser Logik thut Gott
selbstverstandlich alles das, was er thun kann. Es entspricht darum
ebenso genau dieser Logik, wenn wir sagen: Gott kann nur das thun,
was er wirklich thut. Wer mit einem derartig ausgefiilhrten Beweise
einverstanden ist, der moge zusehen, wie er fahrt.

Eine weitere Merkwiirdigkeit, die wir hier verzeichnen miissen, ist
die, dals auf einmal die Allmacht Gottes in das Feld gefithrt wird, wo
die Schwierigkeit sich als schier uniiberwindlich darstellt, wihrend man



Die Neu-Thomisten. 169

sie dort, wo sie sich von selber ergibt, frischweg in Abrede stellt. Der
Autor hat vielleiecht schon einmal etwas vom Objekte des Willens gehort.
Nach der Lehre des hl. Thomas bildet das bonum apprehensum den
eigentlichen Gegenstand des Willens. Potentia appetitiva est potentia
passiva, quae nata est moveri ab apprehenso. Unde appetibile appre-
hensum est movens non motum; appetitus autem movens motum. Summ.
theol, 1. p. q. 80. a. 2. Appetibili non accidit esse apprehensum
per sensum vel intellectum, sed per se ei convenit. Nam appetibile
non movet appetitum, nisiin quantum est apprehensum. 1. ¢. ad 1.
— Bonum intellectum movet voluntatem. ib. q. 82. a. 8. ad 2. — Diese
Ansicht findet sich zum mindesten an dreifsig Stellen. Ferner besteht
nach dem hl. Thomas das Wesen des Willens, wie iiberhaupt jedes
Strebevermodgens, in nichts anderem als in der Neigung, welche einer
Form folgt. Wenn also P. Frins erklart, Gott konne den Willen
gegen das Urteil der Vernunft bewegen, so heilst das mit andern
Worten, Gott k6nne den Willen zu keinem Objekte neigen. Allein
das Wesen des Willens besteht in der Neigung zu einem Objekte,
namlich zu der vom Verstande dargestellten Form. Gott kann also
bewirken, dals das Nichts Objekt des Willens sei und der Wille sich
zu dem Nichts neige, wihrend doch der Wille wesentlich in der
Neigung zu dem erkannten Gut besteht. Ob Gott dies alles kann?
Ob seine Allmacht so weit reicht?

Daftir aber kann Gott den Willen der Natur und Neigung desselben
entsprechend bewegen. Da nun der Wille sich hier auf Erden zu gar
keinem Objekte in Concreto mit Notwendigkeit, sondern zu jedem
mit voller Freiheit neigt, so kann Gott ihn dieser seiner Neigung
entsprechend bewegen. Aber gerade das ist es, was die Molinisten
einstimmig bestreiten, I'lir eine Bewegung dieser Art besitzt Gott keine
Macht, wiahrend er die friiher genannten Widerspriiche zu bewirken
vermag, den Willen zwingen kann!

Was P. Frins den hl. Thomas an der genannten Stelle sagen lilst,
ist natiirlich weiter nichts als die offene Unwahrheit. Quantum-
cunque enim voluntas immutetur in aliquid, non dicitur cogi in illud.
Cujus ratio est, quia ipsum velle aliquid est inclinari in illud. Coactio
autem vel violentia est contraria inclinationi illius rei, quae cogitur, Cum
igitur Deus voluntatem immutat, facit, ut praecedenti inclinationi succe-
datalia inclinatio, et ita ut prima aufertur, et secunda manet, Unde illud,
ad quod inducit voluntatem, non est contrarium inclinationi jam existenti,
sed inclinationi, quae prius inerat. Unde non est violentia nec coactio.
— Wer aus dieser Stelle der Wahrheit gemé[s herauszubringen ver-
mag, dals Gott den Willen anders bewegen konne, als das natiir-
liche Verhaltnis des Willens zu dem Urteile der Vernunft es be-
ansprucht, dessen Scharfsinn verdient in der That alle Bewunderung.
Von welcher Neigung spricht denn hier der hl. Thomas? Etwa von der
natirlichen? Dann kann die Natur sich ganz nach Belieben unter
der Einwirkung Gottes andern. Denn der englische Lehrer sagt hier,
dafs der einen Neigung eine andere folge. Wie viele natiirliche Nei-
gungen besitzt denn der Wille? Der Wille als Wille hat nur eine
natirliche Neigung, nimlich die freie. Folgt dieser freien natiir-
lichen Neigung eine andere, die notwendige, so hort der Wille auf
Wille zu sein. Ob die Allmacht Gottes das zu stande bringt? Hs wire
Jedenfalls die ni#mliche Allmacht, die aus Nabuchodonosor ein Tier
gemacht hat, wie uns ein Schriftsteller einmal versicherte.

90, Die , Thomisten* behaupten indessen auch noch etwas anderes,



170 Die Neu-Thomisten.

namlich, dals es einen Widersprueh in sich schlésse, wenn der von Gott
nicht physisch vorherbewegte und vorherbestimmte Wille thatsédchlich
in den Akt iberginge. ,Aut e contra non est ita praemota et prae-
determinata physice a Deo, et sic repugnat, quominus in illum actum
revera transeat.“ So P, Frins S. 17 im Texte. In der Anmerkung
dagegen wird sofort, wie das im litterarischen Leben schon o6fters vor-
zukommen pflegt, eine kleine Verdnderung oder Unterstellung versucht.
Es heifst daselbst: ,alteram partem doctrinae Thomisticae, voluntatem,
quando a Deo praemota et praedeterminata physice ad actum non sit,
non posse revera elicere actum, fatentur et docent Thomistae planis-
simis verbis ut doctrinam certissimam et principalem.“

Im Texte lautet also die Doktrin der ,, Thomisten®: es ist ein Wider-
sprach, dafs der Wille ohne die praemotio physica thatsédchlich in
den Akt ibergehe; in der Anmerkung dagegen: dafs er thatsdchlich
in den Akt iibergeben k6nne. Das eine Mal wird der thatsédchliche
Akt, das andere Mal die Potenz fiir diesen Akt geleugnet. Dies aber
sind fiar die Molinisten, wie es scheint, vollkommen identische
Dinge. Unser Autor beruft sich auf Bannes, der sagt: nulla secunda
causa potest operari, nisi sit efficaciter a prima determinata. Der Autor
hatte sich tbrigens auf den hl. Thomas selber stiitzen konnen, und
sein Argument hitte damit ein viel grofseres Gewicht. Und in der That
erklart der englische Lehrer ganz ausdriicklich, dafs keine passive
Potenz in den Akt f{ibergehen konne, es sei denn, sie besilse die
Form ihres Aktiven. Anderswo lehrt er, nichts bewege, aulser in-
sofern es sich in actu, und nichts werde bewegt, aulser insofern es
sich in der Potenz befindet. Und diese beiden kénnten nicht zu-
gleich und unter dem némlichen Gesichtspunkte einem Sub-
strate innewohnen. Nihil movet, nisi secundum quod est in actu, nec
movetur, nisi secundum quod est in potentia. Kt haec duo non possunt
simul eidem inesse respectu ejusdem. I, Sent. d. 8. q. 3. a. 1. ad 3.
Hierher gehoren noch andere dhnliche Ausspriiche des englischen Lehrers,
wie: de potentia autem non potest aliquid reduci in actum, nisi per
aliquod ens in actu. Summ. theol, 1. p. q. 2. a. 3. — Omne quod
quandoque est agens in potentia, et quandoque in actu indiget moveri
ab aliquo movente. Necesse est ergo quod (voluntas) ab aliquo mo-
veatur ad volendum. Summ. theol. 1. 2. q. 9. a. 4. — Quantum-
cunque natura aliqua corporalis vel spiritualis ponatur perfecta, non
potestin suum actum procedere, nisi moveatur a Deo. L ¢, q. 109.
a. 1. u. s. w. Ganz dasselbe sagen nun auch die vom Autor noch an-
gefiihrten ,Thomisten“: Alvarez, Nazarius und alle sibrigen, die er noch
aufzufinden imstande ist.

Was wird demnach vom hl. Thomas und den ,Thomisten* bestritten?
Vielleicht die wirkliche, reale Fahigkeit oder Potenz fiir den
Akt? In keiner Weise. Denn die Potenz selber ist ihrem ganzen Wesen
nach nichts anderes als eine Qualitat des Geschopfes, die sich auf einen
Akt bezieht. In ordine operativo ist somit die Potenz nichts anderes
als das Prinecip fir eine Thitigkeit. KEsse in potentia nihil aliud est
quam ordinari in actum. 8. Thom. Quaest. disp. de malo q. 1. a. 2. —
In hoc consistit ratio potentiae, ut sit proximum principium operis.
I. Sent. d. 45. q. 1. a. 8. ad 2. — Potentia importat rationem principii
actionis. ib. d. 42. q. 1. a. 1. ad 2. — Omne illud quod est principium
actionis, ut quo agitur, habet potentiae rationem. Quaest. disp. de
potentia. q. 2. a. 1. — Die Potenzen der Seele, der Verstand und Wille,
bilden bekanntlich accidentia propria der Seele, sind somit



Die Neu-Thomisten. 171

unverlierbar und unzerstéorbar. Da indessen die Potenzen der
Kreaturen von Natur aus passive, nicht aktive Potenzen sind, der
Wille manchmal in actu, manchmal in der Potenz sich befindet und
jeder Akt der Potenz entsprechen mufs, so entspricht dem Willen in
der Potenz eine Thiatigkeit in der Potenz oder der Moglich-
keit nach; dem Willen in actu dagegen die Théitigkeit in actu, in
der Wirklichkeit. Unumquodque, secundum quod est actu et per-
fectum, secundum hoc est principium activum alicujus. Patitur autem
unumquodque, secundum quod est deficiens et imperfectum. . ..
Ratio autem activi principii convenit potentiae activae. Nam potentia
activa est principium agendi in aliud; potentia vero passiva est
principium patiendi ab alio. — Unumquodque agit, secundum quod est
actu; unumquodque patitur, secundum quod est in potentia. S, Thom.
Summ. theol. 1. p. q. 25. a. 1. c. et ad 1.

Und warum entspricht dem Willen in der Potenz blofs eine Thétig-
keit der Moglichkeit nach, nicht aber eine solche in der Wirklich-
keit? Weil die Thatigkeit der Wirklichkeit nach vornehmer ist
als die Potenz. KEs wire somit kein richtiges Verhiltnis vorhanden
zwischen der Potenz und der Théitigkeit. Dies trifft bei allen
Kreaturen zu. ,Quandocunque actus est aliud a potentia, oportet, quod
actus sit nobilior potentia.“ 8. Thom. Il. ¢. ad 2. — Dieses Mils-
verhéltnis nun zwischen dem Willen in der Potenz und der Thitigkeit
in der Wirklichkeit muls auf irgend eine Weise behoben werden.
Und dies geschieht dadurch, dals der Wille in der Potenz durch die
praemotio physica in den Willen in actu versetzt wird. Dann ent-
spricht ihm die Théatigkeit in actu. Noch ein anderer Umstand steht
im Wege, dafs dem Willen in der Potenz eine Thiatigkeit in der
Wirklichkeit entspriche. Der Wille in der Potenz ist niamlich
ganz und gar unbestimmt; die Thitigkeit in der Wirklichkeit da-
gegen macht etwas sehr Bestimmtes aus. Das viollig Unbestimmte
aber steht nicht im richtigen Verhiltnisse zu dem durchaus Be-
stimmten. Daher kann dem Willen in der Potenz nicht die wirk-
liche Thitigkeit, sondern nur die mégliche entsprechen.

Dagegen lafst sich nun ein Zweifaches einwenden. Zum ersten
scheint der Umstand, dafs die Thitigkeit vollkommener, vornehmer,
nobilior sei, wie der hl. Thomas sagt, nicht zu beweisen, dafs die wirk-
liche Thitigkeit dem Willen in der Potenz keineswegs entsprechen
konnte. Denn der Akt, die Form ist ja stets vollkommener, vornehmer
als die Potenz. Nun bildet aber die Thitigkeit den Akt, die Form
der Potenz, also des Willens in der Potenz. Als Accidens in-
hiriert die Théitigkeit dem Willen, und dieser verhilt sich daher wie
die Potenz, kann folglich nicht gleich vornehm sein mit der Théatig-
keit. Das Substrat als Substrat ist ja immer weniger vornehm
als das, was diesem Substrat inhériert. Zum zweiten lifst sich da-
gegen geltend machen, dals der Wille in der Potenz allerdings un-
bestimmt genannt werden miisse, allein, dafs er gerade durch seine
Thétigkeit selber bestimmt werde. '

Darauf haben wir eine ganz einfache Antwort. Diese zwei Einwiirfe
hétten ihre volle Bedeutung, ware der Willensakt, die Thitigkeit des
Willens nicht ein Effekt, eine Wirkung des Willens in actu, trite
diese Thatigkeit nicht aus dem Willen in actu heraus. Denn nie
darf ein Effekt, eine Wirkung vornehmer sein als die eigene
Ursache, so oft es sich um die Hauptursache, nicht um die in-
strumentale handelt, Duplex ex causa. Una principalis, quae agit



172 Die Neu-Thomisten.

per propriam formam. Et haec est nobilior quam effectus, in quantum
est causa. Alia est causa instrumentalis, quae non agit per formam
propriam, sed inquantum est mota ab alio. Et hanc non oportet no-
biliorem esse effectu. S. Thom. Quaest. disp. de malo. q. 4. a. 1.
ad 15. — Nobilius est aliquid in causa principali quam in effectu,
non autem in causa instrumentali. ib. a. 3. ad 5. Vergl. IV, Sent.
d. 1. q. 1. a. 4. qu. 1. ad 8. — ib. d. 14. q. 2. a. 2. ad 2. — Wird nun
von der praemotio physica abgesehen, so bildet offenbar der Wille die
Hauptursache, die causa principalis, seiner eigenen Thiatigkeit,
wie es ja die Molinisten ausdriicklich behaupten. Allein diese Thétig-
keit ist vornehmer als der Wille in der Potenz, und doch mufls der
Wille die Ursache dieser Thatigkeit ausmachen. Der Widerspruch
liegt somit darin, dals der Wille etwas Vornehmeres soll hervorbringen
konnen, als er selber ist, wihrend er doch die Ursache dieses
Vornehmeren ausmacht. Diese Schwierigkeit oder dieser Widerspruch
ist allerdirgs auch dann noch vorhanden, wenn der Wille nicht in der
Potenz, sondern in actu gedacht wird. Denn auch dann ist und bleibt
die Thitigkeit als Accidens etwas ,Vornehmeres“ als der Wille in
actu., Wir geben dies unbedingt zu. Dies bildet eben einen Beweis
mehr fiir uns, die wir behaupten, dafs der Wille seine Thatigkeit
nicht als Hauptursache, sondern als instrumentale und in vir-
tute divina setzt, somit von Gott primoviert sein muls. Dals aber
die Thatigkeit etwas ,Vornehmeres“ ist als der Wille in der Potenz,
dartiber kann ein Zweifel nicht aufkommen. Das ens in actu ist vor-
nehmer als das ens in potentia.

Auf den zweiten Kinwurf, dafs die Théatigkeit den Willen selber
bestimme und als Ursache formell konstituiere, bemerken wir
folgendes: es ist unmdoglich und ein heller Widerspruch, dafs die
Thatigkeit des Willens dies zustande bringe. Der Beweis dafir ist
einfach. Die Théatigkeit bildet einen Effekt, eine Wirkung der
aktiven Potenz. Sie ist somit wenigstens der Natur nach spiter als
die aktive Potenz oder ihre Ursache. Diese Thiatigkeit nun ist etwas
durchaus Bestimmtes, die Potenz selber, der Wille, wird als etwas
Unbestimmtes angenommen, das erst durch die Thatigkeit be-
stimmt werden soll. Wie kann nun etwas ganz und gar Bestimmtes
aus einem vollig Unbestimmten als Wirkung aus seiner Ursache
heraustreten? Das ist ein arger Widerspruch. Opus determi-
natum non progreditur nisi a determinato agente. Kt inde est
quod illud, quod est tantum in potentia, non agit, quia se habet
indeterminate ad multa. Sed forma, quae est terminans poten-
tiam materiae, principium actionis dicitur. S. Thom. I, Sent. d. 45.
q. 1. a. 3. Kine bestimmte Wirkung kann niemals aus einer un-
bestimmten Ursache hervorgehen. Ebensowenig kann das Bestimmte,
welches spiter ist, etwas Friitheres bestimmen oder als Bestimmtes
innerlich konstituieren. Das Bestimmende ist stets der Natur
nach friher als das, was bestimmt wird. Die Thiatigkeit des
Willens miifste somit der Natur nach frither sein als der Wille. Allein,
dann ist diese Thatigkeit keine Wirkung, kein Effekt des Willens,
weil jeder Effekt der Natur nach sp#iter ist als seine Ursache.

Was lehren demnach der hl. Thomas und die ,Thomisten“ ein-
stimmig mit Bezug auf den Willen, der von Gott nicht vorherbewegt
und vorherbestimmt ist? Sie sagen folgendes:

a) Der Verstand und Wille des Menschen sind zwei reale
Fahigkeiten, Vermogen oder Potenzen, die als solche eine



Die Neu-Thomisten. 173

transcendentale Beziehung zu der Thitigkeit haben, fiir die
Thatigkeit bestimmt sind. Diese Fahigkeiten oder Potenzen sind
unzerstérbar und unverlierbar. Potentia, secundum quod est
potentia, ordinatur ad actum. Unde oportet rationem potentiae
accipi ex actu, ad quem ordinatur. Et per consequens oportet, quod
ratio potentiae diversificetur, ut diversificatur ratio actus. 8. Thom.
Summ. theol. 1. p. q. 77. a. 3.

b) Diese Fihigkeiten oder Potenzen erstrecken sich auf alles
Seiende und sogar auf das Nicht-Seiende. Daher kann der Ver-
stand dem Willen alles Seiende, aber auch das Nicht-Seiende, die Un-
thitigkeit als ein Gut vorstellen, welches dann der Wille begehrt
oder nicht begehrt, auswahlt. Die Unthéatigkeit bildet nicht an
und fiir sich ein Gut, so dafs sie um ihrer selbst willen erstrebenswert
wire. Denn die Kreatur, zumal der Mensch, ist der Thitigkeit
wegen da. Diese Thitigkeit ist entweder selber der Zweck oder wenig-
stens das Mittel zu dem Zwecke, dem Endziele. Die Unthitigkeit
kann somit niemals Zweck oder Ziel, sie kann nur Mittel zu dem
Zwecke sein. Darum féllt sie unter die Auswahl, die electio des
Willens. Der Vorzug und die Freiheit, dieses Privilegium des
Menschen, besteht keineswegs in der Unthéatigkeit als solcher,
denn in diesem Falle wire der Mensch schlechter daran als die iibrigen
Kreaturen, deren Zweck und Ziel die Théatigkeit bildet; nein, der
Vorzug des Menschen besteht neben andern darin, dals er die Un-
thatigkeit als ein Mittel zu dem Zwecke und insofern als ein Gut
sauswihlen® kann. Tendit enim in divinam similitudo res creata per
suam operationem. Per suam autem operationem una res fit causa
alterius. Ergo in hoc etiam res intendunt divinam similitudinem, ut sint
aliis causae. — Tunc maxime perfectum est unumquodque, quando
potest alterum sibi simile facere. Illud enim perfecte lucet, quod alia
illumiare potest. Unumquodque autem tendens in suam perfectionem,
tendit in divinam similitudinem. Per hoc igitur unumquodque tendit in
divinam similitudinem, quod intendit aliorum causa esse. Quia vero
causa, in quantum hujusmodi, superior est causato, mani-
festum est quod tendere in divinam similitudinem per hunc modum, ut
8it aliorum causa, est superior perfectio in entibus. S. Thom.
Summ. ctr. Gent. lib. 8. ¢. 21. — Duplex est rei perfectio: prima et
secunda. Prima quidem perfectio est, secundum quod res in sua sub-
stantia est perfecta. Quae quidem perfectio est forma totius, quae ex
integritate partium consurgit. Perfectio autem secunda est finis. Finis
autem vel est operatio vel est aliquid, ad quod per operationem
pervenitur. S. Thom. Summ. theol. 1. p. q. 73. a. 1. — Unumquodque
in tantum perfectum est, in quantum est actu. Nam potentia sine actu
imperfecta est. . . . Manifestum est autem, quod operatio est ul-
timus actus operantis. Unde et actus secundus a Philosopho nomi-
natur. Et inde est, quod in aliis rebus res unaquaeque dicitur esse
propter smam operationem. ib. 1. 2. 4. 3. a. 2. — Illud cujus
domini sumus dicitur esse voluntarium. Sed nos domini sumus ejus quod
est agere et non agere, velle e¢ non velle. Ergo sicut agere et
velle est voluntarium, ita et non agere et non velle. ib. q. 6. a. 3.
— Aliquid dicitur voluntarium, non solum quia cadit super ipsum actus
voluntatis, sed quia in potestate nostra est, ut fiat vel non fiat. Unde
etiam non velle potest dici voluntarium, in quantum in potestate hominis
est velle et non velle. ib. q. 71. a. 5, ad 2. — Wollten wir demnach
die Unthatigkeit des Willens als solche zu den Vorziigen der



174 Die Neu-Thomisten.

menschlichen Freiheit rechnen, so wiirden wir sehr irren. Passiv
sein bildet keinen Vorzug, sondern eine Unvollkommenheit fir ein
jedes Geschopf. Der Vorzug des Menschen besteht vielmehr darin,
dals er die Unthatigkeit als Mittel zu dem Zwecke wahlen kann.
Allein wahlen kann er nur durch einen Akt, durch eine Théatigkeit.

¢) Leider ist der Mensch, wie jede Kreatur, von Natur aus mit
dieser Unvollkommenheit behaftet. Der Wille des Menschen ist zwar
manchmal thétig, ein agens in actu, manchmal dagegen unthitig,
ein agens in potentia. Bestindig in actu und thatig ist nur der
Wille Gottes. Von Natur aus, oder wenn es auf ihn allein ankommt,
ist und bleibt er unthétig, ein agens in potentia. Gott hat den
Kreaturen bei der Schopfung zwar die substantielle Form und ver-
schiedene Fahigkeiten oder Potenzen gegeben, wodurch sie théatig
sein konnen, die das principium radicale und proximum fir die
Thatigkeit bilden. Allein die Kreaturen sind durch diese beiden
Principe nicht schon eo ipso ein agens in actu, sondern bleiben
immerhin noch ein agens in potentia. Den besten Beweis dafiir liefert
der Mensch, der trotz der substantiellen Form als dem principium
radicale und den Potenzen des Verstandes und Willens als dem prin-
cipium proximum der Thitigkeit dennoch manchmal nicht thatig
ist. Wiren diese beiden Principe fiir sich selber ausreichend, um thitig
zu sein, so miifste der Wille sich unausgesetzt in Thatigkeit befinden,
weil der Mensch dieselben stets besitzt. Gentigen diese zwei Principe,
so ist der Wille von Natur aus eine aktive Potenz oder ein agens
in actu. Wie kommt es aber dann, dals er, wie die Krfahrung lehrt,
manchmal nur ein agens in potentia ist? Ohne Unterbrechung
ein agens in actu ist Gott, und zwar er ganz allein.

Die Molinisten, wie P. Kleutgen, scheinen nach dem frither Ge-
sagten an ein Hindernis zu denken, so dafls der Wille in potentia
ist, solange ein Hindernis im Wege steht. Wird dieses Hindernis ent-
fernt, so wird der Wille ohne weiteres wieder ein agens in actu, und
es folgt damit zugleich eine Thatigkeit. — Allein damit sind die
Schwierigkeiten keineswegs behoben. Denn zunéchst sind wir uns dessen
gar nicht bewulst, dafs unserm Willen stets ein Hindernis entgegen-
stehe. Somit stitzt sich die Theorie vom Hindernisse auf eine leere
Behauptung. Zweitens aber weils der Wille nicht blofs von einem
Hindernisse absolut nichts, sondern er kennt iberhaupt kein Hindernis.
Jedes Hindernis miifste ihn ja in eine widernatirliche, in eine
Zwangslage versetzen, Allein der Wille 14alst sich in gar keiner Weise
zwingen. Nicht einmal Gott, noch viel weniger eine Kreatur, bringt
dies je zustande. Deus potest immutare voluntatem de necessitate, non
tamen potest eam cogere. Quantumcunque enim voluntas immutetur in
aliquid, non dicitur cogi in illud. Cujus ratio est, quia ipsum velle ali-
quid est inclinari in illud; coactio autem vel violentia est contraria in-
clinationi illius rei quae cogitur. Cum igitur Deus voluntatem immutat,
facit, ut praecedenti inclinationi succedat alia inclinatio; et ita quod prima
aufertur et secunda manet. Unde illud, ad quod inducit voluntatem, non
est contrarium inclinationi jam existenti, sed inclinationi, quae prius in-
erat. Unde non est violentia nec coactio. S. Thom. Quaest. disp. de
veritate. ¢. 22. a. 8. — Quantum ad ipsum proprium actum voluntatis
non potest ei violentia inferri. Kt hujus est ratio, quia actus voluntatis
nihil est aliud quam inclinatio quaedam procedens ab interiori principio
cognoscente, sicut appetitus naturalis est quaedam inclinatio ab interiori
principio, et sine cognitione. Quod autem est coactum vel violentum, est



Die Neu-Thomisten. 175

ab exteriori principio. Unde contra rationem ipsius actus voluntatis est,
quod sit coactus vel violentus. S. Thom. Summ. theol. 1. 2. q. 6. a. 4.

Ist der Wille in Wahrheit eine aktive Potenz oder eine potentia
in actu schon von Natur aus und wird er an seiner Thitigkeit
gehindert, so haben wir unvermeidlich den Zwang und die Gewalt vor
uns. Die potentia in actu geht sofort in Thatigkeit iiber, ist blols
der Natur nach friher, der Zeit nach aber zugleich mit ihrer
Théatigkeit, aulser, sie wirde daran gehindert. Nun aber kann der
Wille gar nicht gehindert werden. Mit dieser Erklirung kommen
wir somit durchaus nicht zurecht, erkliren wir durchaus nicht, warum
der Wille sich manchmal blofs in der Potenz befindet.

Drittens endlich, wollten wir auch zugeben, der Wille wiirde
manchmal gehindert, indem der Verstand seine Aufmerksamkeit vom
Gegenstande des Willens gerade abgezogen hat, so trifft doch dies
keineswegs stets zu, Uberdies kann man diesen Zustand nicht ein
Hindernis nennen, denn der Wille bewegt auch den Verstand und
veranlafst ihn, seine Aufmerksamkeit von andern Dingen abzulenken und
dem Gegenstande des Willens zuzuwenden. Voluntas per modum
agentis movet omnes animae potentias ad suos actus praeter vires
naturales vegetativae partis. S. Thom. Summ, theol. 1. p. q. 82. a. 4.
— Homo ex necessitate appetit beatitudinem quantum ad determina-
tionem actus, quia non potest velle oppositum; non autem quantum ad
exercitium actus, quia potest aliquis non velle tunc cogitare
de beatitudine, quia et ipsi actus intellectus est voluntatis particulares
sunt. Quaest. disp. de malo. q. 6. a. un. — Potest tamen non velle actu,
quia potest avertere cogitationem beatitudinis, in quantum movet in-
tellectum ad suum actum, 1 ¢. ad 7. — Worin liegt also der Grund,
dals der Wille manchmal nicht thatig, blofs ein agens in potentia
ist? Woher kommt es, dals der Wille zwar immer die Fahigkeit,
die Potenz fiir seine Thitigkeit besitzt und trotzdem nicht un-
unterbrochen sich in Thatigkeit befindet?

d) Die Molinisten sagen zweitens, dies komme her von der Selbst-
bestimmung des Willens. Der Wille kénne sich ndmlich auch fiir
die Unthéitigkeit, fiir das non agere bestimmen. Infolgedessen bleibe
er manchmal in der Potenz, bilde er manchmal ein agens in po-
tentia. Dies ist sehr wahr, trifft aber den Kernpunkt der Schwierigkeit
nicht. Denn diese Selbstbestimmung fir die Unthatigkeit, fir
das non agere, setzt einen Akt, einen actus electivas des Willens
voraus. Nun befindet sich aber der Wille manchmal auch nicht in
actu, ist er auch nicht ein agens in actu mit Bezug auf diesen
actus electivus fir die Unthétigkeit. Wie kommt also der Wille
als agens in potentia hinsichtlich dieses Aktes, wodurch er das
non agere auswihlt, aus dem Zustande der Potenz, des agens in
potentia, in den Zustand des agens in actu hiniiber? Der Wille ist
Ja, wie 8. Thomas ausdriicklich bemerkt, manchmal eligens in po-
tentia? Voluntas, quando de novo incipit eligere, transmutatur a
sua priori dispositione quantum ad hoc, quod prius erat eligens in
potentia, et postea fit eligens actu. S. Thom. Quaest. disp. de
malo. q. 6. a. un. ad 17. KEs unterliegt doch nicht dem mindesten
Zweifel, dafls der Wille auch mit Bezug auf die electio der Unthatig-
keit, des non agere, manchmal blofs ein agens in potentia, nicht
aber ein agens in actu ist. Wie und wodurch wird er nun in dieser
Hinsicht ein agens in actu, actu eligens ,non agere“?

Der Wille wird dies durch das Uberma s der Selbstbestimmungs-



176 Die Neu-Thomisten.

fahigkeit, antwortet uns P. Pesch. Allein die Worte ,Ubermafls der
Selbstbestimmungsfahigkeit® schliefsen die Schwierigkeit ein, anstatt
sie zu losen, Die Fahigkeit, sich selbst zu bestimmen, ist durchaus
nicht identisch mit der wirklichen Selbstbestimmung. Wir konnen
dieser ,Fahigheit“ ein noch gréfseres ,Ubermals“ zuerkennen, als P. Pesch
gethan hat; die ,Fihigkeit® bleibt trotz des denkbar mdéglichsten ,, Uber-
malses“, ,Fahigkeit®, voluntas in potentia, und weiter nichts. Die
,Fahigkeit®, sich selber zu bestimmen, ist weder identisch mit der
wirklichen Selbstbestimmung, noch folgt diese letztere ohne weiteres
aus der erstern., Von der Moglichkeit auf die Wirklichkeit, a potentia
ad actum non valet illatio. Und doch zieht P. Pesch ohne alles Be-
denken diese Schlulsfolgerung, Der Wille kann sich selber bestimmen,
er besitzt ein ,Ubermafls“ der Selbstbestimmungsfahigkeit; folglich
bestimmt er sich ganz allein selber, Damit, und freilich auch mit
sich selber im schreiendsten Widerspruch, schreibt dann P. Pesch a. a. O.
S. 365 folgendes: ,Uberdenken wir namlich die Wirksamkeit der
Dinge, so werden wir uns bald davon iiberzeugen, dafs ein jedes Wesen
pur dapn zu aktueller Wirksamkeit iibergeht, wenn es von einem
andern bereits in Wirksamkeit befindlichen Wesen dazu irgendwie
erregt wird. Quidquid movetur, ab alio movetur. Nicht einmal die
Lebewesen, denen man doch eine ,Selbstbewegung® zuschreibt, kénnen
in Thitigkeit tibertreten, wenn sie nicht in irgend einer Weise eine Ein-
wirkung erfahren. Ohne Frage konnen Dinge, welche verdndert werden,
in dieser ihrer Verinderung selbst mitthétig sein, aber zugleich héngen
sie in solcher Thétigkeit von andern ab und vermégen nicht schlecht-
bin sich durch sich allein zu verdndern. Kein Vermdgen kann
also durch sich allein aus dem Zustande des blofsen Konnens
in den des aktuellen Wirkens iibergehen, Denn wenn es die Be-
stimmtheit, sei es einen Zustand oder eine Eigenschaft, die es hervor-
bringen konnte, bis dahin nicht hervorbrachte, so muls es jetzt, da
es sie hervorbringt, eben hierzu bestimmt worden und also bereits eine
Anderung eingetreten sein. Also auch in dieser Hinsicht ist jede
Naturkraft einer Ergéinzung bedirftig. Es muls irgend etwas ge-
schehen, was sie zur Wirksamkeit veranlasse. Der hl. Thomas
spricht von einer ,Applicatio virtutis ad agendum.“ Was muls nun
eigentlich geschehen? ,Ein jedes Naturvorkommnis weist iiber seine
nichste Ursache zuriick auf eine frithere, welche die néchste zur Thétig-
keit veranlalste; und die frithere weist auf eine andere noch frithere
u. 8. w. Und so gelangen wir an der Kette der Naturwirkungen durch
Jahrhunderte und Jahrtausende hinauf zu Gott, welcher im Anfange
der Zeiten die geschaffenen Dinge in Wirksamkeit setzte, indem
er in irgend einer primitiven Form Bewegung veranlafste und so die
Maschine in Gang brachte. Die Verinderung, welche gegenwirtig die
einzelnen zu der ihrer Natur entsprechenden Thatigkeit erregt, ist ein
Ausflufs, eine durch zahllose Mittelglieder hindurchgehende Auswirkung
jenes primitiven Bewegungsquantums, welches Gott beim Weltanfange in
die Welt hineingelegt hat. Dies ist die physische, von Gott ausgehende
Primotion, welche jede geschopfliche Thitigkeit mitverursacht. Dieselbe
ist nicht so zu fassen, als miifste Gott der Herr einer jeden Wirkursache
noch einen besondern Puff geben, welcher sie zu ihrer Wirksamkeit
bestimmte. Nein; eines solechen speciellen, unmittelbar von Gott aus-
gehenden Anstofses bedarf es nicht; die Bestimmtheit liegt in der
Wirkursache ganz und gar vor. Wie der Schopfer den Dingen ein
Selbstsein verliehen hat, so hat er ihnen auch ein Selbstwirken gewéhrt.



Die Neu-Thomisten. 177

Bei ihrem Wirken bringen die Dinge jene Bestimmtheit zum Aus-
druck, welche in der ihnen eigentiimlichen Strebigkeit liegt. Sofern
diese Strebigkeit eine natiirliche ist, tridgt der Effekt das Geprige der
Naturnotwendigkeit, wie solche vom Urheber der Natur fixiert worden;
ist die Strebigkeit eine freie wie beim Menschen, so muls die Bestimmt-
heit des Effektes aus dem Ubermals der innern Selbstbestimmungsfihigkeit
herfliefsen, mit welcher der Schopfer die freie Kreatur begabt hat, damit
sie ein Bild der Gottheit sei.”

In dieser Darlegung sind viele Dinge ganz einfach nicht mehr
verstindlich. Beginnen wir zunidchst mit den Naturdingen. Gott hat
im Anfange der Zeiten die Dinge in Wirksamkeit gesetzt, indem er
in irgend einer primitiven Form Bewegung veranlafste. Die Ver-
dnderung, welche gegenwértig die einzelnen Naturdinge zu der ihrer
Natur entsprechenden Thétigkeit erregt, ist ein Ausfluls jenes pri-
mitiven Bewegungsquantums, welches Gott beim Weltanfange in die
Welt hineingelegt hat.

Daraus geht hervor, dafs Gott zwar im Anfange der Welt auf
die Kreaturen einen Einflufls ausiibte, indem er die ,Maschine“ in
Gang brachte, seitdem aber nicht mehr auf die Naturdinge wirkt, die
Naturdinge in Bewegung setzt. Dann sind die Naturdinge vom Anfange
der Welt an bestindig in actu, ein jedes derselben bildet ununter-
brochen ein agens, eine potentia in actu, niemals aber ein agens
in potentia. Aus diesem agens in actu tritt darum auch unaus-
gesetzt die Théatigkeit heraus. Ist dies richtig, dann bedarf es
allerdings keiner praemotio physica mehr fiir die gegenwéartige Thatig-
keit der Naturdinge. In dieser Beziehung tiberdies noch annehmen,
dals Gott jeder Ursache eigens einen Puff geben miisse, wire ohne
Frage unverniinftig. Zum Glicke war auch noch kein Mensch so un-
verniinftig, dies zu behaupten. Der Autor kampft darum gegen Feinde,
die gar nicht existieren. Die ,Thomisten* fordern einen besondern
»Puff“ flir jenes Naturding, welches blofs agens in potentia, nicht aber
agens in actu ist. Hat aber Gott am Anfange der Welt nicht ein
potentielles, sondern ein aktuelles Bewegungsquantum in die Welt
hineinlegt, so sind, wie gesagt, die Naturdinge ohne irgend eine
Unterbrechung in actu oder agens in actu. Dann aber geniigt
vollstindig der Simultankonkurs. Die ,Thomisten“ folgern die prae-
motio physica, den ,Puff* dazu, damit das agens in potentia ein agens
in actu werde. So lange das Naturding ein agens in potentia ist,
besitzt es zwar die Fahigkeit zu einer Thatigkeit, allein aus dieser
blofsen Fahigkeit kann nach dem frither Gesagten keine wirkliche
Thatigkeit heraustreten. Die blofse Fiahigkeit ist allerdings eine
mogliche, sie kann aber nicht die wirkliche Ursache des Kffektes,
der Thiatigkeit sein. ,Kein Vermdgen kann also durch sich allein
aus dem Zustande des blofsen Koénnens in den des aktuellen
Wirkens ibergehen. So erkliren die Molinisten selber. Und
etwas anderes sagen die ,Thomisten® auch nicht.

Ist nun aber die Theorie des Autors vom aktuellen Bewegungs-
quantum, welches Gott am Anfange der Welt in dieselbe hineingelegt
hat, so dafs die Naturdinge von jener Zeit an unausgesetzt agens oder
potentia in actu sind, auch in Wahrheit eine begriindete? Wir miissen
es verneinen und zwar gestiitzt auf die Doktrin des Autors selber.
»Denn, wenn es (das Vermogen) die Bestimmung, sei es einen Zustand
oder eine Eigenschaft, die es hervorbringen konnte, bis dahin nicht
hervorbrachte, so mufs es jetzt, da es sie hervorbringt, eben hierzu

Jahrbuch fiir Philosophie ete. IX. 12



178 Die Neu-Thomisten.

bestimmt worden und also bereits eine Anderung eingetreten sein.*
Wenn also ein Ding, ein Vermogen, bis dahin die Bestimmung, einen
Zustand, eine Kigenschaft nicht hervorbrachte, wahrend es doch konnte,
jetzt aber dieselben hervorbringt, so war es friither dazu offenbar nur
in der Potenz, also ein agens in potentia, nicht ein agens in actu.
Ein agens in actu nennt man es ausschliefslich dann, wenn es etwas,
eine Thatigkeit hervorbringt. Nun aber gibt der Autor ja selber zu,
dafs die Vermdgen manchmal etwas hervorbringen konnten, aber nicht
hervorbrachten, jetzt aber hervorbringen. Damit ist bewiesen, dals die
Naturdinge manchmal blofs agens in potentia sind. Und so verhilt es
sich in der That. Auch die Naturdinge sind nicht immer in Thitigkeit,
sondern sie ,ruhen® manchmal, bilden somit in diesem Zustande blofs
ein agens in potentia. Uberdies vermogen sie nicht zugleich oder
auf einmal mehr als numerisch eine Thitigkeit auszufithren.
Wiahrend sie also die eine setzen, sind sie fiir die zweite, dritte und so
fort blofs in der Potenz oder agens ir potentia. Sollten sie die
zweite, dritte Thétigkeit vollziehen, so miissen sie frither dazu bestimmt,
aus ‘dem Zustande der Potenz herausgefiihrt, ein agens in actu werden.
Sie bediirfen demnach in dieser Beziehung der praemotio physica. Die
praemotio am Anfange der Welt geniigt durchaus nicht, weil die
Naturdinge manchmal auch jetzt blofs agens in potentia, nicht agens
in actu sind. Die praemotio physica muls dann gegeben werden, wenn
das agens in potentia ein agens in actu werden soll. Dies war aber
nicht allein am Anfange der Welt der Fall, sondern auch jetzt noch,
weil die Naturdinge auch jetzt noch vielfach blofs agens in potentia
sind. Ganz richtig bemerkt darum der Autor a. a. O, B. I. 8. 617: ,So
kann doch dieses Vermogen niemals ganz von selber aus dem Zu-
stande der Ruhe in den der Bewegung iibergehen.“ Die praemotio
physica Gottes ist demnach so oft notwendig, als die Naturdinge mit
Bezug auf ihre Thitigkeit sich in dem Zustande der ,Ruhe“ befinden,
blofs derMéglichkeit nach, nicht in der Wirklichkeit thatig sind.
Aus diesem Zustande konnen die Naturdinge nur durch die praemotio
physica herauskommen.

nDies ist nicht der Fall,“ entgegnet uns P. Pesch, ,sondern dieses
bewirken ,die zahllosen Mitglieder’, die spétere Ursache wird von der
frithern und diese frithere von einer noch frithern zu der Thétigkeit ver-
anlafst.* Wir wollen einstweilen zugeben, es sei dem also; es handle
sich hier nicht um die hoéhere Ursache der Ordnung nach, sondern um
die frithere der Zeit nach. Wodurch veranlalst denn die frithere Ur-
sache die spatere zu einer Thatigkeit. ,Durch die Auswirkung jenes
primitiven Bewegungsquantums, welches Gott beim Anfange in die Welt
hineingelegt hat“; antwortet P. Pesch. Was ist nun dieses Bewegungs-
quantum? Aus allem geht hervor, dafs der Autor hier an die natiir-
lichen Krifte und Thatigkeiten der Naturdinge denkt. Allein zwei
Seiten frither hat er die Wahrheit gesagt, die er hier wieder zu ver-
leugnen scheint. Es heifst nimlich a. a. O. II. B. S, 864: ,Beachten
wir das, was thatig ist, so treten die Naturagentien als das bestimmende
Moment hervor; beachten wir dagegen die Hervorbringungskraft, welche
sich bei den Werken bethatigt, so liegt das Hauptmoment in dem gott-
lichen Wirken, denn nur in der Kraft Gottes vermag eine
Kreatur einem Effekte das Sein zu verleihen. Das ist in der
That die Wahrheit, das die Lehre des hl. Thomas. Nihil agit ad esse
nisi per virtutem Dei. Quaest. disp. de potentia. g. 3. a. 7. — Omne
operans est aliquo modo causa essendi vel secundum esse substantiale,



Die Neu-Thomisten. 179

vel secundum esse accidentale. Nihil autem est causa essendi, nisi in-
quantum agit in virtute Dei. . . . Deus principalius est causa cujus-
libet actionis, quam etiam causae secundae agentes. Summ. ctr. Gent.
lib. 8. ¢. 67. Vergl. c. 66. — Der hl. Thomas bemerkt, das Instrument
sei einigermafsen die Ursache des von der causa principalis hervor-
gebrachten Effektes, non per formam vel virtutem propriam, sed
in quantum participat aliquid de virtute principalis causae, sicut
dolabra non est causa artificiatae per formam vel virtutem propriam, sed
per virtutem artificis, a quo movetur et eam quoquo modo participat.
Quaest. disp. de potentia. q. 8. a. 7. Vergl. q. 27. de veritate. a. 3. —
Summ. ctr. Gent. lib. 2. ¢. 21, — Potest dici, quod Deus in qualibet
re operatur, in quantum ejus virtute quaelibet res indiget ad agendum.
A. a. 0. de pot.

Wir bemerken hier ausdriicklich, dafs alle diese Stellen des heil.
Thomas im DBuche des P. Pesch, S. 364 und 365 stehen. Natiirlich
konnte man diesen noch ungezihlte andere beifiigen, allein die genannten
reichen vollkommen aus. Was ist nun diese Kraft Gottes in den
Naturdingen? Darauf gibt uns P. Pesch keine Antwort. Der Autor
spricht zwar von einem ,Ausflusse, von einer Auswirkung jenes primi-
tiven Bewegungsquantums, welches Gott beim Weltanfang in die Welt
hineingelegt hat“, verschweigt aber wohlweislich, was dieser Ausfluls,
diese Auswirkung ist, und zumal, wodurch sie zustande kommt. Dazu
kommt noch die sonderbare Ansicht, dafs diese Kraft Gottes der
Ausflufs, die Auswirkung eines , Bewegungsquantums® sein soll. Es wird
also nichts iibrig bleiben, ob die Molinisten wollen oder nicht, als zu
sagen, diese Kraft Gottes, von welcher der hl. Thomas fortwihrend
spricht, sei nichts anderes als eine von Gott der Kreatur voriibergehend
mitgeteilte Form oder Kraft. Diese Form hat aber Gott nicht blo[fs
am Anfange der Welt den Kreaturen mitgeteilt, sondern auch jetzt
.noch teilt er sie mit, so oft ein Naturding aus dem Zustande der
»Rube“, der Potenz, in den Zustand der Thatigkeit ibertritt, agens
oder potentia in actu wird. Dals hier nicht von einer natiirlichen,
den Naturdingen am Anfange der Welt von Gott mitgeteilten Form
oder Kraft die Rede sein konne, sagt uns der hl. Thomas ganz aus-
driicklich. Virtus naturalis, quae est rebus naturalibus in sua in-
stitutione collata, inest eis ut quaedam forma habens esse ratum et
firmum in matura. Sed id quod a Deo fit in re naturali, quo
actualiter agat, est ut intentio sola, habens esse quoddam incom-
pletum, per modum, quo colores sunt in adre et virtus artis in in-
strumento artificis. Sicut ergo securi per artem dari potuit acumen, ut
esset forma in ea permanens, non autem dari ei potuit, quod vis artis
esset in ea quasi quaedam forma permanens, nisi haberet intellectum;
ita rei naturali potuit conferri virtus propria, ut forma in ipsa permanens,
non autem vis, qua agit ad esse ut instrumentum primae causae;
nisi daretur ei quod esset universale essendi principium: nec
iterum virtuti naturali conferri potuit, ut moveret seipsam nec ut con-
servaret se in esse. Unde sicut patet, quod instrumento artificis conferri
non potuit, ut operaretur absque motu artis; ita rei naturali conferri
non potuit, quod operaretur absque operatione divina. Quaest. disp. de
potentia. q. 3. a. 7. ad 7.

Aus dieser Stelle geht zugleich hervor, dals Gott jenes primitive
Bewegungsquantum mit den Eigenschaften und Wirkungen, die P. Pesch
ihm zuschreibt, gar nicht in die Welt hineinlegen konnte. Er hitte
damit die Naturdinge zu dem ,universale essendi principium®, mit andern

12%



180 Die Neu-Thomisten.

Worten, zu Gott machen miissen. Allein Gott kann man nicht machen.
Das bringt selbst Gott nicht zustande. Wenn demnach P. Pesch fir
seine Theorie vom Bewegungsquantum, welches Gott am Anfange der
Welt in die Welt hineingelegt hat, sich auf eben diesen Artikel des
hl. Thomas beruft, so haben wir es nicht mehr mit einem Irrtum,
sondern mit einer offenen Unwahrheit des Autors zu thun.

Nun kommen wir zu dem ,Ubermafs der Selbstbestimmungsfihigkeit“
im Menschen. Die Fahigkeit der Selbstbestimmung besagt ihrem Wesen
nach nichts anderes als die Potenz, die Moglichkeit, sich selber zu
bestimmen. Wodurch wird nun diese Fahigkeit oder Potenz, diese
Moglichkeit zu der Wirklichkeit? Durch das ,Ubermals®, sagt uns
P. Pesch. Das ist ein heller Widerspruch. Man kann die Moglichkeit
ins Ungemessene vermehren, und es wird daraus ewig nie eine Wirklich-
keit. Der Wille in der Potenz als agens in potentia unterscheidet
sich real vom Willen in actu, als agens in actu. Daher verlangt selbst
P. Kleutgen eine Ver&dnderung in jener Potenz, welche frither einen
Effekt hervorbringen konnte, aber nicht hervorbrachte, jetzt aber einen
solchen hervorbringt. Diese Verinderung kann nur in einer Realitit,
in einem Gut bestehen, denn es ist offenbar besser, wenn der Wille
sich in actu, als wenn er sich in der Potenz befindet. Als Wille in
actu bildet er die Ursache eines Effektes, der Théatigkeit. Die Ur-
sache aber bedeutet ihrem innersten Wesen nach eine Vollkommen-
heit. Darum erklart der hl, Thomas: Summ, ctr. Gent. lib. 3. ¢. 21,
alle Kreaturen strebten dadurch Gott #hnlich zu werden, dals sie die
Ursache fir anderes abgeben. Damit ist bewiesen, dafs der Wille in
actu, als agens in actu, etwas, ein Gut besitzt, welches dem Willen
in der Potenz nicht zukommt. Somit unterscheidet sich der Wille in
der Potenz durch eine Realitét vom Willen in actu. Woher hat nun
der Wille in actu diese Realitit? Aus dem Ubermals der Selbst-
bestimmungsfa higkeit, antwortet P. Pesch. Dann gibt sich also der
Wille selber eine Vollkommenheit, die er friher, als er Wille in der
Potenz war, nicht hatte. Wie viele Miinchhausen gibt es dann nicht
in der Welt! Oder besitzt vielleicht der Wille diese Vollkommenheit
stets? Dann ist er immer, ohne Unterbrechung in actu und
nicht, wie der hl. Thomas und die Erfahrung lehren, quandoque in
potentia. Léafst es sich nun einmal nicht in Abrede stellen, dafls der
Wille manchmal blofs die Fahigkeit besitzt, thitig zu sein, also ein
agens in potentia ist, wodurch wird er ein agens in actu? Wer
fithrt ibn aus diesem Zustande der Potenz heraus? Wie wenig das
grofste ,Ubermals der Selbstbestimmungsfahigkeit® dies zustande bringen
konne, sagt uns der hl. Thomas. Allerdings gilt dieser Ausspruch des
englischen Lehrers nicht allein vom Willen, sondern auch von den
Naturdingen iberhaupt. Dadurch kommt das ,Bewegungsquantum*
des P. Pesch dorthin, wohin es vom Anfange an schon gehdrte: in die
Rumpelkammer. Videmus autem in corporalibus quod ad motum non
solum requiritur ipsa forma, quae est principium motus vel actionis,
sed etiam requiritur motio primi moventis. Primum autem movens
in ordine corporalium est corpus coeleste. Unde quantumcunque ignis
habeat perfectum calorem, non alteraret nisi per motionem
coelestis corporis. Manifestum est antem quod, sicut omnes motus
corporales reducuntur in motum coelestis corporis sicut in primum
movens corporale; ita omnes motus tam corporales quam spiri-
tuales reducuntur in primum movens simpliciter, quod
est Deus. Kt ideo quantumcunque natura aliqua corporalis vel



Beweis des Aristoteles fiir die Unsterblichkeit der Seele, 181

spiritualis ponatur perfecta non potest in suum actum procedere,
nisi moveatur a Deo. Quae quidem motio est secundum suae pro-
videntiae rationem; non secundum mnecessitatem naturae, sicut motio cor-
poris coelestis. Non solum autem a Deo est omnis motio sicut a primo
movente, sed etiam ab ipso est omnis formalis perfectio sicut a primo
actu. Sic igitur actio intellectus, et cujuscunque entis creati
dependet a Deo quantum ad duo. Uno modo in quantum ab ipso habet
formam, per quam agit; alio modo, in quantum ab ipso movetur ad
agendum, Summ. theol. 1. 2. q. 109. a. 1. — Creatura habet aliquam
Dei similitudinem participando bonitatem ipsius, in quantum est et agit,
non tamen ita quod per similitudinis perfectionem ad aequalitatem
perveniat. Et ideo sicut imperfectum indiget perfecto, ita virtus na-
turae in agendo indiget operatione divina. Quaest. disp. de potentia.
q. 3. a. 7. ad 10. ,

DER BEWEIS DES ARISTOTELES FUR DIE
UNSTERBLICHKEIT DER SEELE.

Von Dr. E. ROLFES.

—_—eo——

Uber keinen Bestandteil der Weltauffassung des Aristoteles,
wenn man die verwandte Frage vom Ursprung der Seele mit-
einbezieht, 1st vielleicht mehr gestritten worden, als iiber seine
Stellung zur Frage von der Unsterblichkeit. Wéhrend sonst
betreffs der grundlegenden aristotelischen Ideen wenigstens die
Scholastik vielfach eine einheitliche Auffassung und Deutung
vertritt, ist dies in der bezeichneten Frage auch bei ihr nicht
der Fall. Suarez fiihrt in seiner Psychologie (de anima 1, 11)
nicht blofs eine ganze Anzahl alter Ausleger und Kirchenviter
an, die dem griechischen Denker die Uberzeugung von der
Unsterblichkeit absprechen, sondern er nennt auch von den
Scholastikern Cajetan, Scotus u. a. als solche, nach deren
Meinung Aristoteles beziiglich der Unsterblichkeit geirrt oder
doch geschwankt und seine Ansicht mit Bedacht im ungewissen
gelassen habe.  Von mneuscholastischen Gelehrten ist u. a.
Kleutgen in seiner Philosophie der Vorzeit (II. Bd. 8. Abh.
605 I. Aufl) im Zweifel, ob Aristoteles die Unsterblichkeit ganz
mit Bestimmtheit erkannt habe, oder wenigstens ob er sie im
Sinne der individuellen Fortdauer fasse und nicht vielmehr eine
unbewulste Préexistenz der Seele lehre oder gar der Annahme
einer Seelenwanderung zuneige. Was aber die heutigen nicht-
scholastischen Gelehrten angeht, so gilt bei ihnen vielfach die



	Die Neu-Thomisten [Fortsetzung]

