
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 9 (1895)

Artikel: Die Neu-Thomisten [Fortsetzung]

Autor: Feldner, F. Gundisalv

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761780

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761780
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


152 Die Neu-Thomisten.

DIE NEU-THOMISTEN.
VON FR. GUNDISALV FELDNER,

Mag. S. Theol. Ord. Praed.

(Fortsetzung von Bd. IX, S. 49.)

Da der Autor hier von verschiedenen Augenblicken oder Momenten
spricht, so müssen wir diese verschiedenen Augenblicke nach der Lehre
des hl. Thomas uns vergegenwärtigen und auseinanderhalten. Der erste
Augenblick ist der, in welchem sich die Kreatur, der Wille, im Zustande
der „Ruhe" befindet, in welchem das Geschöpf blofs ein agens in po-
tentia bildet. In diesem Zustande ist die Kreatur vollkommen
indifferent oder gleichgültig, sowohl für die Thätigkeit, als auch
für die Unthätigkeit in dem Sinne, dafs sie an und für sich ebensogut

auch thätig sein könnte, als sie unthätig ist. Thatsächlich ist
sie in diesem Zustande nicht indifferent für das eine wie für das andere,
sondern für die Unthätigkeit bestimmt. Einen Zustand, in welchem
ein Wesen thatsächlich weder die Bestimmung zu der Thätigkeit,
noch zu der Unthätigkeit in sich hätte, kann es ein für allemal nicht
geben. Thätig sein und nicht thätig sein bilden kontradiktorische Gegensätze,

die nicht zugleich in einem und demselben Substrat mit Bezug
auf das nämliche vorhanden sein können. Eine Indifferenz in der
Bedeutung, dafs z. B. der Wille weder thätig noch unthätig wäre, würde
den hellen Widerspruch besagen. Indifferent ist der Wille insofern, als
er diesen Zustand der Ruhe verlassen und in den der Thätigkeit
übergehen; ebenso, wenn er im Zustande der Thätigkeit ist, diesen
verlassen und in jenen der Unthätigkeit übergehen kann. Dies gilt
übrigens von allen Kreaturen. Das.weder thätige, noch unthätige
Geschöpf wäre ein Unding.

Den zweiten Augenblick haben wir vor uns, wenn die Kreatur
bereits ein agens in actu geworden ist, von der bewegenden Ursache
einen Anstois in der Art einer vorübergehend mitgeteilten Kraft oder
Form erhalten hat. „Habere talem formam est motum esse." Durch
diesen Anstois, durch diese mitgeteilte Kraft oder Form wird die
Kreatur für die Thätigkeit bestimmt. Denn diese Kraft wird zu dem
Zwecke gegeben, damit der Empfänger durch sie eine Thätigkeit ausübe.

Dies trifft ebenfalls bei jeder Kreatur zu, sei sie vernünftig oder
unvernünftig, denn jede Kreatur ist nach dem hl. Thomas ein movens
motum. Wie der erste Zustand der der Potentialität, so kann
dieser zweite der der Aktualität genannt werden.

Der dritte Augenblick tritt dann ein, wenn aus dem agens in actu,
aus der potentia in actu, die Thätigkeit als Effekt oder Wirkung
herauskommt. Dann ist die Kreatur verursachend, aktiv. Dieser
dritte Zustand ist der der Aktivität. Lassen sich diese drei Zustände
auch nicht immer der Zeit nach auseinanderhalten, so müssen sie doch
als drei sachlich unterschiedene Momente gelten, weil jede Thätigkeit

der Kreatur mit Bewegung verbunden ist. Vgl. S. Thom. IV.
Sent. d. 1. q. 1. a. 4. qu. 4. Nun zur Sache.

Sebille, Graveson, Xantes Mariales, kurz die „Thomisten" lehren
einstimmig, dafs der Wille in dem Momente, in welchem er frei in



Die Neu-Thomisten. 153

die Thätigkeit übergeht, eben diese Thätigkeit in Concreto nicht unterlassen

könne. Es ist also hier der vorhin genannte dri tte Augenblick
gemeint, in welchem eine Thätigkeit aus dem Willen in actu herausliefst

oder heraustritt. Wird nun von den Molinisten behauptet, der
Wille müsse in diesem Momente so beschaffen sein, dafs in Concreto
keine Thätigkeit heraustreten könne, so fordern sie die Verbindung
zweier kontradiktorischen Gegensätze. Der Wille mufs nach ihnen
zugleich, in Concreto, thätig und uuthätig sein können, die Thätigkeit

mufs zugleich, in Concreto, heraustreten und nicht heraustreten

können. Wenn die Molinisten dieses leibhaftige, sich selbst
widersprechende Kunststück fertig bringen müssen, damit ihre Freiheit

Bestand habe, so werden wir sie darum gewifs nicht beneiden.
Mit den Gesetzen der Logik indessen hat diese Forderung nicht das
geringste mehr zu thun. Eine Freiheit dieser Art besitzt nicht einmal
Gott, kann Gott selbst nicht beanspruchen. Tertia nécessitas est ex
suppositione, non quidem finis, quia non est dubium quin Deus ad ali-
quem finem posset inducere multis aliis viis etiam quam illis quae modo
determinatae sunt ad finem aliquem. Sed ex suppositione alicujus quod
est in ipso, scilicet praescientiae, vel voluntatis, quae mutari non possunt.
Secundum quem modum dicitur, quod necessarium est praedèstinatum
salvari. Et haec dicitur nécessitas immutabilitatis a quibusdam. Et per
hunc modum necessarium fuit ex parte Dei humanam naturam re-
parari, quia ipse praeviderat, et ordinaverat reparandam. Sed haec
nécessitas, ut dictum est, est nécessitas conditionis, non
absoluta; sive consequentiae, non consequentis. S. Thom. III. Sent,
d. 20. q. 1 a. 1. qu. 3.

Daraus leuchtet ein, was wir vom Freiheitsbegriff der Molinisten
zu halten haben. Ebenso geht daraus hervor, wie unlogisch sie überall
argumentieren. Der Wille mufs, um frei zu sein, in dem Momente, i n
welchem er in Concreto frei in die Thätigkeit übergeht, in
Concreto eben diese Thätigkeit auch nicht setzen oder in diese Thätigkeit
auch nicht übergehen können. Da aber die Thätigkeit und Unthätig-
keit abstrakte Begriffe sind, somit in der Wirklichkeit gar nicht
existieren, sondern immer nur thätige oder unthätige Kreaturen, so
ergibt sich daraus von selbst die sonderbare Folgerung, dafs der Wille,
um frei zu sein, müsse zugleich, in Concreto, thätig und unthätig
sein können. Weil aber das keine Kreatur UDd nicht einmal Gott bei
sich selber zu stände bringt, deshalb müssen wir ganz einfach auf die
Freiheit Verzicht leisten. Allein, Gott sei Dank, die Sache verhält sich
ganz anders.

Es ist nämlich eine ganz andere Möglichkeit oder Unmöglichkeit,
von welcher die „Thomisten" reden, als die, welche P. Frins ihnen
unterschiebt. Diese Möglichkeit oder Unmöglichkeit nennen wir die
innere, ontologische. 4 Der Mensch kann nicht zugleich thätig
und unthätig, bestimmt und nicht bestimmt sein. Der Wille bestimmt
sich selber zu der Thätigkeit in dem Momente, wo er die Form
von Gott erhalten hat. Habere talem formam est motum esse. Durch
diese Form wird er also von Gott und von sich selbst zur Thätigkeit
bestimmt. Nun kann er nicht zugleich bestimmt und nicht
bestimmt sein. Folgt demnach aus der Bestimmung die Thätigkeit

derart, dafs letztere blofs der Natur, und Kausalität nach später,
der Zeit nach aber zugleich ist mit der ersteren, so kann nicht
zugleich die Unthätigkeit oder die negatio actus folgen. Von dieser
Unmöglichkeit sprechen die „Thomisten". Wenn P. Frins hier in dieser



154 I)ie Neu-Thomisten.

Beziehung noch eine Möglichkeit herausbringen will, so mufs er
zuerst die Denkgesotze aufheben. "Welche Potenz leugnen demnach
die „Thomisten"? Die Potenz, kontradiktorische Gegensätze zu
verbinden, als da sind: bestimmt sein, nicht bestimmt sein; thätig sein,
unthätig sein. Diese Gegensätze können nicht zugleich in
Concreto et reipsa vorhanden sein. Dagegen läfst sich ein Gegensatz
in Concreto mit der Möglichkeit des andern Gegensatzes verbinden.
Ist der Wille durch Gott und sich selber bestimmt, so behält er dabei
die Möglichkeit bei, nicht bestimmt zu sein, obgleich er das Bestimmtsein

und Nichtbestimmtsein in Concreto et reipsa nicht zugleich
verwirklichen kann. Dasselbe gilt von der Thätigkeit. Diese Gegensätze

lassen sich auch dann nicht verbinden, wenn der Wille sich ganz
allein bestimmte.

Wäre die Behauptung des P. Frins richtig, so käme der Wille,
„nach den Thomisten", aus der Bestimmung und aus der Setzung
des Aktes, zu welchem er von Gott prämoviert wurde, gar nicht mehr
heraus. Denn verliert er unter der Prämotion die Möglichkeit
oder Potenz für die Nichtbestimmung und Unthätigkeit, so bleibt
er von diesem Momente an unausgesetzt bestimmt. Und da die
Thätigkeit unmittelbar auf die Bestimmung folgt, mit dieser gleichzeitig

ist, so könnte der Wille von dieser Thätigkeit ewig nie
mehr ablassen. Es fehlt ihm dazu jede Möglichkeit, jede Potenz.
Man mufs also die Lehre der „Thomisten" zuerst zu einer Karikatur
verzerren, um sie dann widerlegen zu können. Der Wille kann in dem
Momente, wo er wahrhaft frei, d. h. mit der Möglichkeit oder
Potenz für das Gegenteil, für das Unterlassen des Aktes ausgestattet,
in den Akt übergeht, diesen Akt in Concreto et reipsa nicht
unterlassen, d. h. er hat für das Gegenteil des Aktes, für das Unterlassen
keine Möglichkeit, keine Potenz. So lehren, nach P. Frins, die
„Thomisten". Nein, die „Thomisten" haben, Gott sei Dank, die Gesetze
der Logik noch nicht vergessen, sondern halten sich dieselben beständig
vor Augen.

Die Molinisten nun verlangen für ihre Freiheit mehr, nämlich, dafs
der Wille in dem Momente, wo er in den Akt übergeht (in eo ipso
signo rationis, quo voluntas reipsa transeat in actum volendi aut
libéré non transeat in actu volendi), nicht in den Akt übergehen
könne (possit etiam in concreto reipsa non transire in ilium
actum, aut e contrario possit reipsa transire in illum actum).
Diese letzte Forderung ist geradezu sonderbar, legt aber beredtes Zeugnis
ab von der verkehrten Logik der Molinisten. In der That! Damit der
JVille wahrhaft frei sei, mufs er in dem Momente, wo er thatsächlich
in den Akt übergeht, thatsächlich nicht in den Akt übergehen
können. Das heifst mit andern Worten, der Wille mufs zugleich in
den Akt übergehen, also den Akt zugleich mit der Unterlassung dieses
Aktes verbinden können. Sie verlangen also für ihre Freiheit mehr,
als selbst Gott für seine fordert, denn Gott kann auch nicht
zugleich thätig und unthätig sein. Da ist es um die Freiheit dann
überhaupt geschehen. Wenn ja und nein, ens und non ens, agere und
non agere identisch sein müssen, damit der Mensch frei sei, dann
müssen wir uns schon die Unfreiheit gefallen lassen.

Will aber dieser Satz des P. Frins nichts anderes besagen, als der
Wille müsse, um frei zu sein, in dem Momente, wo er thatsächlich
in den Akt übergeht, die Potenz beibehalten, von diesem Akte früher
oder später wieder abzulassen, ein andermal, wenn er nicht bestimmt



Die Neu-Tbomisten. 155

ist, gar nicht in den Akt überzugehen, so lehrt er weder etwas Neues
noch etwas anderes als die „Thomisten". Vom Akte ablassen kann
er offenbar nur dann, wenn er während des Aktes die Potenz zu
der Unterlassung des Aktes nicht verloren hat. Dies aber
behaupten die „Thomisten" nicht weniger als die Molinisten. Was die
„Thomisten" leugnen, ist blofs dies, dafs zwei kontradiktorisch entgegengesetzte

Potenzen zugleich aktuiert werden können. Die Potenzen
thätig zu sein und nicht thätig zu sein, stehen aber im kontradiktorischen

Gegensatz, weil agere et non agere kontradiktorisch entgegengesetzt

sind. Fordern nun die Molinisten zur Freiheit die Aktuierung
dieser Potenzen zugleich, so zerstören sie eben die Denkgesetze. Der
Wille kann im Falle, dafs er sich ganz allein bestimmt, auch nicht
sich bestimmen und nicht bestimmen, agere et non agere zugleich.

Aber P. Sebille erklärt doch, die Prädeterminatio sei efficax, in-
fallibel, insuperabel? Allerdings sagt er das. Allein das, was P. Frins
ihn will sagen lassen, nämlich, sie sei notwendig, das sagt P. Sebille
nicht. Seit wann ist denn wirksam, infallibel identisch mit
notwendig? Bekanntlich gibt es vier modi: möglich, unmöglich, notwendig,
kontingent. Wirksam und infallibel fallen nun allerdings unter den
modus: „kontingent", aber sie müssen weder unter den modus:
„notwendig" fallen noch sind sie mit ihnen identisch. Dafs wirksam,
infallibel, insuperabel nun in unserer Frage thatsächlich für den Willen
keinerlei absolute Notwendigkeit in sich schliefsen, sagt uns, wie wir
früher gehört haben, der hl. Thomas mit ausdrücklichen Worten:
Deus movet voluntatem immutabiliter propter efficaciam virtutis mo-
ventis, quae deficere non potest. Sed tarnen propter naturam voluntatis

motae, quae est ad utrumlibet, non inducitur nécessitas,
sed manet iibertas. De malo q. 6. a. X. ad B.

Allein P. Sebille nennt die Prämotion auch noch „insuperabel"
Auch dies ist richtig. Damit kommen wir zu dem eigentlichen
Kernpunkte der molinistischen Doktrin. Die Molinisten fordern nämlich
für ihre Freiheit des Willeos, dafs der Wille, um frei zu sein, den
Einflufs Gottes, die Prämotion, müsse annehmen oder abweisen
können. Dafs die Prämotion efficax, infallibel, insuperabel sich
erweise, das dürfe nicht von der „motio immutabilis", von der „efficacia
virtutis Dei moventis", das müsse vielmehr von der Selbstbestimmung
des Willens abhängen. Merkwürdige Gelehrte sind die Molinisten. In
allen andern Fällen sind sie mit der potentia obedientialis der
Geschöpfe in einem Grade verschwenderisch, dafs man nur darüber staunen
mufs. Handelt es sich aber um die praemotio physica, dann geizen sie,
dafs man nach einem objektiven Grunde dafür vergebens sucht. In
der That! Die potentia obedientialis als Nichtrepugnanz, als blofse
Widerspruchslosigkeit, genügt ihnen bei weitem nicht. Diese Potenz mufs
vielmehr eine reale, natürliche Potenz sein. Aber auch das ist viel
zu wenig. Diese gehorsame Potenz mufs als eine aktive Potenz
angenommen werden. Wir dürfen nicht sagen, dafs diese gehorsame Potenz
blofs eine „kalte Gleichgültigkeit" sei. Im Gegenteil, die Kreatur bringt
dem Einflüsse Gottes ein „lebendiges Verlangen" entgegen. Daher
gestaltet sich die Aufnahme der Gnade zu einem „sehnsüchtigen Eintrinken
oder Einsaugen eines den tiefsten Bedürfnissen der Natur entsprechenden
himmlischen Balsams". Anderseits braucht Gott die Einwilligung der
Kreatur zum Eintritte in den Gegenstand nicht abzuwarten. Es ist
vielmehr angemessen, dafs er denselben seinerseis „octroyiere". Man
vergl. unsern Artikel: „Über die gehorsame Potenz". Und wenn es sich



156 Die Neu-Thomisten.

um die praemotio physica handelt? Ah! da ist es ganz etwas
anderes. Für diese hat die Kreatur weder eine potentia obedientialis
activa noch passiva. Sie besitzt, zumal der Mensch, nicht einmal die
Widerspruchslosigkeit oder Repugnanz. Die praemotio physica
widerspricht vielmehr der Freiheit des Menschen, verstöfst gegen
sein eigentliches Wesen. Da kann von einem „octroyieren" gar keine
Rede sein. Nicht allein wäre dieses „octroyieren" nicht angemessen,
sondern geradezu der Tod der menschlichen Freiheit. Aber die
praemotio physica ist ja doch auch ein Geschenk von Gott, also in diesem
Sinne ebenfalls eine Gnade? Das thut nichts. So oft es sich um die
praemotio physica handelt, mufs der Mensch überlegen, wählen
können, ob er dieselbe annehmen oder abweisen soll, von einem
„octroyieren" kann nicht gesprochen werden, andernfalls wäre es um seine
Freiheit geschehen. Sonderbar, wirklich recht sonderbar.

Nein, eine Freiheit, das, was Gott der Kreatur innerlich mitteilt,
durch einen Akt der eigenen Auswahl anzunehmen oder zurückzuweisen,
gibt es, insofern damit die Thätigkeit Gottes gemeint ist. ein für allemal
nicht. Der Mensch besitzt zwar die Freiheit, also die Herrschaft, über
seine eigene Thätigkeit, aber nicht über die praemotio physica
Gottes. Mit Recht schreibt darum der Jesuit Pererius: Physica.
lib. 8. de causis. cap. 9. fol. 303 non enim intelligendum est voluntatem
creatam esse ita et taliter liberam, quod a nullo pendeat nullique
subjiciatur, sed omnia omnino habeat in suo dominio et potestate.
Hac enim libertate solum Deum liberum dicimus, utpote qui est
omnino liber, a nullo dependens, nullius indigens, nulli subjectus, sed
ipse sibi ad omnia sufiiciens. Ratio autem cujuslibet creaturae et
consequenter libertatis nostrae necessariam et inseparabiliter ad-
junctam habet dependentiam a Creatore tarn in existendo, quam in ope-
rando. Unde evidenter seqnitur, non habere voluntatem creatam dominium

super actum suum, nisi solum secundum, ab alio dependens
et alteri puta Deo subordinatum.

Es ist somit ganz und gar falsch, dafs der Wille, zur Wahrung
seiner Freiheit, die Herrschaft über alles haben müsse, was zu einer
Thätigkeit notwendig ist. Andernfalls müfste sich diese Herrschaft auch
anf das erstrecken, von welchem der Wille bei seiner Thätigkeit
abhängt, dem er unterworfen ist. Dann hätten wir aber den hellen
Widerspruch, dafs der Wille einerseits abhänge, untergeordnet
wäre; anderseits aber die Herrschaft über das führte, von dem er
abhängt, dem er untergeordnet ist. Der Wille wäre in diesem Falle
abhängig und nicht abhängig; untergeordnet und nicht untergeordnet
zugleich. Darum bemerkt der hl. Thomas sehr zutreffend; Deus im-
mutabiliter operatur propter efficaciam suae virtutis. Die
praemotio physica kann demnach, insofern sie von Gott ausgeht, auf
gar keinen Fall von der Kreatur, vom Willen, activ modifiziert oder
gar gehindert werden. Sie ist und bleibt in dieser Beziehung „im-
mutabilis". Und dies wegen der Kraft des bewegenden Gottes, die „deficere
non potest". Eine solche absolute Herrschaft über alles kommt Gott,
aber niemals seiner Kreatur zu. Gott allein kann in seiner Thätigkeit
durch gar nichts gehindert werden. Darum ist sein dominium ein
absolutes. Dies aber darf von der Kreatur, wollen wir sie nicht zu Gott
machen, in keiner Weise behauptet werden. Nichts ist darum unrichtiger,
schon von diesem Gesichtspunkte aus, als die Behauptung, Gott bewege
die Kreaturen, den Willen, nur im „allgemeinen", und diese allgemeine
Bewegung werde dann durch die Thätigkeit der Kreatur bestimmt und



Die Neu-Thomisten. 157

modifiziert. In diesem Falle besäfse das Geschöpf thatsächlich die
Herrschaft, das dominium über die Thätigkeit Gottes. Diese
letztere wäre dann weder „immutabilis", noch könnte man von ihr sagen,
dafs ihre Kraft „deficere non potest". Überdies wäre dann die Kreatur
erste Ursache, causa prima, und stünde an Kraft und Wirksamkeit höher
als Gott. Man vergl. S. Thom. Summ. ctr. Gent. lib. 3. c. 149.

Etwas ganz anderes aber ist es mit der praemotio physiea, insofern

sie von der Kreatur aufgenommen wird. Da gilt der Grundsatz:

quidquid recipitur, recipitur secundum modum recipientis.
Der „Modus recipientis" aber ist mit Bezug auf die „Thätigkeit" des
Willens ein freier, nicht ein notwendiger, wie bei allen kontingenten
Ursachen. Darum lautet der zweite Ausspruch des hl. Thomas : sed
tarnen propter naturam voluntatis motae, quae est ad utrumiibet,
non inducitur nécessitas, sed manet libertas. Demzufolge kann die
Wirkung der praemotio physiea, der Akt oder die Thätigkeit,
insofern sie von der Kreatur ausgeht, mangelhaft ausfallen, oder
es kann ganz verhindert werden, dafs eine praemotio überhaupt
erfolge. Denn die Natur des Willens „ad utrumiibet se habet", und
darum kann diese ihre Potenz sich mit dem Mangel eines Aktes, einer
Thätigkeit verbinden, oder auch mit der Thätigkeit. Der Wille ist an
und für sich weder für die Thätigkeit noch für die Unthätigkeit mehr
in der Potenz, hat also keine gröfsere Macht für das eine als für das
andere. Zudem haben wir früher vom bl. Thomas gehört, dafs der Wille
nicht so ohne weiteres in den Akt übergehe, sondern dann, wenn er sich
„in dispositione determinata" befinde. Von dieser Disposition nun
kann die praemotio physiea bei ihrer Aufnahme im Willen bestimmt
und modifiziert werden, wie überhaupt alles Aufgenommene vom
aufnehmenden Substrate. Auch diesbezüglich hat der Grundsatz:
qnidquid recipitur u. s. w. seine volle Geltung. Dieses Princip bewahrheitet

sich übrigens nicht allein bei den '.[Tätigkeiten des Willens,
sondern auch bei dem Wirken der Faturdinge überhaupt. Denn auch
diese können manchmal so schlecht disponiert sein, dafs entweder gar
keine oder wenigstens nur eine fehlerhafte Thätigkeit folgt. Zudem
haben ja auch die andern Kreaturen kontingente Ursachen, nicht der
Wille allein bildet eine solche. Darum bemerkt der hl. Thomas an der
früher von uns angezogenen Stelle: „sicut etiam in omnibus Providentia
divina infal 1 ibili ter operatur. Et tarnen a causis con tin gentibus
proveniunt effectua contingenter, in quantum Deus omnia movet pro-
portionabiliter, unumquodque secundum suum modum." Diese
passive Bestimmung der praemotio physiea durch die Disposition des
Willens ist erforderlich und genügt aber auch für die Freiheit.

Es bedarf demnach gar keines besondern Scharfsinnes, sondern es

genügt eine ganz ruhige Überlegung, um herauszufinden, in welchem
Sinne die „Thomisten" lehren, der Wille könne unter der praemotio
physiea den Akt, zu welchem er prämoviert ist, nicht unterlassen. Es
ist eine Notwendigkeit für den Willen vorhanden, ja, allein diese
Notwendigkeit ist nicht eine absolute, sondern, wie der hl. Thomas
bemerkt, eine Notwendigkeit ex suppositione, die sich darum mit der
Freiheit des Willens ganz wohl verträgt. Wenn Gott den Willen
thatsächlich bewegt, so hat er offenbar gewollt, dafs derselbe bewegt
werde und in eine Thätigkeit übergehe. Will aber Gott etwas, so
mufs es geschehen auf Grund dieser Voraussetzung, denn Gottes
Wille ist unveränderlich. Folgt nun daraus, dafs dann der Wille des
Menschen notwendig bewegt werde und in Thätigkeit übergehe, somit



158 Die Neu-Thomisten.

für das Nicht-bewegt-werden und für die Unthätigkeit gar keine Potenz
mehr habe? Die Molinistea behaupten es; der hl. Thomas und die
„Thomisten" verneinen es einstimmig. Dieses Geschehen-müssen
besagt nicht eine absolute, sondern nur eine Notwendigkeit ex
suppositions. Der Freiheit schädlich ist aber die absolute Notwendigkeit.
Nécessitas ex suppositione in causa non potest concludere necessitatem
absolu tarn in effect u. Deus autem vult aliquid in creatura. non
necessitate absoluta, sed solum necessitate quae est ex suppositione, ut.

supra, c. 83, ostensum est. Ex voluntate igitur divina non potest
concludi in rebus creatis nécessitas absoluta. Haec autem sola
excludit contingentiam. Nam etiam contingentia ad utrumlibet
redduntur ex suppositione necessaria; sicut Socratem moveri, si
currit, est necessarium. Divina ergo voluntas non excludit a rebus
volitis contingentiam. Non igitur sequitur: si Deus vult aliquid, quod
illud de necessitate eveniat; sed quod haec conditionalis sit vera et
necessaria; si Deus aliquid vult, illud erit consequens. Tarnen non
oportet esse necessarium. Summa, ctr. Gent. c. 85. — Ostensum est
enim divinam voluntatem immutabilem esse. In quolibet autem im-
mutabili, si semel est aliquid, non potest postmodum non inesse. Hoc
enim moveri dicimus quod aliter se habet nunc et prius. Si igitur divina
voluntas est immutabilis, posito quod aliquid velit, necesse est,
ex suppositione, eum hoc velle. 1. c. cap. 83. Nécessitas, quae est ex
suppositione voluntatis, imm utabi 1 iter aliquid volentis non minuit
rationem voluntarii, sed auget tanto magis, quanto ponitur firmius in-
haerens volito, ut moveri non possit. HI. Sent. d. 20. q. 1. a. 1. ad 2.
Setzen wir nun anstatt Willen Gottes praemotio physica Gottes,
die ja mit Gott identisch ist, und alles weitere ist dann von sich selbst
klar. Die praemotio physica ist „immutabilis", „infallibilis", „insupera-
bilis", und die Bewegung des Willens „necessaria" und „contingens"
im angegebenen Sinne.

Die praemotio physica Gottes könnte nur dann eine absolute
Notwendigkeit für den Willen selbst oder für seine Thätigkeit
verursachen, wenn sie die ganze Fähigkeit oder Potentialität des

Bewegten ausfüllte. Dies ist aber bei dem Willen durchaus nicht der
Fall. Denn es müfste dann, wie wir bereits hervorgehoben, die Thätigkeit

dem Willen als ein Gut in jeder Beziehung, als ein bonum
universale vorgestellt werden. In diesem Falle aber wäre die T h ä t i g -
k e i t eine natürliche, nicht eine freie. Dies trifft aber nicht zu.
Movens tunc ex necessitate causat motum in mobili, quando potestas
moventis excedit mobile, ita quod tota ejus possibilitas moventi
subdatur. Cum autem possibilitas voluntatis sit respecta boni
universalis et perfecti, non subjicitur ejus possibilitas tota
alicui particulari bono. Et ideo non ex necessitate movetur
ab il 1 o. S. Thorn. Summ, theol. 1. p. q. 82. a. 2. ad 2. Die Thätigkeit

des Willens bildet nun, wie überhaupt, so auch unter der
praemotio physica stets ein bonum particulare. Sie füllt somit
nicht die ganze Potentialität des Willens aus. Folglich ist sie jederzeit

für uns hier auf Erden eine freie, niemals eine notwendige.
So der Beweis des hl. Thomas. Die Molinisten dagegen haben für ihre
Behauptung nicht einmal einen Beweis auch nur versucht, viel
weniger dann, dafs ein solcher gelungen wäre.

Fassen wir nun die Lehre der „Thomisten", wie sie thatsächlich
vorgetragen, nicht wie sie von den M ol i nis t e n erdichtet wird, kurz
zusammen, so lautet sie ;



Die Neu-Thomisten. 159

a) Wenn Gott den Willen durch die praemotio physica bewegt, so
hat der Wille keine Fähigkeit, Potenz, Macht, diese praemotio
physica durch einen Akt der Auswahl in sich aufzunehmen oder
von sich abzuweisen. Denn diese Bewegung durch Gott ist „immutabel",

„infallibel", „insuperabel" wegen der Wirksamkeit der Kraft
Gottes, die „deficere non potest". Anderseits darf diese Potenz oder
Macht des Willens auch aus dem Grunde nicht zugegeben werden, weil
sonst der Wille die Macht über die Kraft Gottes hätte, folglich
Gott übergeordnet, von ihm unabhängig wäre. Wird' also der
Wille von Gott bewegt, so ist es unmöglich, dais er nicht bewegt
werde, diese Bewegung nicht in sich aufnehme und dadurch ein
agens oder eine potentia in actu werde, während er ohne diese
praemotio physica ein agens in potentia ist und bleibt. In dieser
Hinsicht, mit Bezug auf die Annahme oder Abweisung der
praemotio physica, durch die eigene Thätigkeit gibt es für den
Willen keine Freiheit. Sobald die praemotio physica thatsächlich
vorhanden ist, ergibt sich die Notwendigkeit, dafs der Wille bewegt
werde. Si Deus movet voluntatem ad aliquid, incompossibile est
huic positioni, quod voluntas ad illud non moveatur. Non tarnen
est impossibile simpliciter. Unde non sequitur, quod voluntas a
Deo ex necessitate moveatur. S. Thom. Summ, theol. 1. 2. q. 10.
a. 4. ad 3.

b) Obgleich der Wille keine Macht in der soeben genannten Weise
über die thatsächlich mitgeteilte praemotio physica Gottes
besitzt, also in dieser Beziehung nicht frei ist, so hat er doch die
Macht über seine eigene Thätigkeit, ist er in dieser Hinsicht
vollkommen frei auch dann, wenn er unter der praemotio
physica steht. Der Grund davon liegt darin, dafs die praemotio physica

im Willen selber aufgenommen wird, als vorübergehend mitgeteilte
Form den Willen selber informiert. Die praemotio physica richtet
sich folglich, wie jede andere aufgenommene Form, nach derNatur
und Disposition des aufnehmenden Substrates. Dieses Substrat
aber, der Wille, ist eine indifferente oder freie Potenz: „ad utrum-
libet se habet". Daher richtet sich auch die praemotio physica nach
der Natur und Disposition des Willens. Ad Providentiam divinam
non pertinet naturam rerum corrumpere, sed servare. Unde omnia movet
secundum eorum conditionem; ita quod ex causis necessariis per
motionem divinam sequuntur effectus ex necessitate: ex causis
autem contingen tibus sequuntur effectus contingentes. Quia igitur
voluntas est activum principium non determinatum ad unum, sed
indifferenter se habens ad multa, sie Deus ipsam movet, quod
non ex necessitate ad unum déterminât, sed remanet motus ejus
contingens et non necessarius; nisi in his ad quae naturaliter
movetur. S. Thom. Summ, theol. 1. 2. q. 10. a. 4. — Quaest. disp. de
malo. q. 6. a. un.

c) Aber vielleicht bewegt Gott gerade durch die praemotio physica
den Willen „naturaliter" zu der Thätigkeit? Nein, dies ist

durchaus nicht der Fall. Denn der Wille begehrt blofs jenes Gut
„naturaliter", welches allseitig vollkommen, in jeder Beziehung ein
Gut, also ein bonum universale ist. Das aber kann von der Thätigkeit

des Willens nicht behauptet werden. Diese ist vielmehr ein bonum
particulare. Folglich bewegt Gott den Willen zu seiner Thätigkeit

nicht in notwendiger, sondern in freier oder kontingenter
Weise. Activum non ex necessitate movet, nisi quando superat



160 Die Neu-Thomisten.

virtutem passivi. Cum autem voluntas se habeat in potentia
respectu boni universalis, nullum bonum superat virtutem voluntatis

quasi ex necessitate ipsam movent, nisi id, quod secundum
omnem con si derationem est bonum. Et hoc solum est bonum
perfectum, quod est beatitude, quod voluntas non potest non velle, ita
scilicet quod velit ejus oppositum. Potest tamen non velle actu, quia
potest avertere cogitationem beatitudinis, in quantum movet intellectum
ad suum actum. Et quantum ad hoc nec ipsam beatitudinem ex
necessitate vult. Sicut etiam aliquis non ex necessitate calefieret,
si posset calidum a se repellere, si veil et. S. Thom. Quaest. disp. de
malo. q. 6. a. un. ad 7.

d) Wie kann es aber geschehen, dafs die praemotio physica von
Seiten Gottes eine unveränderliche, unbesiegbare, von Seiten
des Willens aber eine veränderliche, kontingente ist? Der
Grund dafür ist sehr einfach: der Wille vermag die Kraft Gottes nicht
in ihrer ganzen Vollkommenheit aufzunehmen, sondern eben nur so,
wie es seiner Natur und Disposition entspricht. Darum kann die
praemotio physica im Willen nur den Charakter der Kontingenz haben
und manchmal sogar gehindert werden, den Willen in Thätigkeit
zu versetzen. Dispositio primi moventis mauet in his, quae ab eo mo-
ventur, in quantum moventur ah ipso. Sic enim ejus similitudinem reci-
piunt. Non tamen oportet, quod totaliter ejus similitudinem sequantur.
Unde primum prineipium movens est immobile, non autem alia. —
Non omDis causa de necessitate inducit effectum, etiam si sit causa
sufficiens. Eo quod causa potest impediri, ut quandoque effectum
suum non consequatur. Sicut causae naturales, quae non ex necessitate
producunt suos effectus, sed ut in pluribus, quia in paucioribus impedi-
untur. Sic ergo ilia causa, quae facit voluntatem aliquid velle,
non oportet, quod ex necessitate hoc faciat; quia potest per ipsam
voluntatem impedimentum praestari, vel removendo taiem conside-
rationem, quae inducit earn ad volendum, vel considerando oppositum,
scilicet quod hoc, quod proponitur ut bonum, secundum aliquid non est
bonum. S. Thom. Quaest. disp. de malo. q. 6. a. ud. ad 11 et 15. Es
ist kein Zweifel, dafs die Thätigkeit des Willens auf die praemotio
physica unfehlbar folgen, der Wille also kein Hindernis entgegenstellen

wird, denn Gott bewegt ja den Willen zu einer Thätigkeit.
Zu diesem Zwecke wird dem Willen vorübergehend jene Form
mitgeteilt, die wir praemotio physica nennen. Darum wird sich der Wille
auch aus diesem GruDde in jener „dispositione determinata" befinden,
von welcher der hl. Thomas spricht und welche notwendig ist, damit der
Wille in Thätigkeit übergehe. Es ist nicht anzunehmen, dafs Gott
für gewöhnlich den Willen ohne die genannte „dispositio determinata"
zu einer Thätigkeit bewege. Sollte sie nicht vorhanden sein, so wird
Gott ohne Zweifel zugleich mit der praemotio physica auch jene „dispositio

determinata" dem Willen mitteilen, wie wir es bei dem hl. Paulus
sehen. Allein als eine notwendige folgt aus der praemotio physica,
wie aus dem Gesagten hinreichend klar hervorgeht, die Thätigkeit
des Willens durchaus nicht. Dieselbe bleibt stets etwas „Kontingentes",

weil sie etwas Partikuläres ist. Wir können somit auch
in dieser Beziehung sagen: die praemotio physica sei „immutabel",
„infallibel", „insuperabel". Denn wir können uns nicht denken, dafs Gott
den WTillen zu einer Thätigkeit prämoviert, und es erfolgt trotzdem
thatsächlich keine Thätigkeit. Wozu prämoviert er ihn dann?
Gott thut doch nie etwas zwecklos? Allein daraus folgt noch gar



Die Neu-Thomisten. 161

nicht, dafs dann diese „immutable", „infallible", Thätigkeit des Willens
eine notwendige sei. Die Worte „immutabel", „infallibel" u. s. w.
beziehen sich ausschliefslich nur auf die Thatsache, auf das wirkliche

Folgen der Thätigkeit des Willens, keineswegs aber auf den
„modus" dieser Thätigkeit. Dafs diese Ausdrücke durchaus nicht identisch
sind mit dem modus: „notwendig", haben wir früher aus dem hl. Thomas
nachgewiesen. „Notwendig" sind sie nur „ex suppositione". Allein diese
Notwendigkeit verträgt sich mit der Freiheit sehr wohl.

e) Was bestreiten demnach die „Thomisten" eigentlich? Etwa, dafs
der Wille unter der praemotio physica, also der Wille als agens
oder potentia in actu nicht mehr die Indifferenz besitze oder in der
Potenz für das Gegenteil sei? Nein, nicht ein einziger behauptet
das. Sie bestreiten blofs, dafs der Wille in actu, also der prämo-
vierte Wille, thätig und unthätig zugleich sich verhalten könne,
sondern ex suppositione notwendig sich in der Thätigkeit befinde. Mit
andern Worten: sie bestreiten, dafs der Wille zwei kontradiktorisch
entgegengesetzte Akte vollziehen könne. Und dies nicht deshalb,
weil der Wille für diese kontradiktorisch entgegengesetzten Akte keine
Potenz hat, sondern weil diese Akte sich zugleich nicht vertragen.
Auch diesbezüglich sagen sie nichts anderes als der hl. Thomas.

Einwurf: nulla virtus se habens ad contraria est activa. Quia
omnis virtus activa potest agere id, cujus est activa. Possibili autem
posito, non sequitur impossibile. Sequeretur enim duo opposita esse
simul, quod est impossibile. Sed voluntas est potentia activa. Ergo non
se habet ad opposita, sed de necessitate terminatur ad unum. Hier
haben wir das Gewünschte. Die praemotio physica führt nach dem heil.
Thomas den Willen aus der Potenz in den Akt über, macht ihn zu einem
agens in actu, in diesem Sinne zu einer aktiven Potenz. Diese aktive
Potenz nun, behauptet der Einwurf, verhalte sich nicht mehr indifferent
zu den Gegensätzen, habe also, wenn sie mit Bezug auf den einen Gegensatz

in actu sich befindet, für den andern keine Potenz mehr, sondern
sei notwendig zu diesem einen bestimmt. Was antwortet der
hl. Thomas darauf? Philosophus in 6. Metaph. ostendit per illud medium,
non quod aliqua potentia non sit activa ad contraria se habens,
sed quod potentia activa ad contraria se habens non ex necessitate

producit suum effectum. Hoc enim posito manifeste requeretur
quod contradictoria essent simul. Si autem detur quod aliqua potentia,
activa ad opposita se habeat, non sequitur opposita esse simul. Quia
etsi utrumque oppositorum ad quod potentia se habet, sit possibile,
unum tarnen est incompossibile alteri. S. Thom. Quaest. disp. de
malo. q. 6. a. un. ad 16. — Licet ergo simul insit homini potentia voluntatis

ad opposita se habens, tarnen opposita i 11 a ad quae se habet
voluntas, non sunt simul. 1. c. ad 19. — Potentia voluntatis ad opposita

se habens cognoscitur a nobis, non quidem per hoc, quod actus
oppositi sint simul, sed quia successive sibi invicem succedunt ab
eodem principio. 1. c. ad 18.

f) Die „Thomisten" bestreiten ferner, dafs der Einflufs Gottes
oder die praemotio physica selber von Seiten Gottes den Charakter
der Indifferenz an sich trage und durch den Willen erst zu diesem
oder jenem bestimmt werde. Sie bekämpfen die Ansiebt, dafs Gott
den WTllen blofs „im allgemeinen", zu dem Gut „im allgemeinen", nicht
aber zu den partikulären Gütern oder „im besondern" bewege. Auch
diesbezüglich sagen sie nichts anderes, als was der hl. Thomas lehrt.
Indifferent kann die praemotio physica schon aus dem Grunde nicht

Jahrbuch für Philosophie etc. IX. 11



162 Die JSfeu-Thomisten.

genannt werden, weil sie „immutabilis", „infallibilis" ist. Dazu kommt
aber noch ein anderer Grund. Wäre die praemotio physica von Seiten
Gottes indifferent, also nur „im allgemeinen" die Kreaturen
bewegend, so geschähe alles für Gott rein zufällig oder praeter in-
tentionem. Dies aber ist eine Ansicht, die sich durchaus nicht
verteidigen läfst. Si intentio alicujus agentis feratur ad aliquid unum tantum,
praeter intentionem ejus erit et quasi casuale, quidquid sequatur; quia
a c ci dit ei, quod est principaliter intentum ab eo. Sicut si aliquis in-
tenderet facere aliquod triangulum, praeter intentionem ejus esset quod
esset magnum vel parvum. Cuilibet autem communi accidit speciale
contentum sub eo. Unde si intentio agentis est ad aliquid
commune tantum, praeter intentionem ejus esset, quod qualiter-
cunque determinaretur per aliquod speciale. Sicut si natura
intenderet generare solum animal, praeter intentionem naturae esset,
quod generatum esset homo vel equus. Unde si intentio Dei
operands respiciat tantum ad creaturam in communi, tota distinctio
creaturae casualiter accidet. Inconveniens est autem dicere, quod sit
per accidens per comparationem ad causam primam et sit per se
per comparationem ad causas secundas. Quia quod est per se prius
est eo, quod est per accidens. Prius autern est comparatio alicujus ad
causam primam quam ad causam secundam, ut patet in libro
de Causis. Unde impossibile est, quod sit per accidens respectu
causae primae et per se respectu causae secundae. Potest autem
accidere e converso. Sicut videmus quod ea quae sunt casualiter quoad
nos, sunt Deo praecognita et ordinata ab ipso. Unde necesse
est dicere quod tota distinctio rerum sit praedefinita ab eo. S. Thom.
Quaest. disp. de veritate. q. 3. a. 2.

Diese Stelle allein schon illustriert so recht die Behauptung der
Molinisten, nach dem hl. Thomas bewege Gott den Willen nur zu
dem Gut „im allgemeinen", nicht aber zu den partikulären Gütern.
Zu diesen letztern bewege der Wille sich selber ganz allein. Somit
habe der Wille auch die Potenz oder Macht über die praemotio
physica, indem er dieselbe zu diesem oder jenem frei bestimme.
Der hl. Thomas hat von einer solchen Ansicht nicht einmal geträumt.
In diesem Falle wäre diese oder jene Thätigkeit, die Thätigkeit oder
die Unthätigkeit des Willens für Gott „per accidens" und „praeter
intentionem", was sich nicht nur theologisch, sondern auch
philosophisch als ganz und gar falsch erweist. Damit man nicht etwa
glaube, der hl. Thomas habe die hier ausgesprochene Ansicht in seinen
spätem Werken zurückgezogen, vergleiche man in Summ, theol. 1. p. q. 19,
den achten Artikel. Daselbst ist in Kürze die ganze Doktrin der „Tho-
misten" hinterlegt. Divina voluntas quibusdam volitis necessitatem im-
ponit, non autem omnibus. Cujus quidem rationem aliqui assignare
voluerunt ex causis mediis. Quia ea, quae producit per causas necessa-
rias, sunt necessaria. Ea vero quae producit per causas contingentes,
sunt contingentia. Sed hoc non videtur sufficienter dictum propter duo.
Primo quidem, quia effectus alicujus primae causae est contingens propter
causam secundam; ex eo quod impeditur effectus causae primae per
defectum causae secundae: sicut virtus solis per defectum plantae
impeditur. Nullus autem defectus causae secundae impedire
potest, quin voluntas Dei suum effectum producat. Secundo,
quia si distinctio contingentium a necessariis referatur solum in causas
secundas sequitur, hoc esse praeter intentionem et voluntatem
divin am. Quod est inconveniens. Et ideo melius dicendum est, quod



Die Neu-Thomisten. 163

hoc contingit propter efficaciam divinae voluntatis. Cum enim
aliqua causa efficax fuerit ad agendum effectus, consequitur causam non
tantum secundum id, quod fit, sed etiam secundum modum fiendi
vel essendi. Ex debilitate enim virtutis activae in semine contingit,
quod filius nascitur dissimilis patri in accidentibus, quae pertinent ad
modum essendi. Cum igitur voluntas divina sit efficacissima, non
solum sequitur, quod fiant ea quae Deus vult fieri, sed et quod eo modo
fiant, quo Deus ea fieri vult. Vult autem quaedam fieri Deus neces-
sario, quaedam contingenter, ut sit ordo in rebus ad comple-
mentum universi. Et ideo quibusdam effectibus aptavit causas neces-
sarias, quae deficere non possunt, ex quibus effectus de n ecessitäte
proveniunt; quibusdam autem aptavit causas contingentes defecti-
biles, ex quibus effectus contingenter eveniunt. Non igitur propterea
effectus voliti a Deo eveniunt contingenter, quia causae proximae sunt
contingentes; sed propterea quia Deus voluit eos contingenter
evenire, contingentes causas ad eos praeparavit.

Gerade diese aus sich „untrügliche" Weise der physischen
Beeinflussung Gottes soll, nach P. Pesch, die Freiheit des Willens
aufheben. P. Pesch beruft sich dabei auf den hl. Thomas. Was sagt
in der That der englische Lehrer? Ex hoc ipso quod nihil volun-
tati divinae resist it sequitur, quod non solum fiant ea quae Deus vult
fieri, sed quod fiant contingenter vel necessario, quae sic fieri
vult. 1. c. ad 2. Der hl. Thomas lehrt also thatsächlich das
gerade Gegenteil von dem, was P. Pesch ihn sagen läfst. Dem heil.
Thomas bildet gerade die „voluntas efficacissima" den Grund der Freiheit

des Willens und des freien Willens ak te s. Man vergl. Summ,
ctr. gent. lib. 3. c. 85, erstes Argument.

Endlich ist die Theorie der Molinisten, dafs Gott den Willen nur
zu dem Gut „im allgemeinen" bewege, auch darum durchaus falsch, weil
der hl. Thomas diese Bewegung Gottes ebenso für die Thätigkeit mit
Bezug auf die Güter „im einzelnen" fordert. Der englische Lehrer fordert
die praeinotio physica auch für die Auswahl, die electio,
welche sich bekanntlich nicht mit dem Gut „im allgemeinen", sondern
mit den „partikulären" Gütern beschäftigt. Voluntas, quando de novo
incipit eligere, transmutatur a sua priori dispositione quantum ad hoc
quod prius erat eligens in potentia, et postea fit eligens actu. Et haec
quidem transmutatio est ab aliquo movente, in quantum ipsa voluntas
movet seipsam ad agendum; et in quantum etiam movetur ab aliquo
exteriori agente, scilicet Deo. Non tarnen ex necessitate
movetur. S. Thorn. Quaest. disp. de malo. q. 6. a. un. ad 17. Schon
früher haben wir vom hl. Thomas gehört, dafs „nulla potentia potest in
actum transire nisi per formam sui activi".

Aus dem soeben Dargelegten leuchtet ein, was die „Thomisten" in
Wirklichkeit und was sie nach den Molinisten lehren.

Wie wenig sich die Molinisten um die wirkliche Lehre des heil.
Thomas kümmern, sondern zufrieden sind, wenn sie nur eine irgendwie
ihrer Theorie ähnlich klingende Stelle auffinden können, davon liefert
den besten Beweis die Behauptung, nach dem hl. Thomas werde die
praemotio physica, also in diesem Sinne die Thätigkeit
Gottes durch die Thätigkeit oder Mitthätigkeit der Kreatur
modifiziert, während sie an sich nur den Charakter der „Allgemeinheit",

also „Unbestimmtheit" an sich trage. Gott, so heifst es, bewege
den Willen nur im „allgemeinen", zu dem Gut „im allgemeinen". Diese
Bewegung „im allgemeinen" werde dann durch die Thätigkeit. der

11*



164 Die Neu-Thomisten.

Kreatur, z. B. des Willens „bestimmt" oder „modifiziert". S. Tb. 1. 2.

q. 9. a. 6. ad 3.
Wir wollen von allen andern Gründen, warum diese Theorie durchaus

falsch ist, absehen, und uns nur mit der aktiven Modifizierung der
praemotio physica, nämlich durch die Thätigkeit der Kreatur
beschäftigen. Die praemotio physica befafst sich ausschliefslich nur mit
der Überführung der Potenz aus dem Zustande der „Ruhe" in den der
Aktualität. Sie bezieht sich also auf den ersten und zweiten
„Augenblick", wie wir sie früher angegeben haben. Mit dem dritten
„Augenblicke" oder dem Momente, in welchem die Kreatur eine Thätigkeit

hervorbringt, hat die praemotio physica nichts zu thun. Mit
Bezug auf diesen dritten Augenblick heifst die Thätigkeit Gottes nicht
praemotio physica, sondern Simultan-Konkurs. Denn in diesem
dritten Augenb 1 icke ist die Thätigkeit Gottes eins mit der Thätigkeit

der Kreatur. Gott und die Kreatur bringen in diesem Sinne eine
Thätigkeit hervor. Was ist nun aber die praemotio physica? Nichts
anderes als die Thätigkeit Gottes. Allein diese Thätigkeit Gottes ist
real identisch mit seiner Wesenheit, und diese letztere wiederum
mit seinem Dasein, mit dem esse. Folglich bildet die Thätigkeit
Gottes das esse Gottes. Zufolge der Theorie der Molinisten wird nun
dieses esse Gottes durch die T hätigkeit der Kreatur „modifiziert".
Die Thätigkeit der Kreatur kann aber nur dann dieses Sein Gottes
„modifizieren", wenn sie auf dasselbe einen Einflufs ausübt, demselben
etwas mitteilt. Nur auf diese Weise ist eine aktive Modifizierung
überhaupt möglich. Nun kommen wir aber zu der unübersteiglichen
Schranke. Das Sein, nicht blofs das Sein Gottes, sondern auch das
Sein der Kreatur, kann gar nicht aufnehmen, einen Einflufs
empfangen, denn es verhält sich nie und nirgends wie das
Aufnehmende, sondern stets und überall wie das Aufgenommene.
S. Thom. Summ, theol. 1. p. q. 3. a. 4. — q. 4. a. 1. ad 3. — q. 5. a. 1.

— Quaest. disp. de potentia q. 7. a. 2. ad 9. Folglich kann die
praemotio physica von der Kreatur einzig und allein nur dadurch
„modifiziert" werden, dafs sie in der Kreatur Aufnahme findet. Dies ist
aber dann eine passio, nicht aber eine actio der Kreatur. Je nach
der Disposition der die praemotio physica aufnehmenden Kreatur wird
dann die praemotio selber „modifiziert", so dafs entweder eine mangelhafte,

beziehungsweise sündhafte oder aber eine vollkommene Thätigkeit
erfolgt.

Wie verhält sich demnach die Freiheit gegenüber der praemotio
physica, der Determinierung durch Gott? Kann sie noch bestehen?
Sind beide vereinbar? Die Molinisten erklären einstimmig, eine
Determinierung des Willens durch Gott wäre der Tod der Freiheit. Diese
Determinierung, die in untrüglicher Weise zu diesem oder jenem
bestimmte, höbe die Freiheit auf. Auf einen Beweis für diese Behauptung
warten wir bis zur Stunde vergebens und werden noch für ganz und gar
unbestimmte Zeit warten müssen. Diese Behauptung wird darum ohne
Zweifel ein „inconcussum et tutissimum dogma" sein. Der hl. Thomas
indessen weifs von diesem „Dogma" jedenfalls nichts, obgleich er die
„untrügliche" Wirkungsweise Gottes kennt. Darum sagt er: nécessitas
ex suppositione in causa non potest concludere necessitatem ab-
solutam in effectu, wie wir früher gehört haben. Diese nécessitas
ex suppositione stützt sich aber auf den Willen Gottes, der
unveränderlich ist. Bewegt also Gott die Kreatur, den Willen des Menschen
zu einer Thätigkeit, so mufs er diese offenbar wollen. Und da sein



Die Neu-Thomisten. 165

Wille „unveränderlich" ist, so wird die Thätigkeit des Willens der Kreatur
„notwendig" eintreten, ohne deshalb eine „notwendige" zu sein. Dafs
dieses letztere nicht eintreffe, dafür sorgt die „efflcacia" des göttlichen
Willens. Vult enim Deus omnia quae requiruntur ad rem quam
vult. Sed aliquibus rebus secundum modum suae naturae competit, quod
sint contingentes, non necessariae. Igitur vult aliquas res esse
contingentes. Efficacia autem divinae voluntatis exigit, ut non
solum sit, quod Deus vult, sed etiam ut hoc modo sit, sicut Deus
vult esse illud. Nam et in agentibus naturalibus, cum virtus agentis sit
fortis, assimilât sibi suum effectum non solum quantum ad speciem, sed
etiam quantum ad accidentia, quae sunt quidam modi ipsius rei. Ergo
efflcacia divinae voluntatis contingentiam non tollit. S. Thorn. Summ,
ctr. Gent. lib. I. c. 85. — Vergl. Summ, theol. 1. p. q. 19. a. 8.

Während nun der hl. Thomas von dem „Dogma", dafs die Prädeter-
minierung die Freiheit des Willens zerstöre, ganz und gar nichts weifs,
kennt er dafür ein anderes „Dogma" sehr genau, von dem wiederum die
Molinisten nichts zu wissen scheinen, nämlich das Dogma von der
Allmacht Gottes. Darum sagt er irgendwo, Gott vermöge alles das zu
bewirken, was ein Seiendes ist oder ein Seiendes sein kann, was also
ein „ens" bildet. Der Grund dafür, den er angibt, ist sehr interessant.
Cum unumquodque agens agat sibi simile, unicuique potentiae activae
correspondet possibile ut objectum proprium secundum rationem illius
actus, in quo fundatur potentia activa: sicut potentia calefactiva refertur
ut ad proprium objectum ad omne calefactibile. Esse autem divinum,
super quod ratio divinae potentiae fundatur, est esse infinitum, non
limitatum ad aliquod genus entis, sed praehabens in se totius esse
perfectionem. Unde quidquid habet vel potest habere rationem
entis, continetur sub possibilibus absolutis, respectu quorum
Deus dicitur omnipotens. Summ, theol. 1. p. q. 25. a. 3. Nun
bildet aber die Freiheit ein „ens", ein „Seiendes", denn sie ist einer
der vier von uns bereits genannten „modi" und fällt mit dem „possibile"
und dem „eontingens" zusammen. Folglich untersteht sie der Allmacht
Gottes. So hebt also das „Dogma" der Molinisten von der Unvereinbarkeit

der Prädetermination Gottes mit der Freiheit des Willens
ganz regelrecht das „Dogma" des Glaubens von der Allmacht Gottes
auf. Unvereinbar ist nichts anderes als unmöglich.

An das Dogma der Molinisten glaubt der hl. Thomas nicht, dafür
um so lebendiger an das Dogma von der Allmacht Gottes. Darum
bemerkt er: oportet enim patiens assimilari agenti. Et si agens sit
fortissimum, erit similitudo effectus ad causam agentem perfecta. Si autem
agens sit debile, erit similitudo imperfecta. Voluntas autem di-
vina est agens fortissimum. Unde oportet ejus effectum ei omnibus
modis assimilari, ut non solum fit id quod Deus vult fieri, quod est quasi
assimilari secundum speciem; sed ut fiat eo modo, quo Deus vult illud
fieri, ut necessario vel contingenter, cito vel tarde, quod est
quasi quaedam assimilatio secundum accidentia. Et hunc quidem
modum rebus diviDa voluntas praefinit ex ordine suae sapientiae.
Secundum autem quod disponit aliquas res sic vel sic fieri, adaptat eis
causas illo modo, quem disponit. Quem tarnen modum posset rebus in-
ducere etiam illis causis non mediantibus. Quaest. disp. de veritate.
q. 23. a. 5. — Vergl. I. Sent. d. 47. q. 1. a. 1. ad 2.

Was notwendig ist, damit die Freiheit des Willens gewahrt bleibe,
erklärt uns der hl. Thomas ebenfalls. Quamvis non esse effectus
divinae voluntatis nonpossitsimul stare cum divina voluntate, tarnen



166 Die Neu-Thomisten.

potentia deficiendi effectum simul stat cum divina voluntate. Non
enim sunt ista incompossibilia: Deus vult istam salvari, et ille
potest damnari; sed ista sunt incompossibilia: Deus vult istum
salvari, et iste damnatur. 1. c. ad 3. Daraus ist klar, wie die Sache
thatsächlich und der Wahrheit gemäfs sich verhält mit Bezug auf
die Unvereinbarkeit der Prädeterminierung des Willens durch Gott
und die Freiheit des Willens. Es darf uns darum nicht wunder nehmen,
dafs die Molinisten jedem Beweise für diese Unvereinbarkeit so
sorgfältig aus dem Wege gehen. Lieber das „Dogma" von der Unvereinbarkeit

als das „Dogma" von der Allmacht Gottes.
„ Wenn wir sagen, die Allmacht Gottes bewirke, dafs die
Prädeterminierung des Willens durch Gott eine freie, nicht aber eine
notwendige sei, so ist dies nicht in dem Sinne zu verstehen, als müfste
Gott bei jeder Prädeterminierung mit seiner Allmacht eingreifen, also
ein Wunder wirken. Nein, dies ist durchaus nicht notwendig. Die
Allmacht Gottes hat vielmehr bei der Schöpfung das Wesen, die
Natur der Dinge derart eingerichtet, dafs die einen in der Folge eine
notwendige, die andern dagegen eine kontingente oder freie
Thätigkeit ausüben. Ebenso richtet sich die Aufnahme der praemotio
physica durch die Kreaturen durchaus nach dem Wesen oder der Natur
des Geschöpfes. Es wäre eine durchaus falsche Auffassung, wollte man
annehmen, die Determinierung der Kreaturen, des Willens müfste eine
„notwendige" sein, weil die erste Ursache, der Wille Gottes ein
„notwendiger" oder ein „kontingenter" ist. Die Notwendigkeit und die
Kontingenz in den Kreaturen darf gar nicht nach dem Willen Gottes,
sondern mufs nach den kreatürlichen Ursachen beurteilt werden.
Ex parte autem voluntatis considerandum est, quod voluntas divina est
univerïaliter causa entis et universaliter omnium quae consequuntur
ad modum necessitatis et contingentiae. Ipsa autem est supra
ordinem necessarii et contingentis, sicut est supra totum creatum. Et
ideo nécessitas et contingentia in rebus distinguuntur non per
habitudinem ad voluntatem divinam, quae est causa communis,
sed per comparationem ad causas creatas, quas proportiona-
liter divina voluntas ad effectus ordinavit, ut scilicet necessariorum
effectuum sint causae intransmutabiles, contingentium autem transmuta

biles. Quaest. disp. de malo. q. 16. a. 7. ad 15. — Wenn also
die Molinisten in folgender Weise argumentieren: die Prädeterminatio
Gottes ist eins und dasselbe mit dem Willen und der Thätigkeit Gottes ;
diese aber ist „unveränderlich", „infallibel", „unbesiegbar"; folglich
handelt dann der Wille nicht mehr frei, sondern notwendig, so müssen
wir dazu die Bemerkung machen, dafs es den Molinisten an der Kenntnis
der ersten Grundwahrheiten der Philosophie ganz und gar
fehlt. Nicht das eine und andere Mal, sondern oft und oft schärft uns
der hl. Thomas die Wahrheit ein, die „Notwendigkeit" oder die
„Kontingenz" in den Kreaturen hänge von der Natur und Beschaffenheit
der sekundären Ursachen, nicht aber von der Natur und
Beschaffenheit der ersten Ursache ab. Ist die unmittelbare
Ursache „kontingent", erklärt der englische Lehrer, so ist und bleibt auch
der Effekt ein „kontingenter", obgleich die höhere oder erste Ursache
eine „notwendige" sein möge. Requirit autem ordo universi aliquas causas
esse variabilis, quum corpora sint de perfectione universi, quae non
movent nisi mota. A causa autem variabili effectus contingentes
sequuntur. Non enim potest effectus esse firmioris esse quam sua causa.
Unde videmus, quamvis causa remota sit necessaria, si tarnen causa



Die Neu-Thomisten. 167

proxima sit contingens, effectum contingentem esse. Sicut
patet in his, quae circa inferiora corpora incidunt; quae quidem con-
tingentia sunt propter causarum proximarum contingentiam,
quamvis causae remotae, quae sunt motus coelestes, sint exnecessi-
täte. Summ. ctr. Gent. lib. I. c. 85.

Quod autem voluntas divina certitudinem habeat (praedestinationis)
et tarnen necessitatem non imponat, sie patet. Voluntas enim Dei
est efficax et perfecta causa omnium rerum, quia omnia quae voluit fecit
Dominus. Cujus pex'fectio et efficacia apparet ex hoc, quod non solum
movet et causat res, sed etiam dat eis talem modum causandi,
in quantum cuilibet rei determinatum modum contulit, quo suos effectua
produceret. Unde, quia ipse voluit quaedam esse in Universo necessa-
ria et quaedam contingentia, constituit quasdam causas, quibus
contulit, ut contingenter causarent, et quasdam, quibus contulit, ut
n ecessario causarent suos effectus. Unde voluit istum vel illum effectum
non solum esse, sed etiam illo modo esse, scilicet vel contingenter
vel necessario: sicut quod voluit Petrum non solum currere, sed etiam
contingenter currere. Et similiter voluit istum hominem salvare, sed
eo modo, ut libri arbitrii libertatem non perderet. Et sie quod Petrus
vel Martinus salvetur, habet duas causas: unam, scilicet voluntatem
divinam: et haec habet certitudinem. Aliam liberum arbitrium, et
haec habet contingentiam. Et sie est in aliis rebus. Quia, quod sint
contingentia, provenit eis ex causa proxima. Quod vero sint certa
et necessaria, provenit eis ex causa prima. Unde prima causa
rerum, scilicet divina voluntas, etiam de contingentibus habet
certitudinem. Ex qua quidem certitudine non imponitur ipsis rebus aliqua
nécessitas, quia non solum vult ea esse, sed tali modo esse, scilicet
necessario vel contingenter.

Quod vero praedestinatio certitudinem habeat et necessitatem
non imponat, similiter patet. Modus enim vel directio vel propositum
dirigendi in finem, quod est ipsa praedestinatio, est secundum
Constitutionen! et ordinem causarum a Deo constitutarum. Constat
autem quod, quando sunt duae causae ordinatae, quarum una est
necessaria et alia contingens, effectus semper est contingens.
In praedestinatione autem sunt duae causae, quarum una est, necessaria,

scilicet ipse Deus. Et alia est contingens, scilicet liberum
arbitrium. Et ideo oportet, effectum praedestinationis
contingentem esse. Unde quia Deus seit et vult istum vel illum consequi
talem finem, praedestinatio certitudinem habet. Quia vero Deus vult ut
secundum libertatem arbitrii in talem finem dirigatur, ideo hujusmodi
certitudo nullam praedestinato necessitatem imponit. Quodlibet: 11. a. 3.
— Vergl. Quodl. 12. a. 3.

Aus diesen Stellen des englischen Lehrers geht zur Evidenz hervor,
dafs die Notwendigkeit oder die Freiheit eines Aktes, einer Thätigkeit,
der Kreaturen unmittelbar gar nicht von Gott, sondern von der
nächsten Ursache, also von der Kreatur abhängt. Wie die Wesenheit

oder Natur des Geschöpfes beschaffen ist, so wird das Geschöpf
t hat ig sein, entweder notwendig oder frei. Daran ändert die Thätigkeit

Gottes, die praemotio physica, die „unveränderlich", „infallibel",
„unbesiegbar", also in diesem Sinne eine notwendige ist, ganz und gar
nichts. Auf Gott kann diese Notwendigkeit oder Freiheit nur insofern
zurückgeführt werden, als er die Natur des Geschöpfes derart
eingerichtet hat, dafs sie in dem einen mit Notwendigkeit, in dem andern
dagegen mit Freiheit ihre Thätigkeit setzt. In diesem Sinne ist allerdings



168 Die Neu-Thomisten.

auch Gott die Ursache der notwendigen und der freien Thätigkeit. Et
sic non dieimus, quod aliqui divinorum effectuum sint contingentes solum-
modo propter contingentiam causarum secundarum, sed magis propter
dispositionem divinae voluntatis, quae talem ordinem rebus providit.
S. Thom. Quaest. disp. de veritate. q. 23. a. 5. — Wer demnach
behauptet, die praemotio physica Gottes hebe die Freiheit des Willens
auf, weil sie immutabel, infallibel, insuperabel wirkt, der hat von den
Grundprincipien der Philosophie nicht die geringste Kenntnis.

Welche Potenz leugnen also die „Thomisten" in dem prämo-
vierten Geschöpfe? Behaupten sie vielleicht, dafs die Natur und
Beschaffenheit der Kreatur durch die praemotio physica eine
Änderung erfahre? Nein, sie lehren das gerade Gegenteil. Ad divinam
providentiam non pertinet naturam rerum corrumpere, sed servare.
Unde omnia movet secundum eorum conditionem. S. Thom. Summ,
theol. 1. 2. q. 10. a. 4. Oder hat vielleicht irgend ein „Thomist" je
behauptet, die Natur und Beschaffenheit des Willens sei nicht eine
freie, sondern eine notwendige? Man wird nicht einen einzigen
aufzufinden imstande sein, der eine Doktrin dieser Art verteidigt hätte. Oder
hat irgend ein „Thomist" je die Ansicht ausgesprochen, Gott bewege die
Kreaturen nicht ihrer Natur und Beschaffenheit entsprechend?
Man wird vergebens nach einem solchen „Thomisten" suchen. Dann aber
leuchtet von selber ein, was der Vorwurf, die Lehre der „Thomisten"
vernichte die Freiheit, eigentlich zu bedeuten hat.

Die Wahrheit ist vielmehr die, dafs nicht die „Thomisten", sondern
die Molinisten lehren, der Wille verliere unter der praemotio physica
die Potenz für das Gegenteil. Denn sie behaupten, der Wille bleibe
unter der praemotio physica nicht mehr frei. Sie mtifsten allerdings
dann beweisen, beweisen sagen wir, nicht immer nur behaupten,
dafs Gott durch die praemotio physica anders bewege, als es der Natur
und Beschaffenheit des Willens entspricht. Leider suchen wir
bis jetzt ganz vergebens nach einem Beweise. P. Frins hat zwar einmal

einen Anlauf zu einer Beweisführung genommen, allein dieser Anlauf
ist kläglich gescheitert. Der Autor schreibt a. a. 0. S. 20: „reponunt
Molinistae ad primum, saltern maxime dubium videri, num voluntas
creata nequeat, ne divinitus quidem, moveri aliter atque id per se con-
naturalis ipsius habitudo et proportio ad vires apprehensivas judiciumque
rationis exigit. Imo videri id negari non posse, nisi velimus amplitudinem
divinae potentiae contra rationes rerum nimium coarctare et Dei intimum
in voluntate dominatum negligere atque evertere. Lege S. Thomam q. 22.
de veritate, a. 8, ubi hoc fieri posse, evidenter tradit, quidquid aliqui
contradicunt."

Das ist also der Beweis des P. Frins. Wir haben wiederum die
bekannte Logik vor uns. Der Wille kann anders bewegt werden,
als seine natürliche Beschaffenheit und sein natürliches
Verhältnis zu dem Verstände es fordern: folglich wird er anders bewegt.
Gott kann den Willen anders bewegen: folglich bewegt er ihn anders,
als das Urteil der Vernunft verlangt. Nach dieser Logik thut Gott
selbstverständlich alles das, was er thun kann. Es entspricht darum
ebenso genau dieser Logik, wenn wir sagen: Gott kann nur das thun,
was er wirklich thut. Wer mit einem derartig ausgeführten Beweise
einverstanden ist, der möge zusehen, wie er fährt.

Eine weitere Merkwürdigkeit, die wir hier verzeichnen müssen, ist
die, dafs auf einmal die Allmacht Gottes in das Feld geführt wird, wo
die Schwierigkeit sich als schier unüberwindlich darstellt, während man



Die Neu-Thomisten. 169

sie dort, wo sie sich von selber ergibt, frischweg in Abrede stellt. Der
Autor hat vielleicht schon einmal etwas vom Objekte des Willens gehört.
Nach der Lehre des hl. Thomas bildet das bonum apprehensum den
eigentlichen Gegenstand des Willens. Potentia appetitiva est potentia
Passiva, quae nata est moveri ab apprehenso. Unde appetibile
apprehensum est movens non motum; appetitus autem movens motum. Summ,
theol. 1. p. q. 80. a. 2. Appetibili non accidit esse apprehensum
per sensum vel intellectum, sed per se ei convenit. Nam appetibile
non mo vet appetitum, nisi in quantum est apprehensum. 1. c. ad 1.
— Bonum intellectum movet voluntatem. ib. q. 82. a. 3. ad 2. — Diese
Ansicht findet sich zum mindesten an dreifsig Stellen. Ferner besteht
nach dem hl. Thomas das Wesen des Willens, wie überhaupt jedes
Strebevermögens, in nichts anderem als in der Neigung, welche einer
Form folgt. Wenn also P. Frins erklärt, Gott könne den Willen
gegen das Urteil der Vernunft bewegen, so heifst das mit andern
Worten, Gott könne den Willen zu keinem Objekte neigen. Allein
das Wesen des Willens besteht in der Neigung zu einem Objekte,
nämlich zu der vom Verstände dargestellten Form. Gott kann also
bewirken, dafs das Nichts Objekt des Willens sei und der Wille sich
zu dem Nichts neige, während doch der Wille wesentlich in der
Neigung zu dem erkannten Gut besteht. Ob Gott dies alles kann?
Ob seine Allmacht so weit reicht?

Dafür aber kann Gott den Willen der Natur und Neigung desselben
entsprechend bewegen. Da nun der Wille sich hier auf Erden zu gar
keinem Objekte in Concreto mit Notwendigkeit, sondern zu jedem
mit voller Freiheit neigt, so kann Gott ihn dieser s ein er Neigung
entsprechend bewegen. Aber gerade das ist es, was die Molinisten
einstimmig bestreiten. Für eine Bewegung dieser Art besitzt Gott keine
Macht, während er die früher genannten Widersprüche zu bewirken
vermag, den Willen zwingen kann!

Was P. Frins den hl. Thomas an der genannten Stelle, sagen läfst,
ist natürlich weiter nichts als die offene Unwahrheit. Quantum-
cunque enim voluntas immutetur in aliquid, non dicitur cogi in illud.
Cujus ratio est, quia ipsum velle aliquid est inclinari in illud. Coactio
autem vel violentia est contraria inclinationi illius rei, quae cogitur. Cum
igitur Deus voluntatem immutat, facit, ut praecedenti inclinationi succe-
datalia inclinatio, et ita ut prima aufertur, et secunda manet. Unde illud,
ad quod inducit voluntatem, non est contrarium inclinationi jam existenti,
sed inclinationi, quae prius inerat. Unde non est violentia nec coactio.
— Wer aus dieser Stelle der Wahrheit gemäfs herauszubringen
vermag, dafs Gott den Willen anders bewegen könne, als das natürliche

Verhältnis des Willens zu dem Urteile der Vernunft es
beansprucht, dessen Scharfsinn verdient in der That alle Bewunderung.
Von welcher Neigung spricht denn hier der hl. Thomas? Etwa von der
natürlichen? Dann kann die Natur sich ganz nach Belieben unter
der Einwirkung Gottes ändern. Denn der englische Lehrer sagt hier,
dafs der einen Neigung eine andere folge. Wie viele natürliche
Neigungen besitzt denn der Wille? Der Wille als Wille hat nur eine
natürliche Neigung, nämlich die freie. Folgt dieser freien natürlichen

Neigung eine andere, die notwendige, so hört der Wille auf
Wille zu sein. Ob die Allmacht Gottes das zu stände bringt? Es wäre
jedenfalls die nämliche Allmacht, die aus Nabuchodonosor ein Tier
gemacht hat, wie uns ein Schriftsteller einmal versicherte.

9°. Die „Thomisten" behaupten indessen auch noch etwas anderes,



170 Die Neu-Thomisten.

nämlich, dafs es einen Widerspruch in sich schlösse, wenn der von Gott
nicht physisch vorherbewegte und vorherbestimmte Wille thatsächl ich
in den Akt überginge. „Aut e contra non est ita praemota et prae-
determinata physice a Deo, et sic répugnât, quominus in ilium actum
révéra transeat." So P. Frins S. 17 im Texte. In der Anmerkung
dagegen wird sofort, wie das im litterarischen Leben schon öfters
vorzukommen pflegt, eine kleine Veränderung oder Unterstellung versucht.
Es heifst daselbst: „alteram partem doctrinae Thomisticae, voluntatem,
quando a Deo praemota et praedeterminata physice ad actum non sit,
non posse révéra elicere actum, fatentur et docent Thomistae planis-
simis verbis ut doctrinam certissimam et principalem."

Im Texte lautet also die Doktrin der „Thomisten": es ist ein
Widerspruch, dafs der Wille ohne die praemotio physica thatsächlich in
den Akt übergehe; in der Anmerkung dagegen: dafs er thatsächlich
in den Akt übergehen könne. Das eine Mal wird der thatsächliche
Akt, das andere Mal die Potenz für diesen Akt geleugnet. Dies aber
sind für die Molinisten, wie es scheint, vollkommen identische
Dinge. Unser Autor beruft sich auf Bannes, der sagt: nulla secunda
causa potest operari, nisi sit efficaciter a prima determinata. Der Autor
hätte sich übrigens auf den hl. Thomas selber stützen können, und
sein Argument hätte damit ein viel gröfseres Gewicht. Und in der That
erklärt der englische Lehrer ganz ausdrücklich, dafs keine passive
Potenz in den Akt übergehen könne, es sei denn, sie besäfse die
Form ihres Aktiven. Anderswo lehrt er, nichts bewege, aufser
insofern es sich in actu, und nichts werde bewegt, aufser insofern es
sich in der Potenz befindet. Und diese beiden könnten nicht
zugleich und unter dem nämlichen Gesichtspunkte einem
Substrate innewohnen. Nihil movet, nisi secundum quod est in actu, nec
movetur, nisi secundum quod est in potentia. Et haec duo non possunt
simul eidem inesse respectu ejusdem. I. Sent. d. 8. q. 3. a. 1. ad 3.
Hierher gehören noch andere ähnliche Aussprüche des englischen Lehrers,
wie: de potentia autem non potest aliquid reduci in actum, nisi per
aliquod ens in actu. Summ, theol. 1. p. q. 2. a. 3. — Omne quod
quandoque est agens in potentia, et quandoque in actu in dig et moveri
ab aliquo movente. lecesse est ergo quod (voluntas) ab aliquo mo-
veatur ad vol en dum. Summ, theol. 1. 2. q. 9; a. 4. — Quantum-
cunque natura aliqua corporalis vel spiritualis ponatur perfecta, non
potest in suum actum procedere, nisi moveatur aDeo. 1. c. q. 109.
a. 1. u. s. w. Ganz dasselbe sagen nun auch die vom Autor noch
angeführten „Thomisten": Alvarez, Nazarius und alle übrigen, die er noch
aufzufinden imstande ist.

Was wird demnach vom hl. Thomas und den „Thomisten" bestritten?
Vielleicht die wirkliche, reale Fähigkeit oder Potenz für den
Akt? In keiner Weise. Denn die Potenz selber ist ihrem ganzen Wesen
nach nichts anderes als eine Qualität des Geschöpfes, die sich auf einen
Akt bezieht. In ordine operativo ist somit die Potenz nichts anderes
als das Princip für eine Thätigkeit. Esse in potentia nihil aliud est
quam ordinari in actum. S. Thom. Quaest. disp. de malo q. 1. a. 2. —
In hoc consistit ratio potentiae, ut sit proximum principium operis.
I. Sent. d. 45. q. 1. a. 3. ad 2. — Potentia importât rationem principii
actionis. ib. d. 42. q. 1. a. 1. ad 2. — Omne illud quod est principium
actionis, ut quo agitur, habet potentiae rationem. Quaest. disp. de
potentia. q. 2. a. 1. — Die Potenzen der Seele, der Verstand und Wille,
bilden bekanntlich accidentia propria der Seele, sind somit



Die Neu-Thomisten. 171

unverlierbar und unzerstörbar. Da indessen die Potenzen der
Kreaturen von Natur aus passive, nicht aktive Potenzen sind, der
Wille manchmal in actu, manchmal in der Potenz sich befindet und
jeder Akt der Potenz entsprechen mufs, so entspricht dem Willen in
der Potenz eine Thätigkeit in der Potenz oder der Möglichkeit

nach; dem Willen in actu dagegen die Thätigkeit in actu, in
der Wirklichkeit. Unumquodque, secundum quod est actu et perfect

um, secundum hoc est principium activum alicujus. Patitur autem
unumquodque, secundum quod est deficiens et imperfectum.
Ratio autem activi principii convenit potentiae activae. Nam potentia
activa est principium agendi in aliud; potentia vero passiva est
principium patiendi ab alio. — Unumquodque agit, secundum quod est
actu; unumquodque patitur, secundum quod est in potentia. S. Thom.
Summ, theol. 1. p. q. 25. a. 1. c. et ad 1.

Und warum entspricht dem Willen in der Potenz blofs eine Thätigkeit
der Möglichkeit nach, nicht aber eine solche in der Wirklichkeit?

Weil die Thätigkeit der Wirklichkeit nach vornehmer ist
als die Potenz. Bs wäre somit kein richtiges Verhältnis vorhanden
zwischen der Potenz und der Thätigkeit. Dies trifft bei allen
Kreaturen zu. „Quandocunque actus est aliud a potentia, oportet, quod
actus sit nobilior potentia." S. Thom. 1. c. ad 2. — Dieses Mifs-
verhältnis nun zwischen dem Willen in der Potenz und der Thätigkeit
in der Wirklichkeit mufs auf irgend eine Weise behoben werden.
Und dies geschieht dadurch, dafs der Wille in der Potenz durch die
praemotio physica in den Willen in actu versetzt wird. Dann
entspricht ihm die Thätigkeit in actu. Noch ein anderer Umstand steht
im Wege, dafs dem Willen in der Potenz eine Thätigkeit in der
Wirklichkeit entspräche. Der Wille in der Potenz ist nämlich
ganz und gar unbestimmt; die Thätigkeit in der Wirklichkeit
dagegen macht etwas sehr Bestimmtes aus. Das völlig Unbestimmte
aber steht nicht im richtigen Verhältnisse zu dem durchaus
Bestimmten. Daher kann dem Willen in der Potenz nicht die wirkliche

Thätigkeit, sondern nur die mögliche entsprechen.
Dagegen läfst sich nun ein Zweifaches einwenden. Zum ersten

scheint der Umstand, dafs die Thätigkeit vollkommener, vornehmer,
nobilior sei, wie der hl. Thomas sagt, nicht zu beweisen, dafs die wirkliche

Thätigkeit dem Willen in der Potenz keineswegs entsprechen
könnte. Denn der Akt, die Form ist ja stets vollkommener, vornehmer
als die Potenz. Nun bildet aber die Thätigkeit den Akt, die Form
der Potenz, also des Willens in der Potenz. Als Accidens in-
häriert die Thätigkeit dem Willen, und dieser verhält sich daher wie
die Potenz, kann folglich nicht gleich vornehm sein mit der Thätigkeit.

Das Substrat als Substrat ist ja immer weniger vornehm
als das, was diesem Substrat inhäriert. Zum zweiten läfst sich
dagegen geltend machen, dafs der Wille in der Potenz allerdings
unbestimmt genannt werden müsse, allein, dafs er gerade durch seine
Thätigkeit selber bestimmt werde.

Darauf haben wir eine ganz einfache Antwort. Diese zwei Einwürfe
hätten ihre volle Bedeutung, wäre der Willensakt, die Thätigkeit des
Willens nicht ein Effekt, eine Wirkung des Willens in actu, träte
diese Thätigkeit nicht aus dem Willen in actu heraus. Denn nie
darf ein Effekt, eine Wirkung vornehmer sein als die eigene
Ursache, so oft es sich um die Hauptursache, nicht um die
instrumentale handelt. Duplex ex causa. Una principalis, quae agit



172 Die Neu-Thomisten.

per propriam formam. Et haec est nobilior quam effectus, in quantum
est causa. Alia est causa instrumentalis, quae non agit per formam
propriam, sed inquantum est mota ab alio. Et hanc non oportet no-
biliorem esse effectu. S. Thom. Quaest. disp. de malo. q.-4. a. 1.
ad 15. — Nobilius est aliquid in causa principali quam in effectu,
non autem in causa instrumentali. ib. a. 3. ad 5. Vergl. IV. Sent,
d. 1. q. 1. a. 4. qu. 1. ad 3. — ib. d. 14. q. 2. a. 2. ad 2. — Wird nun
von der praemotio physica abgesehen, so bildet offenbar der Wille die
Hauptursache, die causa principalis, seiner eigenen Thätigkeit,
wie es ja die Molinisten ausdrücklich behaupten. Allein diese Thätigkeit

ist vornehmer als der Wille in der Potenz, und doch mufs der
Wille die Ursache dieser Thätigkeit ausmachen. Der Widerspruch
liegt somit darin, dafs der Wille etwas Vornehmeres soll hervorbringen
können, als er selber ist, während er doch die Ursache dieses
Vornehmeren ausmacht. Diese Schwierigkeit oder dieser Widerspruch
ist allerdings auch dann noch vorhanden, wenn der Wille nicht in der
Potenz, sondern in actu gedacht wird. Denn auch dann ist und bleibt
die Thätigkeit als Accidens etwas „Vornehmeres" als der Wille in
actu. Wir geben dies unbedingt zu. Dies bildet eben einen Beweis
mehr für uns, die wir behaupten, dafs der Wille seine Thätigkeit
nicht als Hauptursache, sondern als instrumentale und in vir-
tute divina setzt, somit von Gott prämoviert sein mufs. Dafs aber
die Thätigkeit etwas „Vornehmeres" ist als der Wille in der Potenz,
darüber kann ein Zweifel nicht aufkommen. Das ens in actu ist
vornehmer als das ens in potentia.

Auf den zweiten Einwurf, dafs die Thätigkeit den Willen selber
bestimme und als Ursache formell konstituiere, bemerken wir
folgendes: es ist unmöglich und ein heller Widerspruch, dafs die
Thätigkeit des Willens dies zustande bringe. Der Beweis dafür ist
einfach. Die Thätigkeit bildet einen Effekt, eine Wirkung der
aktiven Potenz. Sie ist somit wenigstens der Natur nach später als
die aktive Potenz oder ihreUrsache. Diese Thätigkeit nun ist etwas
durchaus Bestimmtes, die Potenz selber, der Wille, wird als etwas
Unbestimmtes angenommen, das erst durch die Thätigkeit
bestimmt werden soll. Wie kann nun etwas ganz und gar Bestimmtes
aus einem völlig Unbestimmten als Wirkung aus seiner Ursache
heraustreten? Das ist ein arger Widerspruch. Opus determi-
natum non progreditur nisi a determinato agente. Et inde est
quod illud, quod est tantum in potentia, non agit, quia se habet
indeterminate ad multa. Sed forma, quae est terminans poten-
tiam materiae, principium actionis dicitur. S. Thom. I. Sent. d. 45.
q. 1. a. 3. Eine bestimmte Wirkung kann niemals aus einer
unbestimmten Ursache hervorgehen. Ebensowenig kann das Bestimmte,
welches später ist, etwas Früheres bestimmen oder als Bestimmtes
innerlich konstituieren. Das Bestimmende ist stets der Natur
nach früher als das, was bestimmt wird. Die Thätigkeit des
Willens mtifste somit der Natur nach früher sein als der Wille. Allein,
dann ist diese Thätigkeit keine Wirkung, kein Effekt des Willens,
weil jeder Effekt der Natur nach später ist als seine Ursache.

Was lehren demnach der hl. Thomas und die „Thomisten"
einstimmig mit Bezug auf den Willen, der von Gott nicht vorherbewegt
und vorherbestimmt ist? Sie sagen folgendes:

a) Der Verstand und Wille des Menschen sind zwei reale
Fähigkeiten, Vermögen oder Potenzen, die als solche eine



Die Neu-Thomisten. 173

transcendentale Beziehung zu der Thätigkeit haben, für die
Thätigkeit bestimmt sind. Diese Fähigkeiten oder Potenzen sind
unzerstörbar und unverlierbar. Potentia, secundum quod est
potentia, ordinatur ad actum. Unde oportet rationem potentiae
accipi ex actu, ad quem ordinatur. Et per consequens oportet, quod
ratio potentiae diversificetur, ut diversificatur ratio actus. S. Thom.
Summ, theol. 1. p. q. 77. a. 3.

b) Diese Fähigkeiten oder Potenzen erstrecken sich auf alles
Seiende und sogar auf das Nicht-Seiende. Daher kann der
Verstand dem Willen alles Seiende, aber auch das Nicht-Seiende, die U n -
thätigkeit als ein Gut vorstellen, welches dann der Wille begehrt
oder nicht begehrt, auswählt. Die Unthätigkeit bildet nicht an
und für sich ein Gut, so dafs sie um ihrer selbst willen erstrebenswert
wäre. Denn die Kreatur, zumal der Mensch, ist der Thätigkeit
wegen da. Diese Thätigkeit ist entweder selber der Zweck oder wenigstens

das Mittel zu dem Zwecke, dem Endziele. Die Unthätigkeit
kann somit niemals Zweck oder Ziel, sie kann nur Mittel zu dem
Zwecke sein. Darum fällt sie unter die Auswahl, die electio des
Willens. Der Vorzug und die Freiheit, dieses Privilegium des
Menschen, besteht keineswegs in der Unthätigkeit als solcher,
denn in diesem Falle wäre der Mensch schlechter daran als die übrigen
Kreaturen, deren Zweck und Ziel die Thätigkeit bildet; nein, der
Vorzug des Menschen besteht neben andern darin, dafs er die
Unthätigkeit als ein Mittel zu dem Zwecke und insofern als ein Gut
„auswählen" kann. Tendit enim in divinam similitudo res creata per
suam operationem. Per suam autem operationem una res fit causa
alterius. Ergo in hoc etiam res intendunt divinam similitudinem, ut sint
aliis causae. — Tunc maxime perfectum est unumquodque, quando
potest alteram sibi simile facere. Illud enim perfecte lucet, quod alia
illumiare potest. Unumquodque autem tendens in suam perfectionem,
tendit in divinam similitudinem. Per hoc igitur unumquodque tendit in
divinam similitudinem, quod intendit aliorum causa esse. Quia vero
causa, in quantum hujusmodi, superior est causato,
manifestum est quod tendere in divinam similitudinem per hunc modum, ut
sit aliorum causa, est superior perfectio in entibus. S. Thom.
Summ. ctr. Gent. lib. 3. c. 21. — Duplex est rei perfectio : prima et
secunda. Prima quidem perfectio est, secundum quod res in sua
substantia est perfecta. Quae quidem perfectio est forma totius, quae ex
integritate partium consurgit. Perfectio autem secunda est finis. Finis
autem vel est operatio vel est aliquid, ad quod per operationem
pervenitur. S. Thom. Summ, theol. 1. p. q. 73. a. 1. — Unumquodque
in tantum perfectum est, in quantum est actu. Nam potentia sine actu
imperfecta est. Manifestum est autem, quod operatio est ul-
timus actus operantis. Unde et actus secundus a Philosopho nomi-
natur. Et inde est, quod in aliis rebus res unaquaeque dicitur esse

propter suam operationem. ib. 1. 2. q. 3. a. 2. — Illud cujus
domini sumus dicitur esse voluntarium. Sed nos domini sumus ejus quod
est agere et non agere, velle et non velle. Ergo sicut agere et
velle est voluntarium, ita et non agere et non velle. ib. q. 6. a. 3.
— Aliquid dicitur voluntarium, non solum quia cadit super ipsum actus
voluntatis, sed quia in potestate nostra est, ut fiat vel non fiat. Unde
etiam non velle potest dici voluntarium, in quantum in potestate hominis
est velle et non velle. ib. q. 71. a. 6. ad 2. — Wollten wir demnach
die Unthätigkeit des Willens als solche zu den Vorzügen der



174 Die Neu-Thomisten.

menschlichen Freiheit rechnen, so würden wir sehr irren. Passiv
sein bildet keinen Vorzug, sondern eine Unvollkommenheit für ein
jedes Geschöpf. Der Vorzug des Menschen besteht vielmehr darin,
dafs er die Unthätigkeit als Mittel zu dem Zwecke wählen kann.
Allein wählen kann er nur durch einen Akt, durch eine Thätigkeit.

c) Leider ist der Mensch, wie jede Kreatur, von Natur aus mit
dieser Unvollkommenheit behaftet. Der Wille des Menschen ist zwar
manchmal thätig, ein agens in actu, manchmal dagegen unthätig,
ein agens in potentia. Beständig in actu und thätig ist nur der
Wille Gottes. Von Natur aus, oder wenn es auf ihn allein ankommt,
ist und bleibt er unthätig, ein agens in potentia. Gott hat den
Kreaturen bei der Schöpfung zwar die substantielle Form und
verschiedene Fähigkeiten oder Potenzen gegeben, wodurch sie thätig
sein können, die das principium radicale und proximum für die
Thätigkeit bilden. Allein die Kreaturen sind durch diese beiden
Principe nicht schon eo ipso ein agens in actu, sondern bleiben
immerhin noch ein agens in potentia. Den besten Beweis dafür liefert
der Mensch, der trotz der substantiellen Form als dem principium
radicale und den Potenzen des Verstandes und Willens als dem
principium proximum der Thätigkeit dennoch manchmal nicht thätig
ist. Wären diese beiden Principe für sich selber ausreichend, um thätig
zu sein, so müfste der Wille sich unausgesetzt in Thätigkeit befinden,
weil der Mensch dieselben stets besitzt. Genügen diese zwei Principe,
so ist der Wille von Natur aus eine aktive Potenz oder ein agens
in actu. Wie kommt es aber dann, dafs er, wie die Erfahrung lehrt,
manchmal nur ein agens in potentia ist? Ohne Unterbrechung
ein agens in actu ist Gott, und zwar er ganz allein.

Die Molinisten, wie P. Kleutgen, scheinen nach dem früher
Gesagten an ein Hindernis zu denken, so dafs der Wille in potentia
ist, solange ein Hindernis im Wege steht. Wird dieses Hindernis
entfernt, so wird der Wille ohne weiteres wieder ein agens in actu, und
es folgt damit zugleich eine Thätigkeit. — Allein damit sind die
Schwierigkeiten keineswegs behoben. Denn zunächst sind wir uns dessen

gar nicht bewufst, dafs unserm Willen stets ein Hindernis entgegenstehe.

Somit stützt sich die Theorie vom Hindernisse auf eine leere
Behauptung. Zweitens aber weifs der Wille nicht blofs von einem
Hindernisse absolut nichts, sondern er kennt überhaupt kein Hindernis.
Jedes Hindernis müfste ihn ja in eine widernatürliche, in eine
Zwangslage versetzen. Allein der Wille läfst sich in gar keiner Weise
zwingen. Nicht einmal Gott, noch viel weniger eine Kreatur, bringt
dies je zustande. Deus potest immutare voluntatem de necessitate, non
tarnen potest earn cogéré. Quantumcunque enim voluntas immutetur in
aliquid, non dicitur cogi in illud. Cujus ratio est, quia ipsum velle ali-
quid est inclinari in illud; coactio autem vel violentia est contraria in-
clinationi illius rei quae cogitur. Cum igitur Deus voluntatem immutat,
facit, ut praecedenti inclinationi succédât alia inclinatio; et ita quod prima
aufertur et secunda manet. Unde illud, ad quod inducit voluntatem, non
est contrarium inclinationi jam existenti, sed inclinationi, quae prius in-
erat. Unde non est violentia nec coactio. S. fhom. Quaest. disp. de
veritate. q. 22. a. 8. — Quantum ad ipsum proprium actum voluntatis
non potest ei violentia inferri. Et hujus est ratio, quia actus voluntatis
nihil est aliud quam inclinatio quaedam procedens ab interiori principio
cognoscente, sicut appetitus naturalis est quaedam inclinatio ab interiori
principio, et sine cognitione. Quod autem est coactum vel violentum, est



Die Neu-Thomisten. 175

ab exteriori principio. Unde contra rationem ipsius actus voluntatis est,
quod sit coactus vel violentus. S. Thom. Summ, theol. 1. 2. q. 6. a. 4.

Ist der Wille in Wahrheit eine aktive Potenz oder eine potentia
in actu schon von Natur aus und wird er an seiner Thätigkeit
gehindert, so haben wir unvermeidlich den Zwang und die Gewalt vor
uns. Die potentia in actu geht sofort in Thätigkeit über, ist blofs
der Natur nach früher, der Zeit nach aber zugleich mit ihrer
Thätigkeit, aufser, sie würde daran gehindert. Nun aber kann der
Wille gar nicht gehindert werden. Mit dieser Erklärung kommen
wir somit durchaus nicht zurecht, erklären wir durchaus nicht, warum
der Wille sich manchmal blofs in der Potenz befindet.

Drittens endlich, wollten wir auch zugeben, der Wille würde
manchmal gehindert, indem der Verstand seine Aufmerksamkeit vom
Gegenstande des Willens gerade abgezogen hat, so trifft doch dies
keineswegs stets zu. Überdies kann man diesen Zustand nicht ein
Hindernis nennen, denn der Wille bewegt auch den Verstand und
veranlafst ihn, seine Aufmerksamkeit von andern Dingen abzulenken und
dem Gegenstande des Willens zuzuwenden. Voluntas per modum
agentis movet omnes animae potentias ad suos actus praeter vires
naturales vegetativae partis. S. Thom. Summ, theol. 1. p. q. 82. a. 4.
— Homo ex necessitate appétit beatitudinem quantum ad determina-
tionem actus, quia non potest velle oppositum; non autem quantum ad
exercitium actus, quia potest aliquis non velle tunc cogitare
de beatitudine, quia et ipsi actus intellectus est voluntatis particulares
sunt. Quaest. disp. de malo. q. 6. a. un. — Potest tarnen non velle actu,
quia potest avertere cogitation em beatitudinis, in quantum movet in-
tellectum ad suum actum. 1. c. ad 7. — Worin liegt also der Grund,
dafs der Wille manchmal nicht thätig, blofs ein agens in potentia
ist? Woher kommt es, dafs der Wille zwar immer die Fähigkeit,
die Potenz für seine Thätigkeit besitzt und trotzdem nicht
ununterbrochen sich in Thätigkeit befindet?

d) Die Molinisten sagen zweitens, dies komme her von der
Selbstbestimmung des Willens. Der Wille könne sich nämlich auch für
die Unthätigkeit, für das non agere bestimmen. Infolgedessen bleibe
er manchmal in der Potenz, bilde er manchmal ein agens in
potentia. Dies ist sehr wahr, trifft aber den Kernpunkt der Schwierigkeit
nicht. Denn diese Selbstbestimmung für die Unthätigkeit, für
das non agere, setzt einen Akt, einen actus electivus des Willens
voraus. Nun befindet sich aber der Wille manchmal auch nicht in
actu, ist er auch nicht ein agens in actu mit Bezug auf diesen
actus electivus für die Unthätigkeit. Wie kommt also der Wille
als agens in potentia hinsichtlich dieses Aktes, wodurch er das
non agere auswählt, aus dem Zustande der Potenz, des agens in
potentia, in den Zustand des agens in actu hinüber? Der Wille ist
ja, wie S. Thomas ausdrücklich bemerkt, manchmal eligens in
potentia? Voluntas, quando de novo incipit eligere, transmutatur a
sua priori dispositione quantum ad hoc, quod prius erat eligens in
potentia, et postea fit eligens actu. S. Thom. Quaest. disp. de
malo. q. 6. a. un. ad 17. Es unterliegt doch nicht dem mindesten
Zweifel, dafs der Wille auch mit Bezug auf die electio der Unthätigkeit,

des non agere, manchmal blofs ein agens in potentia, nicht
aber ein agens in actu ist. Wie und wodurch wird er nun in dieser
Hinsicht ein agens in actu, actu eligens „non agere"?

Der Wille wird dies durch das Übermafs der Selbstbestimmungs-



176 Die Neu-Thomisten.

fähigkeit, antwortet uns P. Pesch. Allein die Worte „Übermafs der
Selbstbestimmungsfähigkeit" schließen die Schwierigkeit ein, anstatt
sie zu lösen. Die Fähigkeit, sich selbst zu bestimmen, ist durchaus
nicht identisch mit der wirklichen Selbstbestimmung. Wir können
dieser „Fähigheit" ein noch gröfseres „Übermafs" zuerkennen, als P. Pesch
getban hat; die „Fähigkeit" bleibt trotz des denkbar möglichsten „Über-
mafses", „Fähigkeit", voluntas in potentia, und weiter nichts. Die
„Fähigkeit", sich selber zu bestimmen, ist weder identisch mit der
wirklichen Selbstbestimmung, noch folgt diese letztere ohne weiteres
aus der erstem. Von der Möglichkeit auf die Wirklichkeit, a potentia
ad actum non valet illatio. Und doch zieht P. Pesch ohne alles
Bedenken diese Schl.ufsfolgerung. Der Wille kann sich selber bestimmen,
er besitzt ein „Übermafs" der Selbstbestimmungsfähigkeit; folglich
bestimmt er sich ganz allein selber. Damit, und freilich auch mit
sich selber im schreiendsten Widerspruch, schreibt dann P. Pesch a. a. 0.
S. 365 folgendes: „Überdenken wir nämlich die Wirksamkeit der
Dinge, so werden wir uns bald davon überzeugen, dafs ein jedes Wesen
nur dann zu aktueller Wirksamkeit übergeht, wenn es von einem
andern bereits in Wirksamkeit befindlichen Wesen dazu irgendwie
erregt wird. Quidquid movetur, ab alio movetur. Nicht einmal die
Lebewesen, denen man doch eine „Selbstbewegung" zuschreibt, können
in Thätigkeit übertreten, wenn, sie nicht in irgend einer Weise eine
Einwirkung erfahren. Ohne Frage können Dinge, welche verändert werden,
in dieser ihrer Veränderung selbst mitthätig sein, aber zugleich hängen
sie in solcher Thätigkeit von andern ab und vermögen nicht schlechthin

sich durch sich allein zu verändern. Kein Vermögen kann
also durch sich allein aus dem Zustande des blofsen Könnens
in den des aktuellen Wirkens übergehen. Denn wenn es die
Bestimmtheit, sei es einen Zustand oder eine Eigenschaft, die es
hervorbringen konnte, bis dahin nicht hervorbrachte, so mufs es jetzt, da
es sie hervorbringt, eben hierzu bestimmt worden und also bereits eine
Änderung eingetreten sein. Also auch in dieser Hinsicht ist jede
Naturkraft einer Ergänzung bedürftig. Es mufs irgend etwas
geschehen, was sie zur Wirksamkeit veranlasse. Der hl. Thomas
spricht von einer „Applicatio virtutis ad agendum." Was mufs nun
eigentlich geschehen? „Ein jedes Naturvorkommnis weist über seine
nächste Ursache zurück auf eine frühere, welche die nächste zur Thätigkeit

veranlafste; und die frühere weist auf eine andere noch frühere
u. s. w. Und so gelangen wir an der Kette der Naturwirkungen durch
Jahrhunderte und Jahrtausende hinauf zu Gott, welcher im Anfange
der Zeiten die geschaffenen Dinge in Wirksamkeit setzte, indem
er in irgend einer primitiven Form Bewegung veranlafste und so die
Maschine in Gang brachte. Die Veränderung, welche gegenwärtig die
einzelnen zu der ihrer Natur entsprechenden Thätigkeit erregt, ist ein
Ausflufs, eine durch zahllose Mittelglieder hindurchgehende Auswirkung
jenes primitiven Bewegungsquantums, welches Gott beim Weltanfange in
die Welt hineingelegt hat. Dies ist die physische, von Gott ausgehende
Prämotion, welche jede geschöpfliche Thätigkeit mitverursacht. Dieselbe
ist nicht so zu fassen, als müfste Gott der Herr einer jeden Wirkursache
noch einen besondern Puff geben, welcher sie zu ihrer Wirksamkeit
bestimmte. Nein; eines solchen speciellen, unmittelbar von Gott
ausgehenden Anstofses bedarf es nicht; die Bestimmtheit liegt in der
Wirkursache ganz und gar vor. Wie der Schöpfer den Dingen ein
Selbstsein verliehen hat, so hat er ihnen auch ein Selbstwirken gewährt.



Die Neu-Thomisten. 177

Bei ihrem Wirken bringen die Dinge jene Bestimmtheit zum
Ausdruck, welche in der ihnen eigentümlichen Strebigkeit liegt. Sofern
diese Strebigkeit eine natürliche ist, trägt der Effekt das Gepräge der
Naturnotwendigkeit, wie solche vom Urheber der Natur fixiert worden;
ist die Strebigkeit eine freie wie beim Menschen, so mufs die Bestimmtheit

des Effektes aus dem Übermafs der innern Selbstbestimmungsfähigkeit
herfliefsen, mit welcher der Schöpfer die freie Kreatur begabt hat, damit
sie ein Bild der Gottheit sei."

In dieser Darlegung sind viele Dinge ganz einfach nicht mehr
verständlich. Beginnen wir zunächst mit den Naturdingen. Gott hat
im Anfange der Zeiten die Dinge in Wirksamkeit gesetzt, indem er
in irgend einer primitiven Form Bewegung veranlafste. Die
Veränderung, welche gegenwärtig die einzelnen Naturdinge zu der ihrer
Natur entsprechenden Thätigkeit erregt, ist ein Ausflufs jenes
primitiven Bewegungsquantums, welches Gott beim Weltanfange in die
Welt hineingelegt hat.

Daraus geht hervor, dafs Gott zwar im Anfange der Welt auf
die Kreaturen einen Einflufs ausübte, indem er die „Maschine" in
Gang brachte, seitdem aber nicht mehr auf die Naturdinge wirkt, die
Naturdinge in Bewegung setzt. Dann sind die Naturdinge vom Anfange
der Welt an beständig in actu, ein jedes derselben bildet ununterbrochen

ein agens, eine potentia in actu, niemals aber ein agens
in potentia. Aus diesem agens in actu tritt darum auch
unausgesetzt die Thätigkeit heraus. Ist dies richtig, dann bedarf es
allerdings keiner praemotio physica mehr für die gegenwärtige Thätigkeit

der Naturdinge. In dieser Beziehung überdies noch annehmen,
dafs Gott jeder Ursache eigens einen Puff geben müsse, wäre ohne
Frage unvernünftig. Zum Glücke war auch noch kein Mensch so
unvernünftig, dies zu behaupten. Der Autor kämpft darum gegen Feinde,
die gar nicht existieren. Die „Thomisten" fordern einen besondern
„Puff" für jenes Naturding, welches blofs agens in potentia, nicht aber
agens in actu ist. Hat aber Gott am Anfange der Welt nicht ein
potentielles, sondern ein aktuelles Bewegungsquantum in die Welt
hineinlegt, so sind, wie gesagt, die Naturdinge ohne irgend eine
Unterbrechung in actu oder agens in actu. Dann aber genügt
vollständig der Simultankonkurs. Die „Thomisten" folgern die
praemotio physica, den „Puff" dazu, damit das agens in potentia ein agens
in actu werde. So lange das Naturding ein agens in potentia ist,
besitzt es zwar die Fähigkeit zu einer Thätigkeit, allein aus dieser
blofsen Fähigkeit kann nach dem früher Gesagten keine wirkliche
Thätigkeit heraustreten. Die blofse Fähigkeit ist allerdings eine
mögliche, sie kann aber nicht die wirkliche Ursache des Effektes,
der Thätigkeit sein. „Kein Vermögen kann also durch sich allein
aus dem Zustande des blofsen Könnens in den des aktuellen
Wirkens übergehen." So erklären die Molinisten selber. Und
etwas anderes sagen die „Thomisten" auch nicht.

Ist nun aber die Theorie des Autors vom aktuellen Bewegungsquantum,

welches Gott am Anfange der Welt in dieselbe hineingelegt
hat, so dafs die Naturdinge von jener Zeit an unausgesetzt agens oder
potentia in actu sind, auch in Wahrheit eine begründete? Wir müssen
es verneinen und zwar gestützt auf die Doktrin des Autors selber.
„Denn, wenn es (das Vermögen) die Bestimmung, sei es einen Zustand
oder eine Eigenschaft, die es hervorbringen konnte, bis dahin nicht
hervorbrachte, so mufs es jetzt, da es sie hervorbringt, eben hierzu

Jahrbuch für Philosophie etc. IX. 12



178 Die Neu-Thomisten.

bestimmt worden und also bereits eine Änderung eingetreten sein."
Wenn also ein Ding, ein Vermögen, bis dahin die Bestimmung, einen
Zustand, eine Eigenschaft nicht hervorbrachte, währendes doch konnte,
jetzt aber dieselben hervorbringt, so war es früher dazu offenbar nur
in der Potenz, also ein agens in potentia, nicht ein agens in actu.
Ein agens in actu nennt man es ausschliefslich dann, wenn es etwas,
eine Thätigkeit hervorbringt. Nun aber gibt der Autor ja selber zu,
dafs die Vermögen manchmal etwas hervorbringen konnten, aber nicht
hervorbrachten, jetzt aber hervorbringen. Damit ist bewiesen, dafs die
Naturdinge manchmal blofs agens in potentia sind. Und so verhält es
sich in der That. Auch die Naturdinge sind nicht immer in Thätigkeit,
sondern sie „ruhen" manchmal, bilden somit in diesem Zustande blofs
ein agens in potentia. Überdies vermögen sie nicht zugleich oder
auf einmal mehr als numerisch eine Thätigkeit auszuführen.
Während sie also die eine setzen, sind sie für die zweite, dritte und so
fort blofs in der Potenz oder agens in potentia. Sollten sie die
zweite, dritte Thätigkeit vollziehen, so müssen sie früher dazu bestimmt,
aus dem Zustande der Potenz herausgeführt, ein agens in actu werden.
Sie bedürfen demnach in dieser Beziehung der praemotio physica. Die
praemotio am Anfange der Welt genügt durchaus nicht, weil die
Naturdinge manchmal auch jetzt blofs agens in potentia, nicht agens
in actu sind. Die praemotio physica mufs dann gegeben werden, wenn
das agens in potentia ein agens in actu werden soll. Dies war aber
nicht allein am Anfange der Welt der Fall, sondern auch jetzt noch,
weil die Naturdinge auch jetzt noch vielfach blofs agens in potentia
sind. Ganz richtig bemerkt darum der Autor a. a. 0. B. I. S. 617: „So
kann doch dieses Vermögen niemals ganz von selber aus dem
Zustande der Ruhe in den der Bewegung übergehen." Die praemotio
physica Gottes ist demnach so oft notwendig, als die Naturdinge mit
Bezug auf ihre Thätigkeit sich in dem Zustande der „Ruhe" befinden,
blofs de rMöglichkeit nach, nicht in der Wirklichkeit thätig sind.
Aus diesem Zustande können die Naturdinge nur durch die praemotio
physica herauskommen.

„Dies ist nicht der Fall," entgegnet uns P. Pesch, „sondern dieses
bewirken ,die zahllosen Mitglieder', die spätere Ursache wird von der
frühern und diese frühere von einer noch frühern zu der Thätigkeit ver-
anlafst." Wir wollen einstweilen zugeben, es sei dem also; es handle
sich hier nicht um die höhere Ursache der Ordnung nach, sondern um
die frühere der Zeit nach. Wodurch veranlafst denn die frühere
Ursache die spätere zu einer Thätigkeit. „Durch die Auswirkung jenes
primitiven Bewegungsquantums, welches Gott beim Anfange in die Welt
hineingelegt hat"; antwortet P. Pesch. Was ist nun dieses Bewegungsquantum?

Aus allem geht hervor, dafs der Autor hier an die natürlichen

Kräfte Hnd Thätigkeiten der Naturdinge denkt. Allein zwei
Seiten früher hat er die Wahrheit gesagt, die er hier wieder zu
verleugnen seheint. Es heifst nämlich a. a. 0. II. B. S. 364: „Beachten
wir das, was thätig ist, so treten die Naturagentien als das bestimmende
Moment hervor; beachten wir dagegen die Hervorbringungskraft, welche
sich bei den Werken bethätigt, so liegt das Hauptmoment in dem
göttlichen Wirken, denn nur in der Kraft Gottes vermag eine
Kreatur einem Effekte das Sein zu verleihen. Das ist in der
That die Wahrheit, das die Lehre des hl. Thomas. Nihil agit ad esse
nisi per virtutem Dei. Quaest. disp. de potentia. q. 3. a. 7. — Omne
operans est aliquo modo causa essendi vel secundum esse substantiale,



Die Neu-Thomisten. 179

vel secundum esse accidentale. Nihil autem est causa essendi, nisi
inquantum agit in virtute Dei. Deus principalius est causa cujus-
libet actionis, quam etiam causae secundae agentes. Summ. ctr. Gent,
lib. 3. c. 67. Yergl. c. 66. — Der hl. Thomas bemerkt, das Instrument
sei einigermafsen die Ursache des von der causa principalis
hervorgebrachten Effektes, non per formam vel virtutem propriam, sed
in quantum participât aliquid de virtute principalis causae, sicut
dolabra non est causa artificiatae per formam vel virtutem propriam, sed
per virtutem artiflcis, a quo movetur et eam quoquo modo participât.
Quaest. disp. de potentia. q. 3. a. 7. Vergl. q. 27. de veritate. a. 3. —
Summ. ctr. Gent. lib. 2. c. 21. — Potest dici, quod Deus in qualibet
re operatur, in quantum ejus virtute quaelibet res indiget ad agendum.
A. a. .0. de pot.

Wir bemerken hier ausdrücklich, dafs alle diese Stellen des heil.
Thomas im Buche des P. Pesch, S. 364 und 365 stehen. Natürlich
könnte man diesen noch ungezählte andere beifügen, allein die genannten
reichen vollkommen aus. Was ist nun diese Kraft Gottes in den
Naturdingen? Darauf gibt uns P. Pesch keine Antwort. Der Autor
spricht zwar von einem „Ausflusse, von einer Auswirkung jenes primitiven

Bewegungsquantums, welches Gott beim Weltanfang in die Welt
hineingelegt hat", verschweigt aber wohlweislich, was dieser Ausflufs,
diese Auswirkung ist, und zumal, wodurch sie zustande kommt. Dazu
kommt noch die sonderbare Ansicht, dafs diese Kraft Gottes der
Ausflufs, die Auswirkung eines „Bewegungsquantums" sein soll. Es wird
also nichts übrig bleiben, ob die Molinisten wollen oder nicht, als zu
sagen, diese Kraft Gottes, von welcher der hl. Thomas fortwährend
spricht, sei nichts anderes als eine von Gott der Kreatur vorübergehend
mitgeteilte Form oder Kraft. Diese Form hat aber Gott nicht blofs
am Anfange der Welt den Kreaturen mitgeteilt, sondern auch jetzt
noch teilt er sie mit, so oft ein Naturding aus dem Zustande der
„Ruhe", der Potenz, in den Zustand der Thätigkeit übertritt, agens
oder potentia in actu wird. Dafs hier nicht von einer natürlichen,
den Naturdingen am Anfange der Welt von Gott mitgeteilten Form
oder Kraft die Rede sein könne, sagt uns der hl. Thomas ganz
ausdrücklich. Virtus naturalis, quae est rebus naturalibus in sua in-
stitutione collata, inest eis ut quaedam forma habens esse ratum et
flrmnm in natura. Sed id quod a Deo fit in re naturali, quo
actualiter agat, est ut intentio sola, habens esse quoddam incom-
pletum, per modum, quo colores sunt in aëre et virtus artis in
instrumente artiflcis. Sicut ergo securi per artem dari potuit acumen, ut
esset forma in ea permanens, non autem dari ei potuit, quod vis artis
esset in ea quasi quaedam forma permanens, nisi haberet intellectum;
it a rei naturali potuit conferri virtus propria, ut forma in ipsa permanens,
non autem vis, qua agit ad esse ut instrumentum primae causae;
nisi daretur ei quod esset universale essendi principium: nec
iterum virtuti naturali conferri potuit, ut moveret seipsam nec ut con-
servaret se in esse. Unde sicut patet, quod instrumento artiflcis conferri
non potuit, ut operaretur absque motu artis; ita rei naturali conferri
non potuit, quod operaretur absque operatione divina. Quaest. disp. de
potentia. q. 3. a. 7. ad 7.

Aus dieser Stelle geht zugleich hervor, dafs Gott jenes primitive
Bewegungsquantum mit den Eigenschaften und Wirkungen, die P. Pesch
ihm zuschreibt, gar nicht in die Welt hineinlegen konnte. Er hätte
damit die Naturdinge zu dem „universale essendi principium", mit andern

12*



180 Die Neu-Thomisten.

Worten, zu Gott machen müssen. Allein Gott kann man nicht machen.
Das bringt selbst Gott nicht zustande. Wenn demnach P. Pesch für
seine Theorie vom Bewegungsquantum, welches Gott am Anfange der
Welt in die Welt hineingelegt hat, sich auf eben diesen Artikel des
hl. Thomas beruft, so haben wir es nicht mehr mit einem Irrtum,
sondern mit einer offenen Unwahrheit des Autors zu thun.

Nun kommen wir zu dem „Übermafs der Selbstbestimmungsfähigkeit"
im Menschen. Die Fähigkeit der Selbstbestimmung besagt ihrem Wesen
nach nichts anderes als die Potenz, die Möglichkeit, sich selber zu
bestimmen. Wodurch wird nun diese Fähigkeit oder Potenz, diese
Möglichkeit zu der Wirklichkeit? Durch das „Übermafs", sagt uns
P. Pesch. Das ist ein heller Widerspruch. Man kann die Möglichkeit
ins Ungemessene vermehren, und es wird daraus ewig nie eine Wirklichkeit.

Der Wille in der Potenz als agens in potentia unterscheidet
sich real vom Willen in actu, als agens in actu. Daher verlangt selbst
P. Kleutgen eine Veränderung in jener Potenz, welche früher einen
Effekt hervorbringen konnte, aber nicht hervorbrachte, jetzt aber einen
solchen hervorbringt. Diese Veränderung kann nur in einer Realität,
in einem Gut bestehen, denn es ist offenbar besser, wenn der Wille
sich in actu, als wenn er sich in der Potenz befindet. Als Wille in
actu bildet er die Ursache eines Effektes, der Thätigkeit. Die
Ursache aber bedeutet ihrem innersten Wesen nach eine Vollkommenheit.

Darum erklärt der hl. Thomas: Summ. ctr. Gent. lib. 3. c. 21,
alle Kreaturen strebten dadurch Gott ähnlich zu werden, dafs sie die
Ursache für anderes abgeben. Damit ist bewiesen, dafs der Wille in
actu, als agens in actu, etwas, ein Gut besitzt, welches dem Willen
in der Potenz nicht zukommt. Somit unterscheidet sich der Wille in
der Potenz durch eine Realität vom Willen in actu. Woher hat nun
der Wille in actu diese Realität? Aus dem Übermafs der
Selbstbestimmungsfähigkeit, antwortet P. Pesch. Dann gibt sich also der
Wille selber eine Vollkommenheit, die er früher, als er Wille in der
Potenz war, nicht hatte. Wie viele Münch hau s en gibt es dann nicht
in der Welt! Oder besitzt vielleicht der Wille diese Vollkommenheit
stets? Dann ist er immer, ohne Unterbrechung in actu und
nicht, wie der hl. Thomas und die Erfahrung lehren, quandoque in
potentia. Läfst es sich nun einmal nicht in Abrede stellen, dafs der
Wille manchmal blofs die Fähigkeit besitzt, thätig zu sein, also ein
agens in potentia ist, wodurch wird er ein agens in actu? Wer
führt ihn aus diesem Zustande der Potenz heraus? Wie wenig das
gröfste „Übermafs der Selbstbestimmungsfähigkeit" dies zustande bringen
könne, sagt uns der hl. Thomas. Allerdings gilt dieser Ausspruch des
englischen Lehrers nicht allein vom Willen, sondern auch von den
Naturdingen überhaupt. Dadurch kommt das „Bewegungsquantum"
des P. Pesch dorthin, wohin es vom Anfange an schon gehörte: in die
Rumpelkammer. Videmus autem in corporalibus quod ad motum non
solum requiritur ipsa forma, quae est principium motus vel actionis,
sed etiam requiritur motio primi moventis. Primum autem movens
in ordine corporalium est corpus coeleste. Unde quantumcunque ignis
habeat perfectum calorem, non alteraret nisi per motionem
coelestis corporis. Manifestum est autem quod, sicut omnes motus
corporales reducuntur in motum coelestis corporis sicut in primum
movens corporale; ita omnes motus tarn corporales quam spiri-
tuales reducuntur in primum movens simpliciter, quod
est Deus. Et ideo quantumcunque natura aliqua corporalis vel



Beweis des Aristoteles für die Unsterblichkeit der Seele. 181

spiritualis ponatur perfecta non potest in suum actum procedere,
nisi moveatur a Deo. Quae quidem motio est secundum suae pro-
videntiae rationem; non secundum necessitatem naturae, sicut motio
corporis coelestis. Non solum autem a Deo est omnis motio sicut a primo
movenfe, sed etiam ab ipso est omnis formalis perfectio sicut a primo
actu. Sic igitur actio intellectus, et cujuscunque entis creati
dependet a Deo quantum ad duo. Uno modo in quantum ab ipso habet
form am, per quam agit; alio modo, in quantum ab ipso movetur ad
agendum. Summ, theol. 1. 2. q. 109. a. 1. — Creatura habet aliquam
Dei similitudinem participando bonitatem ipsius, in quantum est et agit,
non tarnen ita quod per similitudinis perfectionem ad aequalitatem
perveniat. Et ideo sicut imperfectum indiget perfecto, ita virtus
naturae in agendo indiget operatione divina. Quaest. disp. de potentia.
q. 3. a. 7. ad 10.

DER BEWEIS DES ARISTOTELES FÜR DIE
UNSTERBLICHKEIT DER SEELE.

Von Dr. E. ROLFES.

Über keinen Bestandteil der Weltauffassung des Aristoteles,
wenn man die verwandte Frage vom Ursprung der Seele
miteinbezieht, ist vielleicht mehr gestritten worden, als über seine
Stellung zur Frage von der Unsterblichkeit. Während sonst
betreffs der grundlegenden aristotelischen Ideen wenigstens die
Scholastik vielfach eine einheitliche Auffassung und Deutung
vertritt, ist dies in der bezeichneten Frage auch bei ihr nicht
der Fall. Suarez führt in seiner Psychologie (de anima 1, 11)
nicht blols eine ganze Anzahl alter Ausleger und Kirchenväter
an, die dem griechischen Denker die Überzeugung von der
Unsterblichkeit absprechen, sondern er nennt auch von den
Scholastikern Cajetan, Scotus u. a. als solche, nach deren
Meinung Aristoteles bezüglich der Unsterblichkeit geirrt oder
doch geschwankt und seine Ansicht mit Bedacht im ungewissen
gelassen habe. Von neuscholastischen Gelehrten ist u. a.

Kleutgen in seiner Philosophie der Vorzeit (II. Bd. 8. Abh.
605 I. Aufl.) im Zweifel, ob Aristoteles die Unsterblichkeit ganz
mit Bestimmtheit erkannt habe, oder wenigstens ob er sie im
Sinne der individuellen Fortdauer fasse und nicht vielmehr eine
unbewufste Präexistenz der Seele lehre oder gar der Annahme
einer Seelenwanderung zuneige. Was aber die heutigen
nichtscholastischen Gelehrten angeht, so gilt bei ihnen vielfach die


	Die Neu-Thomisten [Fortsetzung]

