
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 9 (1895)

Artikel: Die Philosophie des Hl. Thomas von Aquin [Fortsetzung]

Autor: Glossner, M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761779

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761779
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE PHILOSOPHIE DES HL. THOMAS YON AQUIN.
Gegen Erohschammer.1

Von Dr. M. GLOSSNER.

vm.
Psychologie.

Die vom Kritiker des englischen Lehrers gegebene
Darstellung der thomistischen Psychologie bietet zu -wesentlichen
Ausstellungen unserseits keine Veranlassung. Wir können uns
deshalb über diesen- Abschnitt (S. 350 ff.) kurz fassen, indem
-wir nur auf den Vorwurf antworten, nicht blofs die aristotelische
Lehre vom Willen, sondern auch die thomistische vom Begehren
und Wollen einerseits und von der Vernunft in ihrem Verhältnisse

dazu anderseits leide an Unklarheit und Unbestimmtheit.
Es scheine nämlich bald, als ob das sinnliche Begehren selbst
durch die Vernunft zum höheren Begehren und WTollen und
sogar zum freien Wollen gebracht würde, bald aber wieder, dafs
der Wille ein höheres, vom niederen wesentlich verschiedenes
Begehrungsvermögen sei u. s. w. (S. 356.) Diese angebliche
Unbestimmtheit besteht nach der begründeteren Ansicht nicht
einmal bei Aristoteles. „Der wirkliche Aristoteles, bemerkt mit
Recht Bullinger gegen Zeller (Aristot. Metaphys. 1892, S. 9,
vgl. Jahrb. Bd. VIII, 8. 16) läfst den Willen nicht aus —
blofs das Zuschauen habender — Vernunft und unvernünftiger
Begierde zusammengesetzt sein, vielmehr ist nach ihm in der
Vernunft ein eigenes Begehren, das von Natur bestimmt ist,
das sinnliche Begehren zu beherrschen."

Betrachtet man die aristotelisch-thomistische Lehre in ihrem
Zusammenhange, so wird jede Zweideutigkeit der vom Kritiker
bezeichneten Art schwinden. Man beruft sich zwar darauf, dafs
der Geist, die intellektive Seele nach dem englischen Lehrer
unmittelbar Lebensprincip des menschlichen Leibes sei (S. 358).
Der Geist — vielmehr die Geistseele — ist dies aber nicht durch
seine Kräfte, nicht durch Verstand und Willen, sondern durch
sein Wesen, aus welchem wesentlich verschiedene Vermögen
entspringen, da die einen aus der Seele hervorgehen, sofern sie
die Potenz der Materie aktuiert (den Leib informiert), andere
dagegen, sofern sie diese Potenz überragt und in sich subsistiert.
Es hat demnach nichts besonderes „Eigentümliches" an sich

1 Forts, von IX, 79.

Jalirbuch für Philosophie etc. IX. 9



130 Die Philosophie des hl. Thomas von Aquin.

(a. a. 0.), wenn das „tierische" Begehren vom geistigen nur
„beherrscht", nicht aber „vergeistigt" wird, wiewohl gerade
deshalb in gewissem Sinn (mit Aristoteles) von einer Teilnahme
des sinnlichen Begehrens an der Vernunft, also auch von einer
Art Vergeistigung geredet werden kann. Freilich nicht im Sinne
des Kritikers, der allein schon daraus, dafs dem "Willen eine
Herrschaft über das sinnliche Begehren nach aristotelischer
wie thomistischer Lehre zugesprochen wird, auf die Verschiedenheit

des intellektuellen vom sinnlichen Begehrungsvermögen, resp.
die Selbständigkeit des ersteren hätte schliefsen müssen.

Der Kritiker erwähnt das häufig angewendete Argument
des englischen Lehrers, dafs wie jeder Form ein natürliches
Streben, ebenso auch dem apprehensiven Vermögen ein
angemessenes, vom Naturtrieb verschiedenes besonderes Begehrungsvermögen

entspreche (S. Th. I. qu. 80. art. 1), meint aber, zur
näheren Bestimmung des Verhältnisses zwischen Vernunft oder
Erkenntnis und Willen sei damit nichts gewonnen. Indes
bedient sich der hl. Lehrer desselben Argumentes mit direkter
Bezugnahme auf das vernünftige Erkennen oder den Intellekt.
Aus demselben Grunde nämlich schreibt er Gott ein Wollen zu,
in einem Falle also, wo an eine Kombination von Vernunft und
sinnlichem Begehren nicht gedacht werden kann. (L.c. qu. 19, art. 1.)

Mit der Bedingtheit des Wollens durch die Vernunft, meint
ferner der Kritiker, sei noch nicht klargestellt, worin das
entscheidende Moment des freien Wollens zu suchen sei (S. 359).
Der hl. Thomas läfst jedoch diesen wichtigen Punkt nicht im
Dunkeln und spricht sich in der unzweideutigsten Weise in dem
SinDe aus, dafs die freie Entscheidung formell dem Willen
zukomme, ihr Fundament aber in der Vernunft ha.be, indem eine
freie Wahl nur unter der Voraussetzung möglich ist, dafs die
Vernunft dem Willen das Gute als solches, also in' unbeschränkter
WTeise, nicht aber in der individuellen Beschränktheit der
sinnlichen Wahrnehmung und Vorstellung als sein Objekt darbietet.
In dieser Universalität und der damit gegebenen Geistigkeit
(Immaterialität) und Fähigkeit auf den eigenen Akt und sich
selbst zu reflektieren (mit anderen Worten, das Wollen selbst
als Gut wollen zu können), liegt ein weiterer Grund der realen
Unterschiedenheit des Wollens oder intellektuellen Begehrens
und des Willenvermögens vom sinnlichen Begehren und
sinnlichen Begehrungsvermögen.

Nach dem Gesagten ist nicht abzusehen, was mit der Schlufs-
bemerkung des Kritikers bezweckt werden soll, in der thomi-
stischen Lehre werde nicht näher bestimmt, worin das Selbst-



Psychologie. 131

bestimmungsvermögen eigentlich bestehe oder begründet sei und
wie die Wahlfreiheit den Motiven sowohl als auch der Unkenntnis
und blofsen Willkür gegenüber bestehen könne (S. 363).

Die Kritik nun, die an der thomistisehen Psychologie geübt
wird, bezieht sich auf die menschliche, intellektive Seele, da die
Lehre von der sensitiven und vegetativen Seele im wesentlichen
wie mit Aristoteles so mit der modernen Wissenschaft übereinstimme,

(eine, was die moderne Wissenschaft betrifft, sehr fragliche

Behauptung, die hier nicht weiter zu untersuchen ist), und
richtet sich auf folgende vier Punkte, den Unterschied der in-
tellektiven und sensitiven Seele, das Verhältnis der sensitiven
Seele zum Leibe, den Ursprung der intellektiven Seele und ihre
Unsterblichkeit.

Besehen wir uns zunächst das Verfahren, das der Kritiker
bezüglich des Unterschiedes der sensitiven Seele (Tierseele) 1 von
der intellektiven einschlägt. Ein Dreifaches fällt in die Augen.
Erstens werden dem englischen Lehrer Ansichten unterschoben,
die dieser entschieden verwirft, und Vorwürfe gegen ihn erhoben,
die nicht ihn, sondern den Kritiker selbst treffen. Zweitens werden
ihm Wahrheiten vor- und entgegengehalten, die er aufs
entschiedenste lehrt. Drittens umgeht die Kritik gerade die Frage,
um die es sich handelt, nämlich nach der Abhängigkeit der Tierseele

vom Stoffe, die mit Identität, mit reeller Stofflichkeit
verwechselt wird, gegenüber der Unabhängigkeit der intellektiven
Seele bezüglich ihrer Subsistenz und der Entität ihrer überorganischen

Vermögen und Thätigkeiten, die als völlige Beziehungslosig-
keit zum Stoff und Unabhängigkeit von demselben hingestellt wird.

Was das zuerst gerügte Verfahren betrifft, so zeigt sich
dasselbe in den wiederholten Vorwürfen gegen die thomistische
Auffassung der Entstehung der Tierseelen, indem die eductio
formae e potentia materiae so gedeutet wird, dafs entweder die
Materie selbst seelisch werde oder die Tierseele durch eine
eigentümliche Kombination der Materie entstehe oder ursprünglich

in dieser stecke und daraus gezogen werde (S. 380). Der
Kritiker weifs doch oder soll wissen, dafs keine dieser Auffassungen

im Sinne des Aristoteles und des hl. Thomas zutrifft,
sondern dafs im gegebenen Falle die eductio formae die
Verwirklichung des real Möglichen durch eine dem zu
Verwirklichenden gleichartige Aktualität bedeute: die einzig zulässige
Erklärung, die mit dem aristotelischen Begriff der passiven Potenz
steht und fällt, die also nicht dadurch schon widerlegt ist, dafs

1 Gelegentlich sei berichtigt Bd. VIII, S. 49 v. o. 3 und 5 : Tier-
seelen st. Tierwelt und S. 82 v. u. 11 geneigter st. geeigneter.

9*



132 Die Philosophie des hl. Thomas von Aquin.

man ihr einfach die moderne Leugnung der passiven realen
Potenz entgegensetzt. Dagegen wird der Kritiker selbst, der
nur Aktualitäten kennt, eine der drei angeführten Entstehungsweisen

adoptieren müssen und genötigt sein, die Tierseelen
entweder aus einer Verwandlung der Materie oder aus einer Kombination

derselben oder aus darin latenten Formen hervorgehen
zu lassen. Da nämlich die Weltphantasie zunächst nur in Körperform

vorhanden ist und ein höheres, transcendentes Princip in
den Werdeprozefs nicht eingreift, so wird der Körper in Seele
verwandelt werden oder diese aus einer Konfiguration der Stoffteile

entstehen oder endlich verborgene Formen angenommen
werden müssen, die im Laufe der Zeit offenbar werden.

In der zweiten und dritten der angeführten Beziehungen
weist der Kritiker darauf hin, dafs der Gegensatz zwischen
Wahrnehmung und Denken nicht der des Materiellen und
Immateriellen sei; es könne also daraus auch nicht auf die
Materialität der Tierseele geschlossen werden. Die Sinneswahrnehmung

sei nicht etwas blofs Materielles, blofse Funktion eines
materiellen Organs, auch der innere Sinn sei nicht blofs materiell
der Kraft und Funktion wie dem Inhalte nach; vielmehr sei
schon das Wahrnehmungsbild rein formal, nicht aus Materie
geformt oder die materielle Sache selbst. Hiergegen müssen wir
fragen, wo in aller Welt der hl. Thomas die Materialität der
Wahrnehmung und des wahrnehmenden Princips als solcher
behaupte. Sind es nicht die Scholastiker, die zu allen Zeiten
gegen Materialisten und Descartes die Immaterialität und
Formalität (man gestatte das Wort) alles Erkennens aufs entschiedenste

betonten? Bedeutet ihnen nicht „wahrnehmen" soviel
als ohne Materie aufnehmen? Und wenn sie auch den Unterschied

von Denken und Sinnlichkeit dahin bestimmen, dafs dieses
die Form mit den materiellen Umständen des hic et nunc (appen-
diciae materiae), jene aber dieselbe ohne diese Umstände (daher
die Ausdrücke : sensible, intelligible Form) aufnehme, so wollen
sie damit jene Bestimmung nicht aufheben, sondern nur sagen,
dafs der Sinn das Individuelle, durch den Stoff Individuierte,
zum Formalobjekte habe, keineswegs aber, dafs dieses
Wahrnehmungsbild selbst stofflicher Katur und die Wahrnehmung ein
materieller Vorgang sei.

Folgt nun aber aus dem Gesagten, dafs das sinnliche
Erkennen in jeder Beziehung immateriell sei? Keineswegs! Der
Kritiker selbst zieht diese Folgerung nicht; ja, er behauptet eine
gewisse Materialität nicht blofs vom sinnlichen, sondern auch
vom logischen (intellektuellen) Erkennen; denn auch das Denken



Psychologie. 133

ist ihm an ein körperliches Organ gebunden. Wo bleibt da,
möchte man fragen, die wissenschaftliche Aufrichtigkeit? Man
betont die Immaterialität der sinnlichen Wahrnehmung, um ihren
wesentlichen Unterschied vom Denken in Abrede zu stellen, und
leugnet diesen Unterschied, um die von der Scholastik nur
bezüglich des sinnlichen Erkennens angenommene relative Materialität

auch auf das intellektuelle zu übertragen.
Der Grund, weshalb die Scholastik den wesentlichen Unterschied

des intellektuellen vom sinnlichen Erkennen behauptet,
ist bereits angegeben worden. Er ist hauptsächlich darin zu
suchen, dafs die intellektuelle Erkenntnis frei von jeder Art
von Materialität ist, und nicht blofs auch rein Geistiges zum
Gegenstande hat, sondern das Körperliche und Materielle selbst
auf geistige Weise erfafst. Dagegen ist der Gegenstand der
sinnlichen Erkenntnis, wie gesagt, mit den Bedingungen
materiellen Daseins, Zeit und Ort, behaftet, in dieser Weise
beschränkt und gewissermafsen materiell, sofern die raumzeitliche
individuelle Beschränktheit und Bestimmtheit ihren Grund in der
Materie hat. Hieraus wird geschlossen, dafs die sinnliche
Erkenntnis, obgleich an sich formal und immateriell, doch von einem
dem Objekte konformen raumzeitlichen Principe ausgeht, mit
anderen Worten, in einem körperlichen Organe sich vollzieht,
während die intellektuelle Erkenntnis, weil in Korrelation zu
einem völlig immateriellen Formalobjekte stehend, nur aus einem
in sich subsistierenden, den Stoff überragenden, geistigen Principe

entspringen kann.
Die Frage nach dem Unterschied der Menschen- und Tierseele

reduziert sich also darauf, ob das Tier auf die Erkenntnis
des Einzelnen beschränkt oder auch das Allgemeine zu erkennen
fähig sei. Der Kritiker verneint jene Frage und schliefst dann
weiter, dafs der Unterschied zwischen Tier- und Menschenseele
nur ein gradueller, nicht aber ein wesentlicher sei, auf folgende
Gründe hin. Irgend ein Erkennen des Allgemeinen komme schon
dem Gemeinsinn zu, der ein Ganzes und in gewissem Sinne
Allgemeines aus den einzelnen Wahrnehmungen bilde, „das zwar
auch eine Einheit und dadurch Einzelheit bilde und insofern
konkret sei, aber doch ähnlich und analog wie auch- die
allgemeinen Begriffe als solche, als Gedankengebilde oder Funktionen
des Intellekts im Bewulstsein konkret seien." Nun sei aber
der Gemeinsinn in seiner Thätigkeit an ein Organ gebunden,
folglich der thomistische Grundsatz, zum Erfassen des
Allgemeinen sei Organlosigkeit notwendig, als unrichtig erwiesen.
Ferner sei der Instinkt der Tiere eine allgemeine Fähigkeit nicht



134 Die Philosophie des hl. Thomas von Aquin.

des Individuums blofs, sondern der Gattung, die mit dem
Instinkte verbundene Urteilskraft aber sei einigermafsen einer
Erkenntnis des Allgemeinen fähig, da die Tiere die eigene Art
sowie die ihnen feindlichen Arten erkennen. Ferner machen
die Tiere Erfahrungen und beweisen in der Abwägung von
Verhältnissen (Bemessung von Entfernungen u. dgl.), dafs sie
psychisch über das blofs sinnlich Gegenwärtige hinausgehen können,
und somit die Erscheinungen des tierischen Lebens aus blofsen
organischen Bewegungen des Stoffes nicht zu erklären sein dürften.
(S. 381 f.)

Was ist von diesen Gründen zu halten? Keiner von ihnen
beweist, was er beweisen soll, dafs den Tieren eine Erkenntnis
des Allgemeinen zukomme: denn dafs die Erscheinungen des
tierischen (animalischen) Lebens überhaupt nicht psychischer
Natur, sondern blofs organische Bewegungen des Stoffes
(physiologische Prozesse) seien, ist zwar von Neueren (vor allem von
Descartes), nicht aber von der Scholastik behauptet worden.

Betrachten wir das aus dem Gemeinsinne entnommene Argument,

so liegt der Fehlschlufs vor Augen. Das Allgemeine nämlich

ist zwar ein Ganzes (totum potentiale), aber nicht umgekehrt

ist jedes Ganze auch schon ein Allgemeines. Dies gilt
insbesondere vom Gemeinsinn, der zwar die Einzelwahrnehmungen

in ein (sinnliches) Bewufstsein zusammenfafst, diese
Einzelwahrnehmungen aber in ihrer sinnlichen Individualität intakt
läfst, da die Zusammenfassung individueller Teile in ein aktu-
ales Ganzes ebenso individuell ist, wie die Teile selbst. Wenn
der Kritiker dieser Entgegnung zuvorzukommen sucht durch den
Hinweis auf den allgemeinen Begriff, der als psychische Funktion
konkret sei, so liegt hierin eine Verwechslung des Aktes mit
seinem Objekt. Der Begriff nämlich ist allgemein nur in dieser
letzteren Beziehung, nach seinem Objekt betrachtet, sofern er
dieses frei von allen individuellen Bestimmungen erfafst, der
Gemeinsinn aber ist konkret in beiden Beziehungen, sowohl als

psychische Funktion wie seinem Objekte nach.
Was den Instinkt der Tiere betrifft, so beruht das erste

Argument auf einer Verwechslung der Allgemeinheit im objektiven

und subjektiven Sinne. Der Instinkt ist eine allgemeine
Fähigkeit im objektiven Sinne, d. h. er kommt der ganzen
Gattung, genauer allen dazu gehörigen Individuen auf Grund der
Gattungseigenschaften zu. Folgt aber daraus, dafs er eine
allgemeine Fähigkeit im subjektiven Sinne, d. h. eine Fähigkeit
das Allgemeine zu erkennen sei? Mit nichten! Die Tiere
unterscheiden allerdings die Individuen ihrer eigenen sowie die



Psychologie. 135

fremder Gattungen, und eine solche unterscheidende Erkenntnis
ist mit dem Instinkte zweifellos verbunden. Zu diesem Behufe
aber genügt das sinnliche Gemeinbild, das sich vom Begriff
wesentlich unterscheidet. Ferner: Erfahrung spricht die tho-
mistische Psychologie dem Tiere nicht in jedem Sinne ab,
sondern nur in dem Sinne, in welchem sie dem Menschen zukommt,
der aus Wahrnehmungen Regeln, Maximen abzieht. Denn das
Tier besitzt Gedächtnis, woraus das vom Kritiker hervorgehobene
vermeintliche „Abwägen" sich erklärt, weshalb wir schliefslich
zugeben, dafs das Tier in einem gewissen sehr beschränkten
Sinne über das sinnlich Gegenwärtige hinausgehen könne.
Wir betonen das „Gegenwärtige", denn, wenn das Tier über
das sinnlich Gegenwärtige durch Phantasie und Gedächtnis
hinausgehen kanD, so folgt nicht, dafs es auch über den Bereich
des Sinnlichen überhaupt hinausgehe. Das Seelenleben des Tieres
bewegt sich ganz und gar in den durch die animalischen Lebenszwecke

und Gattungsinstinkte geregelten Associationen sinnlicher
Vorstellungen und geht daher ganz in den Schranken der Zeit
auf. Das Tier überlegt deliberiert — nicht und macht keine
Pläne für die Zukunft.

Der Beweis des Kritikers ist demnach mifslungen. Die
Erkenntnis des Allgemeinen kommt in der That nur der menschlichen,

intellektiven Seele zu. Daher geht das Tier „gleichgültig"
an allen Arten vorüber, mit denen es nicht durch instinktive
Bande sinnlicher Lebenszwecke des Individuums oder der
Gattung in freundlichem oder feindlichem Sinne verbunden ist. Würde
das Tier auch nur. das Wesen der eigenen Gattung erfassen, so
würde es nicht mehr gleichgültig an anderen vorübergehen. Wie
in dem Kinde würde sich in ihm die Wifsbegierde regen; es
wäre der Wissenschaft und Kunst fähig. Denn was heifst das

Allgemeine erkennen? Nichts anderes als die Natur der Sache
aus ihrer sinnlichen Gebundenheit in Zeit und Raum ablösen.
Von einer solchen Loslösung findet sich beim Tiere keine Spur.
Der Begriff webt im Elemente des Seins, dringt hinter die
Erscheinung auf den Grund. In der Frage des Kindes nach dem
Was und Warum gibt sich der innere Trieb der Begriffsbildung
kund. Auch der unklarste, unentwickeltste Begriff trägt die
intelligiblen Elemente des Substanziellen, Accidentellen u. s. w.
in sich und verhält sich als eine Determination derselben. Zeugnis
dafür gibt die Sprache. Das Tier spricht nicht und denkt nicht.
Die Kluft zwischen Mensch und Tier ist unausfüllbar.

Wie die These selbst, so sucht der Kritiker auch die dafür

vorgebrachten Beweise zu widerlegen. Der eine lautet, die



136 Die Philosophie des hl. Thomas von Aquin.

intellektive Seele müsse, um alles Körperliche zu erkennen,
selbst frei davon, also unkörperlioh sein; der andere, der
Intellekt könne nicht an ein Organ gebunden sein, weil er sonst
durch die Beschaffenheit des Organs bestimmt wäre, gleichsam
nach der Färbung desselben alles erkennen müfste. Gegen den
ersten dieser Beweise nun wird eingewendet, dafs ja auch dem
Gemeinsinn, obgleich er sich in Abhängigkeit von einem Organ
bethätige, doch die Erkenntnis des Verschiedenartigsten
zugesehrieben werde. Aus dem zweiten Argumente aber soll
geradezu der Subjektivismus folgen, den doch die Scholastik sonst
zurückweise; denn jenem Argumente zufolge würde der Sinn
die Gegenstände nicht nach der objektiven Beschaffenheit,
sondern nach der eigenen Färbung erkennen.

Aus diesen Entgegnungen dürfte sich ergeben, dafs der
Kritiker in den Sinn der aristotelisch-thomistischen Argumente
nicht eingedrungen ist. Der Sinn derselben mufs mit Rücksicht
auf die psychologischen Grundlehren des hl. Thomas bestimmt
werden. Demnach bedeutet der Schlufs, die Seele müsse, um
alles Körperliche zu erkennen, selbst unkörperlich sein, zunächst
soviel als: dafs die Seele zu allem Körperlichen in Potenz sein
müsse, dafs also ihre Potenzialität nicht durch irgend eine Körperform

konstituiert sein könne, da sie in diesem Falle nichts
anderes als diese Körperform erkennen könnte, oder dieselbe in
all ihrer Erkenntnis der Körperwelt mitscheinen müfste. Wie
die Sehkraft, um für alle Farben empfänglich zu sein, nicht
durch irgend eine derselben konstituiert sein darf, und wie der
Gemeinsinn keine bestimmte sensible Qualität zu eigen besitzt,
um für alle körperlichen Erscheinungen, die durch die Kanäle
der einzelnen Sinne zu ihm geleitet werden, in Potenz zu sein,
so gilt dies vom Intellekte bezüglich alles Körperlichen
überhaupt, weshalb schon Anaxagoras den vovç als unvermischt
— geistig, immateriell — betrachtet, damit „er herrsche", d. h.
wie Aristoteles erklärt, (alles Körperliche) erkenne.

Das fragliche Argument beruht, wie mit Recht Cajetan
(in I. S. Th. qu. 75 art. 2) bemerkt, auf einem unmittelbar
evidenten Obersatze, und wird, wie wir beifügen können, durch
den Gang der neueren subjektivistischen Philosophie bestätigt,
die den Intellekt mit dem Ich (das Erkennen mit dem Bewufst-
sein) identifiziert und infolge davon die gesamte objektive
Erkenntnis durch das „hineinscheinende" Ich influenziert und
modifiziert sein läfst : ein Irrtum, dem Aristoteles und Thomas dadurch
vorbeugten, dafs sie das Erkenntnisvermögen als Möglichkeit
zu allem, was dadurch erkannt werden soll, begreifen.



Psychologie. 137

Was dann das zweite Argument, das aus der Beschaffenheit

des Organs entnommen ist, betrifft, so ist dieselbe allerdings

nicht notwendig und an und für sich ein Hindernis reiner
und unvermischter Aufnahme des Sinnenobjekts, kann aber ein
solches per accidens sein; denn, wie Aristoteles in Übereinstimmung

mit der Erfahrung lehrt, zur irrtumsfreien sinnlichen
Erkenntnis wird eine gewisse mittlere Disposition des körperlichen
Organs erfordert, die eine Störung und Trübung erfahren kann,
jenes z. B. durch das Übermafs des sinnlichen Eindrucks, dieses
durch eine Nachwirkung desselben. Nun ist aber das intellektuelle

Erkennen solchen Störungen und Trübungen nicht
unterworfen, also auch an kein Organ gebunden. (Vgl. Cajetan. Comm.
in loc. cit. Brentano, die Psych, des Arist. S. 117 ff.)

Aber auch, wenn wir von diesen Argumenten absehen, so
ist die Immaterialität des intelligibleD Erkenntnisobjekts ein
vollkommen ausreichender Beweis für die Immaterialität und Organ-
losigkeit des Denkaktes und Denkvermögens; denn es ist'schlechter-
dings unmöglich, dafs ein solches Objekt in einem materiellen
Substrat aufgenommen werde. In einem solchen könnte es nur
behaftet mit den materiellen individualisierenden Umständen des
hic et nunc aufgenommen werden. Die Thatsachen der Erfahrung,

auf die sich der Kritiker beruft, werden also auf andere
Weise erklärt werden müssen. In der That aber ist diese
Erklärung in jener Richtung zu suchen, welche der englische Lehrer
einschlägt, nämlich in der Abhängigkeit des Objekts der
intellektuellen Erkenntnis von den binnen; denn den unmittelbaren
Gegenstand der Verstandeserkenntnis bildet das Intelligible im
Sinnlichen, das durch Abstraktion aus der sinnlichen Erfahrung
gewonnen werden mufs. Nur ist hierbei nicht allein an die
äufseren, sondern an die inneren Sinne, an das sinnliche Be-
wufstsein, an Phantasie und Gedächtnis zu denken. Mag daher
auch ein starker Geist in einem schwachen Körper wohnen
können (was wir durchaus nicht in Abrede stellen oder bezweifeln

wollen), so wird doch der Kritiker am wenigsten leugnen,
dafs die geregelte Thätigkeit der Phantasie und des Gedächtnisses

die unentbehrlichen Voraussetzungen eines richtigen Denkens
sind. — Die Analogie der übrigen psychischen Vorgänge aber
kann für die Annahme einer organischen Abhängigkeit der Denk-
thätigkeit als solcher nicht mafsgebend sein, wenn aus der Natur
der Sache, in unserem Falle, des Denkens das Gegenteil
erwiesen ist. Ferner sogenannte Geistesstörungen beruhen zweifellos

auf einer Erkrankung von Organen; es läfst sich aber
nicht beweisen, dafs dies Denkorgane seien; die Störung ist



138

vielmehr zunächst im sinnlichen Vorstellungsleben und den
demselben dienenden Organen zu suchen, wodurch indirekt auch das
Denkleben affiziert wird. Nur eine solche indirekte Abhängigkeit

kann auch vom Selbst bewufstsein behauptet werden,
während das sinnliche Bewufstsein ebenso wie das sinnliche
Gedächtnis und die Phantasie wegen ihres Gebundenseins an
körperliche Organe durch deren Zustände unmittelbar in Mitleidenschaft

gezogen werden.
Ein gewisses Zugeständnis der Geistigkeit eines denkenden

Princips, d. h. eines Princips, das intelligible Objekte, eine
intelligible Ordnung zu erkennen vermag, liegt in dem Verfahren
aller derjenigen, welche diese Geistigkeit leugnen, denn sie
führen, wie dies von Sensualisten und Materialisten geschieht,
zuerst das logische Erkennen auf das sinnliche zurück und
glauben erst durch diese Zurückführung der selbständigen Sub-
sistenz und Geistigkeit der menschlichen Seele den Boden
entzogen zu haben. Ahnliches gilt von unserem Kritiker, der die
Selbständigkeit des Denkens der Phantasie zum Opfer bringt,
und nun allerdings berechtigt erscheint, ein vom körperlichen
Substrat unabhängiges Geistesleben zu leugnen. Wie unsicher
er jedoch seiner Sache ist, beweist die Bemerkung, auch die
Annahme, die Organlosigkeit des Denkens beschränke sich auf
das Denken der allgemeinen Principien, sei unbegründet, weil
sich in allen Dingen des Daseins allgemeine Principien finden.
Denn sie finden sich in einer ganz verschiedenen Weise in den
Dingen und in der Seele, in jenen rein objektiv und in
individueller Besonderung, in dieser subjektiv und formell, frei von
sinnlicher Beschränkung, in intelligibler Gestalt. Wäre das
Allgemeine in den Dingen so wie im denkenden Geiste, so gäbe
es, wie konsequent der rationalistische Idealismus annimmt, eben

nur Geistiges, nur Ideen, und alles Körperliche wäre Schein.
Thatsächlich ist jedoch das Intelligible aufser dem denkenden
Geiste nicht actu, sondern nur der Potenz nach vorhanden. Dies
gilt von allen Dingen mit Einschlufs der Tiere und der sensitiven

Seelenvermögen: ein thatsächlicher Beweis dafür, dafs zur
wirklichen Erkenntnis des Allgemeinen ein Princip erforderlich
ist, das sich über alle materiellen Schranken erhebt, Ist aber
das Denken der allgemeinen Principien organlos, so ist es, da
alles Denken in gewissem Sinne in dem der allgemeinen
Principien enthalten ist, das Denken überhaupt.

Diese Unabhängigkeit vom Stoff aber kommt, wie wir wiederholen,

nur dem Denken, nicht den Sinnen, weder den äufseren
noch auch den inneren, zu. Wenn sich daher der Kritiker, um



Psychologie. 139

den Unterschied von Mensch und Tier zu einem fliefsenden zu
machen, auf die Immaterialität der Vorstellung' überhaupt, auch
der sinnlichen, beruft, so wird diese in gewissem Sinne von der
Scholastik nicht geleugnet, aber sie ist in der sinnlichen
Vorstellung keine vollständige, wie in der intellektuellen, weshalb
zwar von dieser, nicht aber von jener auf die Organlosigkeit
und Geistigkeit zunächst des Vermögens, dann seines Trägers
geschlossen werden darf (S. 387).

In dem für die Subsistenz der Seele geführten Beweise
findet der Kritiker eine Art von logischer „Diallele", indem aus
der Organlosigkeit des Denkens die Subsistenz und wieder aus
dem „reinen Intellekt, den das abstrakte Denken des
Allgemeinen, Intelligiblen fordert", die organlose Thätigkeit desselben
gefolgert werde (S. 388). Auf diesen Vorwurf ist zu erwidern,
dafs die Scholastik aus der völligen Immaterialität des intelligiblen

Erkenntnisobjektes auf die Geistigkeit des Denkaktes und
von dieser auf die Geistigkeit des denkenden Princips — des

Denkvermögens und der Seele selbst schliefse. Wie in diesem
Beweisgang ein falscher Zirkel liegen solle, ist nicht einzusehen.

Trotz der angeblichen logischen „Diallele" richtet der
Kritiker gegen die aus der Geistigkeit des Objekts (des Allgemeinen,
Intelligiblen) entnommenen Argumente die schärfsten Angriffe.
Sie wenden sich zunächst gegen die Darstellung der Summa
contra gent. 1. 2. c. 49, ohne Rücksicht darauf, dafs Thomas
hier nur zu beweisen sucht, das denkende Princip sei nicht
Körper, während der Beweis für die Subsistenz und Immaterialität

desselben erst in den folgenden Kapiteln geführt wird.
Sehen wir jedoch zu, mit welchem Erfolg der Kritiker die tho-
mistischen Argumente zu entkräften sucht.

Der erste Beweisgrund ist aus der quantitativen Beschränktheit

der an Organe geknüpften Erkenntnis entnommen; denn
obgleich auch sinnliche Wahrnehmung und Vorstellung an sich
nicht real ausgedehnt sind, so kann doch nur wahrgenommen
werden,, was und soweit es actu auf die Organe einwirkt; daher
die Notwendigkeit, den Gegenstand von verschiedenen Seiten,
nach seinen verschiedenen Teilen aufzufassen, zu betrachten, zu
betasten u. s. w. Anders der Verstand, der das Ganze nach
seiner Ganzheit erkennt. Dagegen weist der Kritiker auf den
Gemeinsinn hin, der ja das Letztere ebenfalls vermöge und doch
nach scholastischer Annahme organisch gebunden sei. Diese
Bemerkung des Kritikers ist unzutreffend; denn der Gemeinsinn
fafst nur die aktuellen Eindrücke der einzelnen Sinne in ein
Gesamtbewufstsein zusammen. Mit gröfserem Rechte könnte



140 Die Philosophie des hl. Thomas von Aquin.

man sieh auf die Phantasie berufen. Aber auch diese, die
Vorstellungskraft, ist beschränkt, nicht blofs insofern sie die Sphäre
des Quantitativen überhaupt nicht zu überschreiten vermag,
sondern auch sofern sie nur begrenzte Quantitäten und dies
(bezüglich der Zahlen) in geringem Ilmfang deutlich vorzustellen
vermag, weshalb wir genötigt sind, zu Abkürzungen und Zeichen
unsere Zuflucht zu nehmen, um uns von gröfseren Mengen und
Entfernungen eine Vorstellung zu bilden, wobei bereits der
Verstand durch Anwendung von Verhältnissen und Proportionen
eingreift.

Ein anderes Argument geht dahin, dafs die Seele erkennend,

ohne die eigene Form zu verlieren, die Formen anderer
Dinge aufnehme. Damit sei, meint der Kritiker, weder etwas
dem Intellekte Eigentümliches noch die Unkörperliehkeit
desselben bewiesen; denn der Stoff könne die verschiedensten Formen
aufnehmen, ohne seine Grundform und Wesenheit zu verlieren.
— So einfach liegt indes die Sache nicht. Der Stoff im tho-
mistischen Sinne, die materia prima, ist überhaupt einer (direkten)
Bearbeitung nicht fähig, da er als solcher, d. h. im Zustande
reiner Potenzialität, nicht existiert; dagegen wohl der aus
Materie und Form bestehende Körper. Von diesem scheint denn
auch der Kritiker zu reden. Der veränderliche Körper nun
kann accidentelle und substantielle Formen annehmen, jedoch
nur unter der Bedingung, dafs er die Form, die ihm bisher
eignete, verliert — generatio unius est corruptio alterius. Ein
erkennendes Princip jedoch vermag Formen aufzunehmen, ohne
die eigene accidentelle oder substanzielle Form zu verlieren. Es
ist dies eine allgemein erkannte und anerkannte Thatsache. Ich
stelle mir ein Haus vor. Es ist in diesem Augenblicke in meiner
Thätigkeit eine zweifache Form, die des Ich und die des Hauses,
ohne dafs die eine die andere beeinträchtigt; denn das Ich alte-
riert nicht das vorgestellte Haus und dieses nicht das Ich.
Hieraus folgt wenigstens soviel, dafs ein erkennendes Subjekt
als solches nicht Körper sei, oder dafs kein Körper als solcher
erkenne, und mehr wollte der englische Lehrer zunächst nicht
folgern. Hur, wenn man die Aufnahme substanzieller Formen
betont, wird man den Beweis weiter, nämlich bis zur vollen
Geistigkeit des Intellekts, führen können.

Unmittelbar beweist das dritte Argument, das aus der
Erkenntnis des Allgemeinen geschöpft ist, die Geistigkeit der
menschlichen Seele. Der Gegner bestreitet dies, weil erstens
auch das Konkrete und Individuelle vom Verstände erkannt
werde und zweitens das Konkrete im stände sei, das Allgemeine



141

aufzunehmen und darzustellen, wie die Symbole beweisen, durch
welche die Völker von jeher allgemeine Gedanken zur
Offenbarung brachten, so dafs die Phantasie stets mit dem Höchsten
und Allgemeinsten in Beziehung stand. Auch sei der Intellekt
selbst doch etwas Konkretes und Individuelles, wenn gleich nicht
Körperliches, sei also (dies ist wohl der Sinn des Einwandes)
entweder nicht fähig, trotz seiner Geistigkeit das Allgemeine zu
erfassen, oder, wenn er dies doch sein soll, so könne auch seine
allenfallsige Körperlichkeit der Erkenntnis des Allgemeinen kein
Hindernis setzen.

Hierauf ist zu erwidern, dafs der Verstand, allgemein
gesprochen, auch das Konkrete, Individuelle zu erkennen vermag,
direkt, wenn er, wie der göttliche und rein geistige, intuitiver,
indirekt, wenn er wie der menschliche abstrahierender Verstand
ist. Träger des Allgemeinen aber kann ein Symbol nicht für
die Phantasie, sondern nur für den Verstand sein, der allein mit
dem Symbol eine Bedeutung zu verbinden vermag. Weiterhin ist
der Intellekt zweifellos selbst konkret und individuell, mufs aber
zugleich auch geistig sein, weil das Allgemeine dies — ein
Allgemeines — nur durch seine Abstraktion von der (individualisierenden)
Materie, also durch seine Immaterialität und Geistigkeit ist.

Wie die bisher betrachteten, so gelingt es dem Gegner
auch nicht, die ferneren aus der Fähigkeit der intellektiven
Seele im Selbstbewufstsein auf sich zu reflektieren, sowie im
Erkennen über das Körperliche ganz und gar hinauszugehen,
geschöpften Argumente zu entkräften. Er behauptet zwar,
Reflexion finde schon beim Lichte statt, das sich selbst und
anderes beleuchte. Nun ist zwar der Ausdruck, wenn man will
vom Lichte (oder vom Schalle?) entnommen. Gleichwohl möchten
wir fragen, wie jene Aufserung zu verstehen sei? Das Licht
leuchtet uns, nicht sich — dem Lichte — selbst. Es reflektiert

auf sich selbst, jedoch nur so, dafs ein Teil auf den
anderen fällt, was von aller körperlichen Reflexion ohne Ausnahme
gilt. —- Ferner erinnert der Kritiker daran, dafs sich jeder
Organismus zur Einheit reflektiere, da er ohne dies nicht möglich

und in sich abgeschlossen wäre. Wir gestehen zu, dafs
ohne wesenhafte Einheit ein Organismus nicht bestehen könne,
und machen dies gegen jede Art von Atomismus geltend. Wir
leugnen aber, dafs eine solche substanzielle Einheit Reflexion in
sich sei und sein müsse; denn es ist zweierlei, eine einigende
Funktion an einer Vielheit auszuüben und sich selbst als Einheit

zu erfassen. Das letztere übersteigt die Kraft des Körpers
und jeder an den Stoff gebundenen und ihn nicht überragenden



142 Die Philosophie des hl. Thomas von Aquin.

substanziéllen Form. Im sinnlichen Bewufstsein (auch des Tieres)
anerkennen wir zwar eine Art von Reflexion, insofern die sensitive

Seele nicht blofs wahrnimmt, sondern auch ihr Wahrnehmen
erkennt. Da sie aber ihre Thätigkeit im Wahrnehmen und
Erkennen des Wahrnehmens nicht auf sich selbst als Grund
desselben bezieht, so fehlt auch hier die eigentliche Reflexion —
das Selb st bewufstsein, das eben nur einem geistigen Principe,
einer in sich selbst subsistierenden Form zukommen kann. Die
Reflexion aber, von welcher hier die Rede ist, findet schon im
Selbstbewufstsein, nicht wie der Kritiker meint, erst in der
Selbstbeobachtung statt; denn das aktuelle Selbstb"e wufst-
sein reflektiert aus der Beziehung der Thätigkeit auf ihren
Grund, besteht also in einer Reflexion der Seele auf sich selbst,
mag nun die bewufste Thätigkeit auf anderes (objektives
Erkennen) oder auf die Seele selbst (wie in der Selbstbeobachtung)

gerichtet sein.
Um das letzte Argument (Erkenntnis des Geistigen und

Göttlichen) zu erschüttern, geht unser Gegner auf eine
Untersuchung des intelligiblen Objektes selbst ein. Aus dem von
Aristoteles und Thomas selbst gemachten Zugeständnisse, dafs
der Verstand ohne sinnliche Vorstellungen nichts zu erkennen
vermöge, sucht derselbe die wesentliche Gleichartigkeit des
sinnlichen und intellektuellen Erkennens zu beweisen, womit
allerdings die Theorie vom organlosen Verstandeserkennen ihres
Fundamentes beraubt würde. Die Thätigkeit der sensitiven
Seele müsse für den Intellekt das notwendige Erkenntnismaterial
schaffen, weshalb die Richtigkeit der intellektuellen Erkenntnis
von der Richtigkeit der Phantasmen abhänge. In diesen aber
liege das Begriffliche, Intelligible nicht fix und fertig, so dafs
es daraus nur erhoben zu werden brauchte, sondern müsse durch
nähere Forschung aus dem Einzelnen erkannt werden; nicht
allein die Begriffe, sondern auch das ihnen entsprechende
allgemeine Wesen sei in einem Entwicklungsprozefs begriffen. —
Wie man sieht, sind es dieselben oft wiederholten und bereits
widerlegten MifsVerständnisse und falschen Behauptungen, mit
denen wir uns nicht weiter aufzuhalten haben.

Der Kritiker des englischen Lehrers scheint zu fühlen, dafs
trotz des bisherigen Aufwandes von dialektischer Kraft die
Fundamentallehre der thomistischen Psychologie nicht erschüttert ist,
solange der Unterschied von Begriff und Sinnenbild aufrecht
steht. Gegen dieses Bollwerk richtet sich daher sein letzter
und heftigster Sturm. Er gibt zwar zu, dafs der abstrakte
Begriff aus Merkmalen gebildet werde, die sich zur Einheit des



Psychologie. 143

Gedankens verbinden; insofern könne er allerdings nicht vorgestellt

oder geschaut, sondern nur gedacht werden. Mit dem
Denken allein aber sei es nicht gethan ; es bedürfe eines Schemas,
eines Bildes, damit der Begriff verstanden werde, nicht eine
leere, unverstandene Formel bleibe (S. 393). Das wäre also der
Kantsche Satz, dafs Begriffe ohne Anschauungen leer, Anschauungen

ohne Begriffe blind seien. Die letzte Konsequenz dieser
Auffassung Kants (der übrigens trotzdem Verstand und Sinnlichkeit

als wesentlich verschiedene Vermögen betrachtete) bildet die
geometrische Logik F. A. Langes, die selbst das Verständnis
des Widerspruchsprincips von geometrischer Anschauung
abhängig macht und in treffender Weise (v. Rud. Seydel, Der
Schlüssel zum objektiven Erkennen 1881) beleuchtet worden ist.
Und doch ist diese Lehre von den leeren Begriffen, mag sie
noch so oft und noch so zuversichtlich behauptet werden, falsch,
ja einer der Grundirrtümer der Kantschen Philosophie. Nicht
das Bild, die sinnliche Vorstellung macht uns den Begriff, die
Vernunftwahrheit verständlich, sondern umgekehrt. Wie hätten
sonst Denker wie Piaton, Leibnitz und andere auf die Meinung
verfallen können, dafs die sinnliche Vorstellung nur der trübe
und unselbständige Reflex der in sich klaren Verstandeserkenntnis
sei? Wir bedürfen allerdings der sinnlichen Vorstellung, nicht
allein, wie die genannten Philosophen meinten, um an den
Begriff erinnert zu werden oder ihn gelegentlich der sinnlichen
Vorstellung zu bilden, sondern um ihn daraus zu gewinnen und
den gewonnenen zurückzurufen und festzuhalten. Aber das
Verständnis des Begriffes gibt uns nicht das Bild, sondern es liegt
in ihm selbst, in seinem eigenen objektiven Inhalt. Bei den
reinen, ontologischen Begriffen ist dies einleuchtend. Oder welche
sinnliche Anschauungen sollen uns die Begriffe Sein, Einheit,
Beziehung, Ursache u. s. w. verständlich machen? Glaubt jemand
im Ernste, dafs ihm, wenn er bei jenen Begriffen sich nichts zu
denken vermag, das „Schema" das mangelnde Verständnis zu
ersetzen vermöge? Z. B. das Schema des zeitlichen Nacheinander

den Gedanken der Kausalverknüpfung. Wahrlich, es
gehört eine völlige Befangenheit im Sinnlichen, in der
Phantasievorstellung dazu, um jene Behauptung aufzustellen.

Dafs der Blindgeborne nichts von Farben, der von Geburt
an Taube nichts von Tönen verstehe, braucht man uns nicht zu
sagen. Wüfsten wir es nicht aus Erfahrung, so würden es
Aristoteles und Thomas selbst uns ins Gedächtnis rufen. Der Grund
davon aber liegt nicht darin, dafs Begriffe ohne Anschauungen
inhaltsleer sind, sondern darin, dafs sie nur aus sinnlichen



144 Die Philosophie des hl. Thomas von Aquin.

Anschauungen gewonnen werden können. Da dies aber auf dem
„künstlichen" Wege der Vergleichung (der1 ja selbst allgemeine
Begriffe voraussetzt) nicht geschehen kann und das Intelligible
nicht actu im Sinnlichen enthalten ist, so ist aufser dem in
Begriffen denkenden Verstände eine aktive Begriffe bildende
Seelenkraft, der viel verlästerte intellectus agens erforderlich.
Durch die Thätigkeit dieses intellectus agens werden wir (wie
der Kritiker aufs neue insinuiert) weder der Mühe der
Forschung überhoben, noch auch gegen Irrtum gefeit, weil
derselbe einerseits nur an den vorhandenen Phantasmen sich be-
thätigt, also die Substanz der Dinge nur soweit erkennbar macht,
als sie sich in ihren Erscheinungen offenbart, und weil anderseits

zur vollkommenen Erkenntnis die Thätigkeit der verbindenden
und trennenden Vernunft notwendig ist, in welcher allerdings
Falschheit stattfinden kann, die formell weder im Phantasma
noch im Begriffe sich findet; denn es gibt zwar falsche Urteile
und Schlüsse über Farben u. dgl., nicht aber falsche Vorstellungen

und Begriffe von denselben, nicht falsche rote oder grüne
Farben, sondern nur möglicherweise falsche Urteile darüber, ob
sie einem bestimmten Körper zukommen.

Der Kritiker leitet die Begriffsbildung von einer „synthetischen"

Kraft der Phantasie ab. Diese synthetische Kraft reicht
jedoch nicht weiter als zur Kombination aktueller aus der
Wahrnehmung geschöpfter Elemente, von welcher die begriffliche
Synthesis wesentlich verschieden ist.

Auf den ferneren Einwand, dafs der aristotelische Standpunkt

selbst die wesentliche Einheit des Sensitiven und Intel-
lektiven fordere, vovg und elôog gleichartig seien, haben wir
früher bereits die Antwort gegeben. Das actu Intelligible kann
allerdings nur als Intelligenz oder in einer Intelligenz bestehen.
Das Sensible ist aber nicht actu, sondern nur der Potenz nach
intelligihel. Dies gilt von allen materiellen, d. h. an den Stoff
gebundenen und von ihm im Sein und Sosein abhängigen Dingen.
Fordert man aber die Gleichartigkeit des Erkenntnisobjekts mit
dem Erkenntnissubjekt nach dem Grundsatz : Gleiches wird durch
Gleiches erkannt, so ist eben dieser Grundsatz selbst falsch und
mit der Objektivität der Erkenntnis unvereinbar. Die Dinge
werden zwar im Verstände in immaterieller Weise aufgenommen,
sind aber an sich materiell und werden von uns auch dieser
ihrer Seinsweise entsprechend beurteilt, weil die psychische
Existenzform des Erkenntnisgegenstandes von der objektiven
Bedeutung der Vorstellung und des Begriffs verschieden und
der Geist, der auch sein Erkennen erkennt, imstande ist, die



Psychologie. 145

eine von der andern zu unterscheiden. Daher redet Aristoteles
von verschiedenen Arten des sLôoç, von reinen und von materiellen
Formen, von welchen jene actu intelligibel und daher Intelligenzen,
diese aber der Potenz nach intelligibel sind, weshalb sie, um in
Intelligenzen aufgenommen werden zu können, zu aktueller In-
telligibilität erst erhoben werden müssen.

Der Kritiker, der vovç und eiôoç ganz allgemein als gleichartig

betrachtet und dem Allgemeinen als solchem Subsistenz
zuschreibt, müfste konsequent den Hegeischen Rationalismus
adoptieren, in welchem wie das materielle Dasein so die sinnliche

Erkenntnisweise als unangemessen, dem wahren Wesen
des Geistes (Subjekts) und der Dinge fremdartig hingestellt
wird. Indem er aber zwar das Allgemeine als reale Macht und
Subsistenz betrachtet, dasselbe jedoch als Phantasie oder sinnlich
materielle Bildungskraft bestimmt, erscheint sein System als eine
Verschlechterung und sensualistisch-materialistische Umbildung
des von Fichte ausgegangenen rationalistischen Idealismus der
deutschen Philosophie.

In den Äufserungen über intellectus und ratio ist einerseits
die Behauptung eines Gegensatzes ausgesprochen, der nicht
besteht; denn der Intellekt ist nicht ein übersinnliches Vermögen
in dem Sinne, dals er ein an sich intelligibles Objekt hätte, sein
Gegenstand ist ihm vielmehr mit der ratio gemeinsam, nämlich
das Intelligible im Sinnlichen, dagegen ist das rein Geistige,
an sich Intelligible Gegenstand menschlicher Erkenntnis nur,
soweit die vom Sinnlichen abstrahierten Begriffe diesem und dem
Geistigen gemeinsam sind und nach Analogie des Sinnlichen.
Von der andern Seite aber bezieht sich die ratio auf das
Zeitliche und Sinnliche nicht sofern es zeitlich und sinnlich ist,
sondern sofern es notwendigen ewigen und allgemeinen Gesetzen
unterworfen ist. Intellekt und ratio sind demnach sozusagen
gleich sinnlich und gleich unsinnlich, da ihr gemeinsames
unmittelbares Objekt das Intelligible im Sinnlichen ist, und zu
einer Spaltung in zwei real verschiedene Seelenvermögen ist kein
Grund vorhanden. Der Unterschied liegt nur in der Funktion
eines und desselben Vermögens, das intellectus genannt wird,
so weit es sich in einem einfachen Akte, ratio, sofern es sich im
Ubergange von einer (begründenden) Erkenntnis zu einer anderen
(begründeten) — diskursiv — bethätigt. „Ipsa ratio, bemerkt der hl.
Thomas, intellectus dicitur, quod participât de intellectuali sim-
plicitate, ex quo est principium et terminus in ejus propria
operatione." Qu. disp. de Verit. qu. XV. a. 1 c. Ähnlich verhält

es sich bezüglich der Unterscheidung der ratio superior und
Jahrbuch für Philosophie etc. IX. 10



146 Die Philosophie des hl. Thomas von Aquin.

inferior, die ebenfalls nicht eine solche von Vermögen, sondern
von Beziehungen des einen Vermögens auf verschiedene Materialobjekte

ist.
Indem wir aber zugeben, dafs zunächst nur das Intelligible

im Sinnlichen Gegenstand des Intellektes (mit Einschlufs der
ratio) ist, von dem sich dann derselbe (als ratio superior) zum
Geistigen und Göttlichen erhebt, so. sind wir doch weit entfernt,
die species intelligibiles als verfeinerte sinnliche Bilder zu
betrachten; denn was nur verfeinert ist, bleibt innerhalb derselben
Gattung des Seienden. Jene species aber sind, obgleich vom
Sinnlichen abstrahiert, doch unsinnlich, und dies gilt auch, wie
wir anderwärts zeigten (s. Der moderne Idealismus), von den
XÖjol evvXoi, um mit Aristoteles zu reden, wie Mensch, Körper.
Denn solche Begriffe haben zwar eine notwendige Beziehung
zum Stoffe, sind aber doch selbst frei davon, da sie nicht blofs,
wie selbst die sinnliche Vorstellung, psychisch-ideale Bilder sind,
frei von allen sinnfälligen Eigenschaften, sondern auch ohne die
Bedingungen des materiellen Daseins, Raum und Zeit, also völlig
immateriell und geistig. Gleichwohl wird durch sie Körperliches
wirklich erkannt, weil eben die psychische Existenzform und
die objektive Bedeutung des Erkennens nicht zusammenfallen,
sondern der Grundsatz gilt: eognitum est in cognoscente secundum

modum cognoscentis.
Auf die thomistische Lehre vom Willen übergehend wiederholt

der Kritiker, ohne dafür einen Beweis zu führen, die
Behauptung, Aristoteles betrachte den Willen als wesentlich identisch

mit dem sinnlichen Begehrungsvermögen und denke sich
denselben nur accidentell in die intellektuelle Sphäre erhoben
(s. Jahrb. Bd. VIII S. 16). In keinem Falle ist dies die
Ansicht des hl. Thomas und der Scholastik, wie der Kritiker selbst
zuzugestehen sich gezwungen sieht (S. 408). Die gegen den
realen Unterschied einerseits des Willens vom Intellekt, anderseits

beider von den sinnlichen Vermögen vorgebrachten Schwierigkeiten

sind nicht von Bedeutung. Die Verschiedenheit der
Formalobjekte beweist unwiderleglich jenen Unterschied. Denn
wenn auch Verstand und Wille auf dasselbe intelligible Sein,
jenes, sofern es wahr, dieses sofern es gut ist, bezogen sind,
so begründet diese verschiedene Beziehung in den geschaffenen
Geistern dennoch einen realen Unterschied der Vermögen,
weil in ihnen Wahrheit und Güte nicht blofs wie im Objekte
formal (begrifflich), sondern real verschieden sind.

Jedoch wird mit der Behauptung des Unterschiedes von
Verstand und Wille nicht auch eine Trennung und Isolierung



Psychologie. 147

ausgesprochen. Denn sie sind Vermögen eines und desselben
Subjekts, überdies beide wurzelnd in diesem Subjekt, sofern es
frei vom Stoffe in sich selbst subsistiert, während die sinnlichen
Vermögen allerdings ebenfalls demselben Subjekt angehören,
jedoch sofern es den Leib informiert, also aus der zusammengesetzten

Substanz als solcher hervorgehen. Aus dieser gemeinsamen

Wurzel der Substanz und des Wesens bei realer
Verschiedenheit der Vermögen erklärt sich sowohl die Möglichkeit
eines Widerstreites zwischen Sinnlichkeit und Wille als auch
die Herrschaft des letzteren über die erstere, während keines
von beiden weder in der Annahme realer Identität noch in der
substanzieller Verschiedenheit (wie z. B. im Güntherschen
Dualismus) eine annehmbare Erklärung findet.

Die thomistische Freiheitslehre anerkennt der Kritiker
als im wesentlichen richtig und den Thatsachen entsprechend,
bemerkt jedoch, es sei in ihr wie bei anderen schwierigen
Problemen mehr nur der Thatbestand klar erfafst als eine
wissenschaftliche Erklärung gegeben.

Dieser Vorwurf, gegen den wir die thomistische Lehre
auch nach einer anderen Seite zu verteidigen hatten (Jahrb.
Bd. HI S. 359 ff.), nötigt uns die Frage aufzuwerfen, was wir
unter einer wissenschaftlichen Erklärung zu verstehen haben?
Ist eine Thatsache, eine Erscheinung auf ihre Gründe
zurückgeführt, dann ist ein Wissen, eine wissenschaftliche Erklärung,
erzielt. Nun ist es gerade dies, was der hl. Thomas überall
anstrebt und unseres Erachtens in der Lehre von der Willensfreiheit

auch erreicht, indem er sie unmittelbar auf die Fähigkeit
des Willens, das Gute an sich zu wollen, und mittelbar auf die
Vernunft als das Vermögen, das Sein in universali zu erkennen
als auf ihre nächsten (immanenten) Gründe zurückführt, die
letzte wirkende und finale Ursache aber in Gott, dem höchsten
die Geister bewegenden Gute sucht. Ist das keine
wissenschaftliche Erklärung? Was setzen die Modernen dagegen?
Eine Erklärung soll doch vor allem den Thatbestand nicht
alterieren, nicht aufheben. Nun ist aber dies bei den meisten
anderen Erklärungen der Fall. Die Erscheinungen werden nicht
auf ihre Gründe zurückgeführt, sondern man setzt nach dem

Beispiele Kants in völlig falscher Anwendung des Verfahrens
der neueren Astronomie an Stelle des wirklichen Thatbestandes
einen davon völlig verschiedenen. Das wirkliche Weltbild wird
durch ein a priori konstruiertes ersetzt. Dieses nämliche
Verfahren schlägt auch der Kritiker ein, um eine wissenschaftliche
Erklärung der Freiheit in seinem Sinne zu geben. Indem er

10*



148 Die Philosophie des hl. Thomas von Aquin.

dabei willkürlich voraussetzt, dafs der menschliche Geist ein
Produkt der Natur sei, schreibt er der Natur selbst Freiheit
und Streben nach Freiheit zu, den Begriff Freiheit in einer ganz
unbestimmten und vagen Weise anwendend.

Doch lassen wir die eigenen Anschauungen des Kritikers
und bemerken wir, dafs die Schwierigkeiten des Freiheitsbegriffs
in der Weltansicht des englischen Lehrers ihre vollkommene
Lösung finden. Es ist richtig, dafs wir es in dieser Frage nicht
mit einem Handeln ohne Ursache, sondern mit einem Handeln
und Wollen aus freier Ursache zu thun haben. Dafs aber ein
solches dem Kausalprincip nicht widerspreche, leuchtet am besten
aus der thomistischen Auffassung der Freiheit selbst ein, der-
zufolge die. freie Wahl auf dem aktuellen Wollen des Zweckes
und auf der Möglichkeit verschiedener Mittel, von denen keines
in notwendigem Konnex zum gewollten Zwecke steht, also ge-
wissermafsen auf einem Uberschufs von Kausalität beruht. Die
Ursache — das Wollen des Zweckes als Aktualität — ragt
hier immer über der Wirkung — dem Wollen dieses oder jenes
Mittels — empor.

Fragt man aber, wie denn eine nach strengen- Gesetzen
eingerichtete Natur der Schauplatz freier Thätigkeit sein könne,
so ist zunächst zu erinnern, dafs eine freie Willensbestimmung
auch dann bestehen könnte, wenn der Mensch nach dem bekannten
Ausspruche Fausts: „Der Gott, der mir im Busen wohnt, er
kann nach aufsen nichts bewegen" — in seiner freien
Wirksamkeit nach aufsen völlig gehemmt wäre. Um aber doch eine
solche zuzulassen, ist es durchaus nicht notwendig, dafs die
Natur selbst zu freier Entwicklung tendiere, also ein latentes
Vernunftwesen sei. Im Gegenteil würde damit die freie
Selbstbestimmung des Einzelnen zur Illusion und zur Unmöglichkeit
gemacht, da er in diesem Falle zu einem Phänomen der
allgemeinen Substanz herabgedrückt würde. Das objektive Korrelat
der Freiheit ist die Zufälligkeit der Mittel mit Rücksicht auf
gewisse Zwecke. Nun findet sich, wie Aristoteles und der hl.
Thomas mit Recht annehmen, in den Dingen nicht blofs
Notwendigkeit, sondern auch Zufall und Zufälliges, so- und anders-
sein-könnendes, womit sich die Möglichkeit für ein freies Wesen
eröffnet, freithätig auf die Natur einzuwirken. Die Welt ist
also ein Schauplatz für freie Wesen, und sie ist dies als das

objektiv zufällige Produkt freier schöpferischer Kausalität, nicht
aber als ein zur Freiheit tendierendes, sich entwickelndes oder
selbst freies Wesen.



Psychologie. 149

Hiermit ist auch die Antwort auf den Vorwurf gegeben,
der hl. Thomas führe die Freiheit direkt auf Gott zurück. Gott
ist allerdings nicht blofs die bewirkende Ursache der freien
Wesen, sondern auch die vorausbestimmende und mitwirkende
Ursache ihrer freien Handlungen, gleichwohl mufs in den freien
Wesen selbst der Formalgrund der Freiheit und die nächste
wirkende Ursache der freien Handlungen gesucht werden. Über
die Vereinbarkeit der göttlichen Allwirksamkeit mit der gechöpf-
lichen Freiheit aber werden wir mit einem Gegner nicht rechten,
von dem wir durch die Verschiedenheit der Grundprincipien
selbst getrennt sind.

Der Kritiker betont den organischen Zusammenhang der
verschiedenen Seelenvermögen und das einheitliche Princip und
Band, das sie miteinander verkettet. Die Lehren, die er in
diesem Punkte der Scholastik erteilt, sind indes völlig
überflüssig; denn jenen organischen Zusammenhang zwischen den
verschiedenen Seelenvermögen hat gerade die Scholastik nach
dem Vorgang des Aristoteles nicht blofs behauptet, sondera,auch
im einzelnen nachgewiesen. Soll überhaupt der Ausdruck
„organisch" hier einen Sinn haben, so ist doch offenbar der
reale Unterschied der Seelenvermögen anzuerkennen. Denn da,
wo gänzliche reale Identität waltet, kann füglich von einem
Organismus nicht mehr die Hede sein. Wenn aber die Phantasie
als das einheitliche Band der höheren und niederen Vermögen
sowie des Intellektes und des Willens betrachtet wird, so ist
das allerdings ein neuer Gedanke, zu dem sich die Scholastik
nicht erschwungen hat und ihre Anhänger kaum je erschwingen
werden.

Koch drei Hauptmängel werden an der thomistischen Seelenlehre

gerügt. Her erste betrifft das Gemüt, das nicht in seiner
Selbständigkeit als besonderes Seelenvermögen anerkannt sei.
Also doch nur nicht anerkannt als besonderes Seelenvermögen!
Wenn man die Modernen liest, erhält man vielfach den
Eindruck, als ob der Scholastik das Gemüt überhaupt abgesprochen
oder wenigstens behauptet würde, dafs sie von Gefühl und
Gemüt theoretisch nichts wissen wollte. So weit geht der
Kritiker nicht, wohl aber beanstandet er, dafs die Scholastik
das Gemüt nicht als besondere Seelenkraft betrachtete. Derselbe
Kritiker, der einen ernstlichen realen Unterschied der
Seelenvermögen überhaupt nicht zugibt und alle insgesamt als
Modifikationen der Phantasie betrachtet, erwärmt sich nun auf einmal
für den realen Unterschied des Gemütes von Verstand und
Willen, resp. Begehrungsvermögen und macht es der Scholastik



150 Die Philosophie des hl. Thomas von Aquin.

zum Vorwurf, dafs sie die Seelenstimmungen (Gefühle) zwar
kannte und klassifizierte, jedoch, statt sie auf ein eigenes
Seelenvermögen zurückzuführen, unter den Funktionen des Begehrungsvermögens

einreihte. Wir wissen wohl, dafs die neuere Psychologie,

besonders durch Kants Vorgang bestimmt, fast durchweg
die Dreiteilung von Erkenntnis-, Begehrungs- und Gefühlsvermögen

festhält. Wenn wir aber nach der Begründung fragen,
so vermissen wir jedes feste Princip, während die Scholastik
für ihre Zweiteilung eine klare und bestimmte Rechenschaft
gibt. Die vom Kritiker für jene Dreiteilung angeführten Gründe
sind schwach genug. Weil Gefühle nicht unmittelbar moralischen
Charakter haben, sondern nur durch hinzukommende
Willenszustimmung ihn erlangen, darum sollen sie nicht dem Willen
angehören! Sie können aber dem niederen Begehrungsvermögen,
ja dem Willen selbst angehören und doch erst durch
hinzukommende freie Bestimmung des Willens einen moralischen
Charakter erlangen. Denn es gibt auch unfreie, rein spontane
oder voluntäre Willensbewegungen, wenn anders nur der deli-
berierte Willensakt ein freier ist (voluntarium liberum). Die
Bemerkung aber, die Beobachtung zeige ohne Schwierigkeit, wie
verschieden die Gefühle von den Erkenntnis- und Willensakten
seien, erinnert an die Anekdote von dem angehenden Chirurgen,
der im Examen auf die Frage, an welchen Merkmalen der
eingetretene Tod zu erkennen sei, antwortete, das sei eine leichte
Sache, man brauche ja nur den präsumtiven Toten anzuschauen.
Wenn wir daher auch jetzt noch an der scholastischen Gefühlstheorie

festhalten, so geschieht es keineswegs, weil Thomas vom
realen Unterschied der Gefühle nichts gewufst hat (S. 411),
sondern weil wir bei ihm ein klares Einteilungsprincip finden,
während die Modernen in dieser Frage, wie in vielen andern,
im Finstern tasten. Die Instanz aber, auf welche zuletzt der
Kritiker verweist, die Physiologie, ist in dieser Frage absolut
ohnmächtig, da ohne innere Beobachtung auch nicht einmal von
der Unterscheidung sensibler und motorischer Nerven die Rede
sein könnte. Oder glaubt man wirklich, aus der Analyse der
Nervensubstanz lasse sich jener Unterschied herauslesen? Wir
müssen doch erst durch innere Erfahrung wissen, was Sensation
und Begehren sind, um die jenem oder diesem dienenden Nerven
bestimmen zu können. Was aber mit der Unterscheidung von
sensiblen und Sinnesnerven in der Frage nach der Selbständigkeit

des Gefühls erreicht werden soll, das übersteigt, wie jene
Unterscheidung selbst, unsere Fassungskraft. (Vgl. Brentano,
Psychol, vom empir. Standp. Bd. I S. 65.)



Psychologie. 151

Ein weiterer Mangel soll in der thomistischen Theorie vom
ßewnfstsein enthalten sein, das nur geringe Beachtung gefunden
habe; insbesondere sei das unmittelbare Selbstbewufstsein, das

gleichsam wie ein inneres Licht leuchte und den wechselnden
Inhalt des Bewufstseins beleuchte, mit reflexem und reflektierendem
Bewufstsein und mit Selbsterkenntnis verwechselt worden. Die
neuere Philosophie hat nun allerdings der Theorie des Bewufstseins

eine hervorragende Aufmerksamkeit geschenkt. Es hängt
dies mit ihrer subjektivistischen Richtung zusammen. Dafs sie
aber in diesem Punkte glücklicher gewesen als in der Behandlung

anderer Fragen, läfst sich schwerlich behaupten. Wenn
der Kritiker selbst das Selbstbewufstsein mit einem Lichte
vergleicht, in dessen Beleuchtungskreis der Bewufstseinsinhalt
eintrete so erweckt dieses Stück von Bewufstseinstheorie kein
günstiges Vorurteil. Wir erinnern uns, wie derselbe über die
Vergleichung des intellectus agens mit dem Lichte urteilt. Von
diesem aber sind wir im stände, genau die Funktion anzugeben.
Wie sollen wir es aber verstehen, wenn das Selbstbewufstsein
als ein Erkenntnisse — Bewufstseinsinhalte — beleuchtendes
Licht aufgefafst wird? Licht ist jedes Erkennen, soll also
Bewufstsein von objektiver Erkenntnis unterschieden werden, so
mufs es als reflexes Erkennen, als Erkennen des Erkennens
und weiterhin des Erkennenden betrachtet werden.
Selbstbewufstsein ist also allerdings Selbsterkenntnis, zunächst nur
in Form eines unmittelbaren Erfassens der eigenen Existenz auf
Grund der unmittelbaren Gegenwart des Wesens in seiner
Thätigkeit, dann weiterhin durch Selbsterforschung mittelst
der Daten der inneren Erfahrung. In diesem Sinne erklärt der
hl. Thomas das Selbstbewufstsein und ist weit entfernt davon,
das unmittelbare Selbstbewufstsein mit reflektierender
Selbstbeobachtung zu verwechseln oder der Seele eine unmittelbare
Erkenntnis ihrer eigenen Wesensbeschaffenheit zuzuschreiben.
(Vgl. die treffliche Abhandlung de conscientia in Sanseverinos

Dynamilogia.)


	Die Philosophie des Hl. Thomas von Aquin [Fortsetzung]

