
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 9 (1895)

Artikel: Die Grundprincipien des Hl. Thomas von Aquin und der moderne
Socialismus [Fortsetzung]

Autor: Schneider, C.M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761778

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761778
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Grundprincipien des hl. Thomas von Aquin. 115

folgt in gar keiner Weise die positive, reale, natürliche Poten-
tialität der potentia obedientialis. Im Gregenteil, ist die
potentia obedientialis nichts anderes als das positive, reale, natürliche

Substrat, so ist die potentia obedientialis ebensowenig
eine positive, reale, natürliche Potenz, wie die Potenz des
Urstoffs zu der Form keine positive, reale, natürliche Potenz
ausmacht," sondern der Urstoff selber ist.

o——o

DIE GRUNDPRINCIPIEN DES HL. THOMAS
VON AQUIN UND DER MODERNE

SOCIALISMUS.

Von Dr. C. M. SCHNEIDER.

IV.
Die Zweckbestimmung der menschlichen Natur.

(Fortsetzung von Bd. VIII S. 459.)

2. Die letztvollendende Zweckbestimmung in sich.

a) Wir halten uns vollauf gegenwärtig, dafs wir mit der hier und
in anderen Werken verfochtenen Meinung von der Natürlichkeit des
letzten Endzweckes mit Rücksicht auf die Zusammensetzung und.. den
Bestand der menschlichen, vernunftbegabten Natur, sowie von der
Übernatürlichkeit dieses Zweckes mit Rücksicht auf die Kräfte unter den
theologischen Autoren der Gegenwart, so viel wir wissen, alleinstehen.
Aber wir wissen ebensogut, dafs diese Meinung die auf jeder Seite
beinahe wiederkehrende und für alle übrigen Ansichten vorausgesetzte,
ausdrücklich ausgesprochene und mit zwingenden, noch von niemand widerlegten

Beweisen ausgestattete Meinung des hl. Thomas sowie aller grofsen
Scholastiker und der Väter ist. Augustinus kennt die Meinung von der
Möglichkeit eines rein natürlichen Zweckes, aber er berichtet sie als die
des Pelagius und betrachtet sie als die Grundlage der weiteren Irrlehren
desselben. Bis in das 15. Jahrhundert hinein ward in der Kirche diese
Ansicht vom letzten Endzwecke des Menschen als selbstverständlich
betrachtet. Dominikus Soto, einer der ersten Theologen des Konzils von
Trient, trägt sie noch ausdrücklich und als unbezweifelte vor.

Was ist denn eingetreten, dafs auf einmal, gegen die ganze
Tradition, das Fundament der theologischen Wissenschaft verschoben und
unentwirrbare Schwierigkeiten in alle Teile der Theologie hineingetragen
wurden? Man bemerke wohl: es wird zugestanden, dafs den Vätern und
Scholastikern die Lehre von der Verrückung des Endzweckes der menschlichen

Natur, durch Gottes Macht, fremd war. Und das wird desgleichen
S*



116 Die Grundprincipien des hl. Thomas von Aquin

niemand leugnen, dafs es sich hier um das Fundament aller sowohl
moral- wie dogmatisch-theologischen Lehren handelt. Das feste, von Gott
gelegte Fundament der Natur wird verlassen, um einem selbsterfundenen
oder besser einem eigentlich den, Häretikern der ersten Jahrhunderte
mittelbar gedankten Platz zu machen. Welches sind am Ende die beiden
Quellen der theologischen Erkenntnis? Schrift und Tradition. Eine Stelle
aber in der Schrift vorzulegen, aus der hervorginge, dafs Gott zuerst die
menschliche Natur mit einem ihren natürlichen Kräften entsprechenden
letzten Endzwecke ausgestattet habe und dann mit einem höheren, hat
noch niemand im Ernste auch nur versucht. Die Tradition versagt ein-
gestandenermafsen. Wie kommt man also dazu, in dieser Weise die
theologische Wissenschaft, sowohl Dogmatik wie Moral, auf ein ihr
gänzlich fremdes Fundament zu stellen und anstatt der geoffenbarten
Wahrheit die freie Erfindung der menschlichen Vernunft ihr zu Grunde
zu legen, d. h. sie zum plattesten Rationalismus zu erniedrigen, denn nach
dem Fundamente richtet sich das übrige! Alles folgt ja in der Wissenschaft

den einmal anerkannten Principien, die in sich unscheinbar gering
sind, aber unermefslich mit Rücksicht auf die gezogenen Folgerungen.
Man weist auf Bajus-Janssen hin. Aber eben diese Irrtümer folgen, wenn
man richtig zusieht, aus der Annahme einer Erhebung des Menschen mit
Rücksicht auf seinen letzten Endzweck und werden am wirksamsten
widerlegt aus Augustinus und Thomas, wie ja auch in der That ihre
Verurteilung durch die kirchliche Autorität aus Thomas und Augustinus
geschöpft ist. Wir haben oben bereits kurz gesehen, wie bei Thomas die
Übernatürlichkeit des Urzustandes mit Beweisen aufrechtgehalten ist ;

nicht mit haltlosen Annahmen, Erfindungen der Phantasie, sondern mit
Beweisen, die der täglichen Erfahrung entsprechen. Und wer wollte es
leugnen, dafs der Mensch, von der Gnade verlassen, notwendig sündigen
mufs kraft seiner Natur, wenn diese Natur von sich aus zwecklos
geworden und die Sünde nichts anderes ist wie Zwecklosigkeit! Wir
verweisen auf den 8. Band unseres Thomaswerkes. — Untersuchen wir die
Sache, und wir werden finden, wie wenig Halt die Annahme von einer
Erhebung der menschlichen Natur über ihren natürlichen Zweck hinaus,
auch in der blofsen Vernunft, besitzt. Sie ist eine von jenen in weiten
Kreisen für untrüglich gehaltenen Sätzen, wie wir deren im ersten Artikel
mit Bezug auf die Naturwissenschaft verzeichnet haben. Es genügt,
dieselben einmal ernstlich aufzufassen, und sie zerfliefsen wie Seifenblasen.

b) Es handelt sich hier um den letzten,, endgültig abschliefsenden
und ungestörte Ruhe, weil entsprechende Fülle, gebenden Zweck. Wir
fragen zuerst: Wie ist es denn möglich, dafs die geschöpfliche Natur
überhaupt Endzweck sein kann? Das widerspricht dem ganzen Wesen
der Natur. Was ist die Natur in einem Dinge wesentlich? Thomas
antwortet: Potentia ad esse, Vermögen für das Sein. Oder stimmen nicht
alle darin überein, dafs der Natur oder dem Wesen eines Dinges
Endlosigkeit zukommt? Endlos viele Menschen können sein, soweit es
auf die Natur des Menschen ankommt; endlos kann, ihrer Natur nach,
die Materie geteilt, endlos, von sich allein aus, vermehrt oder vergröfsert
werden; das unendlich Kleine und das unendlich oder endlos Grofse sind
in den betreffenden Wissenschaften ganz gewöhnlich gebrauchte Begriffe.
Weil die Natur in den Dingen eben endlos, infinitum, ist, darum ist sie
Gegenstand der Vernunfterkenntnis. Wie kann denn, was seinem Wesen
nach endlos ist, Endzweck, d. h. definitives Ende sein?

Indessen wird die Sache noch schlimmer, wenn erwogen wird, worin
der natürliche Endzweck des Menschen schliefslich bestehen soll. Nämlich



und der moderne Socialismus. 117

in der abstrakten Kenntnis Gottes. Und das sagt man, trotzdem die
Schrift verkündet (Eccl. 1, 18): „Wer Wissen hinzufügt, der fügt auch
Schmerz hinzu", und (2, 16): „Gott hat einem Menschen, der gut war,
vor seinem Antlitze Weisheit und Wissenschaft und Freude gegeben; aber
auch das ist Eitelkeit und vergebliche Sorge des Geistes." Man wende
nicht ein, hier sei von der thatsächlichen Ordnung der Dinge die Rede;
denn die Begründung, welche der „Prediger" giebt, ist aus der Natur des
Geistes selber genommen. „Das Ohr wird nicht gefüllt mit Hören und
das Auge nicht mit Sehen." Wer da weifs, der will immer mehr wissen.
Und das gilt im besonderen Grade von jeder abstrakten Kenntnis. Die
Idee ist ja da direkter Gegenstand des Wissens und die von den
konkreten Dingen losgelöste Idee ist nichts als Vermögen für das thatsäcb-
liche Wissen. Man kann sie gebrauchen oder nicht. Um sie zu
gebrauchen, dazu gehört eben ein Zweck. Man wende nicht ein, Gott könne
die abstrakte Idee so vervollkommnen, dafs der Mensch darin sein volles
Genüge linde. Das ginge über die Natur hinaus, das wäre ein Wunder.
Da ziehe ich vor, die Wunder und die Dogmen zu glauben, die mir
der Dreieinige durch seinen Eingeborenen geoffenbart hat und durch die
Kirche zu glauben vorstellt, als dafs ich die Wunder glaube, welche
von Menschen erfunden werden, damit sie aus den Irrgängen ihres Denkens
herauskommen.

Aber zudem! Was soll das heifsen: abstrakte Kenntnis Gottes?
Doch nichts anderes, als dafs ich Gott aus der Natur erkenne. Aber
dann richtet sich meine Kenntnis immer wieder vermittelst der Abstraktion
auf die Dinge der Natur, sowie, wenn ich den Begriff „Mensch" mir zum
Gegenstande des Denkens oder des Schauens mache, ich dann wieder zu
den einzelnen, wirklichen Menschen zurückkehre, um mit Hilfe meiner
Denkarbeit sie besser zu durchdringen. Nicht Gott, sowie er aufsen ist,
steht dann als Gegenstand meiner Vernunfterkenntnis da, sondern die
Naturdinge sind dies, insoweit sie, dank meiner Idee, auf Gott zeigen.
Einerseits also wäre der Endzweck des Menschen die sichtbare Natur,
sonach etwas, was unter ihm steht, und andererseits wäre es die Idee oder
der Erkenntniszustand im Menschen ; immer wäre am Ende er selbst sein
letzter Endzweck von Natur. Das würde aber ein so hoher Endzweck
sein, dafs der Mensch zu keinem höheren erhoben werden könnte. Er
wäre Gott dem Wesen nach. Der Naturalismus und Pantheismus ständen
als nächste Folge da. Dies vermeidet Thomas (I, II, qu. 2, art. 7; Übers.
Bd. V, 8. 45), wenn er schreibt: „Da ein Vermögen um der Thätigkeit
willen da ist, wie das, was etwas werden kann, deshalb, damit es dies
werde, so erscheint es unmöglich, dafs die Seele ihr eigener letzter Zweck
sei. Und ähnlicherweise kann dies auch nichts sein, was an oder in ihr
ist: keines ihrer Vermögen nämlich und keine ihrer Thätigkeiten oder
Zustände. Denn jenes Gut, welches der letzte Endzweck ist, kann nur
ein Gut sein, das da alles Begehren befriedigt und vollendet. Das menschliche

Begehren aber, welches nichts anderes wie der Wille ist, hat zum
Gegenstande das Gut im allgemeinen, und jedes Gut, welches der menschlichen

Seele innewohnt, ist nur ein Anteil am Guten und folgerichtig ein
besonderes oder ein Teilgut. Nichts derartiges kann somit der letzte
Endzweck sein. Die Sache selbst demnach, welche als letzter Endzweck
erstrebt wird, ist das, worin die Seligkeit besteht und was selig macht;
die Erreichung eben dieser Sache wird Seligkeit genannt. Deshalb mufs
man sagen, die Seligkeit wohl sei etwas der Seele Zugehöriges; das aber,
worin die Seligkeit besteht, ist etwas aufserhalb der Seele
Bestehendes." Es ist schwer zu begreifen, wie man meinen kann, solche



118 Die Grundprincipien des hl. Thomas von Aquin

Beweisgründe damit abzuthun, dafs man sagt, Thomas spreche blofs vom
tbatsächlichen Zweck. Thomas — und dasselbe gilt von allen Vätern
und Scholastikern — nimmt seine Beweisgründe aus der Natur der Sache
selber. Daraus, dafs der Wille alles Gute begehren kann, dafs er also
sich keinem Gute verschliefst, und somit aus der Natur des Willens zeigt
er, dafs kein geschaffenes Gut letzter Endzweck sein kann, denn keines
schliefst alles Gute in sich ein. Die Abstraktion aber ist sicher ein
geschaffenes Gut, denn die abstraktive Kenntnis von Gott ist nicht Gott,
sondern ist die von den sichtbaren Dingen durch den Menschen losgelöste
Idee und deren Anschauung seitens der Vernunft. Und was allein kann
am Ende den Gegenstand der abstraktiven Kenntnis von Gott bilden?
,,Die natürliche Vernunft", so antwortet Thomas (I, II, qu. 3, art. 8;
Übers. Bd. V, S. 6), „weifs vom Schöpfer nur, dafs er ist. Damit dringt
sie aber nicht ohne weiteres zur ersten Ursache vor, sondern es bleibt
noch das natürliche Verlangen — desiderium naturale — übrig, nach
dieser Ursache zu forschen, und somit ist der Mensch noch nicht
vollkommen selig. Zur Seligkeit also gehört es, dafs jemand die Wesenheit
der ersten Ursache selber schaut. Somit hat die Vernunft ihre letzte
Vollendung durch die Verbindung mit Gott als dem Gegenstande, in
dem allein die Seligkeit besteht." Bei der abstraktiven Kenntnis aber ist
der Gegenstand, vermittelst dessen die menschliche Vernunft bethätigt
wird, das Wesen der sichtbaren Dinge, nicht das Wesen Gottes. Deshalb
„kann in keiner spekulativen Wissenschaft, die sich ja nicht weiter
erstreckt als das Wesen der sichtbaren Dinge, der letzte Endzweck bestehen,
sondern die letzte Vollendung des Menschen mufs sich vollziehen durch
die Kenntnis eines Gegenstandes, der über der menschlichen Vernunft steht."

Wie käme denn auch von der ganzen Natur des Menschen mit ihren
vielen Kräften einzig das Vermögen der Vernunft dazu, gesättigt zu
werden und so seine Vollendung zu erlangen? Dies ist ein Irrtum Piatos,
dafs die Vernunft der Mensch sei. Oder kann jemand leugnen, dafs die
erwähnte abstraktive Kenntnis nicht die menschliche Natur als solche,
sondern blofs eine besondere Kraft derselben, die Vernunft nämlich,
angeht? Solch eine Seligkeit, wäre vielmehr ganz und gar gegen die Natur
oder das Wesen des Willens. Denn der Wille hat zum Gegenstande ein
Einzelgut, das da aufs en sich findet; während die Vernunft auf das
Allgemeine sich richtet, was im Innern des Menschen ist. Der Zweck
mufs ferner als das erstrebte Gut den Neigungen und Talenten des
einzelnen Menschen entsprechen. Wer wird aber behaupten, dafs alle
Menschen zur Spekulation beanlagt sind! Nein; soll Wille und Vernunft,
Sinn und Geist nicht, im wahren Sinne des Wortes, zwecklos sein, so
mufs, von der Natur dieser Kräfte aus, ein Gut den letzten Endzweck
bilden und somit die allseitige Vollendung geben, welches in seinem Wesen
zugleich Einzelgut, dessen Wesen also Einzelexistenz und sonach
allumfassende Wirklichkeit ist. Das ist vollauf füllender Gegenstand des
Willens, weil es einzeln ist und alles Gute als Wesen des Guten
einschliefst; es ist Gegenstand der Vernunft, weil es allgemeine Wesenheit
ist und als solche geschaut werden kann, wenn auch nie durch eine
geschaffene Idee; es ist Gegenstand der Sinne in der Weise, wie Sinne
erkennen können, insoweit vom Überfliefsen seines Glanzes und seiner Güte
auch die sinnlichen Gegenstände, als seine Geschöpfe, verklärt und die
Sinne gestärkt werden; reliquiae cogitationes diem festum agent tibi. Da
findet jede Neigung und jedes Talent seine überfliefsende Füllung.

c) Es wird schliefslich schwer deutlich zu machen sein, wie man
sich denn eine solche Erhebung der menschlichen Natur, über ihren



und der moderne Socialismus. 119

natürlichen Zweck hinaus, denke. Ändere den Zweck des Feuers, dafs
es nicht mehr wärme; und das P'euer selbst besteht nicht mehr. Andere
den Zweck eines Wohnhauses, dafs es nicht mehr Wohnhaus, sondern
Kirche sei und demgemäfs seine Einrichtung habe; und das Wohnhaus
ist nicht mehr Wohnhaus. Wird der Zweck der menschlichen Natur
geändert, so besteht diese eben nicht mehr. Dann ist aber auch nicht die
menschliche Natur erlöst, sondern die „Übernatur" ist ihr höchstens
„imputiert"; eine wahre Rechtfertigung der gefallenen Natur existiert
nicht, sondern ein Kleid, Christi Gnade, verbirgt einfach die Schäden der
Natur, die genau dieselben bleiben. Der neue Zweck hat ja seine eigenen
Kräfte und Vermögen. Wozu hat dann Gott die menschliche Natur
mit ihrem natürlichen Zwecke gemacht? Schämte er sich ihrer, nachdem
er sie gemacht, dafs er ihr sogleich einen anderen Zweck gab, er, der
sich des Wurmes am Erdboden und des herabfallenden Laubes, das der
Wind vor sich her treibt, nicht schämt? Aus Barmherzigkeit, aus reiner
Liebe soll der Schöpfer, kaum hat er ein Wesen wie den Menschen
geschaffen, ihm die Krone nehmen, die er selber diesem Wesen aufgesetzt?
Die Freiheit ist ja von vornherein tot, und nicht erst durch die Sünde
todschwach geworden, wenn Gott den Menschen als den Herrscher
der sichtbaren Welt mit freier Vernunft krönt und dann, ohne irgendwie
diese Freiheit zur Geltung kommen zu lassen, ihm einen anderen Zweck
anweist, als die Vernunft zeigt. Und dabei soll dem Menschen nicht
einmal der Entschlufs anheimgestellt sein, seinem „natürlichen" Zwecke
treu zu bleiben? Gezwungen soll er nach dem Himmel streben oder ewig
verderben? Machiavelli kann allerdings den Pessimismus mit den Worten
einleiten: „Die Natur hat den Menschen mit einem hohen Zwecke
erschaffen, aber ohne die Kräfte, ihn zu erreichen." Die Natur weifs ja nichts
von freier Thätigkeit. Die Natur wirkt alles vermittelst des Bandes
strengster Notwendigkeit. Hat durch die blofse Natur der Mensch einen
Zweck und keine Kräfte dafür, so ist dies zum Verzweifeln, Kampf und Streit
werden Notwendigkeit. Aber nicht die Natur hat den Menschen so
gemacht, sondern der freie, allwaltende Gott prägt dem Staube durch
Schöpferkraft die vernünftige Seele ein und damit: 1. die der vernünftig-
sinnbegabten Natur entsprechenden Kräfte und 2. das Vermögen, von
ihm selber unmittelbar noch höhere Kräfte zu erhalten, durch die der
Mensch unfehlbar die seiner menschlichen Natur entsprechende, über die
natürlichen Kräfte aber hinausgehende Vollendung erhalten soll.

3. Die letzte Zweckbestimmung des Menschen
und die Freiheit.

a) Vor kurzem stand in einem socialdemokratischen Blatte eine
besonders eingehende Empfehlung des Grundsatzes: „Religion ist Privatsache"

zu lesen. Die Religionen würden „im socialdemokratischen Staate
weder verboten, noch die Anhänger derselben zu Menschen zweiter Klasse
dekretiert werden, noch würde man Wanderprediger gegen sie ausschicken.
Die Eltern könnten ihre Kinder in einer Religion erziehen lassen, in
welcher es ihnen beliebe. Religiösen Zwang werde die socialistische
Gesellschaft sich vom Leibe halten, auch wenn er in der Maske der
Freigläubigkeit und des Freidenkertums sich wieder einschmuggeln wolle. Die
socialistische Gesellschaft habe gar kein Interesse daran, dafs jeder zu
derselben Überzeugung komme, sei es die der Gottlosigkeit oder des



120 Die Grundprincipien des hl. Thomas von Aquin

Christentums oder des Islam. Sobald man erkannt habe, dafs dem einzig
richtigen socialdemokratischen Standpunkte gemäfs Religion ohne irgend,
welchen Vorbehalt Privatsache sei, dann müsse man auch den Mut haben,
aus der Propaganda jede Vorliebe für ein Bekenntnis oder für eine Be-
kenntnislosigkeit auszusehliefsen. Freiheit der Wissenschaft und der
Forschung müsse die Losung der Socialdemokratie sein. Dieselbe habe
in der Hitze des Kampfes, den sie mit der Kirche zu führen hatte, die
Form mit dem Inhalte verwechselt. Wenn recht scharf unterschieden
werde, so würden sich sehr bald die Landarbeiter die Einmischung des
Papstes in weltliche Dinge verbitten sowie den kapitalistischen Pferdefufs,.
der sich unter dem Talar verbergen möchte, erkennen und das kirchliche
Bewufstsein werde dabei in die Brüche gehen." Die ,Kölnische
Volkszeitung' bemerkt dazu, „man solle danach die Religion an sich ungeschoren
lassen und nur ihre Verwendung im Dienste des Kapitalismus bekämpfen..
der persönliche Glaube oder Unglaube an Gott gehe die Partei absolut
nichts an. Es leuchtet ein, dafs die Socialdemokratie an Gefährlichkeit
bedeutend zunehmen würde, wenn diese Ratschläge angenommen würden."

Wir können hinzusetzen, dafs diese „Ratschläge" genau dem
Standpunkte entsprechen, auf dem der menschlichen Natur als rein natürlicher
Zweck die höchste abstrakte Erkenntnis zugeschrieben wird. Der
übernatürliche Zweck, welcher sich auf diesem natürlichen aufbaut, würde,,
ähnlich wie die Abstraktion, einzig der einzelnen Person zugehören
und vom Ganzen vollständig absehen; es bestände ein „rein persönlicher
Glaube oder Unglaube". Mit der Freiheit im Menschen könnte ein solcher
Zweck, bereits in seiner tiefsten Wurzel, nicht zusammen bestehen. Denn
die Verbindung des abstrakten Gegenstandes mit der Vernunft ist eine
notwendige. Die klar erkannte Wahrheit erzwingt die Zustimmung:
Dem Satze z. B. : „Zwei und zwei ist vier" mufs ich zustimmen, ob ich
will oder nicht; und eine unklare Kenntnis kann natürlich nicht die
Vollendung des Menschen und seiner Vernunft sein, denn unklar ist
so viel wie unvollendet. Und als ob die Anhänger der Möglichkeit eines
solchen natürlichen Zweckes dies fühlten, trennen sie auch den
übernatürlichen Zweck von der Grundlage der menschlichen Natur, nämlich
von der Freiheit, durch die Annahme einer eigenen potentia obedientialis.

Sonderbarer Widerspruch! Diese selben Autoren klagen über
Verletzung der Freiheit, über Determinismus, wenn ihnen aus Thomas und
Augustin sowie durch die Vernunft nachgewiesen wird, dafs Gott, das Allgut,
den menschlichen Willen in erster Linie zum einzelnen Gute hin bestimmt
und dadurch den Willen befähigt, sich ebenfalls zu bestimmen. Sie selbst
aber legen ihrem ganzen theologischen System die Unfreiheit zu Grunde.
Mit einem Schlage vernichten sie die Wurzel der geschöpflichen Freiheit,

wie dieselbe in der Natur liegt. Ohne irgend eine Rücksicht auf
die freie Entschliefsung zu nehmen, richten sie eine nécessitas antecedens
auf, wie solche schärfer und allgemeiner nicht gedacht werden kann.
Die Natur selber ist, nach ihnen, zum Genüsse eines besonderen Einzelgutes

von vornherein bestimmt, während doch die Freiheit eben dies
besagt, dafs zu allem Guten der Mensch von Natur bestimmt ist, keines
ausgenommen, insoweit jegliches in der Weise gut ist, wie es Sein hat, dafs
sonach er von jedem besonderen einzelnen Gute, und sei es das höchste,
sich abwenden kann. Während die Natur von sich aus keine Bestimmung
zu irgend einem Einzelgute in sich trägt, sondern erst durch die freie
Entschliefsung sich an ein besonderes Gut anschliefst, welches die
Vernunft als solches vorstellt, tritt die potentia obedientialis in den schärfsten
Gegensatz dazu und richtet die Natur ohne weiteres auf ein bestimmtes,



und der moderne Socialismus. 121

einzelnes Gut, nicht etwa, weil dieses Gut, nach der Kenntnis der
Vernunft, alles Gute einschliefst, sondern einzig, weil es als einzelnes für
sich besteht. Vor aller Kenntnis der Vernunft, vor aller freien Ent-
schliefsung, vor der Existenz selbst der menschlichen Natur ist die letztere
auf ein bestimmtes, einzelnes Gut angewiesen.

Potentia obedientialis! Was ist denn das? Eine potentia, ein
Vermögen? Aber von jeder Potenz wird eine Natur vorausgesetzt, dem sie
zugehört und innewohnt. Hier jedoch besteht noch gar keine Natur.
Denn die potentia obedientialis bezieht sich auf den Zweck der menschlichen

Natur, diese aber geht im Geiste des Wirkenden immer der Natur
voraus. Diese letztere wird eben derart eingerichtet, wie der Zweck es
verlangt. Obedientialis? Es ist ja nichts da, was gehorchen soll. Vor
allem Gehorchen ist die freie menschliche Natur bereits „erhoben". Wir
wissen ganz gut, dafs einige Male auch Thomas dieses Wort gebraucht.
Aber da handelt es sich um Wunder, zu denen Gott, über die natürlichen
Kräfte hinaus, den Stoff gebraucht; um einzelne Akte handelt es sich da
und wird, wie Thomas selbst erklärt, der „ordo obedientialis" bezeichnet
(I, qu. 105, art. 7, ad II, I, II, q. 113, art. 10; de pot. q. 6, art. 2, quod
non habeat ad illud naturalem ordinem, sed ordinem obedientialem; et
quod sit insolitum, i. e. praeter modum ejus consuetum), die Beziehung
nämlich, die ein Ding unmittelbar zur Kraft des Schöpfers hat. Dies
ist etwas ganz anderes, dafs auf die Dinge Gott selber, über die der
Natur mitgeteilten Kräfte hinaus, einwirken, ihnen höhere Kräfte
verleihen kann, mit denen sie ihre Stelle im Ganzen behaupten, als dafs der
Mensch von Natur einen Zweck durch den Schöpfer mitgeteilt erhalten
habe, dafs seiner Natur also der Schöpfer einen Zweck zugewiesen,
nach welchem diese Natur mit ihren Kräften und Vermögen eingerichtet
worden, und dafs trotzdem, ehe noch die menschliche Natur wirklich
besteht, ihr ein Vermögen angeheftet wird, wonach der natürliche Zweck
illusorisch ist, also ein Vermögen gegen die eigene Natur. Das heifst
den Schöpfer in Gegensatz setzen zum Heiligmacher, Gott sich selbst
verleugnen lassen, die Natur beleidigen, deren Zweck nichts taugt. Im
Sinne des heil. Thomas sind alle potentiae „obedientiales", d. h. Gottes
Einwirken unterworfen kraft ihrer Natur. Allen nämlich gebührt es,
dafs sie von ihrem Schöpfer unmittelbar in Bewegung gesetzt werden
können. Eine eigene potentia obedientialis, wonach Gott den Zweck
eines Geschöpfes beiseite läfst und einen anderen an die Stelle setzt, giebt
es bei Thomas nicht. Es geht hier, wie so oft bei Thomas und Augustin.
Man nimmt das von ihnen gebrauchte Wort in Anspruch, legt einen
anderen Sinn unter und führt dann diese Heroen des christlichen Wissens
für die Erfindungen des eigenen Geistes an.

b) Wie aber, so wird eingewendet, kann ein Zweck mit der Freiheit
zusammen bestehen, zu welchem die Natur keine Kräfte bietet, wofür also
der Mensch ganz nach aufsen gewiesen ist? So gut, dafs genau dasselbe,
was Quelle der natürlichen Freiheit im Menschen ist, zugleich die
Notwendigkeit eines letzten Endzweckes ergiebt, der nicht mit den natürlichen
Kräften erreicht werden kann. Hören wir Thomas zuerst, der alle
Einwände, welche man gegen unsere hier verteidigte Behauptung erheben
kann, im voraus widerlegt hat. Und wir wiederholen, dafs nach dieser
Seite hin eine Verschiedenheit in den Ansichten der heil. Väter und der
Scholastiker nicht besteht. Ganz ebenso antworten Augustinus,
Bonaventura, Albertus Magnus, Scotus etc.

Gegen die Behauptung, dafs der Mensch in keinem geschaffenen
Gute seine endgültige Seligkeit finden könne, wird der Einwand erhoben,



122 Die Grundprincipien des hl. Thomas von Aquin

(I, II, qu. 2, art. 8, ad III; Übers. Bel. V, S. 46): „Der Mensch ist selig
durch jenes Gut, in welchem sein Verlangen ruht. Das Verlangen des
Menschen aber erstreckt sich nicht auf ein gröfseres Gut, als er selbst
erfassen kann. Da also der Mensch nicht fähig ist, ein Gut zu erfassen,
welches die Grenzen aller Kreaturen übersteigt, so kann der Mensch
vermittelst eines erschaffenen Gutes selig werden." Darauf antwortet
Thomas: „Das geschaffene Gut steht zwar nicht niedriger wie das Gut,
welches der Mensch als etwas ihm Innewohnendes und Innerliches
(als abstrakte Idee und somit als Mittel der Erkenntnis) erfassen kann;
es ist aber ein minderes wie das, welches der Mensch erfassen kann als
Gegenstand, es ist nämlich minder wie das unendlich vollkommene
Gut. Da nun der Mensch fähig ist, unendliches Gut als Gegenstand zu
erfassen, so kann der Gegenstand, worin er seine Seligkeit findet, kein
beschränktes Gut sein, auch nicht das All, was ja einem weiteren Zwecke
dient und somit von diesem sein Mafs erhält." Thomas fragt dann
(I, II, qu. 5, art. 1; Übers. Bd. V, S. 78), ob denn der Mensch seine
Seligkeit erreichen kann, da sie seine Kräfte übersteigt, und antwortet :

„Dafs der Mensch fähig ist, das schlechthin vollendete Gut zu besitzen,
erscheint daraus, dafs seine Vernunft das Gute im allgemeinen, das bonum
commune, erfassen, und dafs sein Wille es begehren kann." Auf den
Einwand, dafs ja zwischen dem göttlichen Wesen und der Menschennatur
noch die Engelnatur liegt und überhaupt ein unendlicher Abstand herrscht,
den der Mensch nicht überschreiten kann, erwidert Thomas: „Der Mensch
kann, was seine Natur anbelangt, nicht die Engel übersteigen, so dafs
seine Natur etwa höher würde wie die der Engel, oder überhaupt eine
andere würde. Er kann aber die höhere Natur übersteigen durch die
Thätigkeit seiner Vernunft, so dafs er erkennt, es gäbe einen Gegenstand,
der höher ist wie der Engel und der, wenn man ihn besitzt, den Menschen
beseligt."

Endlich beweist Thomas ausdrücklich, dafs der dem Menschen
natürliche Endzweck nicht mit natürlichen Kräften erreicht werden kann
(I, It, qu. 5, art. 5; Übers. Bd. V, S. 83), und antwortet auf den
Einwand, dafs ja in diesem Falle der menschlichen Natur das Notwendigste
fehlte, nämlich die Kraft, den letzten Endzweck zu erreichen: „Es kann
nicht gesagt werden, die menschliche Natur ermangele des Notwendigen,
weil sie dem Menschen keine Waffen und keine Kleider mitgegeben, wie
sie dies bei den anderen sinnbegabten Geschöpfen gethan. Denn sie gab
ihm Vernunft und Hände als Mittel, um dergleichen Dinge sich zu
verschaffen. Ebenso nun kann nicht gesagt werden, die menschliche Natur
ermangele des Notwendigen, weil sie in dem Menschen keinerlei Princip
gelegt hat, womit er die Seligkeit erreiche; das war nämlich unmöglich.
Jedoch hat sie dem Menschen das freie Willensvermögen gegeben,
vermittelst dessen er zu Gott bekehrt werden kann, der ihn beseligen wird.
,Was wir aber durch Freunde vermögen', sagt mit Recht Aristoteles,
,das vermögen wir selbst'."

Auf dieselbe Wurzel also wie die Freiheit führt Thomas den natürlichen

Zweck des Menschen, die Anschauung Gottes, zurück. Der Mensch
ist frei, weil er das Gute im allgemeinen erkennen, somit alles Gute
begehren kann und an kein besonderes Gut von Natur gebunden ist. Und
ebenso hat der Mensch in keinem geschaffenen Gute seinen Zweck, weil
er alles Gute besitzen kann, jedes geschaffene Gut aber beschränkt ist
und einem weiteren Gute dienen mufs. Eben weil der Mensch frei ist
von jeder notwendigen Beziehung zu einem besonderen Gute, deshalb kann
sein letzter Endzweck nur das unbeschränkte Gut sein. Da fliefst, ebenso



und der moderne Socialismus. 123

wie die leitende Richtschnur des moralischen Handelns (vgl. den vorigen
Artikel), aus der Natur selber die Notwendigkeit des Christentums als
der übernatürlichen Heilsanstalt. Wie die Freiheit eine der menschlichen

Natur notwendige Kraft ist, jedoch in ihrem Begriffe es einschliefst,
dafs die einzelne menschliche Person den letzten Bndzweck verfehlen
kann, „nicht", wie Thomas oben sagte, „das Princip in sich trägt, welches
den Besitz der Seligkeit verbürgt", denn jede einzelne Person kann, gegen
die Stimme der Natur, sich so an ein beschränktes Gut anschliefseu, dafs
sie darin die endgültige Seligkeit sieht, „der Wille kann sich zu Gott
wenden, aber er kann es auch nicht;" — so hat die menschliche Natur
notwendig einen Bndzweck, der über den Bereich der natürlichen Kräfte
hinausreicht. Die Kraft mufs da sein, um ihn zu erreichen; aber kein
in der Natur liegendes Princip vermag sie zu fordern. „Es ist
notwendig", heifst es im Beginne der Summa, „dafs Gott einige Wahrheiten

über die natürliche Vernunft hinaus offenbart; denn der Mensch
hat Beziehung zu Gott wie zu einem Zwecke, der die natürliche Kraft
der Vernunft übersteigt." Da ist die christliche Religion nicht mehr
etwas rein Privates, vom Privaturteil Abhängiges. Sie geht vielmehr
allem Privaturteile ebenso voraus, wie die Natur mit dem ihr anhaftenden
Zwecke selber. Die Beschaffenheit der Vollendung der Natur in den
Schranken ihrer natürlichen Kräfte ist hiermit von selbst gegeben.
Thomas deutete sie in dem anfangs angeführten Text mit den Worten an:
?Der vernünftige Teil des Menschen war Gott unterworfen, um von
ihm, vermittelst der Gnade, die weitere Vollendung zu
empfangen." Die Natur wird, soweit der natürlichen Richtschnur gemäfs
ihre Kräfte gebraucht werden, zum allgemeinen Vermögen, zur Bestimmbarkeit

Gott, als dem Gegenstande der Seligkeit, gegenüber. Kein anderes Gut
wird als wahres.erkannt und als voll befriedigendes begehrt, wie das
endgültig abschliefsende. Die Natur wird allseitig offen nach oben. Diese natürliche

Vollendung aber kann nur eine entferntere Wirkung der Gnade sein,
denn keine natürliche Kraft ist allumfassend und zeigt somit auf einen
allumfassenden Gegenstand. In der übernatürlichen Vollendung ist die Gnade
nicht mehr blofs wirkende Ursache, sondern tritt als innerliche Wesensform
in die Seele; jedoch tritt, was wohl aus den eben angeführten Worten des
Aquinaten festzuhalten, diese Wesensform vom Gegenstande aus in die
Seele, wie etwa der Anblick eines prachtvollen Gegenstandes das Gemüt
des Dichters erhebt und begeistert. Die Gnade ist nicht in der Weise
ein neues Vermögen der Seele, wie die Vernunft und der Wille. „Die
Natur des Menschen wird keine andere." Wohl aber verbindet sie die
Seele mit einem Gegenstande, der. die natürliche Kraft der Vermögen
der Natur übersteigt. Die Thätiglreit der Vermögen wird durch den
Zustand der Gnade erhöht. Die übernatürliche Heilsanstalt also tritt mit
den Folgen ihrer Wirksamkeit auch in die natürliche Vollendung des
Menschen notwendig ein und zwar vom Ganzen her, soweit nämlich die
Teile, miteinander verbunden, vollendeter thätig sind. Diese Wirksamkeit

fliefst immer aus dem christlichen Geiste und wurde immer von der
Kirche beansprucht, wenn sie auch nicht das Wesen derselben bildet.
Dieses Wesen besteht darin, dafs dem Menschen die Gnade vermittelt
wird, um Gottes Wesenheit oder Natur selber zum Gegenstande des
Glaubens und des Liebens zu haben.

Die Irrlehre der letzten drei Jahrhunderte ist die Uberantwortung
der Religion oder des religiösen Bekenntnisses an das Privaturteil. Sie
fing mit dem Gegensatze zur Kirche als der von Gott gesetzten öffentlichen

Autorität in Glaubenssachen an und hat ihre letzte Entwicklung



124 Die Grundprincipien des hl. Thomas von Aquin.

in dem oft berufenen Grundsätze der heutigen Socialdemokratie: „Religion
ist Privatsache." Unsere Absicht in diesen Artikeln geht dahin, den
Aquinaten gegen diese die ganze menschliche Gesellschaft zersetzende
Irrlehre ins Feld zu führen und nach seinen bewährten Grundsätzen den
von der christlichen Kirche in Anspruch genommenen Einflufs auf das
organische Ganze des menschlichen Geschlechts als einen völlig natur-
gemäfsen sowie das Gegenteil, die Atomisierung der menschlichen Gesellschaft,

als etwas Naturwidriges darzuthun. Gemäfs unserer Überzeugung
betont die kirchliche Autorität nicht deshalb so scharf und wiederholt
die absolute Führerschaft des Aquinaten in der Philosophie und Theologie,
damit einige Kontroversen mit mehr oder minder grofser Lebhaftigkeit
geführt werden. Wir halten dafür, dafs die Theologie und Philosophie
das Schicksal, welches man ihr bereiten möchte, nämlich gar nicht mehr
als Wissenschaft angesehen zu werden, durchaus verdient, wenn sie neben
oder auch, in der auseinandergesetzten Weise, über der Natur herläuft und
mehr die Liebhaberei eines in Abstraktionen geübten Gelehrten zu sein
scheint, als der Leuchtturm inmitten des oft wild erregten Waltens der
natürlichen Kräfte. Wir haben bis jetzt versucht, die grundlegenden, weiten
Principien des hl. Thomas, wie ebenso viele Lichtstrahlen, direkt in die
Natur des Menschen hineinzuleiten und im allgemeinen die Richtschnur zu
zeigen, nach welcher die natürlichen Kräfte zweckgemäfs sich ordnen. Die
Natürlichkeit des letzten Endzweckes ist das fruchtbarste dieser Principien.
Wollte der Leser unsere Ausführungen vorurteilsfrei prüfen, so hoffen wir,
dafs er den leitenden Gedanken derselben nicht von vornherein gleich von
sich weist. Wir wissen genau, gegen welchen Wall von Meinungen und Autoren
wir uns richten. Wir fanden ihn ja in uns selber gleichfalls vor und
mufsten ihn niederreifsen, so erschrocken wir im ersten Augenblicke über
die Evidenz der diesbezüglichen Grundsätze des hl. Thomas waren. Den
Einflufs, den dieser Punkt auf die theologische Wissenschaft ausüben
mufs, wird jeder Theologe leicht ermessen. Viele Kontroversen kommen
zur endgültigen Entscheidung. Uns geht hier besonders der Einflufs auf
das sociale Leben an. Mit Bezug darauf behandeln wir als ersten
Einzelgegenstand im nächsten Artikel: Das Eigentum.


	Die Grundprincipien des Hl. Thomas von Aquin und der moderne Socialismus [Fortsetzung]

