Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 9 (1895)

Artikel: Die Grundprincipien des HI. Thomas von Aquin und der moderne
Socialismus [Fortsetzung]

Autor: Schneider, C.M.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761778

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761778
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Grundprincipien des hl. Thomas von Aquin. 115

folgt in gar keiner Weise die positive, reale, natiirliche Poten-
tialitdt der potentia obedientialis. Im Gegenteil, ist die
potentia obedientialis nichts anderes als das positive, reale, natiir-
liche Substrat, so ist die potentia obedientialis ebensowenig
eine positive, reale, natiirliche Potenz, wie die Potenz des
Urstoffs zu der Form keine positive, reale, natiirliche Potenz
ausmacht,” sondern der Urstoff selber ist.

SEREHEE P

DIE GRUNDPRINCIPIEN DES HL. THOMAS
VON AQUIN UND DER MODERNE
SOCIALISMUS.

Von Dr. C. M. SCHNEIDER.

1V,

Die Zweckbestimmung der menschlichen Natur.
(Fortsetzung von Bd. VIII 8. 459.)

2. Die letztvollendende Zweckbestimmung in sich.

a) Wir halten uns vollauf gegenwértig, dals wir mit der hier und
in anderen Werken verfochtenen Meinung von der Natiirlichkeit des
letzten Endzweckes mit Riicksicht auf die Zusammensetzung und, den
Bestand der menschlichen, vernunftbegabten Natur, sowie von der Uber-
natiirlichkeit dieses Zweckes mit Riicksicht auf die Krifte unter den
theologischen Autoren der Gegenwart, so viel wir wissen, alleinstehen.
Aber wir wissen ebensogut, dals diese Meitung die auf jeder Seite bei-
nahe wiederkehrende und fir alle {ibrigen Ansichten vorausgesetzte, aus-
driicklich ausgesprochene und mit zwingenden, noch von niemand wider-
legten Beweisen ausgestattete Meinung des hl. Thomas sowie aller grofsen
Scholastiker und der Viter ist. Augustinus kennt die Meinung von der
Moglichkeit eines rein natiirlichen Zweckes, aber er berichtet sie als die
des Pelagius und betrachtet sie als die Grundlage der weiteren Irrlehren
desselben, Bis in das 15. Jahrhundert hinein ward in der Kirche diese
Ansicht vom letzten Endzwecke des Menschen als selbstverstindlich be-
trachtet. Dominikus Soto, einer der ersten Theologen des Konzils von
Trient, trigt sie noch ausdriicklich und als unbezweifelte vor.

Was ist denn eingetreten, dals auf einmal, gegen die ganze Tra-
dition, das Fundament der theologischen Wissenschaft verschoben und
unentwirrbare Schwierigkeiten in alle Teile der Theologie hineingetragen
wurden? Man bemerke wohl: es wird zugestanden, dafs den Vitern und
Scholastikern die Lehre von der Verriickung des Endzweckes der mensch-
lichen Natur, durch Gottes Macht, fremd war, Und das wird desgleichen

g%



116 * Die Grundprincipien des hl. Thomas von Aquin

niemand leugnen, dals es sich hier um das Fundament aller sowohl
moral- wie dogmatisch-theologischen Lehren handelt. Das feste, von Gott
gelegte 'undament der Natur wird verlassen, um einem selbsterfundenen
oder besser einem eigentlich den . Hiretikern der ersten Jahrhunderte
mittelbar gedankten Platz zu machen. Welches sind am Ende die beiden
Quellen der theologischen Erkenntnis ? Schrift und Tradition. Eine Stelle
aber in der Schrift vorzulegen, aus der hervorginge, dals Gott zuerst die
menschliche Natur mit einem ihren natiirlichen Kraften entsprechenden
letzten Endzwecke ausgestattet habe und dann mit einem hoheren, hat
noch niemand im Krnste auch nur versucht. Die Tradition versagt ein-
gestandenermaflsen, Wie kommt man also dazu, in dieser Weise die
theologische Wissenschaft, sowohl Dogmatik wie Moral, auf ein ihr
ginzlich fremdes Fundament zu stellen und anstatt der geoffenbarten
Wahrheit die freie Erfindung der menschlichen Vernunft ihr zu Grunde
zu legen, d. h, sie zum plattesten Rationalismus zu erniedrigen, denn nach
dem Fundamente richtet sich das tbrige! Alles folgt ja in der Wissen-
schaft den einmal anerkannten Principien, die in sich unscheinbar gering
sind, aber unermeflslich mit Riicksicht auf die gezogenen Folgerungen.
Man weist auf Bajus-Janssen hin, Aber eben diese Irrtiimer folgen, wenn
man richtig zusieht, aus der Aunahme einer Erhebung des Menschen mit
Riicksicht auf seinen letzten Kndzweck und werden am wirksamsten
widerlegt aus Augustinus und Thomas, wie ja auch in der That ihre
Verurteilung durch die kirchliche Autoritit aus Thomas und Augustinus ge-
schopft ist. Wir haben oben bereits kurz gesehen, wie bei Thomas die
Ubernatiirlichkeit des Urzustandes mit Beweisen aufrechtgehalten ist;
nicht mit haltlusen Annahmen, Erfindungen der Phantasie, sondern mit
Beweisen, die der tiiglichen Erfahrung entsprechen. Und wer wollte es
leagnen, dals der Mensch, von der Gnade verlassen, notwendig siindigen
muls kraft seiner Natur, wenn diese Natur von sich aus zwecklos ge-
worden und die Sinde nichts anderes ist wie Zwecklosigkeit! Wir ver-
weisen auf den 8. Band unseres Thomaswerkes. — Untersuchen wir die
Sache, und wir werden finden, wie wenig Halt die Annahme von einer
Erhebung der menschlichen Natur tber ihren nattirlichen Zweck hinaus,
auch in der blofsen Vernunft, besitzt. Sie ist eine von jenen in weiten
Kreisen fiir untriiglich gehaltenen Sitzen, wie wir deren im ersten Artikel
mit Bezug auf die Naturwissenschaft verzeichnet haben. Iis geniigt, die-
selben einmal ernstlich aufzufassen, und sie zerfliefsen wie Seifenblasen.
- b) Es handelt sich hier um den letzten, endgiiltig abschlielsenden
und ungestorte Ruhe, weil entsprechende Fiille, gebenden Zweck. Wir
fragen zuerst: Wie ist es denn moglich, dals die geschopfliche Natur
iiberhaupt Kndzweck sein kann? Das widerspricht dem ganzen Wesen
der Natur. Was ist die Natur in einem Dinge wesentlich? Thomas ant-
wortet: Potentia ad esse, Vermdigen fiir das Sein. Oder stimmen nicht
alle darin iiberein, dafs der Natur oder dem Wesen eines Dinges End-
losigkeit zukommt? Kndlos viele Menschen koénnen sein, soweit es
auf die Natur des Menschen ankommt; endlos kann, ihrer Natur nach,
die Materie geteilt, endlos, von sich allein aus, vermehrt oder vergrofsert
werden; das unendlich Kleine und das unendlich oder endlos Grofse sind
in den betreffenden Wissenschaften ganz gewdhnlich gebrauchte Begriffe.
Weil die Natur in den Dingen eben endlos, infinitum, ist, darum ist sie
Gegenstand der Vernunfterkenntnis. Wie kann denn, was seinem Wesen
nach endlos ist, Endzweck, d, h. definitives Ende sein?
Indessen wird die Sache noch schlimmer, wenn erwogen wird, worin
der natiirliche Endzweck des Menschben schliefslich bestehen soll. Némlich



und der moderne Socialismus. 117

in der abstrakten Kenntnis Gottes. Und das sagt man, trotzdem die
Schrift verkiindet (Eecl. 1, 18): ,Wer Wissen hinzufiigt, der figt auch
Schmerz hinzu“, und (2, 16): ,Gott hat einem Menschen, der gut war,
vor seinem Antlitze Weisheit und Wissenschaft und Freude gegeben; aber
auch das ist Hitelkeit und vergebliche Sorge des Geistes.* Man wende
nicht ein, hier sei von der thatséchlichen Ordnung der Dinge die Rede;
denn die Begriindung, welche der , Prediger® giebt, ist aus der Natur des
Geistes selber genommen. ,Das Ohr wird nicht gefiillt mit Horen und
das Auge nicht mit Sehen.“ Wer da weils, der will immer mehr wissen.
Und das gilt im besonderen Grade von jeder abstrakten Kenntnis, Die
Idee ist ja da direkter Gegenstand des Wissens und die von den kon-
kreten Dingen losgeldste Idee ist nichts als Vermdgen fiir das thatsich-
liche Wissen. Man kaunn sie gebrauchen oder nicht. Um sie zu ge-
brauchen, dazu gehdrt eben ein Zweck, Man wende nicht ein, Gott konne
die abstrakte Idee so vervollkommnen, dals der Mensch darin sein volles
Geniige finde. Das ginge iiber die Natur hinaus, das wire ein Wunder.
Da ziehe ich vor, die Wunder und die Dogmen zu glauben, die mir
der Dreieinige durch seinen Eingeborenen geoffenbart hat und durch die
Kirche zu glauben vorstellt, als dafs ich die Wunder glaube, welche
von Menschen erfunden werden, damit sie aus den Irrgingen ihres Denkens
herauskommen,

Aber zudem! Was soll das heifsen: abstrakte Kenntnis Gottes?
Doch nichts anderes, als dals ich Gott aus der Natur erkenne. Aber
dann richtet sich meine Kenntnis immer wieder vermittelst der Abstraktion
auf die Dinge der Natur, sowie, wenn ich den Begriff ,Mensch“ mir zum
Gegenstande des Denkens oder des Schauens mache, ich dann wieder zu
den einzelnen, wirklichen Menschen zuriickkehre, um mit Hilfe meiner
Denkarbeit sie besser zu durchdringen. Nicht Gott, sowie er aulsen ist,
steht dann als Gegenstand meiner Vernunfterkenntnis da, sondern die
Naturdinge sind dies, insoweit sie, dank meiner Idee, auf Gott zeigen.
Einerseits also wire der ¥ndzweck des Menschen die sichtbare Natur,
sonach etwas, was unter ihm steht, und andererseits wire es die Idee oder
der Erkenntniszustand im Menschen; immer wire am Ende er selbst sein
letzter Endzweck von Natur. 'Das wiirde aber ein so hoher Endzweck
sein, dafs der Mensch zu keinem hoheren erhoben werden konnte. Er
wire Gott dem Wesen nach. Der Naturalismus und Pantheismus stinden
als nachste Folge da. Dies vermeidet Thomas (I, II, qu. 2, art. 7; Ubers.
Bd. V, 8. 45), wenn er schreibt: ,Da ein Vermégen um der Thitigkeit
willen da ist, wie das, was etwas werden kann, deshalb, damit es dies
werde, so erscheint es unmoglich, dafls die Seele ihr eigener letzter Zweck
sei. Und #shnlicherweise kann dies auch nichts sein, was an oder in ihr
ist: keines ihrer Vermogen nidmlich und keine ihrer Thitigkeiten oder
Zustinde. Denn jenes Gut, welches der letzte Endzweck ist, kann nur
ein Gut sein, das da alles Begehren befriedigt und vollendet. Das mensch-
liche Begehren aber, welches nichts anderes wie der Wille ist, hat zum
Gegenstande das Gut im allgemeinen, und jedes Gut, welches der mensch-
lichen Seele innewohnt, ist nur ein Anteil am Guten und folgerichtig ein
besonderes oder ein Teilgut. Nichts derartiges kann somit der letzte
Endzweck sein. Die Sache selbst demnach, welche als letzter Endzweck
erstrebt wird, ist das, worin die Seligkeit besteht und was selig macht;
die Erreichung eben dieser Sache wird Seligkeit genannt. Deshalb muls
man sagen, die Seligkeit wohl sei etwas der Seele Zugehoriges; das aber,
worin die Seligkeit besteht, ist etwas auflserhalb der Seele Be-
stehendes.“ KEs ist schwer zu begreifen, wie man meinen kann, solche



113 Die Grundprincipien des hl. Thomas von Aquin

Beweisgriinde damit abzuthun, dals man sagt, Thomas spreche blofs vom
thatsachlichen Zweck. Thomas — und dasselbe gilt von allen Vitern
und Scholastikern — nimmt seine Beweisgriinde aus der Natur der Sache
selber. Daraus, dals der Wille alles Gute begehren kann, dals er also
sich keinem Gute verschlielst, und somit aus der Natur des Willens zeigt
er, dals kein geschaffenes Gut letzter Endzweck sein kann, denn keines
schliefst alles Gute in sich ein. Die Abstraktion aber ist sicher ein ge-
schaffenes Gut, denn die abstraktive Kenntnis von Gott ist nicht Gott,
sondern ist die von den sichtbaren Dingen durch den Menschen losgeldste
Idee und deren Anschauung seitens der Vernunft. Und was allein kann
am Knde den Gegenstand der abstraktiven Kenntnis von Gott bilden?
»Die natirliche Vernunft, so antwortet Thomas (I, II, qu. 3, art. 8;
Ubers. Bd. V, 8. 6), ,weils vom Schopfer nur, dals er ist. Damit dringt
gie aber nicht ohne weiteres zur ersten Ursache vor, sondern es bleibt
noch das natiirliche Verlangen — desiderium naturale — ibrig, nach
dieser Ursache zu forschen, und somit ist der Mensch noch nicht voll-
kommen selig. Zur Seligkeit also gehort es, dals jemand die Wesenheit
der ersten Ursache selber schaut. Somit hat die Vernunft ihre letzte
Vollendung durch die Verbindung mit Gott als dem Gegenstande, in
dem allein die Seligkeit besteht.“ Bei der abstraktiven Kenntnis aber ist
der Gegenstand, vermittelst dessen die menschliche Vernunft bethatigt
wird, das Wesen der sichtbaren Dinge, nicht das Wesen Gottes. Deshalb
ykann in keiner spekulativen Wissenschaft, die sich ja nicht weiter er-
streckt als das Wesen der sichtbaren Dinge, der letzte Endzweck bestehen,
sondern die letzte Vollendung des Menschen muls sich vollziehen durch
die Kenntnis eines Gegenstandes, der tiber der menschlichen Vernunft steht.“

Wie kime denn auch von der ganzen Natur des Menschen mit ihren
vielen Kraften einzig das Vermoégen der Vernunft dazu, gesittigt zu
werden und so seine Vollendung zu erlangen? Dies ist ein Irrtum Platos,
dals die Vernunft der Mensch sei. Oder kann jemand leugnen, dafs die
erwihnte abstraktive Kenntnis nicht die menschliche Natur als solche,
sondern blofs eine besondere Kraft derselben, die Vernunft ndmlich, an-
geht? Solch eine Seligkeit wire vielmehr ganz und gar gegen die Natur
oder das Wesen des Willens. Denn der Wille hat zum Gegenstande ein
Einzelgut, das da auflsen sich findet; wihrend die Vernunft auf das
Allgemeine sich richtet, was im Innern des Menschen ist. Der Zweck
muls ferner als das erstrebte Gut den Neigungen und Talenten des ein-
zelnen Menschen entsprechen. Wer wird aber behaupten, dafs alle
Menschen zur Spekulation beanlagt sind! Nein: soll Wille und Vernunft,
Sinn und Geist nicht, im wahren Sinne des Wortes, zwecklos sein, so
mufls, von der Natur dieser Krifte aus, ein Gut den letzten Endzweck
bilden und somit die allseitige Vollendung geben, welches in seinem Wesen
zugleich KEinzelgut, dessen Wesen also Kinzelexistenz und sonach allum-
fagsende Wirklichkeit ist. Das ist vollauf filllender Gegenstand des
Willens, weil es einzeln ist und alles Gute als Wesen des Guten ein-
schliefst; es ist Gegenstand der Vernunft, weil es allgemeine Wesenheit
ist und als solche geschaut werden kann, wenn auch nie durch eine ge-
schaffene Idee; es ist Gegenstand der Sinne in der Weise, wie Sinne er-
kennen konnen, insoweit vom Uberflielsen seines Glanzes und seiner Giite
auch die sinnlichen Gegenstinde, als seine Geschopfe, verkliart und die
Sinne gestirkt werden; reliquiae cogitationes diem festum agent tibi, Da
findet jede Neigung und jedes Talent seine iiberfliefsende Fiillung.

¢) Es wird schliefslich schwer deutlich zu machen sein, wie man
sich denn eine solche Erhebung der menschlichen Natur, iiber ihren



und der moderne Socialismus. 119

natiirlichen Zweck hinaus, denke. Andere den Zweck des Feuers, dals
es nicht mehr wirme; und das Feuer selbst besteht nicht mehr. Andere
den Zweck eines Wohnhauses, dafs es nicht mehr Wohnhaus, sondern
Kirche sei und demgeméls seine Einrichtung habe; und das Wohnhaus
ist nicht mehr Wohnhaus. Wird der Zweck der menschlichen Natur ge-
andert, so besteht diese eben nicht mehr. Dann ist aber auch nicht die
menschliche Natur erlost, sondern die ,Ubernatur® ist ihr hochstens
yimputiert®; eine wahre Rechtfertigung der gefallenen Natur existiert
nicht, sondern ein Kleid, Christi Gnade, verbirgt einfach die Schiden der
Natur, die genau dieselben bleiben. Der neue Zweck hat ja seine eigenen
Krifte und Vermogen. Wozu hat dann Gott die menschliche Natur
mit ihrem nattrlichen Zwecke gemacht? Schiamte er sich ihrer, nachdem
er sie gemacht, dals er ihr sogleich einen anderen Zweck gab, er, der
sich des Wurmes am Krdboden und des herabfallenden Laubes, das der
Wind vor sich her treibt, nicht schimt? Aus Barmherzigkeit, aus reiner
Liebe soll der Schopfer, kaum hat er ein Wesen wie den Menschen ge-
schaffen, ihm die Krone nehmen, die er selber diesem Wesen aufgesetzt?
Die Freiheit ist ja von vornherein tot, und nicht erst durch die Siinde
todschwach geworden, wenn Gott den Menschen als den Herrscher
der sichtbaren Welt mit freier Vernunft kront und dann, ohne irgendwie
diese Freiheit zur Geltung kommen zu lassen, ihm einen anderen Zweck
anweist, als die Vernunft zeigt. Und dabei soll dem Menschen nicht
einmal der Entschluls anheimgestellt sein, seinem ,natiirlichen Zwecke
treu zu bleiben? Gezwungen soll er nach dem Himmel streben oder ewig
verderben? Machiavelli kann allerdings den Pessimismus mit den Worten
einleiten: ,Die Natur hat den Menschen mit einem hohen Zwecke er-
schaffen, aber ohne die Krifte, ihn zu erreichen.“ Die Natur weils ja nichts
von freier Théatigkeit. Die Natur wirkt alles vermittelst des Bandes
strengster Notwendigkeit., Hat durch die blofse Natur der Mensch einen
Zweck und keine Krafte dafiir, so ist dies zum Verzweifeln, Kampf und Streit
werden Notwendigkeit. Aber nicht die Natur hat den Menschen so ge-
macht, sondern der freie, allwaltende Gott pridgt dem Staube durch
Schopferkraft die verninftige Seele ein und damit: 1. die der verniinftig-
sinnbegabten Natur entsprechenden Krifte und 2. das Vermégen, von
ihm selber unmittelbar noch hohere Krifte zu erhalten, durch die der
Mensch unfehlbar die seiner menschlichen Natur entsprechende, iiber die
natiirlichen Kréafte aber hinausgehende Vollendung erhalten soll.

3. Die letzte Zweckbestimmung des Menschen
und die Freiheit.

a) Vor kurzem stand in einem socialdemokratischen Blatte eine be-
sonders eingehende Empfehlung des Grundsatzes: ,Religion ist Privat-
sache“ zu lesen. Die Religionen wiirden ,im socialdemokratischen Staate
weder verboten, noch die Anhéinger derselben zu Menschen zweiter Klasse
dekretiert werden, noch wiirde man Wanderprediger gegen sie ausschicken.
Die Eltern konnten ihre Kinder in einer Religion erziehen lassen, in
welcher es ihnen beliebe. Religitsen Zwang werde die socialistische Ge-
sellschaft sich vom Leibe halten, auch wenn er in der Maske der Frei-
glaubigkeit und des Freidenkertums sich wieder einschmuggeln wolle. Die
socialistische Gesellschaft habe gar kein Interesse daran, dals jeder zu
derselben Uberzeugung komme, sei es die der Gottlosigkeit oder des



120 Die Grundprincipien des hl. Thomas von Aquin

Christentums oder des Islam. Sobald man erkannt habe, dals dem einzig
richtigen socialdemokratischen Standpunkte geméals Religion ohne irgend
welchen Vorbehalt Privatsache sei, dann miisse man auch den Mut haben,
aus der Propaganda jede Vorliebe fiir ein Bekenntnis oder fiir eine Be-
kenntnislosigkeit auszuschliefsen. Freiheit der Wissenschaft und der
Forschung miisse die Losung der Socialdemokratie sein. Dieselbe habe
in der Hitze des Kampfes, den sie mit der Kirche zu fihren hatte, die
Form mit dem Inhalte verwechselt. Wenn recht scharf unterschieden
werde, so wiirden sich sehr bald die Landarbeiter die Kinmischung des
Papstes in weltliche Dinge verbitten sowie den kapitalistischen Pferdefuls,
der sich unter dem Talar verbergen mochte, erkennen und das kirchliche
Bewulstsein werde dabei in die Briiche gehen.“ Die ,K6lnische Volks-
zeitung® bemerkt dazu, ,man solle danach die Religion an sich ungeschoren
lassen und nur ihre Verwendung im Dienste des Kapitalismus bekémpfen.. .,
der personliche Glaube oder Unglaube an Gott gehe die Partei absolut
nichts an. Xs leuchtet ein, dals die Socialdemokratie an Gefihrlichkeit
bedeutend zunehmen wiirde, wenn diese Ratschlige angenommen wiirden.“

Wir konnen hinzusetzen, dals diese ,Ratschlige® genau dem Stand-
punkte entsprechen, auf dem der menschlichen Natur als rein natiirlicher
Zweck die hochste abstrakte Erkenntnis zugeschrieben wird, Der iiber-
natirliche Zweck, welcher sich auf diesem natiirlichen aufbaut, wirde,
ahnlich wie die Abstraktion, einzig der einzelnen Person zugehéren
und vom Ganzen vollstindig absehen; es bestidnde ein ,rein personlicher
Glaube oder Unglaube“. Mit der Freiheit im Menschen konnte ein solcher
Zweck, bereits in seiner tiefsten Wurzel, nicht zusammen bestehen. Denn
die Verbindung des abstrakten Gegenstandes mit der Vernunft ist eine
notwendige. Die klar erkannte Wahrheit erzwingt die Zustimmung:
Dem Satze z. B.: ,Zwei und zwei ist vier® muls ich zustimmen, ob ich
will oder nicht; und eine unklare Kenntnis kann natiirlich nicht die
Vollendung des Menschen und seiner Vernunft sein, denn unklar ist
so viel wie unvoliendet. Und als ob die Anhénger der Moglichkeit eines
solchen natiirlichen Zweckes dies fithlten, trennen sie auch den iiber-
natiirlichen Zweck von der Grundlage der menschlichen Natur, namlich
von der Freiheit, durch die Annahme einer eigenen potentia obedientialis.

Sonderbarer Widerspruch! Diese selben Autoren klagen tiber Ver-
letzung der Freiheit, iiber Determinismus, wenn ihnen aus Thomas und
Augustin sowie durch die Vernunft nachgewiesen wird, dals Gott, das Allgut,
den menschlichen Willen in erster Linie zum einzelnen Gute hin bestimmt
und dadurch den Willen befihigt, sich ebenfalls zu bestimmen. Sie selbst
aber legen ihrem ganzen theologischen System die Unfreiheit zu Grunde.
Mit einem Schlage vernichten sie die Wurzel der geschépflichen Frei-
heit, wie dieselbe in der Natur liegt. Ohne irgend eine Riicksicht auf
die freie Entschliefsung zu nehmen, richten sie eine necessitas antecedens
auf, wie solche schirfer und allgemeiner nicht gedacht werden kann.
Die Natur selber ist, nach ihnen, zum Genusse eines besonderen Einzel-
gutes von vornherein bestimmt, wahrend doch die Freiheit eben dies
besagt, dals zu allem Guten der "Mensch von Natur bestimmt ist, keines
ausgenommen, insoweit jegliches in der Weise gut ist, wie es Sein hat, dals
sonach er von jedem besonderen einzelnen Gute, und sei es das hochste,
sich abwenden kann. Wéihrend die Natur von sich aus keine Bestimmung
zu irgend einem Kinzelgute in sich trégt, sondern erst durch die freie
Entschlielsung sich an ein besonderes Gut anschhefst welches die Ver-
nunft als solches vorstellt, tritt die potentia obedientialis in den schirfsten
Gegensatz dazu und r1chtet die Natur ohne weiteres auf ein bestimmtes,



und der moderne Socialismus. 191

einzelnes Gut, nicht etwa, weil dieses Gut, nach der Kenntnis der Ver-
nunft, alles Gute einschlielst, sondern einzig, weil es als einzelnes fir
sich besteht, Vor aller Kenntnis der Vernunft, vor aller freien Ent-
schliefsung, vor der Existenz selbst der menschlichen Natuy ist die letztere
auf ein bestimmtes, einzelnes Gut angewiesen.

Potentia obedientialis! Was ist denn das? Eine potentia, ein Ver-
mogen? Aber von jeder Potenz wird eine Natur vorausgesetzt, dem sie
zugehoért und innewohnt. Hier jedoch besteht noch gar keine Natur.
Denn die potentia obedientialis bezieht sich auf den Zweck der mensch-
lichen Natur, diese aber geht im Geiste des Wirkenden immer der Natur
voraus. Diese letztere wird eben derart eingerichtet, wie der Zweck es
verlangt. Obedientialis? Xs ist ja nichts da, was gehorchen soll. Vor
allem Gehorchen ist die freie menschliche Natur bereits ,erhoben®. Wir
wissen ganz gut, dals einige Male auch Thomas dieses Wort gebraucht.
Aber da handelt es sich um Wunder, zu denen Gott, iither die natiirlichen
Krifte hinaus, den Stoff gebraucht; um einzelne Akte handelt es sich da
und wird, wie Thomas selbst erklirt, der ,ordo obedientialis“ bezeichnet
(I, qu. 105, art. 7, ad II, I, II, q. 113, art. 10; de pot. q. 6, art. 2, quod
non habeat ad illud naturalem ordinem, sed ordinem obedientialem; et
quod sit insolitum, i. e. praeter modum ejus consuetum), die Beziehung
nidmlich, die ein Ding unmittelbar zur Kraft des Schopfers hat. Dies
ist etwas ganz anderes, dals auf die Dinge Gott selber, iiber die der
Natur mitgeteilten Krifte hinaus, einwirken, ihnen hohere Kréifte ver-
leihen kann, mit denen sie ihre Stelle im Ganzen behaupten, als dafs der
Mensch von Natur einen Zweck durch den Schopfer mitgeteilt erhalten
habe, dals seiner Natur also der Schopfer einen Zweck zugewiesen,
nach welchem diese Natur mit ihren Kriften und Vermogen eingerichtet
worden, und dals trotzdem, ehe noch die menschliche Natur wirklich
besteht, ihr ein Vermdgen angeheftet wird, wonach der natirliche Zweck
illusorisch ist, also ein Vermdgen gegen die eigene Natur. Das heilst
den Schopfer in Gegensatz setzen zum Heiligmacher, Gott sich selbst
verleugnen lassen, die Natur beleidigen, deren Zweck nichts taugt. Im
Sinne des heil. Thomas sind alle potentiae ,obedientiales®, d. h. Gottes
Einwirken unterworfen kraft ihrer Natur. Allen némlich gebiithrt es,
dafs sie von ihrem Schopfer unmittelbar in Bewegung gesetzt werden
konnen. Eine eigene potentia obedientialis, wonach Gott den Zweck
eines Geschdpfes beiseite 1dfst und einen anderen an die Stelle setzt, giebt
es bei Thomas nicht. Ks geht hier, wie so oft bei Thomas und Augustin,
Man nimmt das von ihnen gebrauchte Wort in Anspruch, legt einen
anderen Sinn unter und fithrt dann diese Heroen des christlichen Wissens
fir die Erfindungen des eigenen Geistes an.

b) Wie aber, so wird eingewendet, kann ein Zweck mit der Freiheit
zusammen bestehen, zu welchem die Natur keine Krifte bietet, wofiir also
der Mensch ganz nach auflsen gewiesen ist? So gut, dals genau dasselbe,
was Quelle der natiirlichen Freiheit im Menschen ist, zugleich die Not-
wendigkeit eines letzten Endzweckes ergiebt, der nicht mit den natiirlichen
Kriften erreicht werden kann. Héren wir Thomas zuerst, der alle Ein-
wande, welche man gegen unsere hier verteidigte Behauptung erheben
kann, im voraus widerlegt hat. Und wir wiederholen, dals nach dieser
Seite hin eine Verschiedenheit in den Ansichten der heil. Viter und der
Scholastiker nicht besteht. Ganz ebenso antworten Augustinus, Bona-
ventura, Albertus Magnus, Scotus etc.

Gegen die Behauptung, dafls der Mensch in keinem geschaffenen
Gute seine endgiiltige Seligkeit finden konne, wird der Einwand erhoben,



122 Die Grundprincipien des hl. Thomas von Aquin

(1, II, qu. 2, art. 8, ad III; Ubers. Bd. V, 8. 46): ,,Der Mensch ist selig
durch jenes Guf, in welchem sein Verlangen ruht. Das Verlangen des
Menschen aber erstreckt sich nicht auf ein grofseres Gut, als er selbst
erfassen kann, Da also der Mensch nicht fihig ist, ein Gut zu erfassen,
welches die Grenzen aller Kreaturen iibersteigt, so kann der Mensch
vermittelst eines erschaffenen Gutes selig werden.“ Darauf antwortet
Thomas: , Das geschaffene Gut steht zwar nicht niedriger wie das Gut,
welches der Mensch als etwas ihm Innewohnendes und Innerliches
(als abstrakte Idee und somit als Mittel der Erkenntnis) erfassen kann;
es ist aber ein minderes wie das, welches der Mensch erfassen kann als
Gegenstand, es ist nimlich minder wie das unendlich vollkommene
Gut. Da nun der Mensch fihig ist, unendliches Gut als Gegenstand zu
erfassen, so kann der Gegenstand, worin er seine Seligkeit findet, kein
beschranktes Gut sein, auch nicht das All, was ja einem weiteren Zwecke
dient und somit von diesem sein Mafls erhdlt. Thomas fragt dann
I, II, qu. 5, art. 1; Ubers. Bd. V, S. 78), ob denn der Mensch seine
Seligkeit erreichen kann, da sie seine Krafte tibersteigt, und antwortet:
,Dals der Mensch fahig ist, das schlechthin vollendete Gut zu besitzen,
erscheint daraus, dafs seine Vernunft das Gute im allgemeinen, das bonum
commune, erfassen, und dals sein Wille es begehren kann.“ Auf den
Einwand, dals ja zwischen dem géttlichen Wesen und der Menschennatur
noch die Engelnatur liegt und tiberhaupt ein unendlicher Abstand herrscht,
den der Mensch nicht iiberschreiten kann, erwidert Thomas: ,Der Mensch
kann, was seine Natur anbelangt, nicht die Engel iibersteigen, so dals
seine Natur etwa hoher wiirde wie die der Engel, oder iiberhaupt eine
andere wiirde. Er kann aber die hohere Natur tibersteigen durch die
Thatigkeit seiner Vernunft, so dals er erkennt, es gibe einen Gegenstand,
der hoher ist wie der Engel und der, wenn man ihn besitzt, den Menschen
beseligt.“

Endlich beweist Thomas ausdriicklich, dafls der dem Menschen
natiirliche Endzweck nicht mit natiirlichen Kriften erreicht werden kann
(I, I, qu. 5, art. 5; Ubers. Bd. V, 8. 83), und antwortet auf den Kin-
wand, dafs ja in diesem Falle der menschlichen Natur das Notwendigste
fehlte, namlich die Kraft, den letzten KEndzweck zu erreichen: ,Es kann
nicht gesagt werden, die menschliche Natur ermangele des Notwendigen,
weil sie dem Menschen keine Waffen und keine Kleider mitgegeben, wie
sie dies bei den anderen sinnbegabten Geschiopfen gethan. Denn sie gab
ihm Vernunft und Hénde als Mittel, um dergleichen Dinge sich zu ver-
schaffen. KEbenso nun kann nicht gesagt werden, die menschliche Natur
ermangele des Notwendigen, weil sie in dem Menschen keinerlei Princip
gelegt hat, womit er die Seligkeit €trreiche; das war nimlich unmaoglich.
Jedoch hat sie dem Menschen das freie Willensvermogen gegeben, ver-
mittelst dessen er zu Gott bekehrt werden kann, der ihn beseligen wird.
,Was wir aber durch Freunde vermégen‘, sagt mit Recht Aristoteles,
,das vermdgen wir selbst’.®

Auf dieselbe Wurzel also wie die Freiheit fithrt Thomas den natiir-
lichen Zweck des Menschen, die Anschauung Gottes, zuriick. Der Mensch
ist frei, weil er das Gute im allgemeinen erkennen, somit alles Gute be-
gehren kann und an kein besonderes Gut von Natur gebunden ist. Und
ebenso hat der Mensch in keinem geschaffenen Gute seinen Zweck, weil
er alles Gute besitzen kann, jedes geschaffene Gut aber beschrinkt ist
und einem weiteren Gute dienen mufs. Eben weil der Mensch frei ist
von jeder notwendigen Beziehung zu einem besonderen Gute, deshalb kann
sein letzter Endzweck nur das unbeschriankte Gut sein. Da flielst, ebenso



und der moderne Socialismus. 128

wie die leitende Richtschnur des moralischen Handelns (vgl. den vorigen
Artikel), aus der Natur selber die Notwendigkeit des Christentums als
der ibernatirlichen Heilsanstalt. Wie die Freiheit eine der mensch-
lichen Natur notwendige Kraft ist, jedoch in ihrem Begriffe es einschlielst,
dafs die einzelne menschliche Person den letzten Endzweck verfehlen
kann, ,nicht“, wie Thomas oben sagte, ,das Princip in sich trigt, welches
den Besitz der Seligkeit verbiirgt®, denn jede einzelne Person kann, gegen
die Stimme der Natur, sich so an ein beschrinktes Gut anschliefsen, dals
sie darin die endgiltige Seligkeit sieht, ,der Wille kann sich zu Gott
wenden, aber er kann es auch nicht;¥ — so hat die menschliche Natur
notwendig einen kndzweck, der tiber den Bereich der natiirlichen Krifte
hinausreicht. Die Kraft mufls da sein, um ihn zu erreichen; aber kein
in der Natur liegendes Princip vermag sie zu fordern. ,Ks ist not-
wendig®, heilst es im Beginne der Summa, ,dals Gott einige Wahr-
heiten tiber die natiirliche Vernunft hinaus offenbart; denn der Mensch
hat Beziehung zu Gott wie zu einem Zwecke, der die natiirliche Kraft
der Vernunft ibersteigt.“ Da ist die christliche Religion nicht mehr
etwas rein Privates, vom Privaturteil Abhingiges. Sie geht vielmehr
allem Privaturteile ebenso voraus, wie die Natur mit dem ihr anhaftenden
Zwecke selber. Die Beschaffenheit der Vollendung der Natur in den
Schranken ihrer natiirlichen Krafte ist hiermit von selbst gegeben.
Thomas deutete sie in dem anfangs angefithrten Text mit den Worten an:
wDer verniinftige Teil des Menschen war Gott unterworfen, um von
ihm, vermittelst der Gnade, die weitere Vollendung zu em-
pfangen.“ Die Natur wird, soweit der natiirlichen Richtschnur gemils
ihre Krafte gebraucht werden, zum allgemeinen Vermogen, zur Bestimm-
barkeit Gott, als dem Gegenstande der Seligkeit, gegeniiber. Kein anderes Gut
wird als wahres erkannt und als voll befriedigendes begehrt, wie das end-
giiltig abschlielsende. Die Natur wird allseitig offen nach oben. Diese natiir-
liche Vollendung aber kann nur eine entferntere Wirkung der Gnade sein,
denn keine natiirliche Kraft ist allumfassend und zeigt somit auf einen all-
umfassenden Gegenstand, In der iibernatiirlichen Vollendung ist die Gnade
nicht mehr blofs wirkende Ursache, sondern tritt als innerliche Wesensform
in die Seele; jedoch tritt, was wohl aus den eben angefiihrten Worten des
Aquinaten festzuhalten, diese Wesensform vom Gegenstande aus in die
Seele, wie etwa der Anblick eines prachtvollen Gegenstandes das Gemiit
des Dichters erhebt und begeistert. Die Gnade ist nicht in der Weise
ein neues Vermogen der Seele, wie die Vernunft und der Wille. ,Die
Natur des Menschen wird keine andere. Wohl aber verbindet sie die
Seele mit einem Gegenstande, der die natiirliche Kraft der Vermégen
der Natur tibersteigt. Die Thitigkeit der Vermdégen wird durch den
Zustand der Gnade erhdht. Die iibernatiirliche Heilsanstalt also tritt mit
den Folgen ihrer Wirksamkeit auch in die natiirliche Vollendung des
Menschen notwendig ein und zwar vom Ganzen her, soweit ndmlich die
Teile, miteinander verbunden, vollendeter thitig sind. Diese Wirksam-
keit fliefst immer aus dem christlichen Geiste und wurde immer von der
Kirche beansprucht, wenn sie aunch nicht das Wesen derselben bildet.
Dieses Wesen besteht darin, dafs dem Menschen die Gnade vermittelt
wird, um Gottes Wesenheit oder Natur selber zum Gegenstande des
Glaubens und des Liebens zu haben. .

Die Irrlehre der letzten drei Jahrhunderte ist die Uberantwortung
der Religion oder des religiésen Bekenntnisses an das Privaturteil. Sie
fing mit dem Gegensatze zur Kirche als der von Gott gesetzten offent-
lichen Autoritit in Glaubenssachen an und hat ihre letzte Entwicklung



124 Die Grundprincipien des hl. Thomas von Aquin.

in dem oft berufenen Grundsatze der heutigen Socialdemokratie: ,Religion
ist Privatsache. Unsere Absicht in diesen Artikeln geht dahin, den
Aquinaten gegen diese die ganze menschliche Gesellschaft zersetzende
Irrlebre ins Feld zu fithren und nach seinen bewéhrten Grundsitzen den
von der christlichen Kirche in Anspruch genommenen Einflufs auf das
organische Ganze des menschlichen Geschlechts als einen vollig natur-
gemiifsen sowie das Gegenteil, die Atomisierung der menschlichen Gesell-
schaft, als etwas Naturwidriges darzuthun. Geméils unserer Uberzeugung
betont die kirchliche Autoritdt nicht deshalb so scharf und wiederholt
die absolute Fiihrerschaft des Aquinaten in der Philosophie und Theologie,
damit einige Kontroversen mit mehr oder minder grofser Lebhaftigkeit
gefiihrt werden. Wir halten dafiir, dals die Theologie und Philosophie
das Schicksal, welches man ihr bereiten mochte, ndmlich gar nicht mehr
als Wissenschaft angesehen zu werden, durchaus verdient, wenn sie neben
oder auch, in der auseinandergesetzten Weise, tber der Natur herlauft und
mehr die Liebhaberei eines in Abstraktionen geiibten Gelehrten zu sein
scheint, als der Leuchtturm inmitten des oft wild erregten Waltens der
natiirlichen Kriafte. Wir haben bis jetzt versucht, die grundlegenden, weiten
Principien des hl. Thomas, wie ebenso viele Lichtstrahlen, direkt in die
Natur des Menschen hineinzuleiten und im allgemeinen die Richtschnur zu
zeigen, nach welcher die natiirlichen Krifte zweckgemils sich ordnen. Die
Natiirlichkeit des letzten Endzweckes ist das fruchtbarste dieser Principien.
Wollte der Leser unsere Ausfiihrungen vorurteilsfrei prifen, so hoffen wir,
dafs er den leitenden Gedanken derselben nicht von vornherein gleich von
sich weist. Wir wissen genau,gegen welchen Wall von Meinungen und Autoren
wir uns richten. Wir fanden ihn ja in uns selber gleichfalls vor und
mufsten ihn niederreilsen, so erschrocken wir im ersten Augenblicke tiber
die Evidenz der diesheztiglichen Grundsidtze des hl. Thomas waren. Den
Einflufs, den dieser Punkt auf die theologische Wissenschaft ausiiben
muls, wird jeder Theologe leicht ermessen. Viele Koniroversen kommen
zur endgiltigen Entscheidung. Uns geht hier besonders der Einfluls auf
das sociale Leben an, Mit Bezug darauf behandeln wir als ersten Einzel-
gegenstand im nichsten Artikel: Das Eigentum.

~




	Die Grundprincipien des Hl. Thomas von Aquin und der moderne Socialismus [Fortsetzung]

