Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 9 (1895)

Artikel: Die Potentia Obedientialis der Kreaturen [Fortsetzung]
Autor: Feldner, Gundisalv
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761777

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761777
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

94 Die potentia obedientialis der Kreaturen.

Gliederung in Gattungen und Arten aber leiten wir im Sinne
des teleologischen Beweises aus der schopferischen Intelligenz ab.

Endlich sei die Aufserung berithrt, mit der allgemeinen
Bildungsmacht verliere der Streit zwischen Realismus und No-
minalismus seine Bedeutung (. 348). Als ob nicht die Annahme
einer solchen allgemeinen Bildungsmacht selbst den excessi-
nisten Realismus in sich schlosse!

S S0 —

DIE POTENTIA OBEDIENTIALIS DER
KREATUREN.

Von FR. GUNDISALV FELDNER,

Mag. Theol. Ord. Praed.
(Fortsetzung von Bd. VIII, S. 459.)

o@0

Mit der Theorie, nach welcher die gehorsame Potenz eine
aktive Potenz oder eine potentia in actu ausmachen soll, ist
es also nichts. Die Behauptung, dals in der aktiven Potenz
eine ,,gewisse Angemessenheit” liege, erweist sich ebenfalls als
durchaus falsch, denn im Wesen der Seele findet sich keine
aktive Potenz als potentia obedientialis, und doch besitzt
sie eine ebenso grofse ,,Angemessenheit, wie die Potenzen,
welche allenfalls in actu sich befinden mogen. Die Wesen-
heit der Seele wiirde somit abermals eine Ausnahme bilden.

Die ganze Beweisfiihrung der Verteidiger der gehorsamen
Potenz als einer aktiven Potenz hat iibrigens mit der potentia
obedientialis nicht das mindeste zu thun. Kinen Studenten,
der in der Schule in dieser Weise argumentierte, miifste man
einige Lektionen in der Logik nachholen lassen. Und in der
That! Nehmen wir einmal an, der Mensch bringe der Gnade
ein ,lebendiges Verlangen® entgegen, er setze einen actus imper-
fectus des Verstandes und Willens. Folgt nun daraus, dals dann
die gehorsame DPotenz in diesem actus imperfectus oder im
Verstande und Willen als aktiven Potenzen liege? Welches
Gesetz der Logik rechtfertiget ohne weiters einen derartigen
Schlufs? Die Logik lehrt vielmehr, eine Potenz miisse dort
vorhanden sein, wo der entsprechende Akt ist, weil die Potenz
fiir diesen Akt das Substrat bildet, der Akt von und in dieser
Potenz aufgenommen wird. Nun haben wir vom englischen



Die gehorsame Potenz besteht nicht in der sog. akt. Potenz. 99

Lehrer gehort, die Gnade finde unmittelbar in der Seele
Aufnahme. Folglich mufs die gehorsame Potenz ebenfalls un-
mittelbar im Wesen der Seele sein. Die Seele besitzt nun
allerdings zwei Potenzen unmittelbar, ndmlich den Verstand
und Willen. Diese Potenzen sind auch manchmal in actu, also
in diesem Sinne aktive Potenzen. Allein diese zwei Potenzen
nehmen auch dann, wenn sie in actu sind, die Gonade nicht
in sich auf. Folglich konnen sie auch nicht, wenigstens fir
die Gnade, die potentia obedientialis bilden. Eine andere
Potenz aber, als diese zwei, hat die Seele unmittelbar nicht.
Was hat demnach die Thétigkeit des Verstandes und Willens
oder der Verstand und Wille als aktive Potenz mit der ge-
horsamen Potenz in ihrer Beziehung zu der Gnade zu thun?
Wie jedermann sieht, absolut nichts. Zugegeben also, obgleich
es ganz und gar falsch ist, die Seele wéire bei der Aufnahme
der Gnade durch den Verstand und Willen thétig, so
folgte daraus mit nichten, dafs dann diese Thédtigkeit oder
auch diese Potenzen als gehorsame Potenz fir die Gnade
anerkannt werden miifsten. Hochstens liefse sich dann die Be-
hauptung aufrecht erhalten, diese Thatigkeit wund diese
aktiven Potenzen verhielten sich als Bedingung fiir die Auf-
nahme der Gunade, keineswegs aber hat die Theorie, diese
Théatigkeit, und diese aktiven Potenzen bildeten fiir die Gnade
die potentia obedientialis, die Wahrheit fiir sich. Dieser
Schluls wirft alle Gesetze der Logik um. Er hétte nur dann
in gewisser Beziehung auf Richtigkeit Anspruch, wenn die Gnade
von und in dieser Thatigkeit, von und in diesen aktiven
Potenzen selbst aufgenommen wiirde. Dies aber ist es gerade,
was der hl, Thomas durchaus in Abrede stellt. Die Gnade wird
nach ihm vielmehr von und im Wesen der Seele aufgenommen.
Somit muls die gehorsame Potenz, welche das aufnehmende
Substrat fiir die Gnade abgibt, unmittelbar im Wesen der
Seele gesucht werden, nicht aber im Verstande und Willen,
wodurch die Seele allein thétig ist. Es ist folglich ganz und
gar unmoglich, dafs der hl. Thomas nur zwei rein geistige Po-
tenzen der Seele annehmen und zugleich lehren kann, die potentia
obedientialis der Seele sei ebenfalls eine aktive Potenz.
Dieselbe miifste ja dann zusammenfallen oder der Sache nach
eins und dasselbe ausmachen mit dem Verstande und Willen,
folglich die Grade im Verstande und Willen aufgenommen werden.
Dies ist jedoch keineswegs der Fall. Aber selbst dann wiirde
uns nicht gesagt, was die potent. obed. des Verstandes und
Willens sei.



96 Die potentia obedientialis der Kreaturen.

Somit steht die Theorie von der aktiven potentia obedien-
tialis in mehr als einer Beziehung mit der Lehre des hl. Thomas
im flagrantesten Widerspruch. Und zwar erstens deshalb, weil
der englische Lehrer immer nur von zwei aktiven Potenzen
der Seele, nédmlich vom Verstande und Willen spricht, diese
beiden aber nicht die potentia obedientialis fiir die Gnade
bilden. Zweitens aus dem Grunde, weil das Wesen der Seele,
in welchem die Gnade aufgenommen wird und welches folge-
richtig die potentia obedientialis fiir die Gunade ausmacht,
nicht aktive Potenz sein kann. Jede positive Potenz unter-
scheidet sich real von der Wesenheit eines Dinges und bildet
ein Accidens, eine Qualitdt derselben. Quidam posuerunt,
potentias animae non esse aliud quam ipsam ejus essentiam; ita
quod una eademque essentia animae, secundum quod est prin-
cipilum sensitivae operationis dicitur sensus: et secundum quod
est principium intellectivae operationis dicitur intellectus, et sic
de aliis. . . . Sed haec positio est omnino impossibilis. Primo
quidem, quia impossibile est quod alicujus substantiae creatae
sua essentia sit sua potentia operativa. S. Thom. Quaest. disp.
de anima. a. 11.

Wir miissen somit zu den frither aufgezdhlten Ausnahmen
noch eine neue hinzufiigen und sagen: die gehorsame Potenz
ist iiberhaupt in keinem Menschen eine aktive Potenz, so oft
es sich um die Aufnahme der Gnade handelt. Daraus ist klar,
dafs die Theorie von der aktiven potentia obedientialis alle
Augenblicke ins Wanken gerdt und nach allen Richtungen hin
in sehr bedenklicher Weise ihre schwachen Seiten zeigt. Sie
mufs sich fortwidhrend ihren Bekdmpfern gegeniiber zu Zuge-
stindnissen herbeilassen. Allerdings suchen sich ihre Verteidiger
mit der Bemerkung aus der fatalen Lage zu befreien: wo man
mit der aktiven potentia obedientialis nicht weiter kommt, da
ist eben diese Potenz ,ganz anderer Art‘.

Aus dem bisher Dargelegten ergibt sich zur Evidenz, wie
grundfalsch die Behauptung ist, aufnehmen und théitig sein be-
sagten dasselbe, das aufnehmende Substrat miisse bei der Auf-
nahme selber thitig sein. Die Wesenheit der Seele nimmt
auf, und doch ist sie selber nicht théatig. Man kénnte die
Ansicht, dals die gehorsame Potenz eine aktive Potenz sei,
hochstens mit Bezug auf den Verstand und Willen in ihrem
Verhiltnisse zu den eingegossenen Tugenden gelten lassen. Allein
es liegt dazu einerseits gar keine Notwendigkeit vor; und an-
dererseits ist die potentia obedientialis als aktive Potenz
ein Ding der Unmdéglichkeit, Es besteht keinerlei Notwendigkeit,



Die gehorsame Potenz besteht nicht in der sog. akt. Potenz. 97

eine aktive potentia obedientialis anzunehmen, denn die Sentenz,
dals bei der Einwirkung Gottes auf den menschlichen Geist sich
nur ein geistiges, lebensvolles, energisch-s Wirken auf beiden
Seiten erwarten lasse, hat sich mit Bezug auf die Gnade in
ihrer ganzen Unrichtigkeit gezeigt. . Und auch mit dem Ein-
trinken oder Kinsaugen der Gnade durch die Wesenheit der
Seele hat es seine uniiberwindlichen Schwierigkeiten. Von
einem ,lebendigen Verlangen der Wesenheit unserer Seele
nach der Gnade findet sich keine Spur. Warum soll es sich
nun mit dem Verstande und Willen anders verhalten? Warum
sollen gerade sie in actu oder aktive Potenzen sein miissen
bei der Aufnahme der ihnen entsprechenden Tugenden? Kinen
Beweis fiir diese Notwendigkeit haben die Verteidiger der
aktiven potentia obedientialis nicht erbracht. Verlangen sie
aber, dafs der Mensch bei der iibernatiirlichen Einwirkung Gottes
iiberhaupt thatig sei, so mufs die Berechtigung dieses Ver-
langens zundchst durch Argumente, nicht durch leere Behaupt-
ungen dargethan werden. Aber auch die Notwendigkeit einer
Thitigkeit iiberhaupt zugegeben, beweist dieselbe nicht das
mindeste mit Bezug auf die potentia obedientialis des Menschen.
Es miifste genau nachgewiesen werden, dals jenes Substrat
thdtig sein miisse, welches uumittelbar den iibernatiirlichen
Einfluls Gottes in sich aufnimmt Und da zeigt es sich denn
sofort, dafs der Nachweis schon bei der Gnade stecken bleibt,
ohne die geringste Aussicht jemals wieder vorwarts zu kommen.
Und zugegeben, dieses Substrat wire thétig, so wiirde damit
erst recht nicht bewiesen, was die potentia obedientialis dieses
Substrates ist.

Somit ist dieses Eine ganz und gar gewils, dals das Wesen
der gehorsamen Potenz in den Kreaturen in den Potenzen
in actu oder in den aktiven Potenzen derselben nicht be-
stehen kann. Die Wesenheit eines Dinges kann sich nicht
fortwahrend dndern, in den verschiedenen Kreaturen ,ganz an-
derer Art sein. "Man sucht der Sache dadurch auf die Beine
zu helfen und die Verschiedenheit der potentia obedientialis,
zumal im Menschen, damit zu begriinden, dals man sagt, die
Vermogen der menschlichen Seele, das Erkenntnis- und Willens-
vermégen seien doch im hochsten Grade vitale und spontane,
energische und regsame Krifte und Féahigkeiten. Folglich
miisse die gehorsame Potenz im Menschen eine aktive Potenz
sein. Zu den Vermiogen der Seele gehore offenbar die potentia
obedientialis nach 8. Thomas ebenfalls. (Dr.Kranich: a.a.0.5.49.)

Darauf miissen wir zunédchst bemerken, dafs die Behauptung,

e

Jahrbuch fiir Philosophie ete. IX. {



98 Die potentia obedientialis der Kreaturen.

nach S. Thomas gehtore die gehorsame Potenz offenbar auch zu
den Vermdgen der Seele, weiter nichts als eben eine Be-
hauptung, und zwar eine durchaus falsche Behauptung ist. Das
zu Beweisende wird hier ohne viele Umstinde als offene Wahr-
heit hingestellt. Ferner ist es zwar richtig, dals das Erkenntnis-
und Willensvermégen im hochsten Grade -vitale und spontane,
energische und regsame Krifte sind. Allein was folgt daraus?
Vielleicht, dals sie dann immerfort in actu, also in diesem Sinne
aktive Potenzen sein miissen? Diesen Schlufs ‘macht schon die
tagliche HErfahrung, machen die Thatsachen zu nichte. Oder
folgt vielleicht daraus, dals diese Vermdgen dann gerade bei
der Aufnahme der iibernatiirlichen Giiter sich in actu befinden
milssen? Dies wére eben zu beweisen, nicht ohne weiters als
richtig vorauszusetzen gewesen. Wollte man aus dem Umstande,
dals das FErkenntnis- und Willensvermdgen energische und reg-
same Krifte sind, folgern, die gehorsame Potenz miisse auf Grund
dessen im Menschen eine aktive Potenz sein, so hétte diese
Folgerung mit Bezug auf die Naturdinge noch weit mehr
Geltung. Die Krifte der Naturdinge sind nicht blols energische
und regsame Krifte, sondern sie wirken noch iiberdies, sind
also fortwédhrend in actu, wenn sie nicht durch irgend ein
Hindernis in ihrer Thatigkeit aufgehalten werden. Somit miilste
die potentia obedientialis in den Naturdingen noch viel eher
eine aktive Potenz sein. Und doch zieht man daraus den um-
gekehrten Schlufs. Die Energie und Regsamkeit des Verstandes
und Willens im Menschen beweist folglich ganz und gar nichts.
Sie vermag uns weder zu iiberzeugen, dals die gehorsame
Potenz im Menschen ,ganz anderer Art“ sei, noch auch, dals
sie eine aktive Potenz bilde. Xs kommt somit mit Bezug auf
diese zwei Umstinde wirklich nur auf den Glauben an. Inso-
fern hat Dr. Kranich unbedingt recht, wenn er a. a. O. 8. 49
schreibt: ,,Man sollte doch von vornherein glauben, dafs der
englische Lehrer der menschlichen Seele eine gewisse aktive
potentia obedientialis fiir die iibernatiirliche Ordnung nicht ab-
sprechen werde.*

Der hl. Thomas war ohne Frage sehr ,gliubig“. Aber
dals es eine potentia obedientialis activa gebe, das hat er ganz
sicher nicht ,,geglaubt“, Einen hellen Widerspruch kann weder
er, noch sonst iiberhaupt jemand ,,glauben®.

Allein, bemerkt man weiter, das Geschopf kann doch als
Agens instrumentale handeln, bewegt von der unerschaffenen
Kraft. Der Mensch wird zwar wie ein Instrument von Gott
bei der Erhebung in die Gnadenordnung bewegt; aber diese



Die gehorsame Potenz besteht nicht i. d. akt. Potenz d. Kreat. 99

Bewegung schlielst nicht aus seine Selbstbewegung durch den
freien Willen. Vergl. Dr. Kranich a. a. O. S. 45.

Ganz richtig. Nur vergessen die Verteidiger der aktiven
potentia obedientialis dabei vollstindig auf zwei Umstdnde, ndmlich :
auf das Wesen der Bewegung, und auf das wann der freien
Selbstbestimmung. Bewegen heilst einem andern per modum
transeuntis vel intentionis eine Form mitteilen. Durch Auf-
nahme dieser Form wird die Potenz in actu versetzt, also
aktive Potenz. Sobald die Potenz diese Form besitzt, be-
stimmt sie sich selbst frei zu der Thitigkeit. Es ist somit
ganz und gar falsch, dals die Potenz eine aktive oder in actu
sein kinne, bevor sie diese Form empfingt und in sich auf-
nimmt. Denn durch diese Form wird sie erst eine aktive Potenz.
Ebenso ist es ganz und gar falsch, dals der freie Wille sich
fir die Aufnahme dieser Form bestimme, weil er erst durch
diese Form aktiv wird. Die Selbstbewegung beginnt mit
dem Besitze dieser Form, nicht frither. Kolglich wird
die Selbstbestimmung bei der Erhebung in die Ordnung der
Gnade zwar nicht ausgeschlossen, allein in der von den Ver-
teidigern der aktiven pofentia obedientialis dargelegten Weise
ist sie ein fur allemal unmoglich. Nach dieser Theorie miilste
ndmlich der Wille durch eine freie Selbstbestimmung, also durch
eine Thatigkeit, sich fiir die Aufnahme der Bewegung,
der genannten Form, entscheiden. Darin aber liegt ein Wider-
spruch, weil er sich entscheiden sollte, ohne dasjenige zu be-
sitzen, wodurch er sich entscheidet. Wer sich demnach darauf
beruft, dafs der hl. Thomas die Kreatur als Agens instrumentale
betrachte, das von der unerschaffenen Kraft bewegt wird, der
mufs auch die Lehre des englischen Meisters iiber das Wesen
der Bewegung anerkennen. Aber dann widerlegt er selber
glinzend seine eigene Theorie von der aktiven potentia obe-
dientialis. Denn die Bewegung, die genannte Form wird nicht
in der aktiven, sondern in der passiven Potenz aufge-
nommen. Aktiv wird diese Potenz, wie gesagt, erst durch
die mitgeteilte Form. Die gehorsame Potenz an sich ist darum
nirgends ,,ganz anderer Natur®.

IX. Die gehorsame Potenz besteht nicht in der aktiven
Potenz der Krealuren.

Die potentia obedientialis der Geschdopfe ist nicht eins und
dasselbe mit der potentia in actu, denn es schlielst einen hellen
Widerspruch in sich, dals eine und dieselbe Potenz zugleich

y



100 Die potentia obedientialis der Kreaturen.

aufnehme und thédtig sei. Das Aufnehmen geht naturgeméfs
dem Théatigsein voraus., Darum wird die Potenz erst durch
die Aufnahme einer mitgeteilten Form aktiv. Folglich kann
die Potenz in actu in gar keiner Weise selber die potentia
obedientialis sein. Vielleicht miissen wir dann die gehorsame
Potenz in die aktive Potenz im Sinne des hl. Thomas verlegen?
Aktive Potenz nennt der englische Lehrer diejenige, welche
nicht selber vom (regenstande oder Objekte verdindert und be-
wegt wird, sondern die vielmehr den Gegenstand verdndert und
bewegt. Mit Bezug auf den Menschen anerkennt der hl. Thomas
nur drei aktive Potenzen, némlich: die vegetative und die
generative und die Abstraktionskraft oder den intellectus agens.
Alle andern Potenzen des Menschen sind ihm passive,

Liegt nun das Wesen der potentia obedientialis des
Menschen in diesen drei aktiven Potenzen? Wir miissen es
verneinen. Der Beweis dafiir ist leicht erbracht.

Halten wir zunéchst an dem Begriffe der aktiven Potenz
fest, Diese verdndert und bewegt den ihr entsprechenden
Gegenstand. Ist dies nun mit Bezug auf die iibernatiir-
lichen Giiter der Fall? Unbedingt nein, denn, bemerkt der
englische Lehrer, ein jedes Ding verhélt sich zu dem, was iiber
ihm ist, wie der Stoff oder stofflich. Der Stoff aber bewegt
niemals sich selber zu der eigenen Vollkommenheit, sondern
er selber mufs vielmehr von einem andern bewegt werden.
Der Mensch bewegt sich folglich nicht selber zu dem Zwecke,
damit er die gottliche Hilfe, die iiber 1hm steht, erlange, son-
dern umgekehrt wird der Mensch zu eben diesem Zwecke von
Gott bewegt. Die Bewegung des Bewegenden geht dem
Wesen und der Ursache nach der Bewegung des Beweg-
lichen voraus. Quaelibet enim res ad id quod super ipsam est
materialiter se habet. Materia autem non movet seipsam ad
suam perfectionem, sed oportet quod ab alio moveatur. Homo
igitur non movet seipsum ad hoc quod adipiscatur divinum auxi-
lium, quod supra ipsum est, sed potius ad hoc adipiscendum a
Deo movetur. Motio autem moventis praecedit motum mobilis
ratione et causalitate. S. Thom. Summ. ctr. Gent. lib. 3. c. 149.
Es unterliegt nun gar keinem Zweifel, dals die Giiter der Uber-
natur hoher stehen als die drei genannten aktiven Potenzen
im Menschen. Folglich verdndern und bewegen diese Giiter die
aktiven Potenzen, nicht aber umgekehrt. Das vom englischen
Lehrer aufgestellte Princip beziiglich des stofflichen Verhaltnisses
des Niedern gegeniiber dem Hohern, und hinsichtlich des ,,frither
des Hohern macht es demmnach von vornherein unmdoglich, dals



Die gehorsame Potenz besteht nicht i. d. akt. Potenz d. Kreat. 101

die aktiven Potenzen im Menschen die potentia obedientialis
abgidben. Aber schon diese einzige Stelle aus dem hl. Thomas
wirft zugleich alle jene Theorieen um, nach welchen die gehor-
same Potenz in der Potenz in actu oder gar in der Thatigkeit
selbst bestehen soll. Dafiir bestdtiget sie vollauf das von uns
vorhin Dargelegte. Das Niedere verhalt sich dem Hohern gegen-
iiber stets wie der Stoff, also passiv, niemals aber aktiv.
Dieser Grundsatz ist von allgemeiner Giltigkeit. Daher ist die
Bewegung des Hohern jederzeit der Natur und Ursache nach
friher als das Bewegtwerden und die Bewegung, aktiv gefalst,
des Beweglichen. Das Hohere fithrt die Bewegung dadurch aus,
dals es dem Niedern eine Form mitteilt. Folglich besteht das
Bewegtwerden oder die Bewegung, passiv genommen, des Nie-
dern in dem Empfange und der Aufnahme dieser Form. Aus
diesem aufgenommenen innern formellen Princip folgt dann die
Bewegung im aktiven Sinne des Bewegten. Jede Kreatur
und jede Potenz der Geschopfe verhalt sich demmach der Uber-
natur und Gott gegeniiber passiv, nicht aktiv.

Mit Bezug auf die aktiven Potenzen im Menschen kommt
indes noch ein anderer Umstand in Betracht. Diese Potenzen
sind namlich nicht so sehr direkt, sondern mehr indirekt
oder per redundantiam fir die Ubernatur empfinglich. Es lifst
sich zwar nicht bestreiten, dals auch das sinnliche Strebever-
mogen und der zornmiitige Teil im Menschen, also der pars
concupiscibilis und irascibilis unmittelbar das Substrat fiir die
von Gott verliehenen iibernatiirlichen Tugenden bilden kdnnen.
Die Tugend des Starkmuts und der Mifsigkeit hat den ibr ent-
sprechenden sinnlichen Teil zu ihrem Subjekte. Ab omnibus
conceditur aliquas virtutes in irascibili et concupiscibili esse,
sicut temperantiam in concupiscibili, et fortitudinem in irascibili.
S. Thom. Quaest. disp. de virtut. in comm. q. 1. a. 4. Allein
man darf nicht vergessen, dals dieser sinnliche Teil im Menschen
passive, keineswegs aber aktive Potenzen besitzt. Die potentia
concupiscibilis et irascibilis ist eine passive Potenz. Folglich
stolst die Thatsache, dafls in diesem sinnlichen Teile iiberna-
tirliche Tugenden sein kOnnen, unsere Behauptung von der
blofs indirekten Empfinglichkeit der aktiven Potenzen im
Menschen nicht um. Freilich, fiir denjenigen, der die potentia
obedientialis des Menschen ausschlielslich in den Verstand
und Willen versetzen will, wie Dr. Kranich: a. a. O, S. 51,
wirkt die genannte Thatsache allerdings vernichtend. Mit
Bezug auf die aktiven Potenzen indessen bleibt es immer wahr,
dals sie nicht direkt das Substrat fur die Tugenden abgeben



102 Die potentia obedientialis der Kreaturen.

konnen, Illae potentiae, quae nullo modo possunt esse humanae,
ad quas nullo modo se extendit imperium rationis, sicut sunt
vires animae vegetabilis, non possunt esse subjectum virtutis.
S. Thom. Quaest. disp. de virt. in comm. q. 1. a. 3. ad 4. —
Inter potentias animae non sunt activae nisi intellectus agens,
et vires animae vegetabilis, quae non sunt aliquorum habituum
subjecta. Aliae autem potentiae animae sunt passivae, principia
tamen actionum animae existentes secundum quod sunt motae
a suis activis. ib. ad 5. Die iibernatiirlichen Giiter in dem Wesen
der Seele und in den geistigen Potenzen teilen sich aber auch
den aktiven Potenzen des Leibes mit, stromen auf diese Po-
tenzen iiber. In diesem Leben trifft das allerdings nicht zu,
aber es wird der Fall sein bei der Auferstehung. Post resur-
rectionem ex ipsa beatitudine animae, ut Augustinus dicit, fiet
quaedam refluentia in corpus, et in sensus corporeos, ut in suis
operationibus perficiantur. S. Thom. Summ. theol. 1. 2. q. 3. a. 3.
— KEx beatitudine animae fiet redundantia ad corpus, ut et ipsum
sua perfectione potiatur. Unde Augustinus dicit, tam potenti
natura Deus fecit animam, ut ex ejus plenissima beatitudine
redundet in inferiorem naturam incorruptionis vigor. ib. q. 4. a. 6.

Daraus geht zur Geniige hervor, dafs die aktiven Potenzen
im Menschen ebenfalls eine poteutia obedientialis haben,
aber auch, dals nicht sie selber diese gehorsame Potenz sind.
Sie erweisen sich als empfidnglich fiir den Einfluls Gottes und
fir die Giiter der Ubernatur. Den allerbesten Beweis dalfiir
bietet uns der Zustand des ersten Menschen vor der Siinde, der
status justitiae originalis Adams. Allein daraus folgt in keiner
Weise, dals die aktiven Potenzen im Menschen selber die
potentia obedientialis bilden. KEs wird sich eben zeigen, dals
diese gehorsame Potenz etwas ganz anderes ist, als die Vertei-
diger einer realen Potenz, also einer Qualitdt behaupten.
Ganz und gar falsch ist, soviel konnen wir jetzt schon sagen,
die Sentenz des Dr. Kranich: a. a. O. 8. 51, die potentia obe-
dientialis konne nach Thomas nur im Sinne einer Potenz
des HErkennens und Begehrens verstanden werden. Die
gehorsame Potenz im Leibe selbst des Menschen beweist
das gerade Gegenteil. Das Princip, welches lautet, die Potenz
miisse dort sein, wo der entsprechende Akt sich befindet, 1afst
keinerlei Ausnahme zu. Denn jede Potenz wird von ihrem Akte
informiert. Sie mufs folglich diesen Akt in sich, nicht in
einem andern, aufnehmen. Aus der Potenz und dem Akte
wird Eins. Konnte man nun die potentia obedientialis nur als
Erkenntnis- und Begehrungsvermiogen fassen, so wéren die



Die gehorsame Potenz ist nicht eine passive Potenz. 103

aktiven Potenzen im Menschen, der Leib desselben fiir die
iibernatiirlichen Giiter der Gnade und Glorie in keiner Weise
empfadnglich. Sie hitten fiur die Ubernatur keine gehorsame
Potenz. Dies aber ist ganz und gar uanrichtig.  Schon unsere
Stammeltern besalsen auch in dieser Beziehung iibernatiirliche
Griiter, wie die Lehre von den verschiedenen dona des ersten
Menschen vor der Siinde bezeugt. Ebenso unzweifelhaft erfreute
sich die menschliche Natur in Jesus Christus dieser iibernatiir-
lichen Giiter. Allerdings wurde mit Bezug auf die Verherr-
lichung des Leibes die redundantia der Glorie, in welcher sich
die Seele befand, verhindert. Allein dieses geschah durchaus
aus freiem Willen von Seite Gottes. Es hatte an sich der Seele
Jesu Christi weder an der dazu nétigen Verherrlichung, noch
dem Leibe an der erforderlichen Empfanglichkeit gefehlt,
wie die Verklarung auf Tabor beweist. Nach der Auferstehung
zeigte der Leib des gottlichen Heilandes ohnedies in der aller-
bestimmtesten Weise, dals er eine potentia obedientialis besitze.
Dieses grofse Vorbild ist maflsgebend fiir alle Menschen. Die
gehorsame Potenz in den aktiven Vermoigen, wie selbst im
Leibe des Menschen, lafst sich demnach auf gar keine Weise
in Abrede stellen.

Daraus ergibt sich dann auch die totale Unrichtigkeit der
Behauptung, nach S. Thomas konne die potentia obedientialis
nur im Sinne einer Potenz des KErkennens und Begehrens ver-
standen werden. Der Autor meint zwar, als positive, reale,
natiirliche Potenz konne sie nach S. Thomas nur in diesem Sinne
verstanden werden. Allein zunichst miifste doch bewiesen, nicht
blofs behauptet werden, dals S. Thomas unter der potentia obe-
dientialis eine positive, reale, natiirliche Potenz verstehe; und
dann ist es abermals falsch, dafs unter der potentia obedien-
tialis nicht auch noch eine andere positive, reale, natiirliche
Potenz, als die des Erkennens und Begehrens verstanden werden
konnte. In unserem Falle miilste sogar eine andere verstanden
werden. Daraus ist abermals klar, dals wir das Wesen der
gehorsamen Potenz nicht in der aktiven Potenz suchen diirfen.
Die aktive Potenz hat eine gehorsame Potenz, ist aber nicht
diese gehorsame Potenz selber.

X. Die gehorsame Potenz ist nicht eine passive Potenxz.

Nun haben wir noch eine Potenz als reales Accidens,
als reale Qualitdt, die passive, zu betrachten. Lilst sich
vielleicht die passive Potenz mit der gehorsamen identifizieren?



104 Die potentia obedientialis der Kreaturen.

Man konnte an sich dazu geneigt sein, denn der englische Lehrer
nennt die gehorsame Potenz bestindig passive Potenz, wie
auch von den Gegnern eingestanden wird. Allein wenn wir
der Sache ndher auf den Grund gehen, so sind wir gendtiget,
auch diese Annahme abzuweisen. Die gehorsame Potenz ist
nicht eine positive, reale, natiirliche, passive Potenz.

Die Beweise dafiir schopfen wir aus folgender Erwégung.
Das Wesen einer Potenz wird von uns durch den entsprechenden
Akt, der Akt aber aus dem formellen Objekte erkannt. Nun
gehort aber das Objekt eingestandenermafsen der Ubernatur
an. Es handelt sich ja hier um die Giiter der Ubernatur und
um das aufserordentliche Einwirken Gottes, um jenen Ein-
flufs Gottes, welcher der Natur der Geschopfe nicht gebiihrt.
Aus diesem iibernatiirlichen Objekte erhalten wir somit die
Erkenntnis der entsprechenden Potenz. Man konnte allen-
falls das Princip leugnen, dals die Potenz aus dem Akt und
Objekt erkannt wiirde. Allein die Richtigkeit dieses Princips
wird nicht beanstandet. Wenn also behauptet wird, der Akt
und das Objekt der potentia obedientialis seien iibernatiirlich,
sie selbst aber ihrem Wesen nach, falls es eine positive, reale
Potenz ist, natiirlich (Dr. Kranich: a. a. O. 8. 50), so miissen
wir doch fragen, woher man weils, dals es ihrem Wesen nach
eine natiirliche Potenz ist? Das Objekt sagt uns nicht blofs
nichts davon, sondern das gerade Gegenteill. Und aus dem
Objekte erkennen wir die Potenz. Somit ist die Lehre, die
potentia obedientialis bilde eine positive, reale Potenz, also ein
Accidens, eine Qualitdt, eine durch gar nichts bewiesene
Behauptung. Aber sie ist noch mehr als das, denn sie schlielst
einen argen Widerspruch in sich. Man will etwas erkennen
und gibt vor es zu erkennen, was man gar nicht erkennen kann.
Das tibernatiirliche Objekt weist nicht auf eine natiirliche
Potenz hin, représentiert nicht eine natiirliche Potenz, und
was nicht durch das Objekt représentiert wird, das kann von
uns auch nicht erkannt werden. Die ganze Beweisfiihrung,
die potentia obedientialis bilde eine positive, reale, natiir-
liche Potenz, hdngt demnach vollstindig in der Luft. Und dies
selbst dann, wenn man darunter eine passive Potenz versteht.
Allerdings gilt dies mnoch vielmehr von der aktiven oder der
Potenz in actu.

Ferner steht der passiven natiirlichen Potenz der Umstand
hindernd im Wege, dals die Potenz vom Akte und Objekte be-
stimmt und specifiziert wird. Merkwiirdigerweise hat man
auch gegen diesen Grundsatz des hl. Thomas nichts einzuwenden.



Die gehorsame Potenz ist nicht eine passive Potenz. 105

Im Gegenteil wird derselbe, wie Dr. Kranich bemerkt, a. a. O.
5. 81, selbst von Suarez als richtig befunden. Noch merkwiir-
diger ist dann allerdings die Erschemung, dafls Suarez erst weiter
untersuchen will, ob die gehorsame Potenz eine natiirliche
oder eine iibernatiirliehe sel. Und warum bedarf es dann
hieriiber noch einer eingehenderen Untersuchung? Ja, weil
der Grundsatz, dals jede Potenz nach ihrem Akte und Objekte
sich bestimme und specifiziere, richtig sei. Das ist nun geradezu
sonderbar! Wenn die Potenz von ihrem Objekte specifiziert
wird, und dieses Objekt gehort anerkanntermafsen der Uber-
natur an, dann ist jede weitere Untersuchung, ob die Potenz
eine natiirliohe oder eine iibernatiirliche sei, hochst tiber-
flissig. Das Princip als richtig zugeben, und die Konsequenz
daraus leugnen oder wenigstens in Zweifel stellen, das ist ein
sehr unphilosophisches Vorgehen. Fir den hl. Thomas
wenigstens gab es in dieser Beziehung keinen Zweifel. Ist der
Akt in der Kategorie der Substanz, so mufs die Potenz der
namlichen Kategorie angehtoren. Untersteht der Akt der Kate-
gorie des Accidens, so trifft dies auch mit der Potenz zu. Ebenso
urteilt der enghsche Lehrer mit Bezug auf die Ordnung der
Natur und Ubernatur. Daher lautet das Princip: potentia et
actus sunt in eodem genere. Der hl. Thomas stellt aber noch
andere Grundsidtze auf. So sagt er unter andern: ,jeder pas-
siven Potenz entspricht eine aktive Potenz in der Natur.“
Nulla autem potentia passiva invenitur in natura, cui non respon-
deat aliqua potentia activa, potens eam in actum reducere; alias
talis potentia frustra esset. Sent. I. d. 12. q. 1. a. 1. — Potentia
enim passiva ad illa solum est in potentia, in quae potest pro-
prium ejus activum. Omni enim potentiae passivae respondet
potentia ‘activa in natura. Summ. ctr. Gent. lib. IIL. c. 45.
Anderswo heifst es: ,die passive Potenz “erstreckt sich blols
auf das, was das Aktive derselben Gattung vermag.“ Potentia
passiva non extendit se ad plura quam virtus sul activi, secundum
quod dicit Commentator, quod nulla potentia passiva est in natura,
cul non respondeat sua potentia activa naturalis. Sent. I1L. d. 26.
q. 1. a. 2. Vergl. De veritate. q. 18. a. 2.

Nun bilden aber die Giiter der Ubernatur das Aktive
fiir die potentia obedientialis, die unbedingt nicht derselben
Gattung angehoren, weil sie eben ibernatiirliche Giiter
sind. Ebenso ist das Aktive in der Natur nach der Lehre des
hl. Thomas die Abstraktionskraft, der intellectus agens. Dieser
entspricht der passiven Potenz in der Natur. Alles das, was
der intellectus agens zu abstrahieren vermag, das ist die passive



106 Die potentia obedientialis der Kreaturen.

Potenz, der intellectus possibilis, zu erkennen imstande. In
natura autem humana duplex potentia ad intelligendum invenitur.
Una quasi passiva quae est intellectus possibilis; alia quasi activa,
quae est iptellectus agens. Et ideo intellectus possibilis secundum
naturalem viam non est in potentia nisi ad illas formas,
quae per intellectum agentem intelligibiles fiunt. Illae autem non
sunt nisi formae sensibilium rerum, quae a phantasmatibus ab-
strahuntur. 8. Thom. de veritate. q. 18. a. 2. Da also die
Giter der Ubernatur nicht der Abstraktionskraft unterstehen,
s0 hat der Mensch ihnen gegeniiber auch keine passive, natiir-
liche Potenz.

Damit kommen wir auf eine andere paradoxe Behauptung
zu sprechen. Man sagt nadmlich, der Mensch besitze ein natiir-
liches Verlangen, Gott zu schauen, er habe die Erkenntnis,
dafs es noch eine intensivere, hohere und vollkommenere Art
Gott zu erkennen, gebe, als die der Abstraktion. (Dr. Kranich:
a. a. 0. 8. 55.) Auch nach dem hl. Thomas sei der Mensch
von Natur fdhig der Anschauung Gottes. (Dr. Kranich:
a. a. 0. 8, 41.) Nach Thomas sei dem Menschen die Fahig-
keit. und Empfanglichkeit fiir das Ubernatirliche aner-
schaffen, besitze derselbe hierfiir eine capacitas naturalis.
A. a. O. 8. 50.

Die eine Behauptung ist so falsch wie die andere, sollte
sie im Sinne der Verteidiger einer positiven, realen, natiir-
lichen potentia obedientialis verstanden werden. Der Mensch
hat keine natiirliche Erkenntnis, dafs es noch eine hdhere,
intensivere, vollkommenere Erkenntnis Gottes gebe, dals es viel-
leicht doch moglich sei, Gott zu schauen. Er besitzt auch kein
natiirliches Verlangen, Gott zu schauen. Er hat dazu gar
keine Potenz. Diese hohere Erkenntnis Gottes untersteht nicht
der Abstraktionskraft, dem intellectus agens. Folglich hat der
Mensch vor Natur aus nicht einmal dazu eine Potenz, um-
soweniger dann einen A kt. It ideo intellectus possibilis secun-
dum naturalem viam non est in potentia nisi ad illas
formas, quae per intellectum agentem intelligibiles
fiunt. Niemand wird hoffentlich der Ansicht sein, die Wesen-
heit Gottes selber werde durch den intellectus agens fir den
Menschen intelligibel gemacht. Folglich vermogen wir Gott
nur aus den sichtbaren, sinnenfélligen Dingen zu erkennen. Allein
diese sinnenfilligen Dinge reprisentieren in keiner Weise das
Wesen Gottes, wie es in sich ist. Darum ist es ganz und gar
falsch, dafs der Mensch die Potenz fur eine andere, als die
abstraktive Erkenntnis Gottes von Natur aus in sich habe.



Die gehorsame Potenz ist nicht eine passive Potenz. 107

Nam substantiae immateriales sunt intelligibiles per seipsas, non
quia nos eas intelligibiles facimus. Xt ideo intellectus possibilis
noster non potest se extendere ad aliqua intelligibilia nisi per
illas formas, quas a phantasmatibus abstrahit. Kt inde est, quod
nec Deum, nec alias substantias immateriales cognoscere possumus
naturaliter, nisi per res sensibiles. S. Th. 1. ¢. Wie jedermann
sieht, spricht der hl. Thomas hier nicht von einem Nicht-
konnen, als wire die Potenz dazu zu schwach, als hétte sie
nur einen ,actus imperfectus und ,,inefficax®, sondern er negiert
den Gegenstand, das Objekt fir diese natiirliche Potenz.
Intellectus possibilis noster non potest se extendere ad aliqua
intelligibilia naturaliter, nisi per formas abstractas. Wo
aber kein Objekt ist, da ist auch keine Potenz. Fiir etwas,
was gar nicht erkennbar ist fiir unsere Natur, haben wir
auch keinerlel natiirliche Potenz.

Man entgegnet uns darauf: aber nach dem hl. Thomas besitzt
der Mensch das natiirliche Verlangen, die Wesenheit der
Ursache kennen zu lernen, sobald er die Wirkungen derselben
erkennt. Somit, argumentiert Suarez bei Dr. Kranich: a. a. O.
S. 59. Anm. 2, ist der terminus dieses Verlangens die visio
Dei. Ahnlich Ripalda daselbst, selbstverstindlich unter Berufung
auf den englischen Lehrer, weil es schon einmal nicht anders geht.

Wir geben das natiirliche Verlangen des Menschen un-
bedingt zu, leugnen aber ebenso entschieden, dafs der terminus
dieses Verlangens die visio Deil sei. Der Mensch hat nur das
zu erkennen ein natiirliches Verlanger, was ihm in irgend
einer Weise repréasentiert wird. Ignoti nulla cupide. Nun
reprasentiert aber keine einzige Wirkung, keine Kreatur, die
Wesenheit Gottes, wie sie in sich ist. Folglich bildet diese
Wesenheit nicht den terminus des natiirlichen Verlangens.
Unsere Begriffe und Erkenntnisse von Gott, die wir von Natur
aus vermittelst der Kreaturen gewinnen, sind ja sédmtlich nur
analoger Ahnlichkeit mit dem Wesen Gottes selber. Die
analoge Ahnlichkeit aber reprisentiert in keiner Weise Gottes
Wesenheit, wie sie in sich ist. Somit geht unser natiir-
liches Verlangen auch nur dahin, das Wesen der Ursache
insofern und insoweit kennen zu lernen, als die Wirkungen
dasselbe darstellen oder reprédsentieren. Sollte der Mensch
wirklich ein Verlangen nach der Wesenheit Gottes in sich
tragen, so miifste die Ahnlichkeit der Ursache dem Verstande
unmittelbar aus der Ursache, nicht aus dem Effekte ein-
geprigt werden. Dann ist aber diese Erkenntnis der Ursache
fiir den Verstand nicht mehr eine natiirliche, sondern eine



108 Die potentia obedientialis der Kreaturen,

ibernatiirliche. Haec tria in visione intellectuali inveniuntur:
ut lumini corporali respondeat lumen intellectus agentis, quasi
medium sub quo intellectus videf; speciel vero visibili species
intelligibilis, qua intellectus possibilis fit actu intelligens; medio
vero, a quo accipitur visi cognitio sicut a speculo, comparatur
effectus, a quo in cognitionem causae devenimus. Et ita
similitudo causae nostro intellectui imprimitur non immediate
ex causa, sed ex effectu, in quo similitudo causae resplendet.
Unde hujusmodi cognitio dicitur specularis, propter similitudinem
quam habet ad visionem, quae fit per speculum. S. Thom. De
veritate. q. 18.-a. 1. ad 1.

Daraus leuchtet ein, mit wie wenig Recht man sich auf den
hl. Thomas stiitzt, wenn man dem Menschen ein natirliches
Verlangen nach der Anschauung Gottes zuschreibt. Der Mensch
hat nach der ausdriicklichen Lehre des englischen Meisters dafiir
nicht einmal eine Potenz. In nullo enim genere potentia pas-
siva naturalis se extendit ultra id, ad quod se extendit po-
tentia activa ejusdem generis. Sicut potentia passiva in natura
non invenitur nisi respectu eorum ad quae aliqua potentia activa
naturalis se potest extendere. In animae autem humanae intellectn
duplex potentia invenitur: una quasi passiva, scilicet intellectus
possibilis; et alia quasi activa, scilicet intellectus agens. Unde
intellectus possibilis naturaliter non est in potentia, ut in
eo flant nisi ea, quae intellectus agens natus est facere; quamvis
per hoc non excludatur, quin aliqua alia in eo fieri possint ope-
ratione divina, sicut et in natura corporali per operationem
miraculi, Actione autem intellectus agentis non fiunt in-
telligibilia ea quae sunt de seipsis intelligibilia, cujusmodi
sunt essentiae angelornm, sed ea quae sunt de seipsis potentia
intelligibilia, qualia sunt essentiae rerum naturalium, quae per
sensum et imaginationem capiuntur. Unde in intellectu possibili
naturaliter non fiunt, nisi illae species intelligibiles, quae sunt
a phantasmatibus abstractae. Per hujusmodi autem species im-
possibile et pervenire ad intuendam essentiam substantiae
separatae, cum sint improportionabiles, et quasi alterius
generis cum ipsis essentiis spiritualibus. 3. Thom. De veritate.
q. 1. a. b.

Um zu beweisen, dafs der Mensch ein natiirliches Ver-
langen habe, Gott zu schauen, und dals diese visio Dei den ter-
minus des genannten Verlangens ausmache, miifste doch vor
allem dargethan werden, dals diese visio Del dem natiirlichen
Verstandesvermogen irgendwie dargestellt werde. Dies ge-
schieht durch den Effekt, durch die Kreaturen, sagt man.



Die gehorsame Potenz ist nicht eine passive Potenz. 109

Allein diese sind improportionabiles, antwortet der hl. Thomas.
Diese sagen uns vielmehr, was die Wesenheit Gottes nicht ist,
keineswegs aber, was sie ist. Intellectus potest abstrahendo
pervenire ad quidditatem rei naturalis non habentem aliam quiddi-
tatem. Quam quidem intelligere potest, quia eam a phantasma-
tibus abstrahit. Et est facta intelligibilis per lumen intellectus
agentis, ex quo habet quod ea possit perfici sicut propria per-
fectione. Sed ex hac quidditate non potest assurgere ad
cognoscendum essentiam substantiae separatae, eo quod ista quid-
ditas est omnino deficiens a repraesentatione illius
quidditatis; cum non omnino eodem modo quidditas inveniatur
in substantiis separatis et rebus materialibus, sed quasi aequi-
voce. l. c. ad 6. Aus dieser Stelle des englischen Lehrers
geht ganz deutlich hervor, dafs dem Menschen die natiirliche
Potenz fur die Erkenntnis der Wesenheit Gottes ganz und gar
fehlt. Und der Grund davon ist, weil kein Objekt existiert,
diese Wesenheit Gottes in sich dem Menschen zu représen-
tieren, solange es sich blofs um seine Natur handelt. P. Ripalda
scheint wenigstens die Gescheiteren unter den Menschen fiir
fahig zu halten, den Schopfer in sich selbst zu schauen, denn
er sagt: omnes homines, praesertim sapientes, visis creaturis
naturaliter excitantur in studium, ac desiderium videndi crea-
torem. Wie es sich aber mit diesen ,Sapientes thatséchlich
verhilt, sagt uns der hl. Thomas sehr genau. Superioris
rationis objectum secundum condifionem naturae non est
ipsa divina essentia, sed rationes quaedam a Deo 1n mentem
influentes et a creaturis acceptae, quibus ad aeterna conspicienda
perficimur. De veritate. q. 18. a. 1. ad 9. Die Berufung auf
den hl. Thomas ist somit eine sehr ungliickliche, denn der eng-
lische Lehrer verteidigt iiberall das gerade Gegenteil von dem,
was man ihm unterschiebt.

Dies kann aber auch gar nicht anders sein. Denn S. Thomas
ist nicht der Mann, der ein Princip aufstellt, um dasselbe sofort
wieder umzustofsen Nun lautet aber ein Princip des Doctor
Angelicus, jede Potenz werde von ihrem entsprechenden Akte
und Objekte spec1f1z1ert und bestimmt. Das Objekt, die
Wesenheit Gottes in sich, gehort durchaus der Ubernatur
an. Folglich muls auch die Potenz eine iibernatiirliche sein.
Der Mensch besitzt fiir dieses Objekt keinerlei natiirliche
Potenz, weder eine passive, noch eine aktive.

Dazu kommt noch ein weiterer Grund, warum die gehorsame
Potenz nicht eine positive, reale, natiirliche, passive
Potenz sein kann. Wir haben frither gesehen, dals nach der



110 Die potentia obedientialis der Kreaturen.

Lehre des hl. Thomas die Gnade unmittelbar in dem Wesen
der Seele, nicht in deren Potenzen aufgenommen wird. Nun
kennt aber der englische Lehrer nur zweil positive, reale
Potenzen der Seele selber, ndmlich den Verstand und Willen.
Diese beiden Potenzen sind natiirliche und zugleich passive
Potenzen der Seele. Von einer dritten positiven, realen,
natiirlichen Potenz der Seele weils der hl. Thomas nichts.
Allein die Gnade wird nicht in diesen beiden realen Potenzen
der Seele, sondern im W esen der Seele aufgenommen. Folglich
mufs dleses Wesen selber als potentia obedientialis betrachtet
werden gemdls dem durchaus richtigen Grundsatze: dals die
Potenz dort sein miisse, wo ihr Akt ist. Aber die Wesen-
heit der Seele bildet keine positive, reale, natiirliche Poteng,
sondern unterscheidet sich vielmehr sachlich von den Potenzen.
Daraus ergibt sich zur Evidenz, dals die potentia obedientialis
nicht eine positive, reale, natiirliche Potenz ausmachen kann.
Daher sagt der englische Lehrer auch nicht, die Gnade werde
in der Potenz der Seele, sondern in der Seele, unmittelbar im
Wesen der Seele aufgenommen. 8. Thomas konnte sich aber
unmoglich in dieser Weise ausdriicken, wire die gehorsame
Potenz eine positive, reale, natiirliche Potenz. Dr. Kranich meint
zwar, a. a. 0. 8. 51, als positive, reale, natiirliche Potenz konne
nun die potentia obedientialis nur im Sinne einer Potenz des
Erkennens und Begehrens nach Thomas verstanden werden.
Allein der Autor beweist damit, dals er den hl. Thomas selbst
gar nicht gelesen hat. Wenn wir unter der potentia obe-
dientialis nur die Potenz des Erkennens und Begehrens zu ver-
stehen haben, so hat die Wesenheit der Seele gar keine potentia
obedlentlahs ist dieselbe fiir die Giiter der Ubernatur gar
nicht empfé’.ngllch Wie kann sie aber dann die Gnade in
sich selber, nicht in ihrem Erkenntnis- und Begehrungsver-
mogen aufnehmen? Dieser Wiederspruch ist unldsbar. Ohne
die entsprechende Empfanglichkeit vermag sie absolut nicht
die Gnade in sich aufzunehmen. Allein die wirkliche Auf-
nahme beweist, dals sie dafiir eine Empfinglichkeit besals.
Diese Empfinglichkeit aber ist nichts anderes als die potentia
obedientialis, wie die Gegner zugestehen miissen. Nennen
sie ja doch die gehorsame Potenz bestindig die Empfanglichkeit
fir die Giiter der Ubernatur. So erweist sich denn die Theorie
von der potentia obedientialis als einer positiven, realen, natiir-
lichen Potenz abermals als durchaus unrichtig.

Nicht allein die Wesenheit des Menschen, sondern auch
seine Vermdgen oder Potenzen sind ohne Zweifel fiir die Giiter



Die gehorsame Potenz ist nicht eine passive Potenz. 111

der Ubernatur empfinglich. Die von Gott eingegossenen
Tugenden befinden sich sémtlich in den Potenzen des Menschen,
teils im Verstande und Willen, teils im sinnlichen Teile, wie
wir friilher nachgewiesen haben. Diese Potenzen besitzen folglich
ebenso, wie die Wesenheit selber, eine potentia obedientialis.
Was ist nun die potentia obedientialis in diesen Potenzen? Bildet
sie eine positive, reale, natiirliche Potenz, so haben wir
eine hochst sonderbare Thatsache vor uns. Es befindet sich
namlich dann eine positive, reale, natiirliche Potenz in der
andern, die eine Potenz ist Substrat fiir die andere. Allein
dies kann nicht sein. Die Potenz kann zwar das Substrat
abgeben fir die Form, fiir den Akt, aber niemals fiir eine
andere Potenz.

Dies ist nicht der Fall, entgegnet man uns. Die potentia
obedientialis unterscheidet sich nicht real von den Potenzen,
z. B. vom Verstande und Willen, sondern diese Potenzen selber
sind die potentia obedientialis. , Als positive, reale, natiirliche
Potenz kann nun die potentia obedientialis nur im Sinne einer
Potenz des Erkennens und Begehrens nach Thomas verstanden
werden.“ — Der Rede Sinn ist etwas dunkel. Will man damit
sagen, die Giiter der Ubernatur wiirden in einem positiven,
realen, natiirlichen Substrate aufgenommen, so hat es damit
seine volle Richtigkeit. Die Gnade, die Tugenden, kurz jede
Einwirkung Gottes auf die Natur wird keineswegs im Nichts,
sondern in der Natur selber, also in einem positiven, realen Sub-
strate aufgenommen. Wire kein positives, reales Substrat vor-
handen, so hitten wir lauter Schopfungen aus Nichts vor uns.
Allein, folgt dann daraus, dals die potentia obedientialis eine
positive, reale, natiirliche Potenz dieses aufnehmenden Sub-
strates bilde? In keiner Weise. Unter einer positiven, realen,
natiirlichen Potenz versteht die Philosophie ein Accidens, eine
Qualitdt. Diese Qualitit unterscheidet sich der Sache nach
oder real vom Substrate, welchem sie inhériert. Ist nun die
potentia obedientialis in Wahrheit eine positive, reale, natiirliche
Potenz, so mufs sie ein Accidens, eine Qualitdt ausmachen
und sich real unterscheiden vom Substrate, welchem sie
inhériert. Denn nur in diesem Sinne spricht die Philosophie von
einer positiven, realen Potenz. Wenn dagegen angefiihrt wird,
.die Potenz des Erkennens und Begehrens selber bilde als
positive, reale, natiirliche Potenz die potentia obedientialis, folglich
sei diese potentia obedientialis eine positive, reale, natiirliche
Potenz, so miissen wir gegen eine derartige Schlufsfolgerung
entschieden Verwahrung einlegen. Wir wollen die vollstindige



112 Die potentia obedientialis der Kreaturen.

Unrichtigkeit derselben an einigen Beispielen nachweisen. Nach
der Lehre der Scholastik wird die substantielle Form im Urstoff
aufgenommen. Nicht das Nichts, sondern eine positive Rea-
litdt, der Urstoff,- bildet das Substrat fiir die Form. Somit
bildet der Urstoff die Potenz fiir die substantielle Form. Konnen
wir nun logisch richtig sagen: also ist diese Potenz fiir die
substantielle Form eine positive, reale, natiirliche Potenz?
Durchaus nicht. Unter Potenz versteht man, wie bereits hervor-
gehoben wurde, eine vom Wesen des Dinges real unterschiedene
Qualitat. Es wire in unserm Falle zu beweisen, dals nicht
der Urstoff selber unmittelbar, sondern eine von ihm real unter-
schiedene Qualitdt das Substrat fiir die Aufnahme der genannten
Form abgebe. Trifft dies zn, dann kann man sagen, der Urstoff
habe eine positive, reale, natiirliche Potenz zu der sub-
stanfiellen Form. Ist aber der Urstoff selber unmittelbar das
Substrat fiir diese Form, so sagen wir zwar, der Urstoff sei in
der Potenz zu der Form, allein es wére ganz und gar im Wider-
spruche mit der Logik, wollten wir sagen, die Potenz des
Urstoffs zu der Form bilde eine positive, reale, natirliche
Potenz. Dasselbe mufs behauptet werden mit Bezug auf das
Wesen der Seele gegeniiber der Gnade. Die Gnade wird
unmittelbar in dem Wesen der Seele aufgenommen. Dieses
Wesen selber ist unmittelbar das Substrat fiir die Gnade. Es
bildet somit die Potenz, und die Gnade ist sein Akt. Darf
man nun schliefsen: also ist diese Potenz, die potentia obedien-
tialis eine positive, reale, natiirliche Potenz? Unbe-
dingt nein. Es handelt sich in unserer Frage doch wahrlich
nicht darum, ob das Substrat, in welchem die Gnade aufge-
nommen wird, etwas Positives, Natiirliches, Reales sei. Dariiber
ist kein Wort zu verlieren, indem doch jedermann weils, dals
die Uberpatur nicht in dem Nichts aufgenommen wird. Wer
also erkldrt, die potentia obedientialis sei eine positive, reale,
natiirliche Potenz, weil sie nichts anderes ausmache als das Er-
kenntnis- und Begehrungsvermoigen, der beweist damit, dafs er
die ganze Sache absolut nicht versteht. Der weils gar nicht,
um was es sich bei dieser Frage handelt. Ist die potentia
obedientialis, das Wesen der Seele der Gnade gegeniiber, eine
positive, reale, natiirliche Potenz, so mufls sich dieselbe
vom Wesen der Seele als Accidens, als Qualitdt real
unterscheiden. Dies aber ist durchaus falsch. Denn anderen
Falls wiirde die Gnade nicht unmittelbar im Wesen der Seele,
sondern in dieser positiven, realen, natiirlichen Potenz des
Wesens der Seele aufgenommen. Somit ist die potentia



Die gehorsame Potenz ist nicht eine passive Potenz. 113

obedientialis des Wesens der Seele nicht eine positive, reale,
natiirliche Potenz. Gleichwie der Urstoff durch sich selber,
unmittelbar durch seine Wesenheit, nicht aber durch eine positive,
reale Potenz, in der Potenz zu der Form, die Potenz fiir die
Form ist, ebenso verhilt es sich mit dem Wesen der Seele gegen-
iiber der Gmnade. Deshalb darf man aber weder den Urstoff,
noch das Wesen der Seele eine positive, reale Potenz nennen,
weil sie kein Accidens, keine Qualitét sind.

Was wir soeben gesagt, gilt auch hinsichtlich des Verstandes
und Willens, sowie des sinnlichen Teiles mit Bezug auf die von
Gott verliehenen Tugenden. Sie alle nehmen die iibernatiir-
lichen Giiter unmittelbar, nicht durch eine positive, reale, natiir-
liche Potenz in sich auf. Folglich besteht auch ihre potentia
obedientialis mnicht in einer positiven, realen, natiirlichen
Potenz, indem die pot. obed. sich von ihnen selber nicht real
unterscheidet.

Die potentia obedientialis der Kreaturen, welche es immer
sein mogen, besteht demnach keineswegs in einer von dem Wesen
dieser Kreaturen sachlich unterschiedenen, positiven, realen,
natiirlichen Potenz. Wenn Dr. Kranich a. a. O. 8. 52 sagt,
nach der Anschauung des hl. Thomas hitte Gott in dem Falle,
dals er beabsichtigt hétte, den Menschen zu der iibernatiirlichen
Ordnung zu berufen, ihn aber eine Zeit lang ohne die iber-
natiirlichen Giiter gelassen, ihm noch mit Riicksicht auf die
baldige Erhebung ein besonderes, natiirliches Vermogen
eben als potentia obedientiae gegeben, so haben wir auf diese
Anschauung des hl. Thomas nichts mehr zu antworten. Welcher
Anschauung der hl. Thomas ist, haben wir im Vorausgehenden
gesehen. Manche Autoren leiden nicht blofs ganz bedenklich
an Mangel der Kenntnis der Lehre des hl. Thomas, sondern
ebenso auch am Mangel der Kenntnis richtiger philosophischer
Begriffe. Dagegen liafst sich allerdings nichts thun. Auf der
volligen Unkenntnis dariiber, was eine positive, reale, natiirliche
Potenz eigentlich ist, beruht die ganze Argumentation der Gegner.
Jede Kreatur, zumal aber der Mensch, ist fiir die Einwirkung
Gottes, fiir die Giiter der Ubernatur empfinglich. Diese
Empfidnglichkeit nennen wir potentia obedientialis. Folglich
ist diese potentia obedientialis eine positive, reale, natiirliche
Potenz. So lautet das Argument. Damit die potentia obedien-
tialis eine positive, reale, natiirliche Potenz ausmache, dazu ist
vor allem ihr realer Unterschied vom Substrat, in welchem
sie ist, vom Subjekt, welches eine potentia obedientialis hat,
durchaus notwendig. Sie mufs diesem Substrate gegeniiber

Jahrbuch fiir Philosophie ete. IX. 8



114 Die potentia obedientialis der Kreaturen.

ein Accidens, eine Qualitdt bilden. Ist dieses nicht der Fall,
dann ist die potentia obedientialis in keiner Weise eine positive,
reale, natiirliche Potenz. Wie sich die Sache thatsachlich ver-
halt, haben wir soeben nachgewiesen. Diese Potenz unterscheidet
sich nicht real vom Substrate, ist keine Qualitdt des Substrates.

Hin anderes Mal argumentlert man also: das Substrat,
in welchem die Giiter der Ubernatur Aufnahme finden, ist etwas
Positives, Reales; folglich ist die potentia obedlentlahs dieses
Substrates eine positive, reale, natiirliche Potenz. Und in der
That besitat die Wesenheit der Kreaturen, z. B. des Menschen
die Empfianglichkeit fiir das Ubernatmlzche ebenso haben
die Potenzen, der Verstand und Wille, der sinnliche Teil, sogar
der Leib, und selbst der Akt, die Th&tlgkelt die Empfang-
lichkeit fiir das Ubernatirliche: also ist diese Empfinglichkeit,
die wir potentia obedientialis nennen, eine positive, reale, natiir-
liche Potenz. Jedermann sieht sofort, dals in diesem Argumente
alles drunter und driiber geworfen wird. Beginnen wir mit dem
Akte. Der natiirliche Akt hat eine potentia obedientialis, denn
er wird von Gott erhoben, verstirkt, vervollkommnet. Wir fragen
nun: was ist denn diese gehorsame Potenz im Akte? Bildet
sie einen Akt? Dann haben wir einen Akt, eine Thatigkeit in
der andern. Ist sie eine positive, reale, natiirliche Potenz?
Darn befindet sich eine positive, reale, natiirliche Potenz in der
Thétigkeit. Dies aber sind Dinge der reinen Unmoglichkeit.
Dasselbe gilt von der aktiven und passiven Potenz, denn auch
diese sind im Besitze einer potentia obedientialis. Was ist die
gehorsame Potenz in den aktiven und passiven Potenzen? Viel-
leicht ein Akt, eine Thétigkeit? Oder ist es eine positive, reale,
natiirliche Potenz? Dann befindet sich wiederum der Akt in
der Potenz anstatt aus ihr hervorzugehen, was zum Wesen
des Aktes gehort, ebenso befindet sich eine Potenz in der andern.
Wir stehen somit abermals vor einer reinen Unmoglichkeit.
Nicht anders verhélt es sich mit der Wesenheit der Krea-
turen, mit dem Leibe u. s. w.

Sagt man uns nun, die potentia obedientialis aller dieser
Dinge sei die Wesenhelt die passive, die aktive Potenz, der
Akt selber, so wird damit zwar angegeben, was das Substrat
fir die Giiter der Ubernatur sei, allein man erklirt nicht, worin
die Empfidnglichkeit, die petentia obedientialis dieses
Substrates bestehe. Auf gar keinen Fall ist dadurch der
Beweis erbracht, dals diese Empfanglichkeit des Substrates
ein Akt oder eine positive, reale, natiirliche Potenz
ausmache. Aus der positiven, naturhehen Realitat des Substrates



Die Grundprincipien des hl. Thomas von Aquin. 115

folgt in gar keiner Weise die positive, reale, natiirliche Poten-
tialitdt der potentia obedientialis. Im Gegenteil, ist die
potentia obedientialis nichts anderes als das positive, reale, natiir-
liche Substrat, so ist die potentia obedientialis ebensowenig
eine positive, reale, natiirliche Potenz, wie die Potenz des
Urstoffs zu der Form keine positive, reale, natiirliche Potenz
ausmacht,” sondern der Urstoff selber ist.

SEREHEE P

DIE GRUNDPRINCIPIEN DES HL. THOMAS
VON AQUIN UND DER MODERNE
SOCIALISMUS.

Von Dr. C. M. SCHNEIDER.

1V,

Die Zweckbestimmung der menschlichen Natur.
(Fortsetzung von Bd. VIII 8. 459.)

2. Die letztvollendende Zweckbestimmung in sich.

a) Wir halten uns vollauf gegenwértig, dals wir mit der hier und
in anderen Werken verfochtenen Meinung von der Natiirlichkeit des
letzten Endzweckes mit Riicksicht auf die Zusammensetzung und, den
Bestand der menschlichen, vernunftbegabten Natur, sowie von der Uber-
natiirlichkeit dieses Zweckes mit Riicksicht auf die Krifte unter den
theologischen Autoren der Gegenwart, so viel wir wissen, alleinstehen.
Aber wir wissen ebensogut, dals diese Meitung die auf jeder Seite bei-
nahe wiederkehrende und fir alle {ibrigen Ansichten vorausgesetzte, aus-
driicklich ausgesprochene und mit zwingenden, noch von niemand wider-
legten Beweisen ausgestattete Meinung des hl. Thomas sowie aller grofsen
Scholastiker und der Viter ist. Augustinus kennt die Meinung von der
Moglichkeit eines rein natiirlichen Zweckes, aber er berichtet sie als die
des Pelagius und betrachtet sie als die Grundlage der weiteren Irrlehren
desselben, Bis in das 15. Jahrhundert hinein ward in der Kirche diese
Ansicht vom letzten Endzwecke des Menschen als selbstverstindlich be-
trachtet. Dominikus Soto, einer der ersten Theologen des Konzils von
Trient, trigt sie noch ausdriicklich und als unbezweifelte vor.

Was ist denn eingetreten, dals auf einmal, gegen die ganze Tra-
dition, das Fundament der theologischen Wissenschaft verschoben und
unentwirrbare Schwierigkeiten in alle Teile der Theologie hineingetragen
wurden? Man bemerke wohl: es wird zugestanden, dafs den Vitern und
Scholastikern die Lehre von der Verriickung des Endzweckes der mensch-
lichen Natur, durch Gottes Macht, fremd war, Und das wird desgleichen

g%



	Die Potentia Obedientialis der Kreaturen [Fortsetzung]

