
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 9 (1895)

Artikel: Die Potentia Obedientialis der Kreaturen [Fortsetzung]

Autor: Feldner, Gundisalv

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761777

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761777
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


94 Die potentia obedientialis der Kreaturen.

Gliederung in Gattungen und Arten aber leiten wir im Sinne
des teleologischen Beweises aus der schöpferischen Intelligenz ab.

Endlich sei die Aufserung berührt, mit der allgemeinen
Bildungsmacht verliere der Streit zwischen Realismus und No-
minalismus seine Bedeutung (S. 348). Als ob nicht die Annahme
einer solchen allgemeinen Bildungsmacht selbst den excessi-
nisten Realismus in sich schlösse!

DIE POTENTIA OBEDIENTIALIS DER
KREATUREN.

Von FR. GUNDISALV FELDNER,
Mag. Theol. Ord. Praed.

(Fortsetzung von Bd. VIII, S. 459.)

o<$x>

Mit der Theorie, nach welcher die gehorsame Potenz eine
aktive Potenz oder eine potentia in aetu ausmachen soll, ist
es also nichts. Die Behauptung, dafs in der aktiven Potenz
eine „gewisse Angemessenheit" liege, erweist sich ebenfalls als
durchaus falsch, denn im Wesen der Seele findet sich keine
.aktive Potenz als potentia obedientialis, und doch besitzt
sie eine ebenso grofse „Angemessenheit", wie die Potenzen,
welche allenfalls in actu sich befinden mögen. Die Wesenheit

der Seele würde somit abermals eine Ausnahme bilden.
Die ganze Beweisführung der Verteidiger der gehorsamen

Potenz als einer aktiven Potenz hat übrigens mit der potentia
obedientialis nicht das mindeste zu thun. Einen Studenten,
der in der Schule in dieser Weise argumentierte, müfste man
einige Lektionen in der Logik nachholen lassen. Und in der
That! Nehmen wir einmal an, der Mensch bringe der Gnade
ein „lebendiges Verlangen" entgegen, er setze einen actus imper-
fectus des Verstandes und Willens. Folgt nun daraus, dafs dann
die gehorsame Potenz in diesem actus imperfectus oder im
Verstände und Willen als aktiven Potenzen liege? Welches
Gesetz der Logik rechtfertiget ohne weiters einen derartigen
Schlufs? Die Logik lehrt vielmehr, eine Potenz müsse dort
vorhanden sein, w o der entsprechende Akt ist, weil die Potenz
für diesen Akt das Substrat bildet, der Akt von und in dieser
Potenz aufgenommen wird. Nun haben wir vom englischen



Die gehorsame Potenz besteht nicht in der sog. akt. Potenz. 95

Lehrer gehört, die Gnade finde unmittelbar in der Seele
Aufnahme. Folglich mufs die gehorsame Potenz ebenfalls
unmittelbar im Wesen der Seele sein. Die Seele besitzt nun
allerdings zwei Potenzen unmittelbar, nämlich den Verstand
und Willen. Diese Potenzen sind auch manchmal in actu, also
in diesem Sinne aktive Potenzen. Allein diese zwei Potenzen
nehmen auch dann, wenn sie in actu sind, die Gnade nicht
in sich auf. Folglich können sie auch nicht, wenigstens für
die Gnade, die potentia obedientialis bilden. Eine andere
Potenz aber, als diese zwei, hat die Seele unmittelbar nicht.
Was hat demnach die Thätigkeit des Verstandes und Willens
oder der Verstand und Wille als aktive Potenz mit der
gehorsamen Potenz in ihrer Beziehung zu der Gnade zu thun?
Wie jedermann sieht, absolut nichts. Zugegeben also, obgleich
es ganz und gar falsch ist, die Seele wäre bei der Aufnahme
der Gnade durch den Verstand und Willen thätig, so

folgte daraus mit nichten, dafs dann diese Thätigkeit oder
auch diese Potenzen als gehorsame Potenz für die Gnade
anerkannt werden müfsten. Höchstens liefse sich dann die
Behauptung aufrecht erhalten, diese Thätigkeit und diese
aktiven Potenzen verhielten sich als Bedingung für die
Aufnahme der Gnade, keineswegs aber hat die Theorie, diese

Thätigkeit, und diese aktiven Potenzen bildeten für die Gnade
die potentia obedientialis, die Wahrheit für sich. Dieser
Schlufs wirft alle Gesetze der Logik um. Er hätte nur dann
in gewisser Beziehung auf Bichtigkeit Anspruch, wenn die Gnade
von und in dieser Thätigkeit, von und in diesen aktiven
Potenzen selbst aufgenommen würde. Dies aber ist es gerade,
was der hl. Thomas durchaus in Abrede stellt. Die Gnade wird
nach ihm vielmehr von und im Wesen der Seele aufgenommen.
Somit mufs die gehorsame Potenz, welche das aufnehmende
Substrat für die Gnade abgibt, unmittelbar im Wesen der
Seele gesucht werden, nicht aber im Verstände und Willen,-
wodurch die Seele allein thätig ist. Es ist folglich ganz und

gar unmöglich, dafs der hl. Thomas nur zwei rein geistige
Potenzen der Seele annehmen und zugleich lehren kann, die potentia
obedientialis der Seele sei ebenfalls eine aktive Potenz.
Dieselbe müfste ja dann zusammenfallen oder der Sache nach
eins und dasselbe ausmachen mit dem Verstände undWillen,
folglich die Gnade im Verstände und Willen aufgenommen werden.
Dies ist jedoch keineswegs der Fall. Aber selbst dann würde
uns nicht gesagt, was die potent, obed. des Verstandes und
Willens sei.



96 Die potentia obedientialis der Kreaturen.

Somit steht die Theorie von der aktiven potentia obedientialis

in mehr als einer Beziehung mit der Lehre des hl. Thomas
im flagrantesten Widerspruch. Und zwar erstens deshalb, weil
der englische Lehrer immer nur von zwei aktiven Potenzen
der Seele, nämlich vom Yerstande und Willen spricht, diese
beiden aber nicht die potentia obedientialis für die Gnade
bilden. Zweitens aus dem Grunde, weil das Wesen der Seele,
in welchem die Gnade aufgenommen wird und welches
folgerichtig die potentia obedientialis für die Gnade, ausmacht,
nicht aktive Potenz sein kann. Jede positive Potenz
unterscheidet sich real von der Wesenheit eines Dinges und bildet
ein Accidens, eine Qualität derselben. Quidam posuerunt,
potentias animae non esse aliud quam ipsam ejus essentiam ; ita
quod una eademque essentia animae, secundum quod est prin-
cipium sensitivae operationis dicitur sensus : et secundum quod
est principium intellectivae operationis dicitur intellectus, et sie
de aliis. Sed haec positio est omnino impossibilis. Primo
quidem, quia impossibile est quod alieujus substantiae creatae
sua essentia sit sua potentia operativa. 8. Thorn. Quaest. disp.
de anima, a. 11.

Wir müssen somit zu den früher aufgezählten Ausnahmen
noch eine neue hinzufügen und sagen: die gehorsame Potenz
ist überhaupt in keinem Menschen eine aktive Potenz, so oft
es sich um die Aufnahme der Gnade handelt. Daraus ist klar,
dafs die Theorie von der aktiven potentia obedientialis alle
Augenblicke ins Wanken gerät und nach allen Richtungen hin
in sehr bedenklicher Weise ihre schwachen Seiten zeigt. Sie
mufs sich fortwährend ihren Bekämpfern gegenüber zu
Zugeständnissen herbeilassen. Allerdings suchen sich ihre Verteidiger
mit der Bemerkung aus der fatalen Lage zu befreien: wo man
mit der aktiven potentia obedientialis nicht weiter kommt, da
ist eben diese Potenz „ganz anderer Art".

Aus dem bisher Dargelegten ergibt sich zur Evidenz, wie
grundfalsch die Behauptung ist, aufnehmen und thätig sein
besagten dasselbe, das aufnehmende Substrat müsse bei der
Aufnahme selber thätig sein. Die Wesenheit der Seele nimmt
auf, und doch ist sie selber nicht thätig. Man könnte die
Ansicht, dafs die gehorsame Potenz eine aktive Potenz sei,
höchstens mit Bezug auf den Verstand und Willen in ihrem
Verhältnisse zu den eingegossenen Tugenden gelten lassen. Allein
es liegt dazu einerseits gar keine Notwendigkeit vor; und
andererseits ist die potentia obedientialis als aktive Potenz
ein Ding der Unmöglichkeit. Es besteht keinerlei Notwendigkeit,



Die gehorsame Potenz besteht nicht in der sog. akt. Potenz. 97

•eine aktive potentia obedientialis anzunehmen, denn die Sentenz,
dafs bei der Einwirkung Gottes auf den menschlichen Geist sich
nur ein geistiges, lebensvolles, energisch''s Wirken auf beiden
Seiten erwarten lasse, hat sich mit Bezug auf die Gnade in
ihrer ganzen Unrichtigkeit gezeigt. Und auch mit dem Ein-
trinken oder Einsaugen der Gnade durch die Wesenheit der
Seele hat es seine unüberwindlichen Schwierigkeiten. Von
einem „lebendigen Verlangen" der Wesenheit unserer Seele
nach der Gnade findet sich keine Spur. Warum soll es sich
nun mit dem Verstände und Willen anders verhalten? Warum
sollen gerade sie in actu oder aktive Potenzen sein müssen
bei der Aufnahme der ihnen entsprechenden Tugenden? Einen
Beweis für diese Notwendigkeit haben die Verteidiger der
aktiven potentia obedientialis nicht erbracht. Verlangen sie

aber, dafs der Mensch bei der übernatürlichen Einwirkung Gottes

überhaupt thätig sei, so mufs die Berechtigung dieses
Verlangens zunächst durch Argumente, nicht durch leere Behauptungen

dargethan werden. Aber auch die Notwendigkeit einer
Thätigkeit überhaupt zugegeben, beweist dieselbe nicht das
mindeste mit Bezug auf die potentia obediential is des Menschen.
Es müfste genau nachgewiesen werden, dafs jenes Substrat
thätig sein müsse, welches unmittelbar den übernatürlichen
Einflufs Gottes in sich aufnimmt. Und da zeigt es sich denn
sofort, dafs der Nachweis schon bei der Gnade stecken bleibt,
ohne die geringste Aussicht jemals wieder vorwärts zu kommen.
Und zugegeben, dieses Substrat wäre thätig, so würde damit
erst recht nicht bewiesen, was die potentia obedientialis dieses
Substrates ist.

Somit ist dieses Eine ganz und gar gewifs, dafs das Wesen
der gehorsamen Potenz in den Kreaturen in den Potenzen
in actu oder in den aktiven Potenzen derselben nicht
bestehen kann. Die Wesenheit eines Dinges kann sich nicht
fortwährend ändern, in den verschiedenen Kreaturen „ganz
anderer Art" sein. Man sucht der Sache dadurch auf die Beine
zu helfen und die Verschiedenheit der potentia obedientialis,
zumal im Menschen, damit zu begründen, dafs man sagt, die
Vermögen der menschlichen Seele, das Erkenntnis- und
Willensvermögen seien doch im höchsten Grade vitale und spontane,
energische und regsame Kräfte und Fähigkeiten. Folglich
müsse die gehorsame Potenz im Menschen eine aktive Potenz
sein. Zu denVermögen der Seele gehöre offenbar die potentia
obedientialis nach S. Thomas ebenfalls. (Dr. Kranich : a. a. 0. S. 49.)

Darauf müssen wir zunächst bemerken, dafs die Behauptung,
Jahrbuch für Philosophie etc. IX. <



98 Die potentia obedientialis der Kreaturen.

nach S. Thomas gehöre die gehorsame Potenz offenbar auch zu
den Vermögen der Seele, weiter nichts als eben eine
Behauptung, und zwar eine durchaus falsche Behauptung ist. Das-

zu Beweisende wird hier ohne viele Umstände als offene Wahrheit

hingestellt. Ferner ist es zwar richtig, dafs das Erkenntnis-
und Willensvermögen im höchsten Grade-vitale und spontane,
energische und regsame Kräfte sind. Allein was folgt daraus?
Vielleicht, dafs sie dann immerfort in actu, also in diesem Sinne
aktive Potenzen sein müssen? Diesen Schlufs macht schon die
tägliche Erfahrung, machen die Thatsachen zu nichte. Oder
folgt vielleicht daraus, dafs diese Vermögen dann gerade bei.

der Aufnahme der übernatürlichen Güter sich in actu befinden
müssen? Dies wäre eben zu beweisen, nicht ohne weiters als
richtig vorauszusetzen gewesen. Wollte man aus dem Umstände,,
dafs das Erkenntnis- und Willensvermögen energische und
regsame Kräfte sind, folgern, die gehorsame Potenz müsse auf Grund
dessen im Menschen eine aktive Potenz sein, so hätte diese
Folgerung mit Bezug auf die Naturdinge noch weit mehr
Geltung. Die Kräfte der Naturdinge sind nicht blofs energische
und regsame Kräfte, sondern sie wirken noch überdies, sind
also fortwährend in actu, wenn sie nicht durch irgend ein
Hindernis in ihrer Thätigkeit aufgehalten werden. Somit müfste-
die potentia obedientialis in den Naturdingen noch viel eher
eine aktive Potenz sein. Und doch zieht man daraus den
umgekehrten Schlufs. Die Energie und Begsamkeit des Verstandes
und Willens im Menschen beweist folglich ganz und gar nichts..
Sie vermag uns weder zu überzeugen, dafs die gehorsame
Potenz im Menschen „ganz anderer Art" sei, noch auch, dafs
sie eine aktive Potenz bilde. Es kommt somit mit Bezug auf
diese zwei Umstände wirklich nur auf den Glauben an. Insofern

hat Dr. Kranich unbedingt recht, wenn er a. a. 0. S. 49
schreibt: „Man sollte doch von vornherein glauben, dafs der
englische Lehrer der menschlichen Seele eine gewisse aktive
potentia obedientialis für die übernatürliche Ordnung nicht
absprechen werde."

Der hl. Thomas war ohne Frage sehr „gläubig". Aber
dafs es eine potentia obedientialis activa gebe, das hat er ganz
sicher nicht „geglaubt". Einen hellen Widerspruch kann weder
er, noch sonst überhaupt jemand „glauben".

Allein, bemerkt man weiter, das Geschöpf kann doch als
Agens instrumentale handeln, bewegt von der unerschaffenen
Kraft. Der Mensch wird zwar wie ein Instrument von Gott
bei der Erhebung in die Gnadenordnung bewegt; aber diese



Die gehorsame Potenz besteht nicht i. d. akt. Potenz d. Kreat. 99

Bewegung schliefst nicht aus seine Selbstbewegung durch den
freien Willen. Vergl. Dr. Kranich a. a. 0. S. 45.

Ganz richtig. Kur vergessen die Verteidiger der aktiven
potentia obedientialis dabei vollständig auf zwei Umstände, nämlich :

auf das Wesen der Bewegung, und auf das wann der freien
Selbstbestimmung. Bewegen heifst einem andern per inodum
transeuntis vel intentionis eine Form mitteilen. Durch
Aufnahme dieser Form wird die Potenz in actu versetzt, also

aktive Potenz. Sobald die Potenz diese Form besitzt,
bestimmt sie sich selbst frei zu der Thätigkeit. Es ist somit
ganz und gar falsch, dafs die Potenz eine aktive oder in actu
sein könne, bevor sie diese Form empfängt und in sich
aufnimmt. Denn durch diese Form wird sie erst eine aktive Potenz.
Ebenso ist es ganz und gar falsch, dafs der freie Wille sich
für die Aufnahme dieser Form bestimme, weil er erst durch
diese Form aktiv wird. Die Selbstbewegung beginnt mit
dem Besitze dieser Form, nicht früher. Folglich wird
die Selbstbestimmung bei der Erhebung in die Ordnung der
Gnade zwar nicht ausgeschlossen, allein in der von den
Verteidigern der aktiven potentia obedientialis dargelegten Weise
ist sie ein für allemal unmöglich. Nach dieser Theorie müfste
nämlich der W ille durch eine freie Selbstbestimmung, also durch
eine Thätigkeit, sich für die Aufnahme der Bewegung,
der genannten Form, entscheiden. Darin aber liegt ein
Widerspruch, weil er sich entscheiden sollte, ohne dasjenige zu
besitzen, wodurch er sich entscheidet. Wer sich demnach darauf
beruft, dafs der hl. Thomas die Kreatur als Agens instrumentale
betrachte, das von der unerschaffenen Kraft bewegt wird, der
mufs auch die Lehre des englischen Meisters über das Wesen
der Bewegung anerkennen. Aber dann widerlegt er selber
glänzend seine eigene Theorie von der aktiven potentia
obedientialis. Denn die Bewegung, die genannte Form wird nicht
in der aktiven, sondern in der passiven Potenz
aufgenommen. Aktiv wird diese Potenz, wie gesagt, erst durch
die mitgeteilte Form. Die gehorsame Potenz an sich ist darum
nirgends „ganz anderer Katur".

IX. Die gehorsame Potenz besteht nicht in der aktiven
Potenz der Kreaturen.

Die potentia obedientialis der Geschöpfe ist nicht eins und
dasselbe mit der potentia in ac.tu, denn es schliefst einen hellen
Widerspruch in sich, dafs eine und dieselbe Potenz zugleich

7*



100 Die potentia obedientiaiis der Kreaturen.

aufnehme und thätig sei. Das Aufnehmen geht naturgemäfs
dem Thätigsein vor a us. Darum wird die Potenz erst durch
die Aufnahme einer mitgeteilten Form aktiv. Folglich kann
die Potenz in actu in gar keiner Weise selber die potentia
obedientiaiis sein. Vielleicht müssen wir dann die gehorsame
Potenz in die aktive Potenz im Sinne des hl. Thomas verlegen?
Aktive Potenz nennt der englische Lehrer diejenige, welche
nicht selber vom Gegenstande oder Objekte verändert und
bewegt wird, sondern die vielmehr den Gegenstand verändert und
bewegt. Mit Bezug auf den Menschen anerkennt der hl. Thomas
nur drei aktive Potenzen, nämlich: die vegetative und die
generative und die Abstraktionskraft oder den intellectus agens.
Alle andern Potenzen des Menschen sind ihm passive.

Liegt nun das Wesen der potentia obedientiaiis des
Menschen in diesen drei aktiven Potenzen? Wir müssen es
verneinen. Der Beweis dafür ist leicht erbracht.

Halten wir zunächst an dem Begriffe der aktiven Potenz
fest. Diese verändert und bewegt den ihr entsprechenden
Gegenstand. Ist dies nun mit Bezug auf die übernatürlichen

Güter der Fall? Unbedingt nein, denn, bemerkt der
englische Lehrer, ein jedes Ding verhält sich zu dem, was über
ihm ist, wie der Stoff oder stofflich. Der Stoff aber bewegt
niemals sich selber zu der eigenen Vollkommenheit, sondern
er selber mufs vielmehr von einem andern bewegt werden.
Der Mensch bewegt sich folglich nicht selber zu dem Zwecke,
damit er die göttliche Hilfe, die über ihm steht, erlange,
sondern umgekehrt wird der Mensch zu eben diesem Zwecke von
Gott bewegt. Die Bewegung des Bewegenden geht dem
Wesen und der Ursache nach der Bewegung des Beweglichen

voraus. Quaelibet enim res ad id quod super ipsam est
materialiter se habet. Materia autem non movet seipsam ad

suam perfectionem, sed oportet quod ab alio moveatur. Homo
igitur non movet seipsum ad hoc quod adipiscatur divinum auxi-
lium, quod supra ipsum est, sed potius ad hoc adipiscendum a
Deo movetur. Motio autem moventis praecedit motum mobilis
ratione et causalitate. S. Thom. Summ. ctr. Gent. lib. 3. c. 149.
Es unterliegt nun gar keinem Zweifel, dafs die Güter der Übernatur

höher stehen als die drei genannten aktiven Potenzen
im Menschen. Folglich verändern und bewegen diese Güter die
aktiven Potenzen, nicht aber umgekehrt. Das vom englischen
Lehrer aufgestellte Princip bezüglich des stofflichen Verhältnisses
des Niedern gegenüber dem Höhern, und hinsichtlich des „früher"
des Höhern macht es demnach von vornherein unmöglich, dafs



Die gehorsame Potenz besteht nicht i. d. akt. Potenz d. Kreat. 101

die aktiven Potenzen im Menschen die potentia obedientialis
abgäben. Aber schon diese einzige Stelle aus dem hl. Thomas
wirft zugleich alle jene Theorieen um, nach welchen die gehorsame

Potenz in der Potenz in actu oder gar in der Thätigkeit
selbst bestehen soll. Dafür bestätiget sie vollauf das von uns
vorhin Dargelegte. Das Niedere verhält sich dein Höhern gegenüber

stets wie der Stoff, also passiv, niemals aber aktiv.
Dieser Grundsatz ist von allgemeiner Giltigkeit. Daher ist die
Bewegung des Höhern jederzeit der Natur und Ursache nach
früher als das Bewegtwerden und die Bewegung, aktiv gefafst,
des Beweglichen. Das Höhere führt die Bewegung dadurch aus,
dafs es dem Niedern eine Form mitteilt. Folglich besteht das

Bewegtwerden oder die Bewegung, passiv genommen, des
Niedern in dem Empfange und der Aufnahme dieser Form. Aus
diesem aufgenommenen innern formellen Prineip folgt dann die
Bewegung im aktiven Sinne des Bewegten. Jede Kreatur
und jede Potenz der Geschöpfe verhält sich demnach der Uber-
natur und Gott gegenüber passiv, nicht aktiv.

Mit Bezug auf die aktiven Potenzen im Mensehen kommt
indes noch ein anderer Umstand in Betracht. Diese Potenzen
sind nämlich nicht so sehr direkt, sondern mehr indirekt
oder per redundantiam für die Ubernatur empfänglich. Es läfst
sich zwar nicht bestreiten, dafs auch das sinnliche Strebevermögen

und der zornmütige Teil im Menschen, also der pars
concupiscibilis und irascibilis unmittelbar das Substrat für die
von Gott verliehenen übernatürlichen Tugenden bilden können.
Die Tugend des Starkmuts und der Mäfsigkeit hat den ihr
entsprechenden sinnlichen Teil zu ihrem Subjekte. Ab omnibus
conceditur aliquas virtutes in irascibili et concupiscibili esse,
sicut temperantiam in concupiscibili, et fortitudinem in irascibili.
S. Thom. Quaest. disp. de virtut, in comm. q. 1. a. 4. Allein
man darf nicht vergessen, dafs dieser sinnliche Teil im Menschen

passive, keineswegs aber aktive Potenzen besitzt. Die potentia
concupiscibilis et irascibilis ist eine passive Potenz. Folglich
stöfst die Thatsache, dafs in diesem sinnlichen Teile
übernatürliche Tugenden sein können, unsere Behauptung von der
blofs indirekten Empfänglichkeit der aktiven Potenzen im
Menschen nicht um. Freilich, für denjenigen, der die potentia
obedientialis des Menschen ausschliefslieh in den Verstand
und Willen versetzen will, wie Dr. Kranich: a. a. 0. S. 51,
wirkt die genannte Thatsache allerdings vernichtend. Mit
Bezug auf die aktiven Potenzen indessen bleibt es immer wahr,
dafs sie nicht direkt das Substrat für die Tugenden abgeben



102 Die potentia obedientialis der Kreaturen.

können. Illae potentiae, quae nullo modo possunt esse humanae,
ad quas nullo modo se extendit imperium rationis, sicut sunt
vires animae vegetabilis, non possunt esse subjectum virtutis.
S. Thom. Quaest. disp. de virt. in comm. q. 1. a. 3. ad 4. —
Inter potentias animae non sunt activae nisi intellectus agens,
et vires animae vegetabilis, quae non sunt aliquorum habituum
subjecta. Aliae autem potentiae animae sunt passivae, principia
tarnen aotionum animae existentes secundum quod sunt motae
a suis activis. ib. ad 5. Die übernatürlichen Güter in dem Wesen
der Seele und in den geistigen Potenzen teilen sich aber auch
den aktiven Potenzen des Leibes mit, strömen auf diese
Potenzen über. In diesem Leben trifft das allerdings nicht zu,
aber es wird der Fall sein bei der Auferstehung. Post resur-
rectionem ex ipsa beatitudine animae, ut Augustinus dicit,. fiet
quaedam refluentia in corpus, et in sensns corporeos, ut in suis
operationibus perficiantur. S. Thom. Summ, theol. 1. 2. q. 3. a. 3.
—• Ex beatitudine animae fiet redundantia ad corpus, ut et ipsum
sua perfectione potiatur. Unde Augustinus dicit, tarn potenti
natura Deus fecit animam, ut ex ejus plenissima beatitudine
redundet in inferiorem naturam incorruptionis vigor, ib. q. 4. a. 6.

Daraus geht zur Genüge hervor, dafs die aktiven Potenzen
im Menschen ebenfalls eine potentia obedientialis haben,
aber auch, dafs nicht sie selber diese gehorsame Potenz sind.
Sie erweisen sich ais empfänglich für den Einflufs Gottes und
für die Güter der Ubernatur. Den allerbesten Beweis dafür
bietet uns der Zustand des ersten Menschen vor der Sünde, der
status justitiae originalis Adams. Allein daraus folgt in keiner
Weise, dafs die aktiven Potenzen im Menschen selber die
potentia obedientialis bilden. Es wird sich eben zeigen, dafs
diese gehorsame Potenz etwas ganz anderes ist, als die Verteidiger

einer realen Potenz, also einer Qualität behaupten.
Ganz und gar falsch ist, soviel können wir jetzt schon sagen,
die Sentenz des Dr. Kranich: a. a. 0. S. 51, die potentia
obedientialis könne nach Thomas nur im Sinne einer Potenz
des Erkennens und Begehrens verstanden werden. Die
gehorsame Potenz im Leibe selbst des Menschen beweist
das gerade Gegenteil. Das Princip, welches lautet, die Potenz
müsse dort sein, wo der entsprechende Akt sich befindet, läfst
keinerlei Ausnahme zu. Denn jede Potenz wird von ihrem Akte
informiert. Sie mufs folglich diesen Akt in sich, nicht in
einem andern, aufnehmen. Aus der Potenz und dem Akte
wird Eins. Könnte man nun die potentia obedientialis nur als
Erkenntnis- und Begehrungsvermögen fassen, so wären die



Die gehorsame Potenz ist nicht eine passive Potenz. 103

aktiven Potenzen im Menschen, der Leib desselben für die
übernatürlichen Güter der Gnade und Glorie in keiner Weise
empfänglich. Sie hätten für die Übernatur keine gehorsame
Potenz. Dies aber ist ganz und gar unrichtig. Schon unsere
Stammeltern besafsen auch in dieser Beziehung übernatürliche
Güter, wie die Lehre von den verschiedenen do na des ersten
Menschen vor der Sünde bezeugt. Ebenso unzweifelhaft erfreute
sich die menschliche Natur in Jesus Christus dieser übernatürlichen

Güter. Allerdings wurde mit Bezug auf die Verherrlichung

des Leibes die redundantia der Glorie, in welcher -sich
die Seele befand, verhindert. Allein dieses geschah durchaus
aus freiem Willen von Seite Gottes. Es hatte an sich der Seele
Jesu Christi weder an der dazu nötigen Verherrlichung, noch
dem Leibe an der erforderlichen Empfänglichkeit gefehlt,
wie die Verklärung auf Labor beweist. Nach der Auferstehung
zeigte der Leib des göttlichen Heilandes ohnedies in der aller-
-bestimmtesten Weise, dafs er eine potentia obedientialis besitze.
Dieses grofse Vorbild ist mafsgebend für alle Menschen. Die
gehorsame Potenz in den aktiven Vermögen, wie selbst im
Leibe des Menschen, läfst sich demnach auf gar keine Weise
in Abrede stellen.

Daraus ergibt sich dann auch die totale Unrichtigkeit der
Behauptung, nach S. Thomas könne die potentia obedientialis
nur im Sinne einer Potenz des Erkennens und Begehrens
verstanden werden. Der Autor meint zwar, als positive, reale,
natürliche Potenz könne sie nach S. Thomas nur in diesem Sinne
verstanden werden. Allein zunächst müfsto doch bewiesen, nicht
blofs behauptet werden, dafs S. Thomas unter der potentia obe-
•dientialis eine positive, reale, natürliche Potenz verstehe; und
dann ist es abermals falsch, dafs unter der potentia obedientialis

nicht auch noch eine andere positive, reale, natürliche
Potenz, als die des Erkennens und Begehrens verstanden werden
könnte. In unserem Falle müfste sogar eine andere verstanden
werden. Daraus ist abermals klar, dafs wir das Wesen der
gehorsamen Potenz nicht in der aktiven Potenz suchen dürfen.
Die aktive Potenz hat eine gehorsame Potenz, ist aber nicht
-diese gehorsame Potenz selber.

X. Die gehorsame Potenz ist nicht eine passive Potenz.

Nun haben wir noch eine Potenz als reales Accidens,
als reale Qualität, die passive, zu betrachten. Läfst sich
vielleicht die passive Potenz mit der gehorsamen identifizieren



104 Die potentia obedientialis der Kreaturen.

Man könnte an sich dazu geneigt sein, denn der englische Lehrer
nennt die gehorsame Potenz beständig passive Potenz, wie
auch von den Gegnern eingestanden wird. Allein wenn wir
der Sache näher auf den Grund gehen, so sind wir genötiget,,
auch diese Annahme abzuweisen. Die gehorsame Potenz ist
nicht eine positive, reale, natürliche, passive Potenz.

Die Beweise dafür schöpfen wir aus folgender Erwägung.
Das Wesen einer Potenz wird von uns durch den entsprechenden
Akt, der Akt aber aus dem formellen Objekte erkannt. Nun
gehört aber das Objekt eingestandenermafsen der Übernatur
an. Es handelt sich ja hier um die Güter der Übernatur und
um das aufserordentliehe Einwirken Gottes, um jenen Ein-
flufs Gottes, welcher der Natur der Geschöpfe nicht gebührt.
Aus diesem übernatürlichen Objekte erhalten wir somit die
Erkenntnis der entsprechenden Potenz. Man könnte allenfalls

das Princip leugnen, dafs die Potenz aus dem Akt und
Objekt erkannt würde. Allein die Richtigkeit dieses Princips
wird nicht beanstandet. Wenn also behauptet wird, der Akt
und das Objekt der potentia obedientialis seien übernatürlich,
sie selbst aber ihrem Wesen nach, falls es eine positive, reale
Potenz ist, natürlich (Dr. Kranich: a. a. 0. S. 50), so müssen
wir doch fragen, woher man weifs, dafs es ihrem Wesen nach
eine natürliche Potenz ist? Das Objekt sagt uns nicht blofs-
nichts davon, sondern das gerade Gegenteil. Ünd aus dem
Objekte erkennen wir die Potenz. Somit ist die Lehre, die
potentia obedientialis bilde eine positive, reale Potenz, also ein
Accidens, eine Qualität, eine durch gar nichts bewiesene
Behauptung. Aber sie ist noch mehr als das, denn sie schliefst
einen argen Widerspruch in sich. Man will etwas erkennen
und gibt vor es zu erkennen, was man gar nicht erkennen kann.
Das übernatürliche Objekt weist nicht auf eine natürliche
Potenz hin, repräsentiert nicht eine natürliche Potenz, und
was nicht durch das Objekt repräsentiert wird, das kann von
uns auch nicht erkannt werden. Die ganze Beweisführung,,
die potentia obedientialis bilde eine positive, reale, natürliche

Potenz, hängt demnach vollständig in der Luft. Und dies
selbst dann, wenn man darunter eine passi ve Potenz versteht.
Allerdings gilt dies noch vielmehr von der aktiven oder der
Potenz in actu.

Ferner steht der passiven natürlichen Potenz der Umstand
hindernd im Wege, dafs die Potenz vom Akte und Objekte
bestimmt und speeifiziert wird. Merkwürdigerweise hat man
auch gegen diesen Grundsatz des hl. Thomas nichts einzuwenden.



Die gehorsame Potenz ist nicht eine passive Potenz. 105

Im Gegenteil wird derselbe, wie Dr. Kranich bemerkt, a. a. 0.
S. 81, selbst von Suarez als richtig befunden. Noch merkwürdiger

ist dann allerdings die Erscheinung, dafs Suarez erst weiter
untersuchen will, ob die gehorsame Potenz eine natürliche
oder eine übernatürliche sei. Und warum bedarf es dann
hierüber noch einer eingehenderen Untersuchung? Ja, weil
der Grundsatz, dafs jede Potenz nach ihrem Akte und Objekte
sich bestimme und specifiziere, richtig sei. Das ist nun geradezu
sonderbar! Wenn die Potenz von ihrem Objekte specifiziert
wird, und dieses Objekt gehört anerkanntermafsen der Ubernatur

an, dann ist jede weitere Untersuchung, ob die Potenz
eine natürliche oder eine übernatürliche sei, höchst
überflüssig. Das Princip als richtig zugeben, und die Konsequenz
daraus leugnen oder wenigstens in Zweifel stellen, das ist ein
sehr unphilosophisches Vorgehen. Für den hl. Thomas
wenigstens gab es in dieser Beziehung keinen Zweifel. Ist der
Akt in der Kategorie der Substanz, so mufs die Potenz der
nämlichen Kategorie angehören. Untersteht der Akt der Kategorie

des Accidens, so trifft dies auch mit der Potenz zu. Ebenso
urteilt der englische Lehrer mit Bezug auf die Ordnung der
Natur und Ubernatur. Daher lautet das Princip: potentia et
actus sunt in eodem genere. Der hl. Thomas stellt aber noch
andere Grundsätze auf. So sagt er unter andern: „jeder
passiven Potenz entspricht eine aktive Potenz in der Natur."
Nulla autem potentia passiva invenitur in natura, cui non respondeat

aliqua potentia activa, potens eam in actum reducere; alias
talis potentia frustra esset. Sent. I. d. 12. q. 1. a. 1. — Potentia
enim passiva ad ilia solum est in potentia, in quae potest
proprium ejus activum. Omni enim potentiae passivae respondet
potentia activa in natura. Summ. ctr. Gent. lib. III. c. 45.
Anderswo heilst es: „die passive Potenz erstreckt sich blol's
auf das, was das Aktive derselben Gattung vermag." Potentia
passiva non extendit se ad plura quam virtus sui activi, secundum
quod dicit Commentator, quod nulla potentia passiva est in natura,
cui non respondeat sua potentia activa naturalis. Sent. III. d. 26.

q. 1. a. 2. Vergl. De veritate. q. 18. a. 2.

Nun bilden aber die Güter der Übernatur das Aktive
für die potentia obe dientialis, die unbedingt nicht derselben
Gattung angehören, weil sie eben übernatürliche Güter
sind. Ebenso ist das Aktive in der Natur nach der Lehre des
hl. Thomas die Abstraktionskraft, der intellectus agens. Dieser
entspricht der passiven Potenz in der Natur. Alles das, was
der intellectus agens zu abstrahieren vermag, das ist die passive



106 Die potentia obedientialis der Kreaturen.

Potenz, der intellectus possibilis, zu erkennen imstande. In
natura autem humana duplex potentia ad intelligendum invenitur.
Una quasi passiva quae est intellectus possibilis; alia quasi activa,
quae est intellectus agens. Et ideo intellectus possibilis secundum
naturalem viam non est in potentia nisi ad illas formas,
quae per intelleetum agentem intelligibiles fiunt. Illae autem non
sunt nisi formae sensibilium rerum, quae a phantasmatibus ab-
strahuntur. S. Thom. de veritate. q. 18. a. 2. Da also die
Güter der Übernatur nicht der Abstraktionskraft unterstehen,
so hat der Mensch ihnen gegenüber auch keine passive, natürliche

Potenz.
Damit kommen wir auf eine andere paradoxe Behauptung

zu sprechen. Man sagt nämlich, der Mensch besitze ein natürliches

Verlangen, Gott zu schauen, er habe die Erkenntnis,
dafs es noch eine intensivere, höhere und vollkommenere Art
Gott zu erkennen, gebe, als die der Abstraktion. (Dr. Kranich:
a. a. 0. S. 55.) Auch nach dem hl. Thomas sei der Mensch
von Natur fähig der Anschauung Gottes. (Dr. Kranich:
a. a. 0. S. 41.) Nach Thomas sei dem Menschen die Fähigkeit,

und Empfänglichkeit für das Übernatürliche
anerschaffen, besitze derselbe hierfür eine capacitas naturalis.
A. a. 0. S. 50.

Die eine Behauptung ist so falsch wie die andere, sollte
sie im Sinne der Verteidiger einer positiven, realen,
natürlichen potentia obedientialis verstanden werden. Der Mensch
hat keine natürliche Erkenntnis, dafs es noch eine höhere,
intensivere, vollkommenere Erkenntnis Gottes gebe, dafs es
vielleicht doch möglich sei, Gott zu schauen. Er besitzt auch kein
natürliches Verlangen, Gott zu schauen. Er hat dazu gar
keine Potenz. Diese höhere Erkenntnis Gottes untersteht nicht
der Abstraktionskraft, dem intellectus agens. Folglich hat der
Mensch von Natur aus nicht einmal dazu eine Potenz, um-
soweniger dann einen Akt. Et ideo intellectus possibilis se cun-
dum naturalem viam non est in potentia nisi ad illas
formas, quae per intelleetum agentem intelligibiles
fiunt. Niemand wird hoffentlich der Ansicht sein, die Wesenheit

Gottes selber werde durch den intellectus agens für den
Menschen intelligibel gemacht. Folglich vermögen wir Gott
nur aus den sichtbaren, sinnenfälligen Dingen zu erkennen. Allein
diese sinnenfälligen Dinge repräsentieren in keiner Weise das
Wesen Gottes, wie es in sich ist. Darum ist es ganz und gar
falsch, dafs der Mensch die Potenz für eine andere, als die
abstraktive Erkenntnis Gottes von Natur aus in sich habe.



Die gehorsame Potenz ist nicht eine passive Potenz. 107

Ham substantiae immateriales sunt intelligibiles per seipsas, non
quia nos eas intelligibiles facimus. Et ideo intelleotus possibilis
noster non potest se extendere ad aliqua intelligibilia nisi
pétillas formas, quas a phantasmatibus abstrahit. Et inde est, quod
neo Deum, neo alias substantias immateriales cognoscere possumus
naturaliter, nisi per res sensibiles. S. Th. 1. c. Wie jedermann
sieht, spricht der hl. Thomas ,hier nicht von einem Nicht-
können, als wäre die Potenz dazu zu schwach, als hätte sie

nur einen „actus imperfectus" und „inefficax", sondern er negiert
den Gegenstand, das Objekt für diese natürliche Potenz.
Intelleotus possibilis noster non potest se extendere ad aliqua
intelligibilia naturaliter, nisi per formas abstractas. Wo
aber kein Objekt ist, da ist auch keine Potenz. Für etwas,
was gar nicht erkennbar ist für unsere Natur, haben wir
auch keinerlei natürliche Potenz.

Man entgegnet uns darauf: aber nach dem hl. Thomas besitzt
der Mensch das natürliche Verlangen, die Wesenheit der
Ursache kennen zu lernen, sobald er die Wirkungen derselben
erkennt. Somit, argumentiert Suarez bei Dr. Kranich: a. a. 0.
S. 55. Anm. 2, ist der terminus dieses Verlangens die visio
Dei. Ähnlieh Ripalda daselbst, selbstverständlich unter Berufung
auf den englischen Lehrer, weil es schon einmal nicht anders geht.

Wir geben das natürliche Verlangen des Menschen
unbedingt zu, leugnen aber ebenso entschieden, dafs der terminus
dieses Verlangens die visio Dei sei. Der Mensch hat nur das

zu erkennen ein natürliches Verlangen, was ihm in irgend
einer Weise repräsentiert wird. Ignoti nulla cupido. Nun
repräsentiert aber keine einzige Wirkung, keine Kreatur, die
Wesenheit Gottes, wie sie in sich ist. Folglich bildet diese
Wesenheit nicht den terminus des natürlichen Verlangens.
Unsere Begriffe und Erkenntnisse von Gott, die wir von Natur
aus vermittelst der Kreaturen gewinnen, sind ja sämtlich nur
analoger Ähnlichkeit mit dem Wesen Gottes selber. Die
analoge Ähnlichkeit aber repräsentiert in keiner Weise Gottes
Wesenheit, wie sie in sich ist. Somit geht unser natürliches

Verlangen auch nur dahin, das Wesen der Ursache
insofern und insoweit kennen zu lernen, als die Wirkungen
dasselbe darstellen'oder repräsentieren. Sollte der Mensch
wirklich ein Verlangen nach der Wesenheit Gottes in sieh

tragen, so müfste die Ähnlichkeit der Ursache dem Verstände
unmittelbar aus der Ursache, nicht aus dem Effekte
eingeprägt werden. Dann ist aber diese Erkenntnis der Ursache
für den Verstand nicht mehr eine natürliche, sondern eine



108 Die potentia obediential^ der Kreaturen.

übernatürliche. Haec tria in visione intellectuali inveniuntur:
ut lumini corporali respondeat, lumen intelleetus agentis, quasi
medium sub quo intelleetus videt; speciei vero visibili species
intelligibilis, qua intelleetus possibilis fit actu intelligens ; medio
vero, a quo aoeipitur visi eognitio siout a speculo, comparatur
effectus, a quo in cogDitionem causae devenimus. Et ita
8imilitudo causae nostro intellectui imprimitur non immediate
ex causa, sed ex effectu, in quo similitudo causae resplendet.
Unde hujusmodi eognitio dicitur specularis, propter similitudinem
quam habet ad visionem, quae fit per speculum. S. Thorn. De
veritate. q. 18.- a. 1. ad 1.

Daraus leuchtet ein, mit wie wenig Recht mau sich auf den
hl. Thomas stützt, wenn man dem Menschen ein natürliches
Verlangen nach der Anschauung Gottes zuschreibt. Der Mensch
hat nach der ausdrücklichen Lehre des englischen Meisters dafür
nicht einmal eine Potenz. In nullo enim genere potentia pas-
siva naturalis se extendi! ultra id, ad quod se exteudit
potentia activa ejusdem generis. Sieut potentia passiva in natura
non invenitur nisi respectu eorum ad quae aliqua potentia activa
naturalis se potest extendere. In animae autem humanae intellectn
duplex potentia invenitur: UDa quasi passiva, scilicet intelleetus
possibilis; et alia quasi activa, scilicet intelleetus agens. Unde
intelleetus possibilis naturaliter non est in potentia, ut in
eo fiant nisi ea, quae intelleetus agens natus est facere; quamvis
per hoc non excludatur, quin aliqua alia in eo fieri possint ope-
ratione divina, sieut et in natura corporali per operationem
miraculi. Actione autem intelleetus agentis non fiunt
intelligibilia ea quae sunt de seipsis intelligibilia, cujusmodi
sunt essentiae angelornm, sed ea quae sunt de seipsis potentia
intelligibilia, qualia sunt essentiae rerum naturalium, quae per
aensum et imaginationem capiuntur. Unde in intellectu possibili
naturaliter non fiunt, nisi illae species intelligibiles, quae sunt
a phantasmatibus abstractae. Per hujusmodi autem species
impossible et pervenire ad intuendam essentiam substantiae
separatae, cum sint improportionabiles, et quasi alterius
generis cum ipsis essentiis spiritualibus. S. Thom. De veritate.
q. 1. a. 5.

Um zu beweisen, dafs der Mensch ein natürliches
Verlangen habe, Gott zu schauen, und dafs diese visio Dei den
terminus des genannten Verlangens ausmache, müfste doch vor
allem dargethan werden, dafs diese visio Dei dem natürlichen
Verstandesvermögen irgendwie dargestellt werde. Dies
geschieht durch den Effekt, durch die Kreaturen, sagt man.



Die gehorsame Potenz ist nicht eine passive Potenz. 109

Allein diese sind improportionabiles, antwortet der hl. Thomas.
Diese sagen uns vielmehr, was die Wesenheit Gottes nicht ist,
keineswegs aber, was sie ist. Intellectus potest abstrahendo
pervenire ad quidditatem rei naturalis non habentem aliam quidditatem.

Quam quidem intelligere potest, quia earn a phantasma-
tibus abstrahit. Et est facta intelligibilis per lumen intellectus
ägentis, ex quo habet quod ea possit perfici sicut propria per-
fectione. Sed ex hac quidditate non potest assurgere ad
cognoscendum essentiam substantiae separatae, eo quod ista quid-
ditas est omnino deficiens a repraesentatione illius
quidditatis; cum non omnino eodem modo quidditas inveniatur
in substantiis separatis et rebus materialibus, sed quasi aequi-
voee. 1. c. ad 6. Aus dieser Stelle des englischen Lehrers
geht ganz deutlich hervor, dafs dem Menschen die natürliche
Potenz für die Erkenntnis der Wesenheit Gottes ganz und gar
fehlt. Und der Grund davon ist, weil kein Objekt existiert,
diese Wesenheit Gottes in sich dem Menschen zu repräsentieren,

solange es sich blofs um seine Natur handelt. P. Ripalda
scheint wenigstens die Gescheiteren unter den Menschen für
fähig zu halten, den Schöpfer in sich selbst zu schauen, denn
er sagt: omnes homines, praesertim sapientes, visis creaturis
naturaliter excitantur in Studium, ac desiderium videndi creator

em. Wie es sich aber mit diesen „Sapientes" thatsächlich
verhält, sagt uns der hl. Thomas sehr genau. Superioris
rationis objectum secundum conditionem naturae non est
ipsa divina essentia, sed rationes quaedam a Deo in mentem
influentes et a creaturis acceptae, quibus ad aeterna conspicienda
perficimur. De veritate. q. 18. a. 1. ad 9. Die Berufung auf
den hl. Thomas ist somit eine sehr unglückliche, denn der
englische Lehrer verteidigt überall das gerade Gegenteil von dem,
was man ihm unterschiebt.

Dies kann aber auch gar nicht anders sein. Denn S. Thomas
ist nicht der Mann, der ein Princip aufstellt, um dasselbe sofort
wieder umzustofsen. Nun lautet aber ein Princip des Doctor
Angelicus, jede Potenz werde von ihrem entsprechenden Akte
und Objekte specifiziert und bestimmt. Das Objekt, die
Wesenheit Gottes in sich, gehört durchaus der Übernatur
an. Eolglich mufs auch die Potenz eine übernatürliche sein.
Der Mensch besitzt für dieses Objekt keinerlei natürliche
Potenz, weder eine passive, noch eine aktive.

Dazu kommt noch ein weiterer Grund, warum die gehorsame
Potenz nicht eine positive, reale, natürliche, passive
Potenz sein kann. Wir haben früher gesehen, dafs nach der



110 Die potentia obedientialis der Kreaturen.

Lehre des hl. Thomas die Gnade unmittelbar in dem Wesen
der Seele, nicht in deren Potenzen aufgenommen wird. Nun
kennt aber der englische Lehrer nur zwei positive, reale
Potenzen der Seele selber, nämlich den Verstand und Willen.
Diese beiden Potenzen sind natürliche und zugleich passive
Potenzen der Seele. Von einer dritten positiven, realen,
natürlichen Potenz der Seele weifs der hl. Thomas nichts.
Allein die Gnade wird nicht in diesen beiden realen Potenzen
der Seele, sondern im Wesen der Seele aufgenommen. Folglich
mufs dieses Wesen selber als potentia obedientialis betrachtet
werden gemäfs dem durchaus richtigen Grundsatze : dafs die
Potenz dort sein müsse, wo ihr Akt ist. Aber die Wesenheit

der Seele bildet keine positive, reale, natürliche Potenz,
sondern unterscheidet sich vielmehr sachlich von den Potenzen.
Daraus ergibt sich zur Evidenz, dafs die potentia obedientialis
nicht eine positive, reale, natürliche Potenz ausmachen kann.
Daher sagt der englische Lehrer auch nicht, die Gnade werde
in der Potenz der Seele, sondern in der Seele, unmittelbar im
Wesen der Seele aufgenommen. S. Thomas könnte sich aber
unmöglich in dieser Weise ausdrücken, wäre die gehorsame
Potenz eine positive, reale, natürliche Potenz. Dr. Kranich meint
zwar, a. a. 0. S. 51, als positive, reale, natürliche Potenz könne
nun die potentia obedientialis nur im Sinne einer Potenz des
Erkennens und Begehrens nach Thomas verstanden werden.
Allein der Autor beweist damit, dafs er den hl. Thomas selbst

gar nicht gelesen hat. Wenn wir unter der potentia
obedientialis nur die Potenz des Erkennens und Begehrens zu
verstehen haben, so hat die Wesenheit der Seele gar keine potentia
obedientialis, ist dieselbe für die Güter der Übernatur gar
nicht empfänglich. Wie kann sie aber dann die Gnade in
sich selber, nicht in ihrem Erkenntnis- und Begehrungsvermögen

aufnehmen? Dieser Wiederspruch ist unlösbar. Ohne
die entsprechende Empfänglichkeit vermag sie absolut nicht
die Gnade in sich aufzunehmen. Allein die wirkliche
Aufnahme beweist, dafs sie dafür eine Empfänglichkeit besafs.
Diese Empfänglichkeit aber ist nichts anderes als die potentia
obedientialis, wie die Gegner zugestehen müssen. Nennen
sie ja doch die gehorsame Potenz beständig die Empfänglichkeit
für die Güter der Übernatur. So erweist sich denn die Theorie
von der potentia obedientialis als einer positiven, realen, natürlichen

Potenz abermals als durchaus unrichtig.
Nicht allein die Wesenheit des Menschen, sondern auch

seine Vermögen oder Potenzen sind ohne Zweifel für die Güter



Die gehorsame Potenz ist nicht eine passive Potenz. 111

der Übernatur empfänglich. Die von Gott eingegossenen
Tugenden befinden sich sämtlich in den Potenzen des Menschen,
teils im Yerstande und Willen, teils im sinnlichen Teile, wie
wir früher nachgewiesen haben. Diese Potenzen besitzen folglich
ebenso, wie die Wesenheit selber, eine potentia obedientialis.
Was ist nun die potentia obedientialis in diesen Potenzen? Bildet
sie eine positive, reale, natürliche Potenz, so haben wir
eine höchst sonderbare Thatsache vor uns. Es befindet sich
nämlich dann eine positive, reale, natürliche Potenz in der
andern, die eine Potenz ist Substrat für die andere. Allein
dies kann nicht sein. Die Potenz kann zwar das Substrat
abgeben für die Form, für den Akt, aber niemals für eine
andere Potenz.

Dies ist nicht der Fall, entgegnet man uns. Die potentia
obedientialis unterscheidet sich nicht real von den Potenzen,
z. B. vom Yerstande und Willen, sondern diese Potenzen selber
sind die potentia obedientialis. „Als positive, reale, natürliche
Potenz kann nun die potentia obedientialis nur im Sinne einer
Potenz des Erkennens und Begehrens nach Thomas verstanden
werden." — Der Bede Sinn ist etwas dunkel. Will man damit
sagen, die Güter der Übernatur würden in einem positiven,
realen, natürlichen Substrate aufgenommen, so hat es damit
seine volle Bichtigkeit. Die Gnade, die Tugenden, kurz jede
Einwirkung Gottes auf die Natur wird keineswegs im Nichts,
sondern in der Natur selber, also in einem positiven, realen
Substrate aufgenommen. Wäre kein positives, reales Substrat
vorhanden, so hätten wir lauter Schöpfungen aus Nichts vor uns.
Allein, folgt dann daraus, dafs die potentia obedientialis eine
positive, reale, natürliche Potenz dieses aufnehmenden
Substrates bilde? In keiner Weise. Unter einer positiven, realen,
natürlichen Potenz versteht die Philosophie ein Accidens, eine

Qualität. Diese Qualität unterscheidet sich der Sache nach
oder real vom Substrate, welchem sie inhäriert. Ist nun die

potentia obedientialis in Wahrheit eine positive, reale, natürliche
Potenz, so mufs sie ein Accidens, eine Qualität ausmachen
und sich real unterscheiden vom Substrate, welchem sie
inhäriert. Denn nur in diesem Sinne spricht die Philosophie von
einer positiven, realen Potenz. Wenn dagegen angeführt wird,
die Potenz des Erkennens und Begehrens selber bilde als

positive, reale, natürliche Potenz die potentia obedientialis, folglich
sei diese potentia obedientialis eine positive, reale, natürliche
Potenz, so müssen wir gegen eine derartige Schlufsfolgerung
entschieden Yerwahrung einlegen. Wir wollen die vollständige



112 Die potentia obedientialis der Kreaturen.

Unrichtigkeit derselben an einigen Beispielen nachweisen. Nach
der Lehre der Scholastik wird die substantielle Form im Urstoff
aufgenommen. Nicht das Nichts, sondern eine positive Rea-
lität, der Urstoff,- bildet das Substrat für die Form. Somit
bildet der Urstoff die Potenz für die substantielle Form. Können
wir nun logisch richtig sagen: also ist diese Potenz für die
substantielle Form eine positive, reale, natürliche Potenz?
Durchaus nicht. Unter Potenz versteht man, wie bereits
hervorgehoben wurde, eine vom Wesen des Dinges real unterschiedene
Qualität. Es wäre in unserm Falle zu beweisen, dafs nicht
der Urstoff selber unmittelbar, sondern eine von ihm real
unterschiedene Qualität das Substrat für die Aufnahme der genannten
Form abgebe. Trifft dies zu, dann kann man sagen, der Urstoff
habe eine positive, reale, natürliche Potenz zu der
substantiellen Form. Ist aber der Urstoff selber unmittelbar das
Substrat für diese Form, so sagen wir zwar, der Urstoff sei i n
der Potenz zu der Form, allein es wäre ganz und gar im
Widerspruche mit der Logik, wollten wir sagen, die Potenz des
Urstoffs zu der Form bilde eine positive, reale, natürliche
Potenz. Dasselbe mufs behauptet werden mit Bezug auf das
Wesen der Seele gegenüber der Gnade. Die Gnade wird
unmittelbar in dem Wesen der Seele aufgenommen. Dieses
Wesen selber ist unmittelbar das Substrat für die Gnade. Es
bildet somit die Potenz, und die Gnade ist sein Akt. Darf
man nun schliefsen: also ist diese Potenz, die potentia obedientialis

eine positive, reale, natürliche Potenz? Unbedingt

nein. Es handelt sich in unserer Frage doch wahrlich
nicht darum, ob das Substrat, in welchem die Gnade
aufgenommen wird, etwas Positives, Natürliches, Reales sei. Darüber
ist kein Wort zu verlieren, indem doch jedermann weifs, dafs
die Übernatur nicht in dem Nichts aufgenommen wird. Wer
also erklärt, die potentia obedientialis sei eine positive, reale,
natürliche Potenz, weil sie nichts anderes ausmache als das
Erkenntnis- und Begehrungsvermögen, der beweist damit, dafs er
die ganze Sache absolut nicht versteht. Der weifs gar nicht,
um was es sich bei dieser Frage handelt. Ist die potentia
obedientialis, das Wesen der Seele der Gnade gegenüber, eine

positive, reale, natürliche Potenz, so mufs sieh dieselbe
vom Wesen der Seele als Accidens, als Qualität real
unterscheiden. Dies aber ist durchaus falsch. Denn anderen
Falls würde die Gnade nicht unmittelbar im Wesen der Seele,
sondern in dieser positiven, realen, natürlichen Potenz des
Wesens der Seele aufgenommen. Somit ist die potentia



113

obedien tialis des Wesens der Seele nicht eine positive, reale,
natürliche Potenz. Gleichwie der Urstoff durch sich selber,
unmittelbar durch seine Wesenheit, nicht aber durch eine positive,
reale Potenz, in der Potenz zu der Form, die Potenz für die
Form ist, ebenso verhält es sich mit dem Wesen der Seele gegenüber

der Gnade. Deshalb darf man aber weder den Urstoff,
noch das Wesen der Seele eine positive, reale Potenz nennen,
weil sie kein Accidens, keine Qualität sind.

Was wir soeben gesagt, gilt auch hinsichtlich des Verstandes
und Willens, sowie des sinnlichen Teiles mit Bezug auf die von
Gott verliehenen Tugenden. Sie alle nehmen die übernatürlichen

Güter unmittelbar, nicht durch eine positive, reale, natürliche

Potenz in sich auf. Folglich besteht auch ihre potentia
•obedientialis nicht in einer positiven, realen, natürlichen
Potenz, indem die pot. obed. sich von ihnen selber nicht real
unters cheidet.

Die potentia obedientialis der Kreaturen, welche es immer
sein mögen, besteht demnach keineswegs in einer von dem Wesen
dieser Kreaturen sachlich unterschiedenen, positiven, realen,
.natürlichen Potenz. Wenn Dr. Kranich a. a. 0. S. 52 sagt,
nach der Anschauung des hl. Thomas hätte Gott in dem Falle,
dafs er beabsichtigt hätte, den Menschen zu der übernatürlichen
Ordnung zu berufen, ihn aber eine Zeit lang ohne die
übernatürlichen Güter gelassen, ihm noch mit Rücksicht auf die
baldige Erhebung ein besonderes, natürliches Vermögen
eben als potentia obedientiae gegeben, so haben wir auf diese
Anschauung des hl. Thomas nichts mehr zu antworten. Welcher
Anschauung der hl. Thomas ist, haben wir im Vorausgehenden
gesehen. Manche Autoren leiden nicht blofs ganz bedenklich
an Mangel der Kenntnis der Lehre des hl. Thomas, sondern
ebenso auch am Mangel der Kenntnis richtiger philosophischer
Begriffe. Dagegen läfst sich allerdings nichts thun. Auf der
völligen Unkenntnis darüber, was eine positive, reale, natürliche
Potenz eigentlich ist, beruht die ganze Argumentation der Gegner.
Jede Kreatur, zumal aber der Mensch, ist für die Einwirkung
Gottes, für die Güter der Übernatur empfänglich. Diese

Empfänglichkeit nennen wir potentia obedientialis. Folglich
ist diese potentia obedientialis eine positive, reale, natürliche
Potenz. So lautet das Argument. Damit die potentia obedientialis

eine positive, reale, natürliche Potenz ausmache, dazu ist
vor allem ihr realer Unterschied vom Substrat, in welchem
sie ist, vom Subjekt, welches eine potentia obedientialis hat,
durchaus notwendig. Sie mufs diesem Substrate gegenüber

Jahrbuch für Philosophie etc. 15. 8



114 Die potentia obediential« der Kreaturen.

ein Accidens, eine Qualität bilden. Ist dieses nicht der Fall,
dann ist die potentia obediential« in keiner Weise eine positive,,
reale, natürliche Potenz. Wie sich die Sache thatsäehlich
verhält, haben wir soeben nachgewiesen. Diese Potenz unterscheidet
sich nicht real vom Substrate, ist keine Qualität des Substrates.

Bin anderes Mal argumentiert man also: das Substrat,
in welchem die Güter der Übernatur Aufnahme finden, ist etwas
Positives, Reales; folglich ist die potentia obedientialis dieses
Substrates eine positive, reale, natürliche Potenz. Und in der
That besitzt die Wesenheit der Kreaturen, z. B. des Menschen
die Empfänglichkeit für das Übernatürliche, ebenso haben
die Potenzen, der Verstand und Wille, der sinnliche Teil, sogar
der Leib, und selbst der Akt, die Thätigkeit, die Empfänglichkeit

für das Übernatürliche: also ist diese Empfänglichkeit,
die wir potentia obedientialis nennen, eine positive, reale, natürliche

Potenz. Jedermann sieht sofort, dafs in diesem Argumente
alles drunter und drüber geworfen wird. Beginnen wir mit dem
Akte. Der natürliche Akt hat eine potentia obedientialis, denn
er wird von Gott erhoben, verstärkt, vervollkommnet. Wir fragen
nun: was ist denn diese gehorsame Potenz im Akte? Bildet
sie einen Akt? Dann haben wir einen Akt, eine Thätigkeit in
der andern. Ist sie eine positive, reale, natürliche Potenz
Dann befindet sich eine positive, reale, natürliche Potenz i n der
Thätigkeit. Dies aber sind Dinge der reinen Unmöglichkeit.
Dasselbe gilt von der aktiven und passiven Potenz, denn auch
diese sind im Besitze einer potentia obedientialis. Was ist die
gehorsame Potenz in den aktiven und passiven Potenzen?
Vielleicht ein Akt, eine Thätigkeit? Oder ist es eine positive, reale,
natürliche Potenz? Dann befindet sich wiederum der Akt in
der Potenz anstatt aus ihr hervorzugehen, was zum Wesen
des Aktes gehört, ebenso befindet sich eine Potenz in der andern.
Wir stehen somit abermals vor einer reinen Unmöglichkeit.
Nicht anders verhält es sich mit der Wesenheit der Kreaturen,

mit dem Leibe u. s. w.
Sagt man uns nun, die potentia obedientialis aller dieser

Dinge sei die Wesenheit, die passive, die aktive Potenz, der
Akt selber, so wird damit zwar angegeben, was das Substrat
für die Güter der Übernatur sei, allein man erklärt nicht, worin
die Empfänglichkeit, die potentia obedientialis dieses
Substrates bestehe. Auf gar keinen Fall ist dadurch der
Beweis erbracht, dafs diese Empfänglichkeit des Substrates
ein Akt oder eine positive, reale, natürliche Potenz
ausmache. Aus der positiven, natürlichen Realität des Substrates



Die Grundprincipien des hl. Thomas von Aquin. 115

folgt in gar keiner Weise die positive, reale, natürliche Poten-
tialität der potentia obedientialis. Im Gregenteil, ist die
potentia obedientialis nichts anderes als das positive, reale, natürliche

Substrat, so ist die potentia obedientialis ebensowenig
eine positive, reale, natürliche Potenz, wie die Potenz des
Urstoffs zu der Form keine positive, reale, natürliche Potenz
ausmacht," sondern der Urstoff selber ist.

o——o

DIE GRUNDPRINCIPIEN DES HL. THOMAS
VON AQUIN UND DER MODERNE

SOCIALISMUS.

Von Dr. C. M. SCHNEIDER.

IV.
Die Zweckbestimmung der menschlichen Natur.

(Fortsetzung von Bd. VIII S. 459.)

2. Die letztvollendende Zweckbestimmung in sich.

a) Wir halten uns vollauf gegenwärtig, dafs wir mit der hier und
in anderen Werken verfochtenen Meinung von der Natürlichkeit des
letzten Endzweckes mit Rücksicht auf die Zusammensetzung und.. den
Bestand der menschlichen, vernunftbegabten Natur, sowie von der
Übernatürlichkeit dieses Zweckes mit Rücksicht auf die Kräfte unter den
theologischen Autoren der Gegenwart, so viel wir wissen, alleinstehen.
Aber wir wissen ebensogut, dafs diese Meinung die auf jeder Seite
beinahe wiederkehrende und für alle übrigen Ansichten vorausgesetzte,
ausdrücklich ausgesprochene und mit zwingenden, noch von niemand widerlegten

Beweisen ausgestattete Meinung des hl. Thomas sowie aller grofsen
Scholastiker und der Väter ist. Augustinus kennt die Meinung von der
Möglichkeit eines rein natürlichen Zweckes, aber er berichtet sie als die
des Pelagius und betrachtet sie als die Grundlage der weiteren Irrlehren
desselben. Bis in das 15. Jahrhundert hinein ward in der Kirche diese
Ansicht vom letzten Endzwecke des Menschen als selbstverständlich
betrachtet. Dominikus Soto, einer der ersten Theologen des Konzils von
Trient, trägt sie noch ausdrücklich und als unbezweifelte vor.

Was ist denn eingetreten, dafs auf einmal, gegen die ganze
Tradition, das Fundament der theologischen Wissenschaft verschoben und
unentwirrbare Schwierigkeiten in alle Teile der Theologie hineingetragen
wurden? Man bemerke wohl: es wird zugestanden, dafs den Vätern und
Scholastikern die Lehre von der Verrückung des Endzweckes der menschlichen

Natur, durch Gottes Macht, fremd war. Und das wird desgleichen
S*


	Die Potentia Obedientialis der Kreaturen [Fortsetzung]

