Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 9 (1895)

Artikel: Die Philosophie des HI. Thomas von Aquin [Fortsetzung]
Autor: Glossner, M.
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761776

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761776
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Naturphilosophie. 79

DIE PHILOSOPHIE DES HL. THOMAS VON AQUIN.

Gegen Frohschammer.

Von Dr. M. GLOSSNER.

—

VIIL.

Naturphilosophie.
(Fortsetzung und Schluls.)

Wenden wir uns, dem Gange des Kritikers folgend, der
wirkenden und Zweck-Ursache zu! Da es ihm, wie aus
allem hervorgeht, nicht darum zu thun ist, in den innern Zu-
sammenhang einzudringen, der die verschiedenen Bestimmungen,
sei es der aristotelischen oder scholastischen Philosophie, innerlich
verkettet, sondern soviel als moglich angebliche Unklarheiten
und Schwierigkeiten aufzuhdufen, um sofort sein eigenes Welt-
princip der sich selbst verwirklichenden, ausgestaltenden Phan-
tasie als wirksame Panacée anzupreisen, so wundern wir uns
nicht, wenn wir ibn dasselbe Verfahren auch gegeniiber der
Theorie der Bewegungs- und Zweck-Ursache anwenden sehen.
Die Bewegung komme nach Aristoteles einerseits von aufsen in
das Weltall, andererseits aber scheine fiir die Erde die Bewe-
gung sogar in der Materie selbst ihren Ursprung zu haben; in
der Scholastik aber bleibe es unklar, ob man an einen stindigen
gottlichen Impuls oder eine allgemeine weltimmanente causa
efficiens zu denken habe u.s. w. Dals an ein wirkendes Princip
der letzteren Art nicht zu denken sei, muflste sich der Kritiker
von vorneherein selbst sagen. Haétte er den aristotelischen Natur-
begriff und die Theorie von Potenz und Akt im Auge behalten,
so mulfste er einsehen, dafs der Grund der Bewegung sowohl
in den Dingen (daher sie causae secundae heifsen) als auch iber
ihnen, in Gott, dem ersten Beweger liege, da alles Geschaffene
sowohl im Sein als im Wirken mit Potenzialitdt behaftet ist und
weder wesenhaft existiert, noch wesenhaft wirkt, somit auch
dessen aktive Potenzen der Aktualisierung durch einen Impuls
der ersten und hochsten Ursache bediirfen, um nicht blofs wirken
zu konnen, sondern actu zu wirken. Hieraus erhellt, wie falsch
die Vorstellung ist, auf welche der Kritiker auch an dieser Stelle
zuriickkommt, dals die Bewegung zur ,gleichsam“ ruhenden Welt
hinzukomme, auf welche Vorstellung dann ein Beweis fiir Gottes
Dasein begriindet werde. — Bewegt aber Gott schopferisch, indem



30 Die Philosophie des hl. Thomas von Aquin.

er die Bewegungskrifte verleiht, erhdlt und zum wirklichen
Bewegen erhebt, so ist dies nicht eine diirftige, sondern die
Gottes allein wiirdige und durch die Bediirftigkeit des Geschaffenen
geforderte Vorstellung. KEs ist daher auch nicht die Materie,
die sich ,des e/dog beméchtigt und in ihr eigenes Wesen ver-
arbeitet”, ,ein hGheres Streben zeigt und Zwecke verfolgt, was
der Kritiker selbst — freilich sein eigenes Wahngebilde —
seltsam findet (S. 318 f.). Die Materie spielt vielmehr dabei die
untergeordnetste Rolle; denn ihr ,,Verlangen“ nach der Form
ist nicht ein psychisches, sondern eins und dasselbe mit ihrer
Empfanglichkeit fiir die Form, also mit ihrer Potentialitit. Ihr
Verhalten ist ein passives, nicht ein aktives. Sie wird geformt
oder genauer ist vom Ursprung an schdopferisch nur mit der Form
gesetzt.

Die zweckmilsige Wirksamkeit der Naturwesen und die
gesamte zweckmalsige Einrichtung der Natur ist nach aristotelisch-
thomistischer Lehre durch die substantiellen Formen vermittelt
und hat ihren letzten und hochsten Grund im gottlichen Schopfungs»
plan. Dagegen fordert der Kritiker ein allgemeines, naturimma-
nentes Princip als Trédger oder Subjekt des teleologischen Wirkens
in der Natur. Diese Forderung hétte nur dann eine Berech-
tigung, wenn die Welt selbst ein wesenhaftes Ganzes, ein leben-
diger Organismus wire, was von Aristoteles und der Scholastik
mit vollem Rechte zuriickgewiesen wird. Die Einheit der Welt
ist eine Hinheit der Ordnung, nicht des Wesens. Das Zweck-
milsige eines solchen Ganzen resultiert aus dem Zusammenwirken
der einzelnen Teile; das teleologische Wirken in der Natur hat
demnach nicht einen, sondern viele Triager, deren Ordnung
und gesetzmilfsiges Zusammenwirken zur Einheit und Harmonie
des Ganzen, weil nicht durch eine immanente, notwendig durch
eine transcendente Ursache bestimmt sein mufs. Die Froh-
schammersche Forderung ist durchaus nicht theistisch, sondern
setzt eine pantheistische Auffassung des Weltalls voraus. Mit
welchem Rechte demnach der Kritiker von disjecta membra in
der thomistischen Weltansicht spricht, lifst sich leicht beurteilen.

Aus der Thatsache unbewulster Zweckthatigkeit soll die
Berechtigung der Annahme eines allgemeinen zweckmailsig wir-
kenden immanenten Naturprincips als ihres einheitlichen Trigers,
mit andern Worten die Berechtigung des spekulativen, pan-
theistisch umgedeuteten Darwinismus, der den Menschengeist aus
der Natur, die subjektive aus der objektiven , Weltphantasie*
hervorgehen ldfst, folgen. Wire ein solcher allgemeiner und
einheitlicher Triger in der Natur vorhanden, so miilste sich



Naturphilosophie. 31

derselbe durch die der bewulsten Zweckthatigkeit eigentiimliche
Freiheit manifestieren. Der Berufung auf die Bewulstlosigkeit
der ,,objektiven Phantasie® wére mit dem Hinweis auf die Freiheit
von individuellen Schranken, denen die bewuflste Zweckthitigkeit
unterworfen ist, zu entgegnen. Von jener freien, durch strenge
Gesetzmilsigkeit nicht gebundenen Zweckthitigkeit aber ist, vom
Menschen abgesehen, in der Natur nichts zu entdecken. Alle
rein natiirliche Zielstrebigkeit und Zweckthétigkeit ist eine streng
gesetzmilsige, wie insbesondere die dem tierischen Instinkt durch
die Bediirfnisse des Individuums und der Art gezogenen Schranken
beweisen. Daher kann auch die freie, bewulste Zweckthatigkeit
nicht aus der unbewufsten, der Geist nicht aus der Natur hervor-
gehen. Vielmehr weist die Existenz des endlichen Geistes ebenso
wie die zweckmifsige Einrichtung der Natur oder, wenn man
nun einmal sich so ausdriicken will, die objektive Rationalitat
in ihr auf einen selbstbewulsten, zwecksetzenden Geist hin, der
iiber die Natur und den menschlichen Geist erhaben ist. Denn
das ,,Unbewufste’ kann nur aus der hoheren vollkommeneren
Seins- und Lebensstufe, dem Bewulsten, nicht aber dieses aus
dem Unbewulsten hervorgehen. Auch zeigt uns die Natur —
trotz Darwin und Hartmann -— nichts dergleichen. Noch ist
der Vorgang, wie aus unorganischer Gesetzmifsigkeit organische
Zielstrebigkeit, aus dieser Empfindung und aus Empfindung Geist
werden soll, unbeobachtet und unbewiesen geblieben, und die
Natur verfdhrt noch immer nach dem von Aristoteles formu-
lierten, wenn auch scheinbar banalen Satze, dals der Mensch
und zwar dieser bestimmte Mensch einen Menschen zeugt, nicht
aber das willkiirlich hypostasierte und personifizierte Abstraktum:
sNatur.

Obgleich das Urteil des Kritikers iiber die aristotelischen
Bestimmungen von Leben und Seele dahin lautet, dafs sie im
allgemeinen als richtig erscheinen und noch heute in Geltung
bleiben kionnen, so wird doch auch gegen diesen Teil der ari-
stotelisch - thomistischen Philosophie eine Reihe von Schwierig-
keiten erhoben, die grofstenteils schon frither vorgebracht wurden,
und die wir nur kurz beriihren wollen, um nicht nach dem
Beispiel des Kritikers durch bestindige Wiederholungen die
Geduld des Lesers zu ermiiden. Die thomistische Lehre also
— vernehmen wir — sei auch in diesem Teile unbestimmt;
denn es sei nicht klar, wie die Form zur Seele, die Pflanzen-
seele zur Tierseele werde. Sofort aber wird eingeraumt, dals
Aristoteles die Frage nicht aufgeworfen, weil ihm Gattungen
und Arten als ewig gelten, ja weiterhin sollen sich bei demselben

Jahrbuch fiir Philosophie ete. IX. 6



82 Die Philosophie des hl. Thomas von Aquin.

Andeutungen finden, wonach nicht allein eine logische, sondern
auch eine genealogische Einteilung anzunehmen sei. Der hl. Thomas
aber habe die Losung im Schopfungsbegriff gefunden; nach ihm
seien die Formen ihrer Verschiedenheit und grélseren oder ge-
ringeren Vollkommenheit nach von Anfang an schipferisch ins
Dasein gesetzt. Diese Losung aber geniige nicht, teils aus den
bekannten, von Darwin entlehnten, teils aus dem Kritiker eigen-
timlichen Griinden, weil der Kampf ums Dasein mit der Giite
des Schopfers unvereinbar sei und die Erklarung des Todes im
Organischen als Folge der Siinde nicht mehr aufrecht erhalten
werden konne. Da erinnert sich jedoch der Kritiker plotzlich,
dafs die Scholastik den paradiesischen Zustand als einen iber-
natiirlichen, von Gott erst nach der Schiopfung eingefithrten be-
trachte, glaubt aber darauf mit dem Hinweis auf den biblischen
Bericht, dafs Gott alles gut fand, antworten zu konnen, nicht
beachtend, dafs in der Unterscheidung eines natiirlichen und
iibernatiirlichen Zustands auch schon die einer natiirlichen und
iibernatiirlichen Giite begriffen ist. Der ,Kampf ums Dasein
widerstreitef in keinem Falle der natiirlichen Giite und Voll-
kommenheit der Schopfung, die zum Teile durch die wechsel-
seitige Beschrinkung der Arten bedingt ist.

Selbst die Lehre vom Wesen der Seele sei nicht klar
bestimmt; man wisse nicht, ob die Seele nur Form sei oder als
durch Form und Stoff konstituiert aufzufassen sei. Die ober-
flichlichste Kenntnis der scholastischen Naturphilosophie diirfte,
scheint es, hinreichen, um diesen Zweifel zu lésen und zu wissen,
dals die Seele nach scholastischer Auffassung Form, nicht ‘aber
aus Form und Stoff zusammengesetzt sei. Der Kritiker wurde
entweder durch die Theorie von den hoheren, die niederen
virtuell in sich schliefsenden und begrifflich (logisch) wie einen
Stoff bestimmenden Formen oder durch den Ausdruck ,,materielle
Form irregefiithrt., Dieser Ausdruck aber bedeutet nicht eine
Form, die selbst wieder eine Materie in sich schlielst, sondern
wird von den Pflanzen- und Tierseelen gebraucht, denen eigene
Subsistenz nicht zukommt, indem sie nur in Abhingigkeit vom
Stoffe entstehen und in Verbindung mit demselben bestehen
kdénnen.

Ein weiteres Milsverstdndnis ist in der Behauptung ent-
halten, nach dem hl. Thomas erscheine die Tierseele durch eine
Art von Addition (némlich hoherer Krifte zu den niederen) zu-
stande gebracht. Ein Unkundiger mag zu dieser Meinung durch
den vom hl. Thomas hdufig gebrauchten Vergleich der substan-
ziellen Formen mit den Zahlen .verleitet werden. Xs ist aber



Naturphilosophie. 33

dabei nicht an ein mechanisches Zusammenzéhlen und Aggre-
gieren zu denken; vielmehr liegt das tertium comparationis darin,
dafs jedes neue, zur Wesenseinheit hinzugefiigte Merkmal einen
wesentlichen specifischen Unterschied begrinde, gleichwie die
Hinzufiignng einer weiteren Kinheit zu einer gegebenen Zahl
eine neue Zahlenspecies ergibt. Um den wahren Sinn des eng-
lischen Lehrers zu erfassen, darf man nicht vergessen, dals der
Wesensbegriff, der das logisch-metaphysische Korrelat der phy-
sischen Form bildet, einfach ist und nur fiir die abstrahierende
Auffassung des menschlichen Geistes in Merkmale sich zerlegt.
Gilt das Gesagte von der metaphysischen Form (der forma
totius, wie sie auch genannt wird) oder dem Wesensbegriff, so
darf auch von der physischen Form, durch welche der Wesens-
begriff verwirklicht und der Stoff demselben entsprechend nach
Gattung und Art bestimmt wird, eine reale Zusammensetzung
nicht angenommen werden.

In einen schroffen Gegensatz tritt die Fr.sche Kritik gegen
die von Fr. selbst mit Recht als eine der fundamentalsten Lehren
der aristotelisch-thomistischen Philosophie bezeichnete Bestimmung
des Unterschiedes der Menschen- von der Tierseele. Nicht allein
mit Thatsachen der Erfahrung, sondern auch mit anderweitigen
Fundamentallehren der aristotelischen Philosophie stehe dieselbe
im Widerspruch. Fragen wir nach diesen Fundamentallehren,
mit welchen die Annahme, dals dem Menschen ausschlielslich
Vernunft zukomme, in Widerspruch stehe, so werden wir auf
das Verhiltnis von &idoc uud »ofg verwiesen, die wie in Gott
so auch in der Welt nicht wesentlich verschieden sein konnten.
Sei doch auch nach aristotelisch-thomistischer Ansicht die Natur
im ganzen wie im einzelnen intelligibel, also auch verniinftig.
Dieser Schluls des Kritikers beruht auf einem fundamentalen
Irrtum, den wir bei anderer Gelegenheit aufgedeckt haben
(Modern. Ideal. S. 78). Der Gegenstand der Erkenntnis ist
keineswegs notwendig gleicher Natur mit dem erkennenden
Subjekt. Vielmehr haben wir das der Potenz nach Intelligible
von dem actu Intelligiblen zu unterscheiden; nur das letztere
ist notwendig auch Vernunft, »odg und vosgor zugleich. Actu
intelligibel aber ist nur das Immaterielle. Folglich kann zwar
aus der Immaterialitdt auf die Geistigkeit und Verniinftigkeit
geschlossen werden, wie dies der hl. Thomas in seiner durch
ithre spekulative Tiefe bewundernswerten Ableitung der gott-
lichen Attribute thut, nicht aber ist dieser Schlufs von jeder
Art von Intelligibilitdt, speciell nicht von der potenzialen Intelli-
gibilitdt der koérperlichen Dinge aus zuldssig. Man kann demnach



34 Die Philosophie des hl. Thomas von Aquin.

die Natur als das Werk einer Intelligenz begreifen, in ihr wie
in einem Kunstwerk die Verwirklichung eines verniinftigen Planes,
und in solechem Sinne ,,Vernunft anerkennen, ohne ihr deshalb
Vernunft im subjektiven, psychologischen Sinne zuschreiben zu
miissen. Denn wie das actu Intelligible notwendig immateriell
ist und nur in einer Vernunft oder als Vernunft (Verniinftiges
oder Geist) existieren kann, so ist umgekehrt notwendig Ver-
nunft im subjektiven Sinne als Vermdgen, das Intelligible zu
erkennen oder als wirkliche Erkenntnis desselben — immateriell.
Aus diesem Grunde hat die Scholastik mit Recht aus der That-
sache der Vernunft, d. i. der Erkenntnis des actu Intelligiblen
oder des zu einem solchen durch Vernunftthitigkeit Erhobenen
im Menschen auf die Immaterialitit der Seele und ihre Unab-
hingigkeit von korperlichen Organen in der intellektuellen Kr-
kenntnisthatigkeit geschlossen. Hiergegen zwar beruft sich Fr.
auf die Erfahrung. Diese kann aber im vorliegenden Falle keine
unmittelbare sein; denn ein Organ des Denkens ldlst sich nirgends
aufzeigen. Die behauptete Abhéngigkeit des Denkens von einem
korperlichen Organe konnte also nur aus Erfahrung erschlossen
werden. Dieser Schlufs isf indes nicht zu erbringen. Denn
nehmen wir mit Aristoteles und der Scholastik an, dafs das
Denken seine Gegenstdnde zundchst aus der sinnlichen Wahr-
nehmung und der Kinbildungskraft schopft, also beziiglich des
Objekts von den korperlichen Organen abhingig ist, so sind
damit alle jene Thatsachen, aus welchen man die organische
Abhangigkeit der Denkfunktion als solcher beweisen will, voll-
kommen erklarbar.

Den Unterschied von Mensch und Tier lifst der Kritiker
nicht als einen wesentlichen gelten und beruft sich fiir seine
‘befremdende Behauptung darauf, dafs die Tiere Individuen der
eigenen Art, ebenso die Individuen der feindlichen Art und die
Beute wohl erkennen und sich demgemdls verhalten, wihrend
sie gegen alles iibrige gleichgiiltig seien (8. 331). Aber eben
diese (leichgiiltigkeit gegen alles, was aulserhalb der Sphére
threr sinnlichen Lebenszwecke liegt, beweist, dals die Tiere das
Formalobjekt der Vernunft, das Allgemeine nicht erkennen, und
dals die angebliche Uaterscheidung der eigenen Art nur eine
instinktive ist, wie der Kritiker selbst zuletzt mit den Worten
zugibt: freilich erscheint diese erhohte intellektuelle (!) Fahigkeit
in ihnen grofsenteils in gebundener Form, im Instinkt (S. 332).
Allerdings fiigt er, ohne jeden Beweis, nur um auf seiner These
zu bestehen, hinzu: doch auch eine freiere Intelligenz ist dabei
nicht vollkommen ausgeschlossen (S. 332). TUnd doch ist sie



Naturphilosophie. 39

vollkommen ausgeschlossen; denn wiren die Tiere der Erkenntnis
des Allgemeinen (der Arten und Gattungen) fihig, so konnten
sie auch zum Selbstbewulstsein, zur Wissenschaft, Kunst, Religion
sich erheben oder erhoben werden. Die Erkenntnis des Allge-
meinen besteht nadmlich nicht in der Bildung von sinnlichen
Gemeinvorstellungen (sog. Kommunbildern), sondern in der Er-
fagsung des Seins und seiner Bestimmungen, in der Erkenntnis
des Grundes der Erscheinungen. Das Tier bleibt bei den letz-
teren und deren Verkniipfung in einem sinnlichen Bewulstsein
stehen. Hieraus erkldren sich denn auch alle Vorginge des
tierischen Seelenlebens. Wer den Tieren mehr, wer ihnen die
Féhigkeit der eigentlichen Begriffs- und Urteilsbildung zuschreibt,
ist nicht mehr von Erfahrungsthatsachen, sondern von vorge-
fafsten Meinungen geleitet, wie dies deutlich bei unserem Kritiker
hervortritt, der in der Weise Hegels monistisch alle Wesens-
unterschiede aufhebt, um sie aus einem einheitlichen Principe
ableiten zu konnen. Dals dieser Monismus auf theistischem
Boden keine Berechtigung habe, vielmehr wesentlich Pantheismus
sel, wurde wiederholt bemerkt und bedarf kaum eines einge-
henden Beweises. Wenn gleichwohl der Kritiker behauptet,
derselbe sei gerade vom theistischen Standpunkt gefordert, weil
auf diesem die Welt als Bild Gottes betrachtet werde, so liegt
gerade hierin jene Uberspannung der Vorstellung von der Eben-
blldhehkelt Gottes beziiglich der Welt, die dem Pantheismus
eigentiimlich ist. Die Welt ist ein Ebenbild oder Abbild Gottes,
soweit dies ihre Endlichkeit und Geschopflichkeit zuldfst. Die
Korper insbesondere sind es nur, soweit es mit dem Begriff und
der Natur eines Korpers vereinbar ist. In der einen Beziehung
sind sie Gott &dhnlich, in anderer unéhnlich. Die vom Kritiker
sogenannte ,objektive Vernunft“, d. h. die in den Dingen sich
manifestierende Gesetz- und Zweckmilsigkeit trdgt allerdings
das Gepriage der gottlichen Weisheit, ist aber nicht selbst Ver-
nunft oder (wenn auch noch bewulstlos) denkendes Princip,
weshalb auch kein Recht gegeben ist, aus ihr, wie dies der
Monismus thut, den verniinftigen \Ienschengelst durch immanente
Entwicklung hervorgehen zu lassen. Uberdies ist der Begriff
eines unbewufsten Denkens unhaltbar, was iibrigens an dlesem
Orte nicht niher gezeigt werden kann.

Da die Anklage, Aristoteles habe die psychlschen Fahig-
keiten nicht aus einem Princip abgeleitet, von dem XKritiker
nicht begriindet wird und im Grunde nur darauf hinausléuft,
dafs Aristoteles und die Scholastiker nicht Monisten sind, so
kénnen wir mit der Bemerkung dariiber hinweggehen, dafls jene



36 Die Philosophie des hl. Thomas von Aquin.

Anklage aus der Luft gegriffen ist, da die Genannten alle
psychischen Fédhigkeiten eines Individuums in der einen Form
und Wesenheit wurzeln lassen und in gewissem Sinne auch
aus einem Princip, d. h. der metaphysisch einfachen, physisch
einheitlichen,  wenn auch zusammengesetzten Wesenheit ableiten.

Wenden wir uns nunmehr dem letzten Ahschnitt der natur-
philosophischen Kritik, der von der Entstehung und Fort-
pflanzung der beseelten Wesen handelt, zu! Wenn wir
die Methode, die der Kritiker in der bisherigen Darstellung
und Kritik der thomistischen Philosophie eingehalten hat, mit
einem priifenden Blicke iiberschauen, so erscheint als ein auf-
fallendes Merkmal derselben die Hast, mit welcher er, nachdem
er kaum die eine oder andere Bestimmung in irgend einem
Probleme angegeben hat, sogleich dariiber herfallt, um sie durch
einen wahren Platzregen von Einwénden und Vorwiirfen gleichsam
Im Keime zu ersticken. Dieses Verfahren, das es zu einer ge-
orduneten und zusammenhingenden Darstellung der zu beurtei-
lenden Lehren nicht kommen lafst, tritt im gegenwértigen Lehr-
punkt in besonders auffilliger und abstofsender Weise hervor.

Der englische Lehrer geht von der Thatsache der Ent-
stehung lebendiger Wesen durch Zeugung und dem aus KErfahrung
abstrahierten Begriff von Zeugung aus, wonach diese (im passiven
Sinne) die Entstehung eines Lebendigen aus einem solchen der
gleichen Art ist. Diesen Begriff sucht er in seiner Anwendung
aut die Tierwelt nach seiner inneren Moglichkeit und den kon-
kreten Ursachen, durch die er verwirklicht wird, zu begriinden.
Er geht dabei von der Voraussetzung aus, dals dem Tiere
keinerlei rein geistige, un- und iiberorganische Fihigkeiten und
Thitigkeiten zukommen, dafls also das Lebensprincip des Tieres
nach seinem Sein und seiner Thatigkeit an den Stoff gebunden,
von ithm abhéngig sei. Hieraus wird nun weiter geschlossen,
dals der Tierseele selbstdndiges Dasein oder Subsistenz nicht
zukomme, weshalb auch nicht von einem selbstandigen, vom
Stoffe unabhidngigen Entstehen derselben die Rede sein konne
(fleri non propria factione), sondern dals sie in und mit dem
Ganzen, der kompleten tierischen Substanz als Konstitutiv der-
selben entstehe. Gezeugt wird also nicht die Seele, sondern das
beseelte Wesen, das Tier, und zwar nicht aus nichts, sondern
aus vorhandenem Stoffe durch die Thétigkeit eines andern
beseelten  Wesens. Damit ist zundchst eine Abgrenzung der
tierischen Zeugung gegeniiber der Schopfung gewonnen. Zeugung
1st also nicht Schopfung; auch impliziert die Zeugung des Tieres
eine solche nicht, wie die Zeugung des Menschen, dessen Seele



Naturphilosophie. 87

ein selbstindiges vom Stoffe unabhéngiges Sein, Subsistenz besitat.
Vielmehr geniigt zundchst zur Erzeugung des Tieres einerseits
die passive Potentialitit des Stoffes, aus dem das neue Wesen
wird, andererseits die aktive Potenz des KErzeugers, der nach
seiner substanziellen Form wirksam ist und daher im Stoffe eine
wesentliche, substanzielle Verdnderung hervorbringt, deren Cha-
rakter eben durch das wirkende Princip, den Erzeuger oder
genauer durch dessen Form bestimmt ist; eine Verdnderung,
die aus diesem Grunde ein dem Erzeuger der Art mach éhn-
liches Wesen zum Terminus hat. Die tierische Zeugung wird
demnach unmittelbar (von hoheren Kausalititen abgesehen) auf
drei reale Ursachen zuriickgefiihrt: den Stoff oder die causa
materialis, die Thitigkeit des Erzeugers als der causa efficiens
und die vom Erzeuger im Erzeugten hervorgebrachte specifische
Ahnlichikeit, die in jenem als causa finalis, in diesem als causa
formalis sich verhalt.

Wenn die Funktion der materiellen Ursache zugleich als
ein educi ex potentia materiae bezeichnet wird, so soll dies nach
der Erkldrung des hl. Thomas nur besagen, dals dasjenige actu
werde, was zuvor in Potenz war, Im Wesen der Materie ndmlich
liegt es, verschiedene Formen aufnehmen, durch sie bestimmt
werden zu konnen; denn ihre Potentialitidt ist eben nichts anderes
als ihre Bestimmbarkeit. Der Stoff wird demnach nicht ver-
wandelt, sondern bestimmt; nur wenn man unter Stoff nicht die
erste Materie, sondern einen bereits geformten Stoff (mat. secunda),
also z. B. den Samen versteht, kaon von einer Verwandlung
geredet werden. Genau gesprochen wird das Erzeugte aus
einem vorhandenen anderweitig geformten Stoffe, jedoch micht,
sofern er geformt, sondern sofern er zu anderen Formen in
Potenz ist. In dieser Auffassung der Zeugung ist das Bestreben
sichtbar, ein wirkliches Entstehen festzuhalten und begreiflich
zu machen, ohne in eines der beiden Extreme zu verfallen und
entweder die monistische Individualisierung eines allgemeinen
Wesens oder im materialistischen Sinne eine rein stoffliche Kom-
bination anzunehmen: Ansichten, in welchen das Werden im
wahren Sinne des Wortes gleichmalsig aufgehoben ist. Dals
dieses Bestreben auch von Erfolg gekront sei, diirfte jeder ein-
leuchtend finden, der die allgemeinen Grundsitze der aristote-
lischen Philosophie, insbesondere ihre Theorie von den Ursachen
als richtig anerkennt. Denn so weit es sich um die néchsten
Ursachen der Entstehung durch Zeugung handelt, ist dieselbe
durch eine natiirliche wirkende Ursache der gleichen Art mit
dem Gezeugten (die, wie sie selbst nicht in der Weise der



88 Die Philosophie des hl. Thomas von Aquin,

Kunst nach einer accidentellen Form, einer Vorstellung, sondern
in der Weise der Natur nach ihrer substanziellen Form sich
wirksam erweist, den Stoff substanziell bestimmt), vollkommen
geniigend erklirt. Vorausgesetzt ist hierbei, dals die im Stoffe
zu verwirklichende Form ihrer Natur nach auch im Stoffe ver-
wirklicht werden kann, d. h. dafs sie nicht an sich subsistent,.
sondern in ihrem Sein vom Stoffe abhéngig ist. Dies trifft aber,
wie gezeigt wurde, beziiglich der Tierseele zu.

Der Ursprung der Tierseele ist demnach — obwohl sie,
was der Kritiker so anstofsig findet, aus der Potenz der Materie
eduziert wird —, kein niedriger, sondern ein der Stufe, die sie:
auf der Leiter der substanziellen Formen einnimmt, vollkommen
angemessener. Sie stammt aus der Materie nicht wie aus der
Total- oder auch nur der Principalursache; die Materie ist der
passive, empfingliche, aufnehmende Grund ihrer Verwirklichung;
der aktive wirkende Grund liegt im Erzeuger. Der letzte und
hochste Grund aber ist in der gottlichen Idee und Wirkensmacht.
zu suchen, woran die Geschopfe bis zu einem gewissen Grade teil-
nehmen, obgleich ihnen die Macht zu schaffen, d. h. Substanzen abso-
lut zu setzen abgeht. Eine solche aber ist zur Erweckung tierischen
Lebens moht erforderlich — aus dem angefihrten Grunde, weil
die Tierseele keine eigene, von der Materie unabhéngige Thé-
tigkeit, also auch keine eigene Subsistenz besitzt. Anders verhalt.
es sich mit der Menschenseele, die geistig und subsistent oder
in ihrem Sein vom Stoffe unabhidngig ist, also auch nicht durch
eine Umgestaltung, Verdnderung des Stoffes, sondern nur durch ein
absolutes Setzen, durch schaffende Thitigkeit, welche die Fahig-
keit des Geschiopfes schlechterdings iibersteigt, hervorgebracht.
werden kann.

Diese einfache und klare Theorie nun sucht der Kritiker
auf alle mogliche Weise zu tritben und als ein Unikum von
Verwirrung und Unklarheit hinzustellen, um zuletzt in den Ruf
auszubrechen: ,Jedenfalls aber ist es gewils, dals wohl kaum
bei irgend einem neuern Philosophen in Bezug auf einen der
wichtigsten Punkte der Weltordnung eine solche Unsicherheit
und Unklarheit sich findet, wie bel diesem Musterscholastiker®
(8. 360). Woher glaubt der Kritiker das Recht zu einer so
schweren Anklage entnehmen zu diirfen? Wir konnen keinen
anderen Grund finden, als den, dafs ihm fiir die Grundbegriffe
und Grundsdtze der scholastischen Philosophie infolge seiner
Befangenheit in den modernen Ideen jegliches Verstandnis fehlt.
Er kann sich eine andere Potenz nicht denken als jene, in
welcher die Form bereits keimhaft actu vorhanden, wenn auch



Naturphilosophie. 89

noch latent ist. Daher unterlegt er der Scholastik den Unbegriff
einer Verwandlung des Stoffes in die Tierseele und erhebt gegen
sie den Vorwurf des Materialismus. Es ist aber etwas ganz
anderes, den Stoff durch die Wirksamkeit eines beseelten Wesens
beseelt werden zu lassen, und anzunehmen, dafs der Stoff in
eine Seele verwandelt werde.

Ferner, da der Kritiker nur fertige komplete Substanzen
kennt und den Begriff einer inkompleten, ergéinzungsbediirftigen
Substanz verwirft, folglich auch die Tierseele nur als komplete
Substanz (wenn auch im Widerspruch mit seiner Annahme einer
allgemeinen Natursubstanz, zu der sich die Tierseele doch nur
als Phdnomen verhalten kénnte) zu denken vermag: so betrachtet
er den Hinfluls des Erzeugers als einen schopferischen und wirft
der Scholastik vor, bei der Tierseele gelten zu lassen, was sie
bel der Menschenseele verwerfe, ndmlich die sekundére Schopfungs-
macht der zweiten Ursachen.

Von der Identitdit des Aktiven und Passiven ausgehend,
vermifst der Kritiker, sobald von dem passiven, potenziellen oder
stofflichen Grunde die Rede ist, den aktuierenden aktiven Grund;
verweist man ihn dann auf die Form des zeugenden Princips
und seine aktuierende Thétigkeit als den aktiven Grund, so will
er diesen sofort als Totalgrund begriffen wissen, um den Er-
zeuger zum schopferischen Principe zu stempeln, was nach
seinem Schopfungsbegriff soviel bedeutet, als dals eine gewisse
Identitdt des Aktiven und Passiven in einer Reihe von Hrschei-
nungen (den aufeinanderfolgenden Generationen) sich expliziert.
Wenn dieses Verfahren etwas beweist, so ist es nur dies, dals
der hl. Thomas im Unrechte — wédre, wenn er von den Grund-
sitzen des Kritikers iiber Werden, Entstehen und Vergehen, iiber
aktive und passive Potenz ausgehen wiirde. Diese Principien,
wie sie an und fiir sich durchaus falsch und unbegriindet sind,
so sind sie auch nicht die des Aquinaten. Demnach wird auch
die thomistische Auffassung der Zeugung eine andere als die
des Kritikers sein miissen, und da sie ganz und gar mit den
allgemeinen Begriffen und Principien des englischen Lehrers
vom Werden und den Ursachen des Werdens ibereinstimmt, so
wird sie, falls diese Principien wahr sind, auch selbst wahr sein,
da aus Wahrem nur Wahres folgen kann. Die Wahrheit der
Principien aber glauben wir bei fritherer Gelegenheit geniigend
festgestellt zu haben.

Gebundenheit durch philosophische und theologische Autoritét
soll die Ursache sein, dafls die Scholastiker der Gegenwart einer-
seits die von Thomas gelehrte , Verwandlung des Stoffes in



90 Die Philosophie des hl. Thomas von Aquin.

die Tierseele (!) annehmbar finden, dagegen den Gedanken einer
Steigerung der Naturseele zur menschlichen Seele als unstatthaft
und unmoglich zuriickweisen (8. 341). Die Gebundenheit und
Verblendung (an und durch modern-monistische Vorurteile) liegt
hier nur auf seiten des Kritikers, der von einer Verwandlung
des Stoffes in die Tierseele spricht, wo von der Erzeugung einer
solchen durch ein gleichartiges Princip, wenn auch im Stoffe
und aus dem Stoffe (in dem deutlich, wie wir glauben, erkldrten
Sinne) die Rede ist, wéihrend die von ihm angenommene Stei-
gerung der (widerrechtlich bebaupteten und durch nichts zu
erweisenden) Naturseele zur Menschenseele entweder durch
Annahme des Hervorganges des Hoheren aus dem Niederen dem
Princip der Kausalitit widerspricht, oder, falls jene Naturseele
als ein schon urspriinglich geistiges Princip gedacht werden soll,
an die Stelle niichterner Wissenschaft willkiirliche und phanta-
stische Dichtung setzt.

In der thomistischen Lehre von der Tierseele findet der
Kritiker alle moglichen Irrtiimer — Dualismus, Materialismus,
Idealismus, das B0, Einschachtelungssystem und, wenn man
darauf ,,versessen” wéare, selbst Gnosticismus. Wir werden kaum
fehl geben wenn wir als Erklirungsgrund die schon erwihnte
Taktik des Kritikers vermuten, Beschuldigungen, die gegen sein
eigenes System mit Grund erhoben werden konnen, auf den
Gegner abzuwilzen. Um aber die Grundlosigkeit jener Vorwiirfe
einzusehen, bedarf es keines grofsen Scharfsinns. Den Dualismus
von Stoff und Form gestehen wir zu, aber dieser Dualismus ist
nicht ein solcher von unabhingigen ewigen Principien. Der
Materialismus soll in der Annahme einer Umwandlung der
Materie in die Tierseele liegen. Wir haben jedoch gesehen, dals
diese ,,Umwandlung* auf einem Milsverstindnis beruht. Der
hl. Thomas lehrt nicht die Umwandlung des Stoffes in eine Seele,
sondern in ein sinnlich empfindendes Wesen, versteht aber unter
dem Stoffe nicht die materia prima, den formlosen Stoff, sondern
den organischen Keim, der durch den unter der Herrschaft des
zeugenden Princips stehenden Entwicklungsprozels zum beseelten
Wesen, zum Tiere wird. Wiirde der formlose Stoff in die Seele
verwandelt, wie konnie sie im vollendeten Tiere, dem Produkt
der Aeuguno‘ als das bestimmbare, durch die Form (Seele) be-
stimmte Konstitutiv fortbestehen? Ubrlgens mochte man fragen,
was denn unter Materialismus zu verstehen sei. Versteht
man darunter die Annahme, dals alles, was existiert, Stoff sei
oder aus mechanischer Verbindung von Stoffteilen resultiere oder
auch, den Begriff weiter fassend, eine Weltanschauung, die nur



Naturphilosophie. 91

Kérperliches, sinnlich Wahrnehmbares als wirkliches Sein an-
erkennt, so ist die thomistische Theorie von der Zusammen-
setzung alles Korperlichen aus Stoff und substanzieller Form,
sowie von der iiberragenden, immateriellen Natur des (reistes
von jeder Art des Materialismus himmelweit entfernt.

Und worin soll der Idealismus der thomistischen Theorie
liegen? In dem ,,Unding der materia prima“ selbst, in der alle
wirkliche Materie aufgehoben sei! (8. 340.) Dem Kritiker gefallt
es, den Korper ,allein Materie und wirkliche Materie“ zu
nennen und dem hl. Thomas die Ansicht zu unterschieben, dals
er diese wirkliche Materie, den Korper, in die materia prima
autlose, d. h. zu einem blofs moglichen Sein mache. Nach dem
Aquinaten aber ist der Ausdruck Materie doppelsinnig und be-
deutet entweder den Korper, die wirkliche, resp. verwirklichte
Materie oder das gemeinsame Substrat des substanziell verin-
derlichen korperlichen Seins, das in Verbindung mit der Form
den Korper — die mater. secunda — konstituiert. Wo ist da
Idealismus ?

Die Einschachtelungstheorie (von Malebranche vertreten)
kann nur die Phantasie des Kritikers in die thomistische Lehre
hineindeuten. Denn dieser kann sich nun einmal eine passive
Potenz, wie es scheint, nicht denken; sie verwandelt sich ihm
sofort in eine ,,Virtualitit” (im Sinne eines Leibnitz und der ge-
samten modernen Philosophie), in eine positive Anlage, in welcher
das zu Verwirklichende bereits ,eingeschachtelt liegt.

Endlich der Vorwurf des Gnosticismus ,einer gewissen
Richtung* beruht auf der bereits geriigten Mifsdeutung, welche
die Materie im eigentlichen Sinne nach der Form verlangen,
die Ideen ergreifen und festhalten ldfst. (A. a. O.)

Wenden wir nun aber cinmal den Wurfspiels um und sehen
wir zu, wie es sich mit der eigenen Lehre des Kritikers ver-
hilt, so brauchen wir gar nicht besonders darauf ,versessen”
zu sein, um der Reihe nach Idealismus, Materialismus und was
man sonst noch von Irrtimern wiinschen mochte, darin nach-
zuweisen. Der Idealismus liegt auf der Hand. Denn wenn die
gesamte Natur Produkt der Imagination, Phantasiegebilde ist, so
ist sie eben nur Vorstellung oder besteht nur in der Vorstellung,
ist blofses Phantom. Der Umstand, dafs sie als Produkt gott-
licher Imagination gedacht wird, dndert daran nichts; denn an
eine Verwirklichung des Vorgestellten durch freie schopferische
Willensthat ist dabei nicht zu denken.

Der Materialismus in jener sublimierten Form, in welchem
er von jedem monistischen — pantheistischen — System unzer-



92 Die Philosophie des hl. Thomas von Aquin,

trennlich ist, liegt in der Auffassung des Kritikers, sofern mit
der Phantasie und Imagination Gott zugleich auch Potentialitit,
Materialitit und eine gewisse Leiblichkeit zugeschrieben und der
strikte Begriff des Geistes geleugnet werden muls,

Man konnte noch fragen, ob die Tierseele im System des
Kritikers besser fahre, als in dem des hl. Thomas, das er fiir
die angeblich besonders in siidlichen Léndern herrschende Ge-
ringschdtzung des Tieres verantwortlich macht. Ist etwa im
Systeme des Kritikers die Tierseele mehr und kann sie in ihm
mehr sein, als ein voriibergehendes Phdnomen, als eine Form,
welche die Weltphantasie sich gibt, um sie wieder zu zerbrechen
und sich in neue Formen zu kleiden? Der hl. Thomas spricht
allerdings der Tierseele Geistigkeit und Unsterblichkeit ab;
immerhin aber erkennt er das Tier als wirkliche Substanz, als
Subsistenz . mit individuellem Leben und Bewulstsein (nicht
Selbstbewulstsein) an. Freilich ergeht es im System des Kri-
tikers der Menschenseele nicht besser; denn da auch diese zu
einem Phidnomen und Phantome herabsinkt, und im iibrigen von
der Tierseele,dem Ursprung und Wesen nach sich nicht unter-
scheidet, so kann auch in ihr ein Grund fiir die Fortdauer nach
dem Tode nicht aufgezeigt, d. h. ein wissenschaftlicher Nachweis
ihrer Unverginglichkeit nicht gefithrt werden.

Weder die starre Form noch der Stoff — versichert der
Kritiker —- konnen das wirksame Princip bei der Fortpflanzung
der lebendigen Wesen sein, da kein allgemeines Princip ange-
nommen werde, welches iber die Individuen ibergreifen und
Arten und Individuen zu einem einheitlichen Naturprozels ver-
binden kénnte. (S. 341f) Weder Form noch Stoff, wir ge-
stehen dies zu, wohl aber der individuelle, konkrete und zeu-
gungsfihige Organismus kraft seiner Form und in vorhandenem
Stoffe vermag einen andern lebendigen Organismus hervorzu-
bringen, wenigstens vermag er dies als zweite, gleichartige Ursache
und unter dem bewegenden Einflusse der ersten, transcendenten
Ursache, wenn auch bei solcher Auffassung Arten und Individuen
nicht zu einem wesenhaft einheitlichen Naturprozels sich ver-
binden. Diese Annahme eines in solchem Sinne einheitlichen
Naturprozesses und einer ihm zu Grunde liegenden allgemeinen
Bildungsmacht ist nicht allein zur Erkldrung der Zeugung nicht
notwendig, sondern iiberdies eine vollig willkiirliche, ja absurde
und widersinnige Annahme, durch die nicht Klarheit, sondern
vollstindige Verwirrung in die Sache gebracht wird. Doch wie?
Tauschen wir uns nicht? Die Weltphantasie mufs ja ange-
nommen werden, wenn der Pantheismus vermieden werden



Naturphilosophie. 93

soll? Die Weltphantasie, nicht, wie man in gréblicher Tduschung
bis jetzt geglaubt hat, die Schopfungsidee, bildet die Panacée
des Theismus (S. 342). Die Losung des tiefsten Rétsels liegt
in der allgemeinen Naturkraft, der die Schopfungsmacht imma-
nent ist, die sich aber doch vom Wesen Gottes unterscheidet,
wie der theistische Standpunkt dieses erfordere, der sich aller-
dings beziiglich der Annahme einer allgemeinen Bildungsmacht
nicht vom naturalistischen unterscheide. Den Unterschied dieses
Theismus vom Naturalismus anzugeben, diirfte schwer sein. Denn
gibe es wirklich eine solche alles erklirende, allgemeine der
Natur immanente Bildungskraft, so ware eben sie das Gottliche
und Gott selbst, und die Annahme einer personlichen Gottheit
iiber und aufser ihr nichts weiter als eine notgedrungene, dem
religiosen Glauben gemachte, aber wissenschaftlich nicht gerecht-
fertigte Konzession.

Der Kritiker schlielst den Abschnitt mit Bemerkungen iiber
das Verhdltnis seines Systems sowie der aristotelisch-thomistischen
Lehren zur Descendenztheorie. Was das erstere Verhéltnis
betrifft, so haben wir keinen Grund, dem in unserer Kritik der
Frohsch.schen Philosophie Gesagten etwas hinzuzufiigen (Der
moderne Ideal. 8. 96 ff.). Beziiglich des englischen Lehrers aber
ist es vollkommen richtig, dals ihm die Descendenzlehre sowohl
in der materialistischen und mechanisch- dufserlichen Fassung
Darwins als auch in der idealistisch-monistischen Frohschammers,
v. Hartmanns u. a. génzlich fremd ist. Dagegen stiinde der
Annahme einer allméhlichen Entstehung der Gattungen und Arten
unter dem leitenden Einflusse einer transcendenten schopferischen
Intelligenz, abgesehen vom Menschen, weder von seiten der philo-
sophischen noch theologischen Principien des hl. Thomas ein
Hindernis entgegen, falls die Thatsachen eine solche Entstehung
fordern wiirden, wofiir aber der Beweis bis jetzt nicht gefihrt
worden ist. Denn die Ewigkeit der gottlichen Idee ist mit der
Zeitlichkeit der Arten, ihrer irdischen Abbilder, wohl vereinbar,
da jene eine transcendente, im gottlichen Verstande, ist.

Den bekannten und wohl berechtigten Einwand gegen die
Descendenzlehre, dafs in den unorganischen Korpern eine dhnliche
Verschiedenartigkeit der Bildungen, wie in den organischen be-
stehe, ohne dals von einer gemeinsamen Abstammung die Rede
sein konne, sucht der Kritiker mit der Berufung auf das allge-
meine (restaltungsprincip, unter dem auch sie stehen, zu beant-
worten und spricht dabei zugleich von der ihrem Wesen nach
allerdings nicht durchschaubaren gleichen Materie derselben.
Die Gleichheit des materiellen Substrats gestehen wir zu, die



94 Die potentia obedientialis der Kreaturen.

Gliederung in Gattungen und Arten aber leiten wir im Sinne
des teleologischen Beweises aus der schopferischen Intelligenz ab.

Endlich sei die Aufserung berithrt, mit der allgemeinen
Bildungsmacht verliere der Streit zwischen Realismus und No-
minalismus seine Bedeutung (. 348). Als ob nicht die Annahme
einer solchen allgemeinen Bildungsmacht selbst den excessi-
nisten Realismus in sich schlosse!

S S0 —

DIE POTENTIA OBEDIENTIALIS DER
KREATUREN.

Von FR. GUNDISALV FELDNER,

Mag. Theol. Ord. Praed.
(Fortsetzung von Bd. VIII, S. 459.)

o@0

Mit der Theorie, nach welcher die gehorsame Potenz eine
aktive Potenz oder eine potentia in actu ausmachen soll, ist
es also nichts. Die Behauptung, dals in der aktiven Potenz
eine ,,gewisse Angemessenheit” liege, erweist sich ebenfalls als
durchaus falsch, denn im Wesen der Seele findet sich keine
aktive Potenz als potentia obedientialis, und doch besitzt
sie eine ebenso grofse ,,Angemessenheit, wie die Potenzen,
welche allenfalls in actu sich befinden mogen. Die Wesen-
heit der Seele wiirde somit abermals eine Ausnahme bilden.

Die ganze Beweisfiihrung der Verteidiger der gehorsamen
Potenz als einer aktiven Potenz hat iibrigens mit der potentia
obedientialis nicht das mindeste zu thun. Kinen Studenten,
der in der Schule in dieser Weise argumentierte, miifste man
einige Lektionen in der Logik nachholen lassen. Und in der
That! Nehmen wir einmal an, der Mensch bringe der Gnade
ein ,lebendiges Verlangen® entgegen, er setze einen actus imper-
fectus des Verstandes und Willens. Folgt nun daraus, dals dann
die gehorsame DPotenz in diesem actus imperfectus oder im
Verstande und Willen als aktiven Potenzen liege? Welches
Gesetz der Logik rechtfertiget ohne weiters einen derartigen
Schlufs? Die Logik lehrt vielmehr, eine Potenz miisse dort
vorhanden sein, wo der entsprechende Akt ist, weil die Potenz
fiir diesen Akt das Substrat bildet, der Akt von und in dieser
Potenz aufgenommen wird. Nun haben wir vom englischen



	Die Philosophie des Hl. Thomas von Aquin [Fortsetzung]

