
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 9 (1895)

Artikel: Die Philosophie des Hl. Thomas von Aquin [Fortsetzung]

Autor: Glossner, M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761776

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761776
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Naturphilosophie. 79

DIE PHILOSOPHIE DES HL. THOMAS YON AQUIN.
Gegen Frohschammer.

Von Dr. M. GLOSSNER.

VU. s
ISaturphilosophie.

(Fortsetzung und Schlufs.)

Wenden wir uns, dem Gange des Kritikers folgend, der
wirkenden und Zweck-Ursache zu! Da es ihm, wie aus
allem hervorgeht, nicht darum zu thun ist, in den innern
Zusammenhang einzudringen, der die verschiedenen Bestimmungen,
sei es der aristotelischen oder scholastischen Philosophie, innerlich
verkettet, sondern soviel als möglich angebliche Unklarheiten
und Schwierigkeiten aufzuhäufen, um sofort sein eigenes Welt-
princip der sich selbst verwirklichenden, ausgestaltenden Phantasie

als wirksame Panacée anzupreisen, so wundern wir uns
nicht, wenn wir ihn dasselbe Verfahren auch gegenüber der
Theorie der Bewegungs- und Zweck-Ursache anwenden sehen.
Die Bewegung komme nach Aristoteles einerseits von aufsen in
das Weltall, andererseits aber scheine für die Erde die Bewegung

sogar in der Materie selbst ihren Ursprung zu haben; in
der Scholastik aber bleibe es unklar, ob man an einen ständigen
göttlichen Impuls oder eine allgemeine weltimmanente causa
efficiens zu denken habe u. s. w. Dafs an ein wirkendes Princip
der letzteren Art nicht zu denken sei, mufste sich der Kritiker
von vorneherein selbst sagen. Hätte er den aristotelischen Natur-
begriff und die Theorie von Potenz und Akt im Auge behalten,
so mufste er einsehen, dafs der Grund der Bewegung sowohl
in den Dingen (daher sie causae secundae heifsen) als auch über
ihnen, in Gott, dem ersten Beweger liege, da alles Geschaffene
sowohl im Sein als im Wirken mit Potenzialität behaftet ist und
weder wesenhaft existiert, noch wesenhaft wirkt, somit auch
dessen aktive Potenzen der Aktualisierung durch einen Impuls
der ersten und höchsten Ursache bedürfen, um nicht blofs wirken
zu können, sondern actu zu wirken. Hieraus erhellt, wie falsch
die Vorstellung ist, auf welche der Kritiker auch an dieser Stelle
zurückkommt, dafs die Bewegung zur „gleichsam" ruhenden Welt
hinzukomme, auf welche Vorstellung dann ein Beweis für Gottes
Dasein begründet werde. — Bewegt aber Gott schöpferisch, indem



80 Die Philosophie des hl. Thomas von Aquin.

er die Bewegungskräfte verleiht, erhält und zum wirklichen
Bewegen erhebt, so ist dies nicht eine dürftige, sondern die
Gottes allein würdige und durch die Bedürftigkeit des Geschaffenen
geforderte Vorstellung. Es ist daher auch nicht die Materie,
die sich „des siâoç bemächtigt und in ihr eigenes Wesen
verarbeitet", „ein höheres Streben zeigt und Zwecke verfolgt", was
der Kritiker selbst — freilich sein eigenes Wahngebilde —
seltsam findet (S. 318 f.). Die Materie spielt vielmehr dabei die
untergeordnetste Rolle; denn ihr „Verlangen" nach der Form
ist nicht ein psychisches, sondern eins und dasselbe mit ihrer
Empfänglichkeit für die Form, also mit ihrer Botentialität. Ihr
Verhalten ist ein passives, nicht ein aktives. Sie wird geformt
oder genauer ist vom Ursprung an schöpferisch nur mit der Form
gesetzt.

Die zweckmäfsige Wirksamkeit der Naturwesen und die
gesamte zweckmäfsige Einrichtung der Natur ist nach aristotelisch-
thomistischer Lehre durch die substantiellen Formen vermittelt
und hat ihren letzten und höchsten Grund im göttlichen Schöpfungsplan.

Dagegen fordert der Kritiker ein allgemeines, naturimmanentes

Princip als Träger oder Subjekt des teleologischen Wirkens
in der Natur. Diese Forderung hätte nur dann eine Berechtigung,

wenn die Welt selbst ein wesenhaftes Ganzes, ein lebendiger

Organismus wäre, was von Aristoteles und der Scholastik
mit vollem Rechte zurückgewiesen wird. Die Einheit der Welt
ist eine Einheit der Ordnung, nicht des "Wesens. Das
Zweckmäfsige eines solchen Ganzen resultiert aus dem Zusammenwirken
der einzelnen Teile; das teleologische Wirken in der Natur hat
demnach nicht einen, sondern viele Träger, deren Ordnung
und gesetzmäfsiges Zusammenwirken zur Einheit und Harmonie
des Ganzen, weil nicht durch eine immanente, notwendig durch
eine transeendente Ursache bestimmt sein mufs. Die Froh-
schammersche Forderung ist durchaus nicht theistisch, sondern
setzt eine pantheistische Auffassung des Weltalls voraus. Mit
welchem Rechte demnach der Kritiker von disjecta membra in
der thomistischen Weltansicht spricht, läfst sich leicht beurteilen.

Aus der Thatsache unbewufster Zweckthätigkeit soll die
Berechtigung der Annahme eines allgemeinen zweckmäfsig
wirkenden immanenten Naturprincips als ihres einheitlichen Trägers,
mit andern Worten die Berechtigung des spekulativen, pan-
theistisch umgedeuteten Darwinismus, der den Menschengeist aus
der Natur, die subjektive aus der objektiven „Weltphantasie"
hervorgehen läfst, folgen. Wäre ein solcher allgemeiner und
einheitlicher Träger in der Natur vorhanden, so müfste sich



Naturphilosophie. 81

derselbe durch die der bewufsten Zweckthätigkeit eigentümliche
Freiheit manifestieren. Der Berufung auf die Bewufstlosigkeit
der „objektiven Phantasie" wäre mit dem Hinweis auf die Freiheit
von individuellen Schranken, denen die bewufste Zweckthätigkeit
unterworfen ist, zu entgegnen. Von jener freien, durch strenge
Gesetzmäfsigkeit nicht gebundenen Zweckthätigkeit aber ist, vom
Menschen abgesehen, in der Natur nichts zu entdecken. Alle
rein natürliche Zielstrebigkeit und Zweckthätigkeit ist eine streng
gesetzmäfsige, wie insbesondere die dem tierischen Instinkt durch
die Bedürfnisse des Individuums und der Art gezogenen Schranken
beweisen. Daher kann auch die freie, bewufste Zweckthätigkeit
nicht aus der unbewufsten, der Geist nicht aus der Natur hervorgehen.

Vielmehr weist die Existenz des endlichen Geistes ebenso
wie die zweckmäfsige Einrichtung der Natur oder, wenn man
nun einmal sich so ausdrücken will, die objektive Rationalität
in ihr auf einen selbstbewufsten, zwecksetzenden Geist hin, der
über die Natur und den menschlichen Geist erhaben ist. Denn
•das „Unbewufste" kann nur aus der höheren vollkommeneren
Seins- und Lebensstufe, dem Bewufsten, nicht aber dieses aus
dem Unbewufsten hervorgehen. Auch zeigt uns die Natur —
trotz Darwin und Hartmann — nichts dergleichen. Noch ist
der Vorgang, wie aus unorganischer Gesetzmäfsigkeit organische
Zielstrebigkeit, aus dieser Empfindung und aus Empfindung Geist
werden soll, unbeobachtet und unbewiesen geblieben, und die
Natur verfährt noch immer nach dem von Aristoteles
formulierten, wenn auch scheinbar banalen Satze, dafs der Mensch
•und zwar dieser bestimmte Mensch einen Menschen zeugt, nicht
aber das willkürlich hypostasierte und personifizierte Abstraktum:
„Natur."

Obgleich das Urteil des Kritikers über die aristotelischen
Bestimmungen von Leben und Seele dahin lautet, dafs sie im
allgemeinen als richtig erscheinen und noch heute in Geltung
bleiben können, so wird doch auch gegen diesen Teil der
aristotelisch - thomistischen Philosophie eine Reihe von Schwierigkeiten

erhoben, die gröfstenteils schon früher vorgebracht wurden,
•und die wir nur kurz berühren wollen, um nicht nach dem

Beispiel des Kritikers durch beständige Wiederholungen die
Geduld des Lesers zu ermüden. Die thomistisehe Lehre also

— vernehmen wir — sei auch in diesem Teile unbestimmt;
denn es sei nicht klar, wie die Form zur Seele, die Pflanzenseele

zur Tierseele werde. Sofort aber wird eingeräumt, dafs
Aristoteles die Frage nicht aufgeworfen, weil ihm Gattungen
und Arten als ewig gelten, ja weiterhin sollen sich bei demselben

Jahrbuch für Philosophie etc. IX. 6



82 Die Philosophie des hl. Thomas von Aquin.

Andeutungen finden, wonach nicht allein eine logische, sondern
auch eine genealogische Einteilung anzunehmen sei. Der hl. Thomas
aber habe die Lösung im Schöpfungsbegriff gefunden; nach ihm
seien die Formen ihrer Verschiedenheit und gröfseren oder
geringeren Vollkommenheit nach von Anfang an schöpferisch ins
Dasein gesetzt. Diese Lösung aber genüge nicht, teils aus den
bekannten, von Darwin entlehnten, teils aus dem Kritiker
eigentümlichen Gründen, weil der Kampf ums Dasein mit der Güte
des Schöpfers unvereinbar sei und die Erklärung des Todes im
Organischen als Folge der Sünde nicht mehr aufrecht erhalten
werden könne. Da erinnert sich jedoch der Kritiker plötzlich,
dafs die Scholastik den paradiesischen Zustand als einen
übernatürlichen, von Gott erst nach der Schöpfung eingeführten
betrachte, glaubt aber darauf mit dem Hinweis auf den biblischen
Bericht, dafs Gott alles gut fand, antworten zu können, nicht
beachtend, dafs in der Unterscheidung eines natürlichen und
übernatürlichen Zustands auch schon die einer natürlichen und
übernatürlichen Güte begriffen ist. Der „Kampf ums Dasein"
widerstreitef in keinem Falle der natürlichen Güte und
Vollkommenheit der Schöpfung, die zum Teile durch die wechselseitige

Beschränkung der Arten bedingt ist.
Selbst die Lehre vom Wesen der Seele sei nicht klar

bestimmt; man wisse nicht, ob die Seele nur Form sei oder als
durch Form und Stoff konstituiert aufzufassen sei. Die
oberflächlichste Kenntnis der scholastischen Naturphilosophie dürfte,
scheint es, hinreichen, um diesen Zweifel zu lösen und zu wissen,
dafs die Seele nach scholastischer Auffassung Form, nicht'aber
aus Form und Stoff zusammengesetzt sei. Der Kritiker wurde
entweder durch die Theorie von den höheren, die niederen
virtuell in sich schliefsenden und begrifflich (logisch) wie einen
Stoff bestimmenden Formen oder durch den Ausdruck „materielle"
Form irregeführt. Dieser Ausdruck aber bedeutet nicht eine
Form, die selbst wieder eine Materie in sich schliefst, sondern
wird von den Pflanzen- und Tierseelen gebraucht, denen eigene
Subsistenz nicht zukommt, indem sie nur in Abhängigkeit vom
Stoffe entstehen und in Verbindung mit demselben bestehen
können.

Ein weiteres Mifsverständnis ist in der Behauptung
enthalten, nach dem hl. Thomas erscheine die Tierseele durch eine
Art von Addition (nämlich höherer Kräfte zu den niederen)
zustande gebracht. Ein Unkundiger mag zu dieser Meinung durch
den vom hl. Thomas häufig gebrauchten Vergleich der substan-
ziellen Formen mit den Zahlen verleitet werden. Es ist aber



Naturphilosophie. 83

dabei nicht an ein mechanisches Zusammenzählen und Aggregieren

zu denken; vielmehr liegt das tertium comparationis darin,
dafs jedes neue, zur Wesenseinheit hinzugefügte Merkmal einen
wesentlichen specifischen Unterschied begründe, gleichwie die
Hinzufügung einer weiteren Einheit zu einer gegebenen Zahl
eine neue Zahlenspecies ergibt. Um den wahren Sinn des
englischen Lehrers zu erfassen, darf man nicht vergessen, dafs der
Wesensbegriff, der das logisch-metaphysische Korrelat der phjr-
sischen Form bildet, einfach ist und nur für die abstrahierende
Auffassung des menschlichen Geistes in Merkmale sich zerlegt.
Gilt das Gesagte von der metaphysischen Form (der forma
totius, wie sie auch genannt wird) oder dem Wesensbegriff, so
darf auch von der physischen Form, durch welche der Wesensbegriff

verwirklicht und der Stoff demselben entsprechend nach
Gattung und Art bestimmt wird, eine reale Zusammensetzung
nicht angenommen werden.

In einen schroffen Gegensatz tritt die Fr.sche Kritik gegen
die von Fr. selbst mit Recht als eine der fundamentalsten Lehren
der aristotelisch-thomistischen Philosophie bezeichnete Bestimmung
des Unterschiedes der Menschen- von der Tierseele. Nicht allein
mit Ihatsachen der Erfahrung, sondern auch mit anderweitigen
Fundamentallehren der aristotelischen Philosophie stehe dieselbe
im Widerspruch. Fragen wir nach diesen Fundamentallehren,
mit welchen die Annahme, dafs dem Menschen ausschliefslich
Vernunft zukomme, in Widerspruch stehe, so werden wir auf
das Verhältnis von siôog uud vovg verwiesen, die wie in Gott
so auch in der Welt nicht wesentlich verschieden sein könnten.
Sei doch auch nach aristotelisch-thomistischer Ansicht die Natur
im ganzen wie im einzelnen intelligibel, also auch vernünftig.
Dieser Schlufs des Kritikers beruht auf einem fundamentalen
Irrtum, den wir bei anderer Gelegenheit aufgedeckt haben
(Modern. Ideal. S. 78). Der Gegenstand der Erkenntnis ist
keineswegs notwendig gleicher Natur mit dem erkennenden
Subjekt. Vielmehr haben wir das der Potenz nach Intelligible
von dem actu Intelligiblen zu unterscheiden; nur das letztere
ist notwendig auch Vernunft, vovg und voeqov zugleich. Actu
intelligibel aber ist nur das Immaterielle. Folglich kann zwar
aus der Immaterialität auf die Geistigkeit und Vernünftigkeit
geschlossen werden, wie dies der hl. Thomas in seiner durch
ihre spekulative Tiefe bewundernswerten Ableitung der
göttlichen Attribute thut, nicht aber ist dieser Schlufs von jeder
Art von Intelligibilität, speciell nicht von der potenzialen Intelli-
gibilität der körperlichen Dinge aus zulässig. Man kann demnach

6*



84 Die Philosophie des hl. Thomas von Aquin.

die Natur als das Werk einer Intelligenz begreifen, in ihr wie
in einem Kunstwerk die Verwirklichung eines vernünftigen Planes,
und in solchem Sinne „Vernunft" anerkennen, ohne ihr deshalb
Vernunft im subjektiven, psychologischen Sinne zuschreiben zu
müssen. Denn wie das actu Intelligible notwendig immateriell
ist und nur in einer Vernunft oder als Vernunft (Vernünftiges
oder Geist) existieren kann, so ist umgekehrt notwendig
Vernunft im subjektiven Sinne als Vermögen, das Intelligible zu
erkennen oder als wirkliche Erkenntnis desselben — immateriell.
Aus diesem Grunde hat die Scholastik mit Recht aus der That-
sache der Vernunft, d. i. der Erkenntnis des actu Intelligiblen
oder des zu einem solchen durch Vernunftthätigkeit Erhobenen
im Menschen auf die Immaterialität der Seele und ihre
Unabhängigkeit von körperlichen Organen in der intellektuellen Er-
kenntnisthätigkeit geschlossen. Hiergegen zwar beruft sich Fr.
auf die Erfahrung. Diese kann aber im vorliegenden Falle keine
unmittelbare sein; denn ein Organ des Denkens lälst sich nirgends
aufzeigen. Die behauptete Abhängigkeit des Denkens von einem
körperlichen Organe könnte also nur aus Erfahrung erschlossen
werden. Dieser Schlufs ist indes nicht zu erbringen. Denn
nehmen wir mit Aristoteles und der Scholastik an, dafs das
Denken seine Gegenstände zunächst aus der sinnlichen
Wahrnehmung und der Einbildungskraft schöpft, also bezüglich des

Objekts von den körperlichen Organen abhängig ist, so sind
d-amit alle jene Thatsachen, aus welchen man die organische
Abhängigkeit der Denkfunktion als solcher beweisen will,
vollkommen erklärbar.

Den Unterschied von Mensch und Tier läfst der Kritiker
nicht als einen wesentlichen gelten und beruft sich für seine
befremdende Behauptung darauf, dafs die Tiere Individuen der
eigenen Art, ebenso die Individuen der feindlichen Art und die
Beute wohl erkennen und sich demgemäfs verhalten, während
sie gegen alles übrige gleichgültig seien (S. 331). Aber eben
diese Gleichgültigkeit gegen alles, was aufserhalb der Sphäre
ihrer sinnlichen Lebenszwecke liegt, beweist, dafs die Tiere das

Formalobjekt der Vernunft, das Allgemeine nicht erkennen, und
dafs die angebliche Unterscheidung der eigenen Art nur eine
instinktive ist, wie der Kritiker selbst zuletzt mit den Worten
zugibt: freilich erscheint diese erhöhte intellektuelle Fähigkeit
in ihnen grofsenteils in gebundener Form, im Instinkt (S. 332).
Allerdings fügt er, ohne jeden Beweis, nur um auf seiner These
zu bestehen, hinzu: doch auch eine freiere Intelligenz ist dabei
nicht vollkommen ausgeschlossen (S. 332). Und doch ist sie



Naturphilosophie. 85

vollkommen ausgeschlossen; denn wären die Tiere der Erkenntnis
des Allgemeinen (der Arten und Gattungen) fähig, so könnten
sie auch zum Selbstbewufstsein, zur Wissenschaft, Kunst, Religion
sich erheben oder erhoben werden. Die Erkenntnis des
Allgemeinen besteht nämlich nicht in der Bildung von sinnlichen
Gemeinvorstellungen (sog. Kommunbildern), sondern in der
Erfassung des Seins und seiner Bestimmungen, in der Erkenntnis
des Grundes der Erscheinungen. Das Tier bleibt bei den
letzteren und deren Verknüpfung in einem sinnlichen Bewufstsein
stehen. Hieraus erklären sich denn auch alle Vorgänge des
tierischen Seelenlebens. Wer den Tieren mehr, wer ihnen die
Fähigkeit der eigentlichen Begriffs- und Urteilsbildung zuschreibt,
ist nicht mehr von Erfahrungsthatsachen, sondern von vorge-
fafsten Meinungen geleitet, wie dies deutlich bei unserem Kritiker
hervortritt, der in der Weise Hegels monistisch alle
Wesensunterschiede aufhebt, um sie aus einem einheitlichen Principe
ableiten zu können. Dafs dieser Monismus auf theistischem
Boden keine Berechtigung habe, vielmehr wesentlich Pantheismus
sei, wurde wiederholt bemerkt und bedarf kaum eines
eingehenden Beweises. Wenn gleichwohl der Kritiker behauptet,
derselbe sei gerade vom theistischen Standpunkt gefordert, weil
auf diesem die Welt als Bild Gottes betrachtet werde, so liegt
gerade hierin jene Überspannung der Vorstellung von der
Ebenbildlichkeit Gottes bezüglich der Welt, die dem Pantheismus
eigentümlich ist. Die Welt ist ein Ebenbild oder Abbild Gottes,
soweit dies ihre Endlichkeit und Geschöpflichkeit zuläfst. Die
Körper insbesondere sind es nur, soweit es mit dem Begriff und
der Natur eines Körpers vereinbar ist. In der einen Beziehung
sind sie Gott ähnlich, in anderer unähnlich. Die vom Kritiker
sogenannte „objektive Vernunft", d. h. die in den Dingen sich
manifestierende Gesetz- und Zweckmäfsigkeit trägt allerdings
das Gepräge der göttlichen Weisheit, ist aber nicht selbst
Vernunft oder (wenn auch noch bewufstlos) denkendes Princip,
weshalb auch kein Recht gegeben ist, aus ihr, wie dies der
Monismus thut, den vernünftigen Menschengeist durch immanente
Entwicklung hervorgehen zu lassen. Überdies ist der Begriff
eines unbewufsten Denkens unhaltbar, was übrigens an diesem
Orte nicht näher gezeigt werden kann.

Da die Anklage, Aristoteles habe die psychischen Fähigkeiten

nicht aus einem Princip abgeleitet, von dem Kritiker
nicht begründet wird und im Grunde nur darauf hinausläuft,
dafs Aristoteles und die Scholastiker nicht Monisten sind, so
können wir mit der Bemerkung darüber hinweggehen, dafs jene



86 Die Philosophie des hl. Thomas von Aquin.

Anklage aus der Luft gegriffen ist, da die Genannten alle
psychischen Fähigkeiten eines Individuums in der einen Form
und Wesenheit wurzeln lassen und in gewissem Sinne auch
aus einem Princip, d. h. der metaphysisch einfachen, physisch
einheitlichen, wenn auch zusammengesetzten Wesenheit ableiten.

Wenden wir uns nunmehr dem letzten Abschnitt der
naturphilosophischen Kritik, der von der Entstehung und
Fortpflanzung der beseelten Wesen handelt, zu! Wenn wir
die Methode, die der Kritiker in der bisherigen Darstellung
und Kritik der thomistischen Philosophie eingehalten hat, mit
einem prüfenden Blicke überschauen, so erseheint als ein
auffallendes Merkmal derselben die Hast, mit welcher er, nachdem
er kaum die eine oder andere Bestimmung in irgend einem
Probleme angegeben hat, sogleich darüber herfällt, um sie durch
einen wahren Platzregen von Einwänden und Vorwürfen gleichsam
im Keime zu ersticken. Dieses Verfahren, das es zu einer
geordneten und zusammenhängenden Darstellung der zu beurteilenden

Lehren nicht kommen läfst, tritt im gegenwärtigen
Lehrpunkt in besonders auffälliger und abstofsender Weise hervor.

Der englische Lehrer geht von der Thatsache der
Entstehung lebendiger Wesen durch Zeugung und dem aus Erfahrung
abstrahierten Begriff von Zeugung aus, wonach diese (im passiven
Sinne) die Entstehung eines Lebendigen aus einem solchen der
gleichen Art ist. Diesen Begriff sucht er in seiner Anwendung
auf die Tierwelt nach seiner inneren Möglichkeit und den
konkreten Ursachen, durch die er verwirklicht wird, zu begründen.
Er geht dabei von der Voraussetzung aus, dafs dem Tiere
keinerlei rein geistige, un- und überorganische Fähigkeiten und
Thätigkeitan zukommen, dafs also das Lebensprincip des Tieres
nach seinem Sein und seiner Thätigkeit an den Stoff gebunden,
von ihm abhängig sei. Hieraus wird nun weiter geschlossen,
dafs der Tierseele selbständiges Dasein oder Subsistenz nicht
zukomme, weshalb auch nicht von einem selbständigen, vom
Stoffe unabhängigen Entstehen derselben die Rede sein könne
(fieri non propria factione), sondern dafs sie in und mit dem
Ganzen, der kompleten tierischen Substanz als Konstitutiv
derselben entstehe. Gezeugt wird also nicht die Seele, sondern das
beseelte Wesen, das Tier, und zwar nicht aus nichts, sondern
aus vorhandenem Stoffe durch die Thätigkeit eines andern
beseelten Wesens. Damit ist zunächst eine Abgrenzung der
tierischen Zeugung gegenüber der Schöpfung gewonnen. Zeugung
ist also nicht Schöpfung; auch impliziert die Zeugung des Tieres
eine solche nicht, wie die Zeugung des Menschen, dessen Seele



Naturphilosophie. 87

ein selbständiges vom Stoffe unabhängiges Sein, Subsistenz besitzt.
Vielmehr genügt zunächst zur Erzeugung des Tieres einerseits
die passive Potentialität des Stoffes, aus dem das neue Wesen
wird, andererseits die aktive Potenz des Erzeugers, der nach
seiner substanziellen Form wirksam ist und daher im Stoffe eine
wesentliche, substanzielle Veränderung hervorbringt, deren
Charakter eben durch das wirkende Princip, den Erzeuger oder

genauer durch dessen Form bestimmt ist; eine Veränderung,
die aus diesem Grunde ein dem Erzeuger der Art nach
ähnliches Wesen zum Terminus hat. Die tierische Zeugung wird
demnach unmittelbar (von höheren Kausalitäten abgesehen) auf
drei reale Ursachen zurückgeführt: den Stoff oder die causa
materialis, die Thätigkeit des Erzeugers als der causa efficiens
und die vom Erzeuger im Erzeugten hervorgebrachte specifische
Ähnlichkeit, die in jenem als causa finalis, in diesem als causa
formalis sich verhält.

Wenn die Funktion der materiellen Ursache zugleich als
ein educi ex potentia materiae bezeichnet wird, so soll dies nach
der Erklärung des hl. Thomas nur besagen, dafs dasjenige actu
werde, was zuvor in Potenz war. Im Wesen der Materie nämlich
liegt es, verschiedene Formen aufnehmen, durch sie bestimmt
werden zu können; denn ihre Potentialität ist eben nichts anderes
als ihre Bestimmbarkeit. Der Stoff wird demnach nicht
verwandelt, sondern bestimmt; nur wenn man unter Stoff nicht die
erste Materie, sondern einen bereits geformten Stoff (mat. secunda),
also z. B. den Samen versteht, kann von einer Verwandlung
geredet werden. Genau gesprochen wird das Erzeugte aus
einem vorhandenen anderweitig geformten Stoffe, jedoch nicht,
sofern er geformt, sondern sofern er zu anderen Formen in
Potenz ist. In dieser Auffassung der Zeugung ist das Bestreben
sichtbax-, ein wirkliches Entstehen festzuhalten und begreiflich
zu machen, ohne in eines der beiden Extreme zu verfallen und
entweder die monistische Individualisierung eines allgemeinen
Wesens oder im materialistischen Sinne eine rein stoffliche
Kombination anzunehmen: Ansichten, in welchen das Werden im
wahren Sinne des Wortes gleichmäfsig aufgehoben ist. Dafs
dieses Bestreben auch von Erfolg gekrönt sei, dürfte jeder
einleuchtend finden, der die allgemeinen Grundsätze der aristotelischen

Philosophie, insbesondere ihre Theorie von den Ursachen
als richtig anerkennt. Denn so weit es sich um die nächsten
Ursachen der Entstehung durch Zeugung handelt, ist dieselbe
durch eine natürliche wirkende Ursache der gleichen Art mit
dem Gezeugten (die, wie sie selbst nicht in der Weise der



88 Die Philosophie des hl. Thomas von Aquin.

Kunst nach einer accidentellen Form, einer Vorstellung, sondera
in der Weise der Natur nach ihrer substanziellen Form sich,
wirksam erweist, den Stoff substanziell bestimmt), vollkommen
genügend erklärt. Vorausgesetzt ist hierbei, dafs die im Stoffe
zu verwirklichende Form ihrer Natur nach auch im Stoffe
verwirklicht werden kann, d. h. dafs sie nicht an sieh subsistent,,
sondern in ihrem Sein vom Stoffe abhängig ist. Dies trifft aber,
wie gezeigt wurde, bezüglich der Tierseele zu.

Der Ursprung der Tierseele ist demnach — obwohl sie,
was der Kritiker so anstöfsig findet, aus der Potenz der Materie
eduziert wird —, kein niedriger, sondern ein der Stufe, die sie.
auf der Leiter der substanziellen Formen einnimmt, vollkommen
angemessener. Sie stammt aus der Materie nicht wie aus der
Total- oder auch nur der Principalursache ; die Materie ist der
passive, empfängliche, aufnehmende Grund ihrer Verwirklichung
der aktive wirkende Grund liegt im Erzeuger. Der letzte und
höchste Grund aber ist in der göttlichen Idee und Wirkensmacht,
zu suchen, woran die Geschöpfe bis zu einem gewissen Grade
teilnehmen, obgleich ihnen die Macht zu schaffen, d. h. Substanzen absolut

zu setzen, abgeht. Eine solche aber ist zur Erweckung tierischen
Lebens nicht erforderlich — aus dem angeführten Grunde, weil
die Tierseele keine eigene, von der Materie unabhängige Thä-
tigkeit, also auch keine eigene Subsistenz besitzt. Anders verhält
es sich mit der Menschenseele, die geistig und subsistent oder
in ihrem Sein vom Stoffe unabhängig ist, also auch nicht durch
eine Umgestaltung, Veränderung des Stoffes, sondern nur durch ein.
absolutes Setzen, durch schaffende Thätigkeit, welche die Fähigkeit

des Geschöpfes schlechterdings übersteigt, hervorgebracht,
werden kann.

Diese einfache und klare Theorie nun sucht der Kritiker
auf alle mögliche Weise zu trüben und als ein Unikum von
Verwirrung und Unklarheit hinzustellen, um zuletzt in den Ruf
auszubrechen: „Jedenfalls aber ist es gewifs, dafs wohl kaum
hei irgend einem neuern Philosophen in Bezug auf einen der
wichtigsten Punkte der Weltordnung eine solche Unsicherheit
und Unklarheit sich findet, wie bei diesem Musterscholastiker"
(S. 360). Woher glaubt der Kritiker das Recht zu einer so.

schweren Anklage entnehmen zu dürfen? Wir können keinen
anderen Grund finden, als den, dafs ihm für die Grundbegriffe
Und Grundsätze der scholastischen Philosophie infolge seiner
Befangenheit in den modernen Ideen jegliches Verständnis fehlt.
Er kann sich eine andere Potenz nicht denken als jene, in
welcher die Form bereits keimhaft actu vorhanden, wenn auch



Naturphilosophie. 89

noch latent ist. Daher unterlegt er der Scholastik den Unbegriff
einer Verwandlung des Stoffes in die Tierseele und erhebt gegen
sie den Vorwurf des Materialismus. Es ist aber etwas ganz
anderes, den Stoff durch die Wirksamkeit eines beseelten Wesens
beseelt werden zu lassen, und anzunehmen, dafs der Stoff in
eine Seele verwandelt werde.

Ferner, da der Kritiker nur fertige komplete Substanzen
kennt und den Begriff einer inkompleten, ergänzungsbedürftigen
Substanz verwirft, folglich auch die Tierseele nur als komplete
Substanz (wenn auch im Widerspruch mit seiner Annahme einer
allgemeinen Katursubstanz, zu der sich die Tierseele doch nur
als Phänomen verhalten könnte) zu denken vermag: so betrachtet
er den Einflufs des Erzeugers als einen schöpferischen und wirft
der Scholastik vor, bei der Tierseele gelten zu lassen, was sie
bei der Menschenseele verwerfe, nämlich die sekundäre Schöpfungsmacht

der zweiten Ursachen.
Von der Identität des Aktiven und Passiven ausgehend,

vermifst der Kritiker, sobald von dem passiven, potenziellen oder
stofflichen Grunde die Rede ist, den aktuierenden aktiven Grund ;

verweist man ihn dann auf die Form des zeugenden Princips
und seine aktuierende Thätigkeit als den aktiven Grund, so will
er diesen sofort als Totalgrund begriffen wissen, um den

Erzeuger zum schöpferischen Principe zu stempeln, was nach
seinem Schöpfungsbegriff soviel bedeutet, als dafs eine gewisse
Identität des Aktiven und Passiven in einer Reihe von Erscheinungen

(den aufeinanderfolgenden Generationen) sich expliziert.
Wenn dieses Verfahren etwas beweist) so ist es nur dies, dafs
der hl. Thomas im Unrechte — wäre, wenn er von den Grundsätzen

des Kritikers über Werden, Entstehen und Vergehen, über
aktive und passive Potenz ausgehen würde. Diese Principien,
wie sie an und für sich durchaus falsch und unbegründet sind,
so sind sie auch nicht die des Aquinaten. Demnach wird auch
die thomistisehe Auffassung der Zeugung eine andere als die
des Kritikers sein müssen, und da sie ganz und gar mit den
allgemeinen Begriffen und Principien des englischen Lehrers
vom Werden und den Ursachen des Werdens übereinstimmt, so
wird sie, falls diese Principien wahr sind, auch selbst wahr sein,
da aus Wahrem nur Wahres folgen kann. Die Wahrheit der
Principien aber glauben wir bei früherer Gelegenheit genügend
festgestellt zu haben.

Gebundenheit durch philosophische und theologische Autorität
soll die Ursache sein, dafs die Scholastiker der Gegenwart einerseits

die von Thomas gelehrte „Verwandlung des Stoffes" in



90 Die Philosophie des hl. Thomas von Aquin.

die Tierseele annehmbar finden, dagegen den Gedanken einer
Steigerung der Naturseele zur menschlichen Seele als unstatthaft
und unmöglich zurückweisen (S. 341). Die Gebundenheit und
Verblendung (an und durch modern-monistische Vorurteile) liegt
hier nur auf Seiten des Kritikers, der von einer Verwandlung
des Stoffes in die Tierseele spricht, wo von der Erzeugung einer
solchen durch ein gleichartiges Princip, wenn auch im Stoffe
und aus dem Stoffe (in dem deutlich, wie wir glauben, erklärten
Sinne) die Rede ist, während die von ihm angenommene
Steigerung der (widerrechtlich behaupteten und durch nichts zu
erweisenden) Naturseele zur Menschenseele entweder durch
Annahme des Ilervorganges des Höheren aus dem Niederen dem
Princip der Kausalität widerspricht, oder, falls jene Naturseele
als ein schon ursprünglich geistiges Princip gedacht werden soll,
an die Stelle nüchterner Wissenschaft willkürliche und phantastische

Dichtung setzt.
In der thomistischen Lehre von der Tierseele findet der

Kritiker alle möglichen Irrtümer —• Dualismus, Materialismus,
Idealismus, das sog. Einschachtelungssystem und, wenn man
darauf „versessen" wäre, selbst Gnosticismus. Wir werden kaum
fehl gehen, wenn wir als Erklärungsgrund die schon erwähnte
Taktik des Kritikers vermuten, Beschuldigungen, die gegen sein
eigenes System mit Grund erhoben werden können, auf den
Gegner abzuwälzen. Um aber die Grundlosigkeit jener Vorwürfe
einzusehen, bedarf es keines grofsen Scharfsinns. Den Dualismus
von Stoff und Form gestehen wir zu, aber dieser Dualismus ist
nicht ein solcher von unabhängigen ewigen Principien. Der
Materialismus soll in der Annahme einer Umwandlung der
Materie in die Tierseele liegen. Wir haben jedoch gesehen, dafs
diese „Umwandlung" auf einem Mifsverständnis beruht. Der
hl. Thomas lehrt nicht die Umwandlung des Stoffes in eine Seele,
sondern in ein sinnlich empfindendes Wesen, versteht aber unter
dem Stoffe nicht die materia prima, den formlosen Stoff, sondern
den organischen Keim, der durch den unter der Herrschaft des

zeugenden Princips stehenden Entwieklungsprozefs zum beseelten
Wesen, zum Tiere wird. Würde der formlose Stoff in die Seele
verwandelt, wie könnte sie im vollendeten Tiere, dem Produkt
der Zeugung als das bestimmbare, durch die Form (Seele)
bestimmte Konstitutiv fortbestehen? Übrigens möchte man fragen,
was denn unter IVIaterialismus zu verstehen sei. Versteht
man darunter die Annahme, dafs alles, was existiert, Stoff sei
oder aus mechanischer Verbindung von Stoffteilen resultiere oder
auch, den Begriff weiter fassend, eine Weltanschauung, die nur



Naturphilosophie. 91

Körperliches, sinnlich Wahrnehmbares als wirkliches Sein
anerkennt, so ist die thomistische Theorie von der Zusammensetzung

alles Körperlichen aus Stoff und substanzieller Form,
sowie von der überragenden, immateriellen Natur des Geistes
von jeder Art des Materialismus himmelweit entfernt.

Und worin soll der Idealismus der thomistischen Theorie
liegen? In dem „Unding der materia prima" selbst, in der alle
wirkliche Materie aufgehoben sei! (S. 340.) Dem Kritiker gefällt
es, den Körper „allein Materie und wirkliche Materie" zu
nennen und dem hl. Thomas die Ansicht zu unterschieben, dafs
er diese wirkliche Materie, den Körper, in die materia prima
autlöse, d. h. zu einem blofs möglichen Sein mache. Nach dem

Aquinaten aber ist der Ausdruck Materie doppelsinnig und
bedeutet entweder den Körper, die wirkliche, resp. verwirklichte
Materie oder das gemeinsame Substrat des substanziell
veränderlichen körperlichen Seins, das in Verbindung mit der Form
den Körper — die mater, secunda — konstituiert. Wo ist da
Idealismus

Die Einschachtelungstheorie (von Malebranqhe vertreten)
kann nur die Phantasie des Kritikers in die thomistische Lehre
hineindeuten. Denn dieser kann sich nun einmal eine passive
Potenz, wie es scheint, nicht denken; sie verwandelt sich ihm
sofort in eine „Virtualität" (im Sinne eines Leibnitz und der
gesamten modernen Philosophie), in eine positive Anlage, in welcher
das zu Verwirklichende bereits „eingeschachtelt" liegt.

Endlich der Vorwurf des Gnosticismus „einer gewissen
Richtung" beruht auf der bereits gerügten Mifsdeutung, welche
die Materie im eigentlichen Sinne nach der Form verlangen,
die Ideen ergreifen und festhalten läfst. (A. a. 0.)

Wenden wir nun aber einmal den Wurfspiefs um und sehen

wir zu, wie es sich mit der eigenen Lehre des Kritikers
verhält, so brauchen wir gar nicht besonders darauf „versessen"
zu sein, um der Reihe nach Idealismus, Materialismus und was
man sonst noch von Irrtümern wünschen möchte, darin
nachzuweisen. Der Idealismus liegt auf der Hand. Denn wenn die
gesamte Natur Produkt der Imagination, Phantasiegebilde ist, so

ist sie eben nur Vorstellung oder besteht nur in der Vorstellung,
ist blofses Phantom. Der Umstand, dafs sie als Produkt
göttlicher Imagination gedacht wird, ändert daran nichts; denn an
eine Verwirklichung des Vorgestellten durch freie schöpferische
Willensthat ist dabei nicht zu denken.

Der Materialismus in jener sublimierten Form, in welchem
er von jedem monistischen — pantheistischen — System unzer-



92 Die Philosophie des hl. Thomas von Aquin.

trennlich ist, liegt in der Auffassung des Kritikers, sofern mit
der Phantasie und Imagination Gott zugleich auch Potentialität,
Materialität und eine gewisse Leiblichkeit zugeschrieben und der
strikte Begriff des Geistes geleugnet werden mufs.

Man könnte noch fragen, ob die Tierseele im System des
Kritikers besser fahre, als in dem des hl. Thomas, das er für
die angeblich besonders in südlichen Ländern herrschende
Geringschätzung des Tieres verantwortlich macht. Ist etwa im
Systeme des Kritikers die Tierseele mehr und kann sie in ihm
mehr sein, als ein vorübergehendes Phänomen, als eine Form,
welche die Weltphantasie sich gibt, um sie wieder zu zerbrechen
und sich in neue Formen zu kleiden? Der hl. Thomas spricht
allerdings der Tierseele Geistigkeit und Unsterblichkeit ab;
immerhin aber erkennt er das Tier als wirkliche Substanz, als
Subsistenz mit individuellem Leben und Bewufstsein (nicht
Selbstbewufstsein) an. Freilich ergeht es im System des
Kritikers der Menschenseele nicht besser; denn da auch diese zu
einem Phänomen und Phantome herabsinkt, und im übrigen von
der Tierseele,,, dein Ursprung und Wesen nach sich nicht
unterscheidet, so kann auch in ihr ein Grund für die Fortdauer nach
dem Tode nicht aufgezeigt, d. h. ein wissenschaftlicher Kachweis
ihrer Unvergänglichkeit nicht geführt werden.

Weder die starre Form noch der Stoff — versichert der
Kritiker — können das wirksame Princip bei der Fortpflanzung
der lebendigen Wesen sein, da kein allgemeines Princip
angenommen werde, welches über die Individuen übergreifen und
Arten und Individuen zu einem einheitlichen Naturprozefs
verbinden könnte. (S. 341 f.) Weder Form noch Stoff, wir
gestehen dies zu, wohl aber der individuelle, konkrete und
zeugungsfähige Organismus kraft seiner Form und in vorhandenem
Stoffe vermag einen andern lebendigen Organismus hervorzubringen,

wenigstens vermag er dies als zweite, gleichartige Ursache
und unter dem bewegenden Einflüsse der ersten, transcendenten
Ursache, wenn auch bei solcher Auffassung Arten und Individuen
nicht zu einem wesenhaft einheitlichen Naturprozefs sich
verbinden. Diese Annahme eines in solchem Sinne einheitlichen
Katurprozesses und einer ihm zu Grunde liegenden allgemeinen
Bildungsmacht ist nicht allein zur Erklärung der Zeugung nicht
notwendig, sondern überdies eine völlig willkürliche, ja absurde
und widersinnige Annahme, durch die nicht Klarheit, sondern
vollständige Yerwirrung in die Sache gebracht wird. Doch wie?
Täuschen wir uns nicht? Die Weltphantasie mufs ja
angenommen werden, wenn der Pantheismus vermieden werden



Naturphilosophie. 93

soll? Die "Weltphantasie, nicht, wie man in gröblicher Täuschung
bis jetzt geglaubt hat, die Schöpfungsidee, bildet die Panacée
des Theismus (S. 342). Die Lösung des tiefsten Rätsels liegt
in der allgemeinen Naturkraft, der die Schöpfungsmacht immanent

ist, die sich aber doch vom Wesen Gottes unterscheidet,
wie der theistische Standpunkt dieses erfordere, der sich
allerdings bezüglich der Annahme einer allgemeinen Bildungsmacht
nicht vom naturalistischen unterscheide. Den Unterschied dieses
Theismus vom Naturalismus anzugeben, dürfte schwer sein. Denn
gäbe es wirklich eine solche alles erklärende, allgemeine der
Natur immanente Bildungskraft, so wäre eben sie das Göttliche
und Gott selbst, und die Annahme einer persönlichen Gottheit
über und aufser ihr nichts weiter als eine notgedrungene, dem
religiösen Glauben gemachte, aber wissenschaftlich nicht gerechtfertigte

Konzession.
Der Kritiker schliefst den Abschnitt mit Bemerkungen über

das Verhältnis seines Systems sowie der aristotelisch-thomistischen
Lehren zur Descendenztheorie. Was das erstere Verhältnis
betrifft, so haben wir keinen Grund, dem in unserer Kritik der
Frohsch.schen Philosophie Gesagten etwas hinzuzufügen (Der
moderne Ideal. S. 96 ff.). Bezüglich des englischen Lehrers aber
ist es vollkommen richtig, dafs ihm die Descendenzlehre sowohl
in der materialistischen und mechanisch-äufserlichen Passung
Darwins als auch in der idealistisch-monistischen Frohschammers,
v. Hartmanns u. a. gänzlich fremd ist. Dagegen stünde der.
Annahme einer allmählichen Entstehung der Gattungen und Arten
unter dem leitenden Einflüsse einer transcendenten schöpferischen
Intelligenz, abgesehen vom Menschen, weder von Seiten der
philosophischen noch theologischen Principien des hl. Thomas ein
Hindernis entgegen, falls die Thatsachen eine solche Entstehung
fordern würden, wofür aber der Beweis bis jetzt nicht geführt
worden ist. Denn die Ewigkeit der göttlichen Idee ist mit der
Zeitlichkeit der Arten, ihrer irdischen Abbilder, wohl vereinbar,
da jene eine transcendente, im göttlichen Verstände, ist.

Den bekannten und wohl berechtigten Einwand gegen die
De'scendenzlehre, dafs in den unorganischen Körpern eine ähnliche
Verschiedenartigkeit der Bildungen, wie in den organischen
bestehe, ohne dafs von einer gemeinsamen Abstammung die Hede
sein könne, sucht der Kritiker mit der Berufung auf das
allgemeine Gestaltungsprincip, unter dem auch sie stehen, zu
beantworten und spricht dabei zugleich von der ihrem Wesen nach
allerdings nicht durchschaubaren gleichen Materie derselben.
Die Gleichheit des materiellen Substrats gestehen wir zu, die



94 Die potentia obedientialis der Kreaturen.

Gliederung in Gattungen und Arten aber leiten wir im Sinne
des teleologischen Beweises aus der schöpferischen Intelligenz ab.

Endlich sei die Aufserung berührt, mit der allgemeinen
Bildungsmacht verliere der Streit zwischen Realismus und No-
minalismus seine Bedeutung (S. 348). Als ob nicht die Annahme
einer solchen allgemeinen Bildungsmacht selbst den excessi-
nisten Realismus in sich schlösse!

DIE POTENTIA OBEDIENTIALIS DER
KREATUREN.

Von FR. GUNDISALV FELDNER,
Mag. Theol. Ord. Praed.

(Fortsetzung von Bd. VIII, S. 459.)

o<$x>

Mit der Theorie, nach welcher die gehorsame Potenz eine
aktive Potenz oder eine potentia in aetu ausmachen soll, ist
es also nichts. Die Behauptung, dafs in der aktiven Potenz
eine „gewisse Angemessenheit" liege, erweist sich ebenfalls als
durchaus falsch, denn im Wesen der Seele findet sich keine
.aktive Potenz als potentia obedientialis, und doch besitzt
sie eine ebenso grofse „Angemessenheit", wie die Potenzen,
welche allenfalls in actu sich befinden mögen. Die Wesenheit

der Seele würde somit abermals eine Ausnahme bilden.
Die ganze Beweisführung der Verteidiger der gehorsamen

Potenz als einer aktiven Potenz hat übrigens mit der potentia
obedientialis nicht das mindeste zu thun. Einen Studenten,
der in der Schule in dieser Weise argumentierte, müfste man
einige Lektionen in der Logik nachholen lassen. Und in der
That! Nehmen wir einmal an, der Mensch bringe der Gnade
ein „lebendiges Verlangen" entgegen, er setze einen actus imper-
fectus des Verstandes und Willens. Folgt nun daraus, dafs dann
die gehorsame Potenz in diesem actus imperfectus oder im
Verstände und Willen als aktiven Potenzen liege? Welches
Gesetz der Logik rechtfertiget ohne weiters einen derartigen
Schlufs? Die Logik lehrt vielmehr, eine Potenz müsse dort
vorhanden sein, w o der entsprechende Akt ist, weil die Potenz
für diesen Akt das Substrat bildet, der Akt von und in dieser
Potenz aufgenommen wird. Nun haben wir vom englischen


	Die Philosophie des Hl. Thomas von Aquin [Fortsetzung]

