
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 9 (1895)

Artikel: Die Neu-Thomisten [Fortsetzung]

Autor: Feldner, Gundisalv

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761775

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761775
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Neu-Thomisten. 49

anderes, als der Dienst des Sklaven zum ausschliefslichen Nutzen
des Herrn, und insofern besteht nichts Gemeinsames zwischen
beiden. Wenn Aristoteles daher Ilohz. A. 2. 1252a31ff. eine
xoivmvia zwischen Herr und Sklave als möglich und notwendig
hinstellt, so müssen wir diese Stelle im Einklang mit der zuletzt
erwähnten Stelle Hour, JF. 6. 1278b 36 zu erklären suchen.
Was an jener Stelle eine xoivmvia genannt wird, ist nämlich
nichts anderes, als überhaupt jede Verbindung zwischen dem
Instrument und demjenigen, der es gebraucht;1 es ist also nicht
dieselbe xoivmvia, von der wir hier sprechen, da in dieser ja
eben die Teile sich nicht so zu einander verhalten sollen, wie
z. B. der zsyvizyg zu seinem oçyavov. Auch die Vergleichung
mit der xoivoovia zwischen Mann und Frau soll nicht besagen,
dafs das Wesen beider Verbindungen gleich ist, sondern nur,
dafs sie beide durch dieselbe zwingende Naturnotwendigkeit
entstehen, indem bei beiden von Natur der eine Teil auf den anderen
angewiesen ist. Und wenn ferner die ömz^Qia als Zweck der
Verbindung zwischen dem Herrn und Sklaven angegeben wird,
also für beide die Erhaltung des Lebens durch dieselbe erstrebt
wird, so wissen wir aus der Vergleichung mit Ilohz. A. 5.
1254t) 8 ff. und F. 6. 1278b36 ff., dafs dieser Zweck direkt nur
vom Beherrschenden und Herrn erreicht wird, und erst indirekt
vom Beherrschten und Sklaven.2

DIE NEU-THOMISTEN.
VON Fß. GUNDISALV FELDNEß,

Mag. S. Tbeol. Ord. Praed.

(Fortsetzung von Bd. VIII, S. 385.)

Der Autor stützt seinen Beweis, dafs die Lehre der „Tho-
misten" nicht identisch sei mit der Doktrin des hl. Thomas
selber, noch auf ein anderes durchaus morsches Fundament. Er
sagt nämlich, der Papst rede ja von zwei Dingen, von der
Doktrin des hl. Thomas, und von der „insignis Schola". Wir

1 Vgl. Talamo, II concetto délia schiavitù secondo Aristotele e San
Tommaso. I. (L'Accademia Romana di S. Tommaso d'Aq. Vol. I. Roma
1881. p. 411 sq.)

2 Vgl. Susemihl, Anmerkungen zur Politik, p. 2. 3. Anm. 7.

Jahrbuch für Philosophie etc. IX. 4



50 Die Neu-Thomisten.

hörten also nichts davon, dafs die „causa" der Thomisten mit der
„causa" des hl. Thomas eins und dasselbe sei.

Diese Art der Beweisführung ist auf jeden Ball originell.
Die Lehre des hl. Thomas und die Doktrin der Thomisten wird
von verschiedener Seite her verdächtigt, mit den von den Päpsten
verurteilten Sentenzen des Jansenius und Quesnell samt ihrem
Anhange übereinzustimmen. Der Papst erklärt nun, man möge
die Lehre des hl. Thomas und die Thomisten-Schule mit derlei
verleumderischen Beschuldigungen verschonen. Folglich ist
bewiesen, dafs die Doktrin der Thomisten nicht identisch ist
mit der Lehre des hl. Thomas. Wenn ich den P. Molina und
die Molinisten angriffe, indem ich behauptete, die Lehre Molinas
und der Molinisten wäre semipelagianisch; und der Papst
erklärte, weder das eine, noch das andere entspräche der Wahrheit:
so hätte der Papst damit bewiesen, dafs die Lehre der
Molinisten nicht identisch genannt werden könne mit der Lehre
Molinas! Wir wollen einmal das Gegenteil annehmen, nämlich,
der Papst verwerfe die Lehre des hl. Thomas. Würde sich
dann unser Autor so viel Mühe und Anstrengung kosten lassen,
den Nachweis zu liefern, dafs die Doktrin der „Thomisten", die
behaupten, sie hätten die Lehre des hl. Thomas, nicht identisch
sei mit der Lehre des hl. Thomas? Ist es unserem Autor je
in den Sinn gekommen, darzuthun, dafs die Lehre der Janse-
nisten und Quesnellianer nicht identisch sei mit der
Doktrin des Jansenius und Quesnell? Dieser fieberhafte
Eifer, mit welchem der Autor die „causa" des hl. Thomas von
der „causa" der Thomisten zu trennen sucht, weist leider auf
einen sehr krankhaften Zustand unseres Autors hin. Dafs der
Papst zwei Dinge: den hl. Thomas und die Thomisten-Schule
verteidiget, wenn beide angegriffen werden, begreift sich von
selbst. Wie aber daraus folgen soll, dafs die Lehre des einen
mit der Doktrin der andern nicht identisch sei, das begreift
sicher unser Autor selber nicht.

Der Autor bemerkt ferner, der Papst hebe ganz besonders
hervor, man dürfe die Thomisten - Schule nicht angreifen mit
Bezug auf ihre Lehre von der durch sich und von innen heraus
wirksamen Gnade u. s. w., sage aber kein Wort davon, dafs
diese Lehre der Thomisten - Schule auch bei dem hl. Thomas
selber gefunden werde.

Wenn uns der Autor nur einmal sagen wollte, warum man
die Lehre des hl. Thomas der Identität, oder wenigstens der
Übereinstimmung mit den verurteilten Sätzen des Jansenius und
Quesnell beschuldiget hat? Enthält die Doktrin des hl. Thomas



Die Neu-Thomisten. 51

nicht die Lehre von der physischen Vorherbewegung, von der
aus sich wirksamen Gnade u. s. w., dann verstehen wir die
genannten Vorwürfe • wahrlich nicht. Müfste man den englischen
Lehrer in der That im molinistischen Sinne auffassen, dami
läge wahrhaftig kein Grund zu einer derartigen Anklage vor.
Allein die Anklagen sind in der Wirklichkeit vorhanden, die
Verurteilung der Sätze des Quesnell, darunter eines wegen der
nötigenden Gnade, ist ebenfalls Thatsache. Wie kommt man
also .dazu, den hl. Thomas zu verdächtigen, wenn derselbe
keinerlei Determinierung des Willens durch Gott verteidiget?
Etwas anderes aber, als dafs der Wille überhaupt von Gott
determiniert werde, lehren die „Thomisten" mit ihrer prae-
motio physica und gratia per se efficax auch nicht. Sie leugnen
blofs mit S. Thomas die notwendige Determinierung.

Ganz und gar unverständlich aber ist das Verhalten des

Papstes gegenüber dem Dominikaner-Orden, der, wie unser Autor
behauptet, Lehren vorträgt, die gar nicht im hl. Thomas selber
stehen. -In der soeben besprochenen Bulle ladet der Papst die
Schüler des Säkular-Klerus ein, die Schule des hl. Thomas
zu besuchen. Zu diesem Zwecke verleiht er dem Dominikaner-
Orden das Recht, in allen General - Studien die Würde eines

Licentiaten, Baccalaureus und Magister zu erteilen. Ne autein
adolescentes saeculares a praelaudata Divi Doctoris Schola
deterrere contingat etc. Ein anderes Mal schreibt Papst Benedikt

XIII. an einen Bischof über die Lehre des hl. Augustin
gelegentlich: „nuntio tarn saneti, tarn gravis et maturi judicii
Episcopalis ad Nos perlato, prae gaudio exiliit cor nostrum,
summaque laetitia perfusi gratias Deo egimus, quod suam gloriam
in S. Augustini exuviis, canonice vindicatis augere voluerit, quem
ob sanctimoniam atque intemeratam doctrinae excellentiam, ut
fulgentissimae Ecclesiae lumen, Innocentius, Zosimus, Bonifaoius,
Coelestinus, Gelasius, Ilormisdas aliique Decessores Nostri
Romani Pontifices, magno semper in honore habuerunt, Nosque
ipsi ut Parentem aeque ac Magistrum veneramur, utpote cujus
Regulam et doctrinam in Nostro Praedicatorum Ordine
a primis adolescentiae annis professi sumus, et favente Deo,

profitemur. (Breve ad judic. episc. Ticini. die 22. Sept. 1728.
Bullar. Ord. Praed. torn. VI. pag. 669.) Wie kann nun der
Papst behaupten, er selber habe im Dominikaner-Orden die
Doktrin des hl. Augustin kennen gelernt und sich angeeignet,
wenn die Dominikaner gar nicht die Doktrin des hl. Augustin
lehren? Er hat sich offenbar geirrt. Warum ist der Papst
nicht bei P. Frins in die Schule gegangen?

4*



52 Die Neu-Thomisten.

5. Nun haben wir noch die Bulle Klemens' XII. vom 2.0ktbr.
1733 zu untersuchen. Darin sagt der Papst unter andern über
die Lehre des hl. Thomas und der Thomisten-Schule:
Apostolicae providentiae officio a Praedecessoribus Nostris fei.
rec. Clem. XI. et Bened. XIII. sapienter impenso, ad dissipandas
novatorum calumnias et artes, per quas inducta proscriptis erro-
ribus Catholicorum dogmatum larva, et Sanctorum Doctorum
illustria nomina obtendentes, simplicium animos a débita Constitution!,

quae incipit : Unigenitus, obedientia deterrere moliebantur,
Xos paterna quoque sollicitudine inhaerentes, magnopere dolemus,
tenebras a dissensionis filiis offusas nondum ex quoruradam men-
tibus satis esse diffusas, sed plerosque etiam nunc intollerabili
pervicacia contendere, censuris latae Constitutione doctrinam
Sanctorum Doctorum Augustini et Thomae de divinae gratiae
efficacia esse perstrictam. Mentem tarnen eorundem Prae-
decessorum Nostrorum compertam habentes, nolumus aut per
Nostras, aut per ipsorum laudes Thomisticae Scholae
delatas, quas iterato Nostro judicio comprobamus et confir-
mamus, quidquam esse detractum ceteris Catholicis scholis,
diversa ab eadem in explicanda divinae gratiae efficacia
sentientibus, quarum etiam ergo haue Sanctam Sedem praeclara
sunt mérita, quominus sententias ea de re tueri pergant, quas
hactenus palam et libere ubiqne etiam in hujus Almae Urbis luce
docuerunt et propugnarunt.

Wir wollen nun die Ansicht unseres Autors über dieses
Schreiben des Papstes hören. Derselbe bemerkt, in diesem Breve
werde gesagt: 1. dafs die Doktrin des hl. Augustin und Thomas
über die Wirksamkeit der Gnade durch die Bulle: Unigenitus

nicht verurteilt sei ; 2. werde das der „Thomisten-Schule"
von den frühern Päpsten gespendete Lob bekräftiget; 3. werde
festgestellt, dal's man in diesen kontroversen Fragen auch von
den Thomisten verschieden urteilen und lehren dürfe. Dadurch,
meint der Autor, werde weder die Wahrheit der „thomistischen
Doktrin", noch deren Identität mit den „dogmatis inconcussis
et tutissimis des hl. Augustin und Thomas" bestätiget. Im
Gegenteil, durch dieses Breve werde vielmehr die genannte
Identität ausgeschlossen und in Zweifel gezogen. Und warum
dies? Ja, weil der Papst nicht erlauben dürfe, dafs andere
Schulen Lehren vortrügen, die von denen der Thomisten
verschieden sind, falls die Lehren der „Thomisten" nichts anderes
wären, als die „inconcussa et tutissima dogmata des hl. Augustin
und Thomas".

Nun, Menschen, die an einer fixen Idee leiden, soll man



Die Neu-Thomisten. 53

nicht bekämpfen; die mufs man vielmehr bemitleiden. Namentlich
aber darf man ihnen dort nicht widersprechen, wo diese fixe
Idee den ganzen Gedankengang beherrscht. Wir übergehen
daher die fixe Idee unseres Autors, dafs der Papst nicht
erlauben dürfe u. s. w. Aber unsere früher gestellte Frage
müssen wir doch noch einmal wiederholen : warum verteidiget der
Papst die Doktrin des hl. Augustin und Thomas hinsichtlich der
Wirksamkeit der Gnade, wenn diese beiden Leuchten der
Kirche nichts anderes gelehrt haben als die Molinisten? Wurden
denn die Molinisten verdächtigt, mit den Jansenianern und
Quesnellianern übereinzustimmen? Davon lesen wir nirgends
eine Zeile. Und warum hat man denn einen hl. Augustin und
Thomas des Einverständnisses mit diesen Häretikern geziehen?
Wegen der „efficacia gratiae" bemerkt der Papst. Dann mufs
aber diese efficacia gratiae im hl. Thomas eine „ganz andere"
sein, als die, welche die Molinisten aus dem hl. Thomas herauslesen,

oder richtiger gesagt, hineinlesen. Die Molinisten
wurden ja nicht angegriffen, wohl aber der hl. Thomas selber.

Ferner ist in diesem Breve des Papstes ein anderer Umstand
auffallend. Der Papst verbietet unter den gewöhnlichen Strafen
auf irgend eine Weise, mündlich, oder schriftlich, die Verleumdung

der Neuerer, dafs nämlich die Lehre des hl. Augustin und
Thomas über die Wirksamkeit der Gnade verurteilt worden sei,
zu bestätigen, oder weiter zu verbreiten. Dann ,aber fährt der
Papst fort, er wolle durch das Lob, welches seine Vorgänger
und er selbst der Thomisten-Schule spende, den andern
katholischen Schulen, die die Wirksamkeit, der Gnade auf eine
„andere Art" erklären als die Thomisten-Schule, nichts an
ihrem Werte entziehen. Sie könnten diese „andere Art" zu
erklären ruhig fortsetzen, und niemand soll es wagen, diese
„andere Art" zu verurteilen oder zu censurieren, bis der hl. Stuhl
selber darüber etwas zu entscheiden oder ein Urteil zu fällen
für gut befunden habe. Wie kommt nun der Papst, nachdem
er vorher von der Doktrin des hl. Augustin und Thomas
über die Wirksamkeit der Gnade geredet, jetzt auf einmal auf
die Thomisten-Schule zu sprechen, wenn diese gär nicht die
Doktrin des hl. Augustin und Thomas verteidiget? Da ist ja
keinerlei Zusammenhang nachweisbar, kein logischer Ubergang
vorhanden? Weiter fragen wir: wie kommt der Papst zu der
Bemerkung, das der Thomisten-Schule erteilte Lob schmälere
nicht das Verdienst der andern Schulen, wenn die Thomisten-
Schule selber die Doktrin des hl. Augustin und Thomas gar
nicht hat? Drittens fragen wir: warum redet der Papst nicht



54 Die Neu-Thomisten.

von den übrigen Schulen, die die Wirksamkeit der Gnade anders
erklären als der hl. Augustin und Thomas, sondern anders
als die Thomisten-Schule, wenn diese Schule die genannte
Lehre ebenfalls „anders" erklärt als S. Augustin und Thomas?
Warum erlaubt der Papst, dafs diese „übrigen Schulen" die Sache
gerade „anders" erklären als die Thomisten-Schule? Der
Papst müfste doch vor allem der Thomisten-Schule erlauben,
die Sache „anders" zu erklären als S. Augustin und Thomas,
falls die Lehre der Thomisten-Schule nicht identisch wäre
mit der Doktrin des hl. Augustin und Thomas. Es hat absolut
gar keinen Sinn, die „übrigen Schulen" der „Thomisten-Schule"
gegenüber zu stellen, im Falle als die Doktrin dieser letztern
Schule nicht identisch ist mit der Doktrin des hl. Augustin
und Thomas, und zu sagen, jene Schulen, welche die Wirksamkeit

der Gnade „anders" erklären als die „Thomisten - Schule"
könnten ruhig mit dieser ihrer Erklärung fortfahren, bis der
hl. Stuhl eine Entscheidung treffe. Sollte dieser Ausspruch des
Papstes einen vernünftigen Sinn aufweisen, so müfsten in diesem
Falle die „übrigen Schulen" mit der „Doktrin des hl. Augustin
und Thomas", nicht aber mit der „Thomisten-Schule" in Beziehung
gesetzt werden. Ist dagegen die Doktrin der „Thomisten-Schule"
identisch mit der „Doktrin des hl. Augustin und Thomas",
dann versteht die Worte des Papstes jedermann sofort. Freilich,
wenn man von der fixen Idee, der Papst dürfe nicht
erlauben, die Wirksamkeit der Gnade „anders" zu erklären, als
S. Augustin und Thomas sie erklärt haben, ein für allemal nicht
lassen kann, dann mufs man den Papst einen Unsinn reden lassen.

Allein, dafs P. Frins gescheiter sei als der Papst und genau
wisse, was der Papst erlauben darf, und was nicht, der Papst
dagegen dies nicht wisse, daran zu zweifeln dürfte doch wohl
erlaubt sein.

Der Autor selber beweist die Vortrefflichkeit der Doktrin
der Thomisten-Schule auf das glänzendste. Nach unserm
Autor ist die Doktrin der Thomisten-Schule nicht identisch
mit der Lehre des hl. Augustin und Thomas. Nun erlaubt
der Papst, dafs die „übrigen Schulen", die die Wirksamkeit der
Gnade „anders" erklären als die Thomisten-Schule, diese
ihre Erklärung beibehalten können, bis der hl. Stuhl selber eine
Entscheidung getroffen hat. Folglich mufs die Doktrin der
Thomisten-Schule etwas ganz Vorzügliches sein.
Allerdings, antwortet uns der Autor, besteht. zwischen der Doktrin
der Thomisten und jener des Doctor Angelicus ein gewisser
Zusammenhang, aber keine Gleichheit oder Identität. (Qua



Die Neu-Thomisten. 55

quidem dicendi formula videtur indicari intercedere sane quendaiu
inter doctrinam Scholae Thomisticae et doctrinam Angelici Doc-
toris nexum, nequaquam vero has doctrinas propterea jam esse
necessario inter se aequandas. S. 12.) Sehr gut! Besteht
zwischen der Doktrin der Thomisten und jener des hl. Thomas
weiter nichts als ein gewisser Zusammenhang, wie verhält
sich dann die Sache mit Bezug auf die „ceterae catholicae
Scholae, diversa ab eadem, sc. Schola Thomistica, in
explicanda divinae gratiae efficacia sentientes"? Dann ist zwischen
diesen „übrigen Schulen" und der Doktrin des hl. Thomas nicht
einmal ein gewisser Zusammenhang vorhanden. Darf man
nun von den „dogmatis inconcussis et tutissimis des hl. Augustin
und Thomas" nicht abweichen, so würde es sieh offenbar
empfehlen, der Thomisten-Schule beizutreten, die wenigstens einen
gewissen Zusammenhang mit den genannten „dogmatis"
aufweist. Es ist wahr, der Papst erlaubt, dafs die „diversa ab
eadem schola sentientes sententias de ea re tueri pergant". Aber,
es ist doch besser, dafs man es wenigstens zu einem „gewissen
Zusammenhang" bringt mit jener Doktrin, von welcher man
nicht abweichen darf, als wenn selbst dieser „gewisse
Zusammenhang" fehlt.

Wir sehen somit, dafs unser Autor mit der Auslegung der
päpstlichen Schreiben entschieden Unglück hat. Papst
Klemens XII. bestätigt das von den vorausgehenden Päpsten der
Thomisten-Schule erteilte Lob, fügt das seinige hinzu und
erlaubt, dafs die „übrigen Schulen" die Wirksamkeit der Gnade
„anders" erklären dürfen als die „Thomisten - Schule", bis der
hl. Stuhl eine Entscheidung fälle. Nur um eines gewissen
Zusammenhanges willen können die Päpste unmöglich die Thomisten-
Schule mit so grofsen, und so oft wiederholten Lobsprüchen
überhäufen. Da mufs in Wahrheit mehr als blofs ein gewisser
Zusammenhang herrschen. Die Beweisführung unseres Autors
befindet sich in einem beständigen Werdeprozesse, ohne es

je zu einer eigentlichen Geburt zu bringen. Im ersten Stadium
besagen die Schreiben der Päpste weiter nichts als die
Erlaubnis der Päpste, dafs beide Parteien, die Thomisten und
die Molinisten, ihre Lehren ruhig und ungestraft vortragen,
verteidigen und weiter verbreiten dürfen. Da indessen eine trockene
Erlaubnis und ein Lobspruch sich nicht ganz decken, also nicht
ganz identisch sind, so tritt die Beweisführung unseres Autors
in das zweite Stadium. In diesem bedeuten die Aussprüche
der Päpste wiederum nichts anderes als die Anerkennung des
Eifers und der Begeisterung, mit welcher die Professoren der



56 Die Neu-Thomisten.

Thomisten-Schule ihre Lehren vortragen und verteidigen. Das
„subjektive Studium"' und der „animus dooentium" werden gelobt.
Allein es will unserm Autor noch nicht gelingen, seinen Gegner
niederzustrecken. Daher kommen wir zum dritten Stadium der
Beweisführung. In diesem gesteht der Autor, dafs aus den
Lobsprüchen der Päpste auf die Thomisten-Schule zwar ein „gewisser
Zusammenhang" zwischen der Thomisten-Schule und der Lehre
des hl. Thomas, aber in keiner Weise eine Identität erschlossen
werden könne und müsse. Und warum nicht die Identität?
Darauf hat der Autor eigentlich keine Antwort. Allerdings
bemerkt er, der römische Papst könnte nicht erlauben, dafs
bei dieser Identität die „andern Schulen" eine von den
„Thomisten" verschiedene Lehre vortrügen. Allein eine
Unwahrheit kann nicht als Antwort oder als Beweis gelten.
Folglich ist es unserm Autor durchaus nicht gelungen, blofs
einen „gewissen Zusammenhang", und nicht die völlige Identität

der Doktrin in der Thomisten-Schule und im hl. Thomas
nachzuweisen.

Wir haben die Behauptung des Autors, der Papst dürfe
nicht erlauben u. s. w. eine Unwahrheit genannt. Wir
mufsten das nicht in unserm eigenen Interesse, sondern im
Interesse der „objektiven Wahrheit" thun. Die Päpste erklären
ja selber, dafs sie sich die Entscheidung vorbehalten, dafs es
jetzt nicht opportun sei, eine Entscheidung abzugeben. Sie
bemerken weiters, beide Parteien, die Thomisten-Schule,
und die „andern Schulen" könnten ruhig fortfahren, jede in ihrer
Weisei, die Wirksamkeit der Gnade zu ei'klären. Diese letztere
Bemerkung der Päpste schliefst nun allerdings einen sehr grofsen
Unterschied in sich. Die Thomisten-Schule wird von den
Päpsten wiederholt mit den schmeichelhaftesten Lobsprüchen
besonders hervorgehoben und ausgezeichnet. Damit diese
Thomisten-Schule auch nicht mit Bezug auf die äufseren Ehren
vor den andern, vor den Universitäten, zurückstehe, verleihen
verschiedene Päpste dem Dominikaner-Orden das Hecht,
sowohl an seine eigenen Mitglieder, als auch an die Auswärtigen,
wTelche die Dominikaner-Schule besuchen, die sogenannten
Grade, das Licentiat, Baccalauréat und das Magisterium oder
Doktorat zu vergeben. Dadurch wurde die Dominikaner-
Schule auch äufser'lieh den Universitäten gleichgestellt.
Die Päpste lassen es demnach an nichts fehlen, um die
Thomisten-Schule in jeder möglichen Weise auszuzeichnen. Allerdings

sagen sie auch von den „übrigen Schulen", quarum etiam
erga hanc Sanctam Sedem praeclara sunt mérita, aber sie sprechen



Die Neu-Thomisten. 57

von ihnen doch in einer ganz andern Weise als von der Tho-
misten-Sehule. Darum kann davon keine Rede sein, dafs die
Päpste damit blofs das „subjektive Studium", und den „animus
doeentium" der Thomisten-Schule besonders lobend hervorheben

wollten. Dieses Lob mufs sich vielmehr auf die Doktrin
selber beziehen. Die Päpste erlauben indessen bis auf
weiteres den „übrigen Schulen", von der Erklärung der
wirksamen Gnade durch die Thomisten-Schule abzuweichen.

Wir sagten früher, dafs wir nicht im eigenen Interesse
die Behauptung des Autors, der Papst könne nicht erlauben
u. s. w. als unwahr zurückweisen müfsten. Im Gegenteil,
kommt es auf unser eigenes Interesse an, so lassen wir diese
Behauptung sehr gern als wahr gelten. Es kommt nun zwar
sehr oft vor, dafs ein Autor ein durchaus falsches Princip
aufstellt, um dadurch seinen Gegner zu widerlegen. Aber
weniger oft kommt es vor, dafs ein Autor ein derartiges Princip
an die Spitze stellt, um damit sich selber, seine eigenen
Behauptungen zu widerlegen. Und gerade dies ist dem
P. Frins begegnet, aber auch auf das glänzendste gelungen.
Unser Autor will nämlich beweisen, dal's die Lehre der Tho-
rnisten mit der Lehre oder den „dogmatis inconcussis et tutis-
simis des hl. Augustin und Thomas" nicht identisch sei, die
Reu-Thomisten somit den hl. Thomas verlassen hätten, von ihm
abgewichen seien. Wie beweist nun der Autor diese These?
Es geschieht in folgender Weise: es ist nicht gestattet, und die
Päpste dürfen nicht erlauben, dafs jemand von den „dogmatis
inconcussis et tutissimis des hl. Augustin und Thomas" abweiche
und eine diesen entgegengesetzte Doktrin verteidige. Atqui: es
ist gestattet, und die Päpste erlauben von der Thomisten-
Schule abzuweichen und eine ihr entgegengesetzte Doktrin
vorzutragen : Ergo hat die Thomisten - Schule den hl. Thomas
verlassen und lehrt eine ihm entgegengesetzte Doktrin. Unter
den in unserm eigen en Interesse als richtig angenommenen
Obersatz stellen wir nun den ebenso unbestreitbar richtigen
Untersatz: Atqui: die Päpste erlauben der Thomisten-Schule
ihre Doktrin vorzutragen, laden sogar die Aufsenstehenden
angelegentlichst ein, die Thomisten-Schule zu besuchen. Ergo:
ist diese Doktrin der Thomisten-Schule der Lehre des hl. Thomas
nicht entgegengesetzt, weicht sie von derselben nicht ab, sondern
ist ganz und gar mit ihr identisch. So wirft denn der Autor
durch seine Beweisführung die eigene These über den Haufen.
Dafs die Beweisführung des Autors nicht einmal formell vor
den Gesetzen der Logik standhält, darüber wollen wir kein Wort



58 Die Neu-Thomisten.

verlieren. Es gibt Mensehen, denen die Logik weder als Haupt-
noch als Nebenfach etwas gilt oder von Wert ist. Aber
bewunderungswürdig ist die Geschicklichkeit des Autors, mit
welcher er einen Obersatz entdeckt, der die aufgestellte These
sofort um das Leben bringt.

Niemand, der ohne Voreingenommenheit die Schreiben der
verschiedenen Päpste durchliest, wird sich der Auffassung, welche
sich ihm sofort aufdrängt, verschliefsen können, dafs es sich
dabei um die Sache, also um die „objektive Wahrheit", nicht
aber um die Personen, oder um das „subjektive Studium",
und um den „animus docentium" handelt. Mit diesen mag sich
allenfalls ein Inspektor der Volksschulen ganz vorzüglich
beschäftigen, aber sicher nicht die höchste, kirchliche Lehr-Auk-
torität: der Papst. Belobt der Papst eine Schule, so geschieht
es wegen der Richtigkeit und Wahrheit dessen, was
vorgetragen und verteidiget wird. Nun hat aber die katholische
Kirche, die Päpste der verschiedenen Jahrhunderte ganz besonderes

Gewicht gelegt auf die Doktrin des hl. Augustin und
Thomas. Loben die Päpste eine Schule, so haben sie
folgerichtig die Lehre dieser Schule vor Augen. Zeichnen sie die
Thomisten-Schule aus, so meinen sie damit die Lehre dieser
Schule. Thomisten-Schule aber kann ohne Ironie, wie etwa
lucus a non lucendo, nur jene Schule genannt werden, in welcher
die Doktrin des hl. Thomas gelehrt und verteidiget wird.
Dies aber geschah in der durch die verschiedenen General-
Kapitel des Ordens überwachten Dominikaner-Schule.

Am Schlüsse seiner Erklärung der päpstlichen Schreiben
bemerkt unser Autor, die Jansenisten hätten vielerlei
Verleumdungen gegen S. Thomas und die Thomisten - Schule
ausgestreut. Der Autor stellt sich hier sehr unschuldig. Es waren
in der Wirklichkeit nicht blofs Jansenisten, die allein hätten
weniger geschadet, sondern, wie Peter Polidor sagt, noch andere
böse Geister. Neque defuerunt, qui, tametsi Q.uesnellianis, ut
catholicos. decebat homines, essent adversi, et Olementinae sanc-
tioni obsequerentur, licentia nihilominus pari illustres utriusque
Sanctissimi Doctoris Scholas criminabantur: sua alia de causa
intéressé rati, id calumniae genus vulgo alere. Ad horum hoc
item pontificium diploma tempestive compressit audaciam. Wer
etwa diese wohl gewesen sein mögen?

Ebenso unglücklich fällt die Beweisführung unseres Autors
mit einem andern Obersatze aus. Dieser Obersatz enthält nämlich
die Bemerkung des Autors, dafs nicht alles, was der hl. Augustin
und Thomas geschrieben, gesagt und gedacht hat, „dogmatis vim



Die Neu-Thomisteu. 59

et auctoritatem habet". Die „quaestiones magis reconditae et
fere ad explioationem dogmatis pertinentes" bilden gerade in
dieser Beziehung eine Ausnahme. Unter diese „quaestiones"
sind nun gemäfs der Ansieht unseres Autors die Wirksamkeit
der Gnade, nämlich woher dieselbe komme, ob blofs von
innen, und von deren physischer Bestimmung, oder auch
von aufsen; ebenso die Vorherbestimmung zu der Seligkeit.

ohne Bücksicht auf die Verdienste zu rechnen.
Uber diese Fragen, bemerkt der Autor weiter, kann man nach
Papst Innocenz XII. verschiedener Ansicht sein.

Wie beweist nun P. Frins, dafs die „Thomisten", also die
„Neu-Thomisten" mit Bezug auf diese „questiones" von der Lehre
des hl. Augustin und Thomas abgewichen seien, die Doktrin der
„Thomisten" in dieser Beziehung nicht identisch genannt werden
könne mit der Lehre des hl. Augustin und Thomas? Wir finden
in der ganzen Abhandlung nicht einen einzigen Versuch eines
Beweises. Fortwährend, Seite für Seite, wird betont, dafs die
Lehre der „Thomisten" nicht identisch sei mit den „dogmatis
inconcussis et tutissimis des hl. Augustin und Thomas". Aber
der Autor selber hat doch feierlich erklärt, dafs die Doktrin de

gratia ab intrinseco, de praedeterminatione physica, de prae-
destinatione ante praevisa mérita eine Lehre sei, die nicht „dogmatis

vim et auctoritatem habet", bezüglich welcher „diversä
opinari licet". Wie kommt der Autor dazu, aus dem Obersatz:
nicht alles im hl. Augustin und Thomas hat die Bedeutung und
Kraft eines Dogmas, namentlich nicht die Lehre von der
wirksamen Gnade u. s. w. den Schlufs zu ziehen: folglich ist die
Doktrin der „Thomisten" nicht identisch mit der Lehre des
hl. Augustin und Thomas; denn diese Doktrin der „Thomisten"
ist nicht identisch mit den „dogmatis inconcussis et tutissimis
des hl. Augustin und Thomas"? Das heifst doch wahrlich allem
und jedem Gesetze der Logik Hohn sprechen.

Einen Anlauf zu einem Beweise nimmt unser Autor doch.
Die Lehre von der Oonceptio B. M. V., meint der Autor, beweist
klar, dafs auch der treueste Schüler an seinem Meister irre
werden kann. In frühern Zeiten wollten viele Autoren in den.

Werken des hl. Thomas die Doktrin von der „maculata con-

ceptio" finden. In unsern Tagen dagegen behaupten wiederum
viele Autoren, dafs die Sentenz von der „maculata conceptio"
in keinem Werke des hl. Thomas enthalten sei.

Es ist immer dieselbe famose Logik, deren sich unser.
Autor bedient. Hier schliefst er von einem oder von einigen
sofort auf alle. Weil einige behauptet haben, der hl. Thomas



60 Die Neu-Thomisten.

lehre die „maculata conceptio", deshalb sind die „Thomisten",
ist die Thomisten-Schule vom hl. Thomas abgewichen. Von
der Broschüre des P. Ruard de Card gegen den Bischof Malou
hat unser Autor natürlich nicht die geringste Ahnung. Doch
darüber wollen wir ihm keinen Vorwurf machen. Er weifs noch
vieles andere ebenso wenig. Wenn aber der Autor aus der
oben erwähnten Thatsache ohne weiters auf die „Thomisten"
oder die Thomisten-Schule einen Schlufs ziehen will, so müssen
wir dagegen im Namen der Logik ganz entschieden Einspruch
erheben. Die Schlufsfolgerung von den einzelnen auf alle
wird in der vorwürfigen Materie durch die Gesetze der Logik
als durchaus unstatthaft zurückgewiesen. Diesbezüglich kann
eine ignorantia invincibilis von Seiten unseres Autors nicht
angenommen werden. Angenommen also, obgleich es ganz und

gar falsch, vom Autor überdies durch kein Argument erwiesen
ist, einige Autoren hätten in der Lehre über die wirksame
Gnade u. s. w. den hl. Thomas verlassen, ihre Lehre wäre
folgerichtig nicht identisch mit der Doktrin des hl. Thomas, so
müfste trotzdem die Behauptung unseres Autors, die Lehre der
„Thomisten" oder Thomisten-Schule sei nicht identisch, ganz
energisch abgewiesen werden.

Überdies darf nicht vergessen werden, dafs die Lehre von
der „maculata" oder „immaculata" Conceptio im hl. Thomas,
falls nur die einzelnen Stellen, nicht das ganze System von der
Erbsünde in Betracht gezogen wird, weniger klar und bestimmt
hervortritt. Nicht so verhält es sich mit Bezug auf die
Wirksamkeit und Bewegung Gottes gegenüber der Kreatur. Hier
mögen wir die einzelnen Texte oder das Wesen der
Bewegung, die Thätigkeit der Geschöpfe, welche jedesmal mit
einer Bewegung verbunden, ohne diese Bewegung gar nicht
möglich ist, einer genauen Untersuchung unterziehen, immer
kommen wir zu dem Resultat der praemotio phjmica.

P. Prins hat, demnach auch mit seinem zweiten Obersatz,
dafs nicht alles, was der hl. Augustin und Thomas geschrieben,
„vim et auctoritatem dogmatis" habe, namentlich nicht die Doktrin
von der wirksamen Gnade u. s. w., den Beweis, dafs die Lehre
der „Thomisten" nicht identisch sei mit der Lehre des
hl. Augustin und Thomas, in gar keiner Weise erbracht. Leere
Behauptungen aber beweisen eben nichts. P. Magister
Dummermuth aber hat keinerlei Verpflichtung, diese Identität
zu beweisen, denn für dieselbe spricht die Thomisten-Schule,
die von den Päpsten ausdrücklich so genannt wird. Eine
Schule indessen, deren Doktrin nicht identisch ist mit



Die Neu-Tbomisten. 61

der Lehre ihres Meisters, besagt einfach einen völligen
Unsinn.

Von welcher Seite immer wir also die Kritik unseres Autors
betrachten mögen, überall starren uns die hellen Widersprüche
entgegen. Zuerst dürfen die Päpste nicht erlauben, dafs eine
Lehre vorgetragen werde, die den „dogmatis inconcussis et tutis-
simis des hl. Augustin und Thomas" entgegengesetzt ist. Aber
die nämlichen Päpste erlauben zugleich, dafs die „Thomisten"
ihre Doktrin von der von innen heraus wirksamen Gnade, von
der praemotio physica, von der Vorherbestimmung zur Seligkeit
ohne Rücksicht auf die Verdienste, vortragen und verteidigen,
obgleich dieselbe, nach der Überzeugung unseres Autors,
den „dogmatis inconcussis et" tutissimis des hl. Augustin und
Thomas" entgegengesetzt ist. Dann gehört die Lehre von der
innerlich wirksamen Gnade u. s. w. gar nicht zu den „dogmatis
inconcussis" etc. Nichtsdestoweniger sind die „Thomisten" von
dem hl. Thomas abgewichen, ist ihre Doktrin nicht identisch
mit der Lehre des hl. Thomas, weil sie eine Lehre vortragen,
die den „dogmatis" etc. entgegengesetzt ist. Einerseits gehört
die Doktrin von der Art und Weise, wie die Gnade wirkt u.s.w.
gar nicht zu den Fragen, die „vim et auctoritatem dogmatis"
haben; andererseits aber sollte P. Magister Dummermuth, um
zu beweisen, dafs die Doktrin der „Thomisten" identisch sei mit
der Lehre des hl. Augustin und Thomas, darthun, dafs eben
diese Doktrin der „Thomisten" identisch sei mit" den „dogmatis

inconcussis et tutissimis des hl. Augustin und Thomas".
In dieser Weise argumentiert P. Frins von Seite zu Seite. Es
ist in der That schwer zu sagen, was man von einem Schriftsteller

denken soll, der nicht imstande ist, auch nur eine Seite
ohne Widersprüche mit der Logik und sich selber
niederzuschreiben.

So lange die Geschichte von der Entstehung des Neu-
Thomismus keinen bessern Anwalt und'Begründer findet, gehört
sie unbedingt in das Reich der Fabel, wie der Vogel Greif.
In Innsbruck haben die Molinisten eine förmliche Markthalle, in
welcher der Thomismus abgewogen und nach dem Preise genau
taxiert wird. Da bekommt man ganze Thomisten, das sind die
„alten". Dann sind Dreiviertel- und Halb-Thomisten
vorrätig, das sind die „ältern'b Endlich sind auch noch Viertel-
Thomisten zu haben. Zu diesen gehören die „jüngern" Thomisten.
(Man vergl. P. Limburg : Innsbrucker-Quartalschrift, 1877.1. 161 ff.
497 ff.; 1879. III. 98 ff 197 ff; 1880. IV. 34 ff. 239 ff.) Das

Merkwürdige an der Sache aber ist, dafs alle „Thomisten" sind.



62 Die Neu-Thomisten.

6. In der zweiten Sektion stellt nun P. Frins den Streitpunkt

zwischen den Thomisten und Molinisten fest. Zunächst
werden die Punkte angegeben, in welchen, nach der
Versicherung unseres Autors, beide Parteien übereinkommen.
Da heilst es unter anderm, S. 16. Nr. 4, beide Parteien seien
darin einig, dafs der Wille eine Energie oder aktive Kraft
bilde, die aus sich, unter gewissen Voraussetzungen, tauglieh
sei, -zu wollen und nicht zu wollen, dieses oder jenes Gut zu
wollen. Angegeben wird Billuart 11.

Was der Autor hier sagt, ist mit Bezug auf die Thomisten
einfach unwahr. Kein einziger Thomist behauptet, dafs der
Wille aus sich eine Energie oder aktive Potenz, wohl
aber, dafs derselbe aus sich eine passive Potenz sei. In
tantum indiget aliquid moveri ab aliquo, in quantum est in po-
tentia ad plura: oportet enim ut id quod est in potentia, redu-
catur in actum per aliquid, quod est actu; et hoc est movere.
Dupliciter autem aliqua vis animae invenitur esse in potentia ad
diversa: uno modo quantum ad agere et non agere; alio modo
quantum ad agere hoc vel illud. Sieut visus quandoque videt
actu, et quandoque non videt; et quandoque videt album, et
quandoque videt nigrum. Indiget igitur movente quantum ad
duo: scilicet quantum ad exercitium vel usum actus; et quantum
ad determinationem actus. Quorum primum est ex parte sub-
jecti, quod quandoque invenitur agens, quandoque non agens :

aliud autem est ex parte objecti, secundum quod specificatur
actus. Motio autem ipsius subjecti est ex agente aliquo.
S. Thom. Summ, theol. 1. 2. q. 9. a. 1. — Secundum quod
voluntas movetur ab objecto, manifestum est quod moveri potest
ab aliquo exteriori. Sed eo modo quo movetur quantum ad
exercitium actus, adhuc necesse est ponere voluntatem ab aliquo
prineipio exteriori moveri. Omne enim quod quandoque est

agens in actu, et quandoque in potentia, indiget moveri ab aliquo
movente. Manifestum est autem quod voluntas ineipit velle
aliquid, cum hoc prius non vellet. Necesse est ergo quod ab

aliquo moveatur ad volendum. S. Thom. 1. c. a. 4.
Wenn P. Frins je im Leben sich mit dem hl. Thomas selber

beschäftiget hat, so wird er wissen, was imSinne des hl. Thomas
eine aktive Potenz ist. Mit Bezug auf den Gegenstand oder
das Objekt heifst jene Potenz eine .aktive, die bestimmend,
verändernd, also bewegend auf das Objekt einwirkt. Man
vergleiche unsern Artikel „über die gehorsame Potenz". Hinsichtlich
des Subjektes ist jene Potenz eine aktive, die sich in einem
Zustande befindet, dafs aus ihr unmittelbar die Thätigkeit als



Die Neu-Thomisten. 63

Wirkung oder Effekt hervorgeht. Anstatt aktive Potenz
nennen wir sie dann richtiger und der Lehre des hl. Thomas
mehr entsprechend potentia in actu. Man vei'gleiche unsern
Artikel „über die gehorsame Potenz". Behauptet nun der Autor,
nach den Thomisten bilde der Wille aus sich eine aktive
Potenz oder Energie, so spricht er eine offene Unwahrheit

aus. Weder objektiv, noch subjektiv ist der Wille
aus sich eine aktive Potenz, wie wir so eben aus dem hl. Thomas
vernommen haben. Wäre er in der That eine aktive Potenz,
so bedürfte er weder einer objektiven, noch subjektiven
Prämotion oder Bewegung. Die aktive Potenz empfängt
nicht, nimmt nicht auf, sondern sie gibt, teilt mit. Folglich
wird sie nicht bewegt, sondern sie selber bewegt.

Aber, entgegnet uns der Autor, der Wille ist nach deu
Thomisten eine aktive Potenz aus sich „suppositis suppo-
nendis". Was versteht denn der Autor unter diesen „suppositis
supponendis"? Meint er damit eine vom Agens oder Beweger
dem Willen mitgeteilte, und von diesem vorübergehend
aufgenommene Form, dann ist die Sache richtig. Den mit
dieser Form ausgestatteten Willen nennen die Thomisten
aktive Potenz oder besser, potentia in actu. Allein dann
fordern eben diese Thomisten keine weitere Bewegung
des Willens durch Gott mehr, denn diese Form in sich
haben ist durchaus identisch mit dem bewegt - werden
oder bewegt-worden - sein des Willens. Dafs aber nach den
Thomisten der Wille ohne die vom Objekte und vom
Beweger, also ohne die objektiv und subjektiv mitgeteilte
Form eine aktive Potenz sei, das ist, wie gesagt, eine offene
Unwahrheit. Wir haben den Billuart, auf welchen der Autor
sieh beruft, durchgelesen, aber darin auch nicht ein Wort
gefunden. Billuart nennt den Willen wiederholt eine „capa-
citas"; allein, dafs „capacitas" soviel als aktive Potenz bedeute,
das kann eben nur einem Molinisten in den Sinn kommen. Zu
derlei Einfällen sind nicht alle Menschen fähig.

Kach den Molinisten, ja, ist der Wille aus sich eine

Energie, bildet er eine aktive Potenz oder potentia in actu.
Hören wir. „Denn wenn ein Ding die Bestimmung, sei es einen
Zustand oder eine Eigenschaft, die es hervorbringen konnte, bis
dahin nicht hervorbrachte, so mufs es jetzt, da es sie hervorbringt,

eben hierzu bestimmt worden und also bereits eine
Änderung — und sei es auch nur die Hebung eines
Hindernisses — eingetreten sein." Kleutgen: Philos, d. Vorz.
Sr. 914. — „Die Veränderung, welche gegenwärtig die einzelnen



«4 Die Neu-Thomisten.

Naturdinge zu der ihrer Natur entsprechenden Thätigkeit
erregt, ist ein Ausflufs, eine durch zahllose Mittelglieder
hindurchgehende Auswirkung jenes primitiven Bewegungsquantums,

welches Gott beim Weltanfange in die Welt
hineingelegt hat. Dies ist die physische, von Gott
ausgehende Prämotion, welche jede geschöpfliche Thätigkeit
mitverursacht. Dieselbe ist nicht so zu fassen, als müfste Gott der
Herr einer jeden Wirkursache noch einen besondern Puff geben,
welcher sie zu ihrer Wirksamkeit bestimmte. Nein; eines solchen
speciellen, unmittelbar von Gott ausgehenden Anstofses bedarf
es nicht. Die Bestimmtheit liegt in der Wirkursache ganz
und gar vor. Wie der Schöpfer den Dingen ein Selbstsein
verliehen hat, so hat er ihnen auch ein Selbstwirken gewährt.
Bei ihrem Wirken bringen die Dinge jene Bestimmtheit zum
Ausdruck, welche in der ihnen eigentümlichen Strebigkeit
liegt. Soferne diese Strebigkeit eine natürliche ist, trägt der
Effekt das Gepräge der Naturnotwendigkeit, wie solche vom
Urheber der Natur fixiert worden; ist die Strebigkeit eine freie
wie beim Menschen, so mufs die Bestimmtheit des Effektes aus
dem Übermafs der innern Selbstbestimmungsfähigkeit
herfliefsen, mit welcher der Schöpfer die freie Natur begabt
hat, damit sie ein Bild der Gottheit sei." P. Tilmann Pesch:
Die grofsen Welträtsel. 2. Aufl. 2. B. S. 366.

Also die Kreaturen haben von Gott am Anfange der
Welt ein bestimmtes Bewegungsquantum erhalten; dem
Menschen wurde ein Übermafs der innern
Selbstbestimmungsfähigkeit gegeben. Dazuhaben alle eine Strebigkeit.
Wir müssen uns demnach vorstellen, die Kreaturen seien eine
mit Dampf geheizte und erfüllte Maschine. Der Dampf strebt
nach aufsen, nach Thätigkeit, zumal dann, wenn er ein Übermafs

von Spannkräften besitzt. Um die Maschine in Gang, den
Dampf in Thätigkeit zu versetzen, bedarf es nicht eines speciellen

Anstofses, eines Puffes, sondern blofs der Entfernung
des Hindernisses. Die Ventile müssen geöffnet werden. Das
Übermafs der innern Selbstbestimmungsfähigkeit im
Menschen wartet blofs auf die Entfernung der Hindernisse.
Daher ist der Wille aus sich nur „suppositis supponendis" eine
aktive Potenz. Dieses Übermafs der innern Selbstbestimmungsfähigkeit

hat Gott dem Menschen am Anfange des
Menschengeschlechtes, oder, was wahrscheinlicher sein dürfte, jedem
Menschen bei der Geburt mitgeteilt. Daraus ist klar, dafs
der Wille aus sich eine aktive Potenz oder potentia in actu
bildet. Er besitzt ja eine ihm eigentümliche Strebigkeit,



Die Neu-Thomisten. 65

aber es stehen dieser Strebigkeit Hindernisse im Wege. Darum
will er nur in der Wirklichkeit „suppositis supponendis".
Damit vergleiche man nun die von uns früher angegebenen
Stellen aus dem hl. Thomas, und der Widerspruch mit der Lehre
des hl. Thomas wird sofort jedem klar.

Wer behauptet, die Thomisten und Molinisten kämen darin
überein, dafs der Wille aus sich eine aktive Potenz oder
potentia in actu sei, der spricht eine offene Unwahrheit aus.

7. Weiter hören wir von unserm Autor, S. 17, die
Thomisten lehrten einstimmig, dafs der Wille in jenem Momente
unserer Auffassung nach, in welchem er frei in den Akt übergeht,

jenen Akt in Concreto, der Wirklichkeit nach, nicht
unterlassen könne. Und umgekehrt, in jenem Momente, in welchem
der Wille den Akt frei unterläfst, könne er diesen Akt in der
Wirklichkeit, und in dem Zustande, in welchem er sich eben
befindet, nicht setzen. Denn nach den Thomisten, argumentiert
der Autor, ist der Wille in jenem Momente entweder schon von
Gott physisch vorherbewegt und vorherbestimmt zu
diesem Akte, und damit liegt es schon nicht mehr in der Macht
des Willens, nicht in jenen Akt überzugehen; oder er ist
nicht in dieser Weise physisch von Gott vorherbewegt und
vorherbestimmt, und dann widerspricht es sich, dafs der Wille in der
Wirklichkeit in den Akt übergehe. Als Autoren werden genannt:
Sebille, Graveson, Xantes Mariales, Bannes, Alvarez, Nazarius.

Was der Autor hier niederschreibt, ist die zweite offene
Unwahrheit. Merkwürdig! Auf der vorausgehenden Seite Nr. 5
heifst es: beide Parteien, also auch die Thomistçn, stimmen darin
überein, dafs der Wille, der schon ein Gut vor dem andern
thatsächlich erwählt und begehrt, oder einen freien Akt
hinsichtlich dieses Gutes setzt, nichtsdestoweniger eine habituelle
und natürliche Potenz oder Energie in sich bewahre, ein
anderes Gut, oder auch die Unterlassung des gegenwärtigen
Aktes zu wollen. Wenn die Thomisten hierin mit den
Molinisten übereinstimmen, wie kommt dann der Autor zu der obigen
Behauptung, nach der einstimmigen Lehre der Thomisten
könne der Wille im Momente, wo er frei in den Akt übergeht,
diesen Akt in der Wirklichkeit nicht unterlassen? Wenn der
Wille diesen Akt in der Wirklichkeit nicht unterlassen kann,
so hat er eben mit Bezug auf die Unterlassung dieses Aktes
keine habituelle und natürliche Potenz oder Energie.
Nun aber bestreiten die Thomisten einstimmig, und der
Autor gibt dies selber zu, dafs der Wille keine habituelle und
natürliche Potenz oder Energie beibehalte, die Unterlassung

Jahrbuch für Philosophie etc. IX. 5



66 Die Neu-Thomisten.

des gegenwärtigen Aktes zu wollen. Somit ist es eine
offene Unwahrheit, was der Autor die Thomisten einstimmig
lehren läfst, und überdies der hellste Widerspruch des Autors
init sich selber. Was der Autor auf der einen Seite des Buches
behauptet, das negiert er auf der darauf folgenden wiederum.

Die Beweisführung des Autors enthält die dritte offene
Unwahrheit. „Ist der Wille in jenem Momente schon von
Gott physisch vorherbewegt und prädeterminiert, so liegt es
dadurch schon nicht mehr in seiner Macht, in jenen Akt
nicht überzugehen." Wer lehrt denn das? Die Thomisten
etwa? Nein, nicht ein einziger von allen. Dafür aber behaupten
dies die Molinisten. Allein eine Behauptung ist noch kein Beweis.
Die Thomisten lehren einstimmig, wie der Autor selber
zugesteht, dafs der Wille, während erthatsächlich wählt, einen
freien Willensakt setzt, die habituelle und natürliche Potenz
oder Energie beibehalte, nicht zu wählen, den freien Akt zu
unterlassen. Allein wenn der Wille thatsächlich wählt, den
freien Akt in der Wirklichkeit setzt, so ist er bereits von
Gott physisch vorherbewegt und prädeterminiert. Besitzt er also-
in diesem Momente noch die habituelle natürliche Potenz oder
Energie von diesem Akte abzulassen, wie können dann die
Thomisten zu gleicher Zeit lehren, es liege nicht mehr in der
Macht des Willens, diesen Akt nicht zu setzen? Unser
Autor weifs rein nicht, was er schreibt. Die Thomisten sind
einstimmig der Ansicht, dafs Gott den Willen zwar physisch
vorherbewegt und prädeterminiert, aber in freier, nicht in
notwendiger Weise. Sie nehmen demnach zwischen der Nicht-
determinierung und der notwendigen Determinierung noch
ein Drittes an, nämlich die freie Determinierung. Sie stützen
sich dabei auf die ausdrückliche Lehre des hl. Thomas.
Voluntas dicitur habere dominium sui actus non per exclu-
sionem causae primae, sed quia causa prima non ita agit
in voluntate, ut eam de necessitate determinet ad unum, sicut
déterminât naturam. Et ideo determinatio relinquitur in pote-
state rationis et voluntatis. Div. Thom. Quaest. disp. de potentia.
q. 3. a. 7. ad 13. — Relinquitur ergo quod causa perficiens et
propria voluntarii actus sit solum id quod operatur interius.
Hoc au tern nihil aliud esse potest quam ipsa voluntas sicut
causa secunda, et Deus sicut causa prima.. Sic ergo
motus voluntatis directe procedit a voluntate, et a Deo,
qui est voluntatis causa, qui solus in voluntate operatur, et
voluntatem inclinare potest in quodcunque voluerit. S. Thom.
Quaest. disp. de malo. q. 3. a. 3. — Relinquitur ergo, sicut



Die Neu-Thomisten. 67

concludit Aristoteles, quod id quod primo movet voluntatem et
intellectum sit aliquid supra voluntatem et intellectum, scilicet
Deus-, qui cum omnia moveat secundum rationem mobilium, ut
levia sursum et gravia deorsum, etiam voluntatem movet
secundum ejus conditionem, ut non ex necessitate, sed ut
indeterminate se habentem ad multa. Patet ergo, quod si
consideretur motus voluntatis ex parte exercitii actus, non
movetur ex necessitate. 1. c. q. 6. a. unie.

Die Molinisten hingegen anerkennen nur zwei Dinge:
entweder gar keine Determinierung durch Gott oder eine
notwendige. Darum kann nach ihnen Gott den Willen überhaupt
nicht determinieren. Sie sprechen also Gott die Fähigkeit
ab, den Willen frei determinieren zu können. Sie behaupten, die

Determinierung hebe die Freiheit auf. „Hier noch eine spe-
cielle physische Beeinflussung, Prädetermination, anbringen wollen,
welche von Gott ausginge und aus sich in untrüglicher Weise
den Willen zu diesem oder jenem Akte brächte, hiefse die Freiheit

des Willens aufheben." P. Tilmann Pesch: Die grofsen
Welträtsel: 2. Aufl. 2. B. S. 367. Und der Beweis dafür?
Natürlich mufs der hl. Thomas herhalten. Non esset homo liberi
arbitrii, nisi ad eum sui operis determinatio pertineret. S. Thom.
2. d. 28. q. 1. a. 1. Also der Mensch wäre nicht frei, könnte
er sich nicht allein, unabhängig von Gott zu seiner eigenen
Thätigkeit bestimmen. Das heifst mit andern Worten : der Mensch
ist nur unter der Bedingung frei, dafs er Gott, die causa
prima, independens seiner Thätigkeit bildet! Aber der
hl. Thomas verlangt ja dies ausdrücklich an der soeben citierten
Stelle? Wir wollen sehen, was der hl. Thomas verlangt. Nur
müssen die Molinisten sich gefallen lassen, dafs ihnen der
hl. Thomas eine harte Wahrheit in das Gesicht sagt. Also
hören wir:

Respondeo dicendum, quod cum virtus essentiam consequatur,
oportet quod secundum diversitatem naturarum sit diversa facultas
ad operandum. Quod quidam non attendentes, pari modo
Operationen! liberi arbitrii et rerum naturalium determina-
verunt, credentes quod, sicut lapis de necessitate suam
Operationen! habet, ut eat deorsum nisi aliquid impediat, ita etiam
homo necessario operationes suas exerceat secundum con-
gruentiam alieujus naturae in ipso existentis. Et quia in homine
consideratur duplex natura: una scilicet intelleetualis, ex qua
inest homini inclinatio ad appetendum per se desiderabilia et
honesta; et altera sensibilis, secundum quam pronus est ad
appetendum et ad concupiscendum ea, quae sunt delectabilia secundum

5*



68 Die Neu-Thomisten.

sensum; ideo ad haec duo respioientes haeretici, contrarias
haereses ex eadem radice prodeuntes confeeerunt. Quorum quidam,
scilicet Joviniani, attendentes ad intellectualem naturam, hominem
de necessitate bene operari, et nunquam posse peccare asse-
rebant. Alii vero, scilicet Manichaei, respioientes ad naturam
sensibilem, quam secundum se malam esse dicebant, et a malo
Deo originem habuisse, dixerunt quod homo de necessitate
peccat, nec bonum facere potest; in hoc penitus liberum arbitrium
utrique destruentes. Non enim esset homo liberi arbi-
trii, nisi ad eum determinatio sui operis pertineret.

Was beweist nun diese Stelle des hl. Thomas für P. Pesch?
Absolut gar nichts. Der hl. Thomas erklärt, die Freiheit des
Willens wäre unmöglich, müfste der Mensch notwendig, de
necessitate Gutes oder Böses thun, denn zu der Freiheit gehört,
dafs der Mensch sich selber bestimme. Wer hat nun je
behauptet, dafs der Wille unter der Prämotion sich selber
nicht bestimme? Die Thomisten sicher nicht, weil sie sagen,
dafs Gott die Menschen frei, ihrer Natur entsprechend,
prämoviere. Wohl aber lehren dies die Molinisten, denn nach
ihnen ist jede Determinierung des Willens durch Gott eine
notwendige, keine freie. Dieses „Dogma", denn einen Beweis
dafür bringen sie nicht, schiebt nun P. Pesch in den Text des
hl. Thomas hinein, und sagt, nach dem hl. Thomas bestimmt sich
der Mensch ganz allein, mit Ausschlufs Gottes, denn,
bestimmte der Wille nicht sich selber, so wäre er nicht frei.
Sich selber bestimmen, und sich selber allein, mit Ausschlufs
Gottes, bestimmen, sind für P. Pesch identische Begriffe.
Beide gehören somit zu dem W esen der menschlichen Freiheit.

Dies ist nach P. Pesch die Lehre des hl. Thomas.
Und wo ist der Beweis dafür? Ja, der hl. Thomas erklärt
doch, dafs der Mensch sich selber müsse bestimmen können, um
frei zu sein, und nicht notwendig, de necessitate, schon
bestimmt sein dürfe. Ein famoser Beweis! These: es gibt keine
Prämotion. Syllogismus: Obersatz: zur Freiheit des Willens
gehört, dafs derselbe nicht notwendig bestimmt sei, sondern
sich selber bestimme. Untersatz: atqui, bei der Prämotion wird
der Wille notwendig bestimmt, er bestimmt nicht sich selber.
Ergo; faveas probare minorem. Probo minorem. Obersatz:
Prämotion, Determinierung und notwendige Determinierung

sind eins und dasselbe. Untersatz: atqui, die notwendige

Determinierung hebt die Freiheit auf. Ergo; faveas probare
majorem. Das kann man nicht beweisen, das ist „Dogma", mufs
man folglich glauben. Der Wille mufs sich folglich allein,



Die Neu-Thomisten. 69

mit Ausschlufs G-otfces, bestimmen, damit er frei sei. Nun
müssen wir wiederum zu dem hl. Thomas zurück. Daselbst
heifst es weiter:

Et ideo alii naturam liberi arbitrii salvare volentes in aliura
errorem prolapsi sunt, scilicet Pelagiani, facultatem liberi arbitrii
ampliante8. Dicunt enim quod, quia liberum arbitrium de se
non est determinatum ad aliquod opus, sed ex ipso pendet
determinatio cujuscunque operis, ideo homo per liberum
arbitrium in quolibet bonum opus potest sine aliqua gratia super-
addita. — Hier haben wir also, was die Molinisten fordern: die
Determinierung einer jeden Thätigkeit hängt einzig und allein
vom Menschen ab, der Mensch kann durch sich selber, per
se, jede Thätigkeit setzen. Was antwortet der hl. Thomas
darauf? Ut ly „per se" non excludat divinam causali-
tatem, secundum quod ipse Deus operatur ut universalis causa
boni. Also nicht vom Mensehen allein, sondern auch von Gott
hängt die „determinatio cujuscunque operis" ab. Folglich
determiniert Gott den Willen, aber in freier, nicht in notwendiger

Weise.
Die Molinisten müfsten vor allem beweisen, dafs der Begriff

der Freiheit und der Begriff der Determinierung sich
gegenseitig ausschliefsen oder aufheben, also innerlich
widersprechen. In diesem F alle könnte die Prämotion des Willens
durch Gott mit der Freiheit sich nicht vertragen. Allein diesen
Beweis sind sie bis zur Stunde schuldig geblieben. Oder sie
müfsten wenigstens beweisen, dafs Gott nicht die Fähigkeit
oder Macht habe, den Willen frei zu bewegen. Auch dies
ist bis jetzt nicht geschehen. Dann aber bleiben wir bei. der
Lehre des hl. Thomas, dafs der Wille bei jedem Akte von
Gott frei determiniert wird. Daher unterscheidet er eine freie
und eine notwendige Determinierung durch Gott.

Die Behauptung des P. Frins, dafs die Thomisten lehrten,
der Wille könne, so oft er unter der Prämotion einen Akt
setzt, nicht in jenen Akt nicht übergehen, mit andern Worten,
es stehe nicht mehr in der Macht des Willens, in jenen Akt
nicht überzugehen, erweist sich demnach als eine offene
Unwahrheit. Um dies lehren zu können, müfsten die Thomisten
annehmen, dieser Akt unter der Prämotion bilde ein bonum
universale. Allein das ist ein heller Widerspruch. Der
Akt bleibt stets etwas Partikuläres. Dann ist aber das judicium

der Vernunft mit Bezug auf diesen Akt ein indifferentes,
oder, anders ausgedrückt, urteilt der Verstand über diesen Akt
sub in différé n tia. So lange nun der Verstand dem Willen



70 Die Neu-Thomisten.

einen Gegenstand snb indifferentia, d. h. als zwar gut, aber
nicht als in jeder Beziehung und allseitig gut, darstellt,
so lange bleibt der Wille frei. Das sagt P. Frins selber, indem
er hervorhebt, beide Parteien, die Thomisten und Molinisten,
seien darin einig, dafs zur Freiheit die objektive Indifferenz
des Urteils notwendig gehöre. Dieses Urteil müsse nämlich
darin bestehen, dafs zwar ein Objekt als gut, aber nicht als

allseitig vollkommen und in jeder Hinsicht gut durch das
Urteil dargestellt werde. So unser Autor S. 16. Nun hat aber
kein Thomist je behauptet, der Akt des Willens unter der
Prämotion bilde allseitig und in jeder Beziehung ein Gut.
Es konnte aber auch kein Thomist je so lehren, weil der Akt
immer etwas Partikuläres ausmacht. Und es ändert nichts
an der Sache, wenn dieser Akt aus der Prämotion Gottes
stammt, denn er hört deshalb nicht auf, etwas Partikuläres
zu sein. Nun erklärt aber der hl. Thomas, und mit ihm die
Thomisten einstimmig, dafs es überhaupt keinen notwendigen
Akt gebe, oder geben könne, weil dieser Akt eben etwas
Partikuläres, nicht aber ein bonum universale ist. Folglich
bleibt der Wille unter der Prämotion ganz und gar frei.
Sollte die Prämotion der Freiheit verderblich werden, dann
müfste sie dem Verstände diesen prämovierten Akt als ex omni
parte bonum, also als ein bonum universale darstellen.
Allein dies könDte nur dadurch geschehen, dafs Gott den Menschen
betröge, indem er ihm diesen Akt als bonum universale
darstellte. Forma rei naturalis est forma individuata per rnate-
riam. Unde et inclinatio ipsam consequens est determinata ad
unum. Sed forma intellecta est universalis, sub qua multa possunt
comprehendi. Unde cum actus sint in singularibus, in
quibus nullum est quod adaequet potentiam universalis,
remanet inclinatio voluntatis indeterminate se habens a$
multa. Homo ex necessitate appétit beatitudinem.
Dico autem ex necessitate quantum ad determinationem actus,
quia non potest velle oppositum. Non autem quantum ad exer-
citium actus, quia potest aliquis non velle tunc cogitare de

beatitudine, quia etiam ipsi actus intellectus et voluntatis
particulares sunt. S. Thom. Quaest. disp. de malo. q. 6.

a. unie.
Welcher Thomist, fragen wir nun, hat je behauptet, dafs

die Akte des Verstandes und Willens, vor, unter und nach
der Prämotion nicht etwas Partikuläres seien? Dann hat
auch keiner je gelehrt, dafs der Wille, von Gott prämoviert,
nicht die Macht in sich habe, diesen Akt nicht zu setzen.



Die Neu-Thomisten. 71

Der Wille handelt ja nicht blind, sondern richtet sich nach
-der Darstellung des Gegenstandes durch den Verstand. Daher
mufs die Setzung eines Aktes, oder die Unterlassung
desselben Tom Verstände dem Willen als ein Gut dargestellt werden.
Daraus ergibt sich, wie grundfalsch die Behauptung des
P. Pesch ist, „hier eine specielle physische Beeinflussung,
Prämotion, anbringen wollen, welche von Gott ausginge und aus
sich in untrüglicher Weise den Willen zu diesem oder jenem
Akte brächte, hiefse die Freiheit des Willens aufheben." Bewirkt
etwa die Prämotion, dafs der Akt vom Verstände dem Willen
als bonum ex omni parte, als bonum universale dargestellt

wird? Wenn nicht, so bleibt die Freiheit unangetastet.
Wenn ja, wo sind die Beweise, oder auch nur die Versuche
•eines Beweises dafür? Ebenso geht daraus hervor, wie grundfalsch

die Behauptung des P. Frins ist, die Thomisten lehrten,
unter der Prämotion verlöre der Wille die Macht, also die
Potenz, den Akt, zu welchem er prämoviert worden, nicht
zu setzen. Vom hl. Thomas haben wir das gerade Gegenteil
gehört, gemäfs dem Grundsatze, dafs die Akte des Verstandes
und Willens stets bona particularia bildeten, und der Wille
circa bona particularia stets frei bleibe. Den nämlichen
Grundsatz lehren und verteidigen die Thomisten einstimmig.
Ebenso lehren die „Thomisten" mit dem hl. Thomas einstimmig,
dafs zur Freiheit des Menschen zwar die Selbstbestimmung,
aber nicht die Selbstbestimmung mit Ausschlufs Gottes, also
die Unabhängigkeit von Gott, gehöre. Darum determiniert
zwar der Wille sich selber, aber er thut dies nicht allein,
so dafs Gott dabei ausgeschlossen würde. Liberum arbitrium
est causa sui motus: quia homo per liberum arbitrium se ipsum
movet ad agendum. Eon tarnen hoc est de necessitate liber-
tatis, quod sit prima causa id quod liberum est: sicut nec
ad hoc, quod aliquid sit causa alterius, requiritur, quod sit prima
causa ejus. Deus igitur est prima causa movens et naturales

causas et voluntarias. Et sicut naturalibus causis, mo-
vendo eas, non aufert quin actus earum sint naturales; ita
movendo causas voluntarias non aufert quin actiones earum
sint voluntariae, sed potius hoc in eis facit: operatur
enim in unoquoque secundum ejus proprietatem. S. Thom.
Summ, theol. 1. p. q. 83. a. 1. ad 3. — Deus operatur in
unoquoque agente etiam secundum modum illius agentis:
sicut causa prima operatur in operatione causae secundae,
cum secunda causa non possit in actum procedere nisi per
virtutem causae primae. Unde per hoc quod Deus est causa



72 Die Neu-Thomisten.

operans in cordibus hominum, non excluditur quin ipsae humanae
mentes sint causae suorum motuum. Unde non tollitur ratio*
libertatis. S. Thom. Quaest. disp. de veritate. q. 24. a. 1. ad 3.
— Cum dicitur aliquid movere seipsum, ponitur idem esse movens
et motum. Cum autem dicitur quod aliquid movetur ab altero,
ponitur aliud esse movens et motum. Manifestum est autem
quod, cum aliquid movet alterum, non ex ipso quod est movens,.
ponitur quod est primum movens. Unde non excluditur quin ab
altero moveatur, et ab altero habeat similiter hoc ipsum quod
movet. Similiter cum aliquid movet seipsum, non excluditur

quin ab alio moveatur, a quo habet hoc ipsum
quod seipsum movet. Et sic non répugnât libertati
quod Dens est causa actus liberi arbitrii. S. Thom. Quaest.
disp. de malo. q. 3. a. 2. ad 4.

Was sagen nun die Molinisten? Gott darf den Willen
nicht bewegen. Die Prämotion, der Anstofs durch Gott würde
die Freiheit des Willens aufheben. Die Akte des Verstandes
und Willens müssen zur Wahrung der Freiheit ausschliefslich
aus jenem Ubermafs der innern Selbstbestimmungsfähigkeit

hervorgehen, welches Gott am Anfange der Welt, des
Menschen, in dieselben gelegt hat. Dies, so versichert uns
P. Pesch, ist die Lehre des hl. Thomas. Wer behauptet
also in Wahrheit, dafs der Wille im Momente, wo er wahrhaft
frei in den Akt übergeht, diesen Akt in Concreto und re ipsa
nicht unterlassen könne; die Thomisten oder die Molinisten?
Übrigens hat P. Frins gar nicht gedacht, welchen Unsinn er
hier niederschreibt. Denn wahrhaft frei in einen Akt
übergehen, und diesen wahrh aft freien Akt in Concreto und re ipsa
nicht unterlassen können, das sind zwei Begriffe, die sich regelrecht

gegenseitig aufheben. Würde es heifsen, der Wille könne
in dem Momente, wo er überhaupt in den Akt übergeht u. s. w.,.
so könnte man die Sache noch hingehen lassen. So aber schreibt
der Autor wörtlich; contra Thomistae unanimiter statuunt, in quo
signo rationis voluntas secundum ipsos vere libere transeat in
actum, eam non posse in concreto re ipsa omittere illum actum..

8. P. Frins stützt diese widersinnige Behauptung auf mehrere
Thomisten. Also hören wir. Sebille Ord. Praed. schreibt: Schola
nostra Thomistica constantissime tenet, ad liberam elicientiam
actus pro aliquo instante sufficere, quod voluntas sit proxime
pro eodem potens non agere, licet pro eodem ipsa negatio actus
sit impossibilis, ratione alieujus praerequisiti tunc existentis,
scilicet praedeterminationis physicae, et cum quo ipsa negatio
essentialem habet repugnantiam.



Die Neu-Thomisten. 73

Wir haben den P. Sebille leider nicht bei der Hand, was
eigentlich um so notwendiger wäre, als P. Frins sich auf P. Lim-
bourg beruft. Wie dieser letztere Schriftsteller mit den Texten
anderer Autoren umgeht, haben wir in den Artikeln: „über
Wesenheit und Existenz" des nähern dargethan. Der hl. Thomas
gleicht in der Broschüre des P. Limbourg einem Bäckerladen, den
die strikenden Arbeiter plündern. Indessen, nehmen wir die
Stelle so, wie sie hier lautet.

Zum bessern Verständnisse müssen wir auf die Lehre des
hl. Thomas, nicht wie sie von den Molinisten zurechtgelegt wird,
sondern wie sie im hl. Thomas selbst steht, kurz eingehen. In
operatione qua Deus operatur movendo naturam non operatur
natura; sed ipsa operatio naturae est etiam operatio vir-
tutis divinae. Sicut operatio instrumenti est per virtutem
agentis principalis. Nec impeditur quin natura et Deus ad idem
operentur, propter ordinem qui est inter Deum et naturam.
S. Thom. Quaest. disp. de potentia. q. 3. a. 7. ad 3. — Operatio
enim alicujus effectus non attribuitur mobili, sed moventi. In
illo ergo effeetu, in quo mens nostra est mota, etnonmovens,
solus autem Deus movens, operatio Deo attribuitur. In illo
autem effeetu, in quo mens nostra et movet, et movetur, operatio
non solum attribuitur Deo, sed etiam animae. S. Thom. Summ,
theol. 1. 2. q. 111. a. 2. Es müssen also zwei Momente
strenge auseinandergehalten werden. Der Zustand nämlich des

Willens, in welchem er passiv ist oder ruht; und der Zustand,
in welchem aus. dem Willen eine Thätigkeit heraustritt als

Wirkung der Potenz in actu oder des Agens. Verstand und
Wille sind von Natur aus oder aus sich passive, ruhende
Vermögen. Daher sind sie manchmal in Thätigkeit, manchmal
dagegen nicht, wie wir früher vom hl. Thomas gehört haben,
und sie müssen, um in Thätigkeit zu treten, von einem andern
dazu bewegt werden. Omne enim quod quandoque est agens
in actu, et quandoque in potentia, indiget moveri ab aliquo
moventi. Manifestum est autem quod voluntas ineipit velle
aliquid, cum hoc prius non vellet. Necesse est ergo quod ab

aliquo moveatur ad volendum. Summ, theol. 1. 2. q. 9. a. 4.
Bildete der Wille von Natur aus oder aus sich eine Energie,
eine potentia in actu, so würde er nie ohne Thätigkeit sein
oder „ruhen", selbst wenn er, durch ein Hindernis aufgehalten,
diese seine Thätigkeit nicht entfalten könnte. Immer würde
dann der Wille ein aktuelles „Streben" besitzen. Allein dies
ist nicht der Eall. Der Wille „ruht" manchmal, er ist blofs
ein Agens in potentia, nicht unausgesetzt ein Agens in



74 Die Neu-Thomisten.

aetu. Als einem „ruhenden" Vermögen, als einem Agens „in
potentia" entspricht ihm eine Thätigkeit in potentia oder
in der Möglichkeit, nicht aber eine Thätigkeit in actu oder
in der Wir klichkeit. Und warum dies? Weilihm dasPrincip
für eine wirkliche oder aktuelle Thätigkeit fehlt. Die Thätigkeit

bildet ja eine Wirkung, einen Effekt des Agens in
actu. Actio secundum quod est praedicamentum dicit aliquid
fluens ab agente, et cum motu. S. Thorn. I. Sent. d. 8. q. 4.
a. 3. ad 3. — Actiones et motus inferioris principii sunt m agis
operata quaedam quam operationes. S. Thom. Summ, theol.
3. p. q. 19. a. 1. — Actio alicujus, etiamsi sit ejus ut instrument!

oportet ut ab ejus potentia egrediatur. S. Thom. Quaest.
de potentia. q. 3. a. 4.

Welches ist nun das Princip für die Thätigkeit, für
diese Wirkung, die aus dem Agens heraustritt? Dieses

Princip ist die Form, denn die Form bildet das Princip für
jede Thätigkeit. Omnis actio est ab aliqua forma. S. Thom.
Summ, theol. 1. p. q. 48. a. 1. ad 4. — Illud enim, quo primo
aliquid operatur est forma ejus, cui operatio attribuitur. ib.
q. 76. a. 1. — Nulla operatio convenit alicui nisi per ali-
quam formam in ipso existentem, vel substantialem, vel
accidentalem, quia nihil agit aut operatur, nisi secundum quod
est actu. Quaest. disp. de spirit, créât, a. 2. — Cujuslibet
actionis principium est aliqua forma inhaerens. I. Sent,
d. 32. q. 1. a. 1. u. s. w. Folglich muls der Wille, damit eine

Thätigkeit aus ihm heraustrete, eine Form als Princip
dieser Thätigkeit besitzen. Diese Form hat nun der Wille
manchmal, und dann ist er Agens in actu oder potentia in
actu; manchmal hingegen hat er diese Form nicht, und dann
ist er Agens in potentia. Besitzt er diese Form, so tritt sofort
die Thätigkeit ans ihm heraus. Es ist zwischen ihm und seiner
Thätigkeit kein Moment der Zeit nach, sondern nur der
Natur und Kausalität nach von uns zu unterscheiden. Der
Zeit nach ist der Wille in diesem Zustande, mit der Form
nämlich ausgestattet, zugleich mit seiner Thätigkeit. In eodem
instanti in quo forma acquiritur, incipit res operari secundum

formam. S. Thom. Summ, theol. 1. 2. q. 113. a. 7. ad 4.
Arergl. Quaest. disp. de veritate: q. 29. a. 8. ad 3 et 4 — de
anima: a. 18. ad 5. — Hat also der Wille diese Form, so folgt
zugleich die Thätigkeit. Weil aber jede Thätigkeit der Kreaturen

mit einer Bewegung verbunden ist, wie wir früher vom
hl. Thomas gehört haben — (actio est aliquid fluens ab agente,
et cum motu. — Omnis operatio motus dicitur. 1. p. q. 73.



Die Neu-Thomisten. 75

a. 2.), deshalb ist auch in diesem Momente eine Bewegung
vorhanden. Das Agens oder die potentia in actu bewegt und
bewirkt eine Thätigkeit als ihren Effekt. Quaedam significant
secundum rationem suam ut ab alio ens, et non ut inhaerens,
sicut praecipue patet in actione. Actio enim, secundum quod
est actio, significatur ut ab agente. Et qnod sit in agente,
hoc accidit sibi inquantum est accidens. S. Thomas. I. Sent,
d. 32. q. 1. a. 1. Wir werden also sagen müssen, das Agens
oder die potentia in actu, bewege die Thätigkeit als ihren
Effekt von sich weg oder aus sich heraus. Jedermann sieht,
dafs das Agens in diesem Momente bewegend, nicht aber
bewegt, also nicht passiv, leidend auftritt. Die Thätigkeit
dagegen ist bewegt vom Agens, nicht aber selber das Agens
bewegend. Und worin besteht dieses Bewegtwerden der
Thätigkeit durch das Agens oder die potentia in actu? Es
besteht in nichts anderem als darin, dafs das Agens die Form,
durch welche es selber in actu ist, der Thätigkeit mitteilt.
Die Thätigkeit entsteht, wie alles Kreatürliche, per generationem,
also durch Mitteilung einer Form. Indem die Thätigkeit diese
Form aufnimmt, von dieser Form informiert wird, ist sie

bewegt, und die potentia oder das Agens in actu ist der
Beweger. Habere talem formam est motum esse, erklärt dey
hl. Thomas. Nicht die Form bewegt, sondern das Agens
in actu.

Ist nun der Wille nicht in actu, sondern in der Potenz,
also ein agens in potentia oder „ruhend", so mufs zuerst er
selber bewegt werden, mit andern Worten, jene Form
erhalten und aufnehmen, durch welche er ein Agens in actu, eine

potentia in actu wird. So lange er diese Form nicht hat,
ist und bleibt er eine potentia passiva, nicht aber activa.
Darum kann unmöglich eine Thätigkeit aus ihm thatsächlich
hervorgehen. Nulla potentia passiva potest in actum exire,
nisi completam per formam activi, per quam fit in actu:
quia nihil operatur nisi secundum quod est in actu. S. Thom.
III. Sent. d. 14. q. 1. a. 1. qu. 2. — Opus determinatum non
progreditur nisi a determinate agente. Et inde est quod illud
quod est tantum in potentia, non agit, quia se habet
indeterminate ad multa. Sed forma, quae est terminans poten-
tiam materiae, principium actionis dicitur. I. Sent. d. 45.

q. 1. a. 3. — Woher nimmt nun der Wille diese Form, wenn
er sich im Zustande der Potenz befindet, ein Agens in potentia
ist? Aus sich selber, antworten die Molinisten. Der Wille
determiniert sich selber, mit Ausschlufs jeder andern Ursache, selbst



76 Die Neu-Thomisten.

Gottes. Dann wird diese potentia passiva durch sich
selber eine potentia activa? Allein dies ist ein Ding der
Unmöglichkeit. So wenig der Stoff je Form, so wenig wird
die passive Potenz je von sich selber eine aktive. Sicut
enim materia nunquam fit forma, ita potentia passiva nunquam
fit activa. S. Thorn. IV". Sent. d. 44. q, 2. a. 1. qu. 3. —
Also woher nimmt der Wille diese Form? Keine Kreatur
kann den Willen aus dem passiven Zustande in den aktiven
hinüberführen, aus diesem Agens in potentia ein Agens in actu
machen, weil kein Geschöpf im Willen selbst thätig sein kann.
Aber Gott, der Urheber des Willens, wirkt im Willen selbst.
Daher verleiht Gott dem Willen diese Form. Yirtus naturalis

quae est rebus naturalibus in sua institutione collata,
inest eis ut quaedam forma habens esse ratum et firmum in
natura. Sed id, quod a Deo fit in re naturali, quo actua-
liter agat, est ut intentio sola, habens esse quoddam incom-
pletum, per modum quo colores sunt in aëre, et virtus artis in
instrumente artificis. 8. Thorn. Quaest. disp. de potentia. q. 3.
a. 7. ad 7. — Bei dieser Mitteilung der genannten Form ist
der Wille nicht thätig, denn er wird erst durch diese Form
ein Agens oder eine potentia in actu, und die Thätigkeit kann
erst aus dem Agens in actu hervorgehen. Darum ist der Wille
in dem Momente, wo Gott ihm die Form mitteilt, passiv,
aufnehmend. Er wird folglich bewegt, ist nicht selber
bewegend. Diese Form haben, heifst soviel als bewegt
worden sein. Der Beweger aber ist Gott. Forma recepta
in aliquo non movet illud in quo recipitur. Sed ipsum habere
talem formam est ipsum motum esse; sed movetur ab
exteriori agente. S. Thom. Quaest. disp. de veritate. q. 22.
a. 5. ad 8.

Obgleich nun der Wille bei dieser Aufnahme der genannten
Form nicht selber thätig ist, es also nicht in seiner Macht
liegt, diese von Gott mitgeteilte Form durch einen Akt des
Verstandes und Willens auszuwählen, anzunehmen, oder
nicht anzunehmen, so beeinträchtiget doch dies seine Freiheit
in keiner Weise. Denn Gott verleiht diese Form der Katar
des Willens entsprechend, die eine durchaus freie ist. Deus
movet quidem voluntatem immutabiliter propter efficaciam
virtutis moventis, quae defieere non potest. Sed propter naturam
voluntatis motae, quae indifferenter se habet ad diversa, non
inducitur nécessitas, sed manet libertas. Sicut etiam in
omnibus Providentia divina infallibiliter operatur; et tarnen
a causis contingentibus proveniunt effectus contingenter, in quantum



Die Neu-Thomisten. 77

Deus movet omnia proportionabiliter unumquodque secundum
suum modum. S. Thom. Quaest. disp. de malo. q. 6. a. 1. ad 3.

— Deus non dicitur hominem dereliquisse in manu consilii sui,
quin in voluntate operetur; sed quia voluntati hominis dedit
dominium sui actus, ut non esset obligata ad alteram partem
contradictionis. Quod quidem dominium naturae non dedit, cum
per suam formam sit determinata ad unum. — Voluntas dicitur
habere dominium sui actus, non per exclusionem primae
causae, sed quia prima causa non ita agit in voluntate, ut earn
de necessitate ad unum determinet, sicut déterminât naturam.
1. c. de potentia. q. 3. a. 7. ad 12 et 13.

Dafs Gott im Willen der Kreaturen wirke, den Willen
bestimme, darüber kann ein Zweifel nicht aufkommen. Die
gegenteilige Ansicht war zur Zeit des hl. Thomas unhaltbar, und
wurde kaum von irgend einem Autor verteidiget. Es fiel eben
damals keinem Autor ein, den Menschen zu Gott machen zu
wollen. Das blieb der spätem und unserer Zeit vorbehalten.
Alia opinio dicebat, actus peccatorum nullo modo, nec etiam
inquantum actus sunt, a Deo esse. Et haec opinio tangitur
in praesenti distinctione, quam ad praesens nulli vel pauci
tenent, quia propinquissima est errori duplici. Primo, quia
ex ea videtur sequi quod sint plura prima principia. Hoc
enim est de ratione primi principii, ut agere possit sine
auxilio prioris agentis et influentia ejus. Unde si voluntas
humana actionem aliquam posset producere, cujus auctor Deus
non esset, voluntas humana rationem primi principii haberet.
Quamvis solvere hoc nitantur, dicentes, quod voluntas et si per
se possit actionem producere sine influentia prioris agentis,
non tarnen habet a se esse, sed ab alio, quod etiam exigeretur
ad rationem primi principii. Sed hoc videtur inconveniens, ut,
quod a se esse non habet, ä se agere possit. Cum etiam

per se durare non possit, quod a se non est. Omnis etiam
virtus ab essentia procedit; et operatio a virtute. Unde cujus
essentia ab alio est, oportet quod virtus et operatio ab alio
sit. Et praeterea, quamvis per hanc responsionem evitaretur
quod non esset simpliciter, non tarnen posset vitari, quin
esset primum agens, si ejus actio in aliquid prius agens
non reduceretur sicut in causam. Secundo, quia cum actio
peccati sit ens quoddam, non solum secundum quod priva-
tiones et negationes entia dicuntur, sed etiam secundum quod
res in genere existentes entia sunt, eo quod et ipsae actiones
in genere ordinantur, sequeretur, si actiones peecati a Deo non
sunt, quod aliquod ens essentiam habens, a Deo non esset.



78 Die Neu-Thomisten.

Et ita Deus non esset universalis causa omnium entium, quod
est contra perfeetionem primi entis. Prinmm enim in quolibet
genere est causa eorum quae sunt post, ut in II. Metaph. dicitur.
S. Thom. II. Sent. d. 37. q. 2. a. 2.

Endlich haben wir noch das Wesen des Willens aktes zu
betrachten. Der Akt des Willens ist nichts anderes als die

Neigung des Wollenden zu einem Gegenstande. Aber nicht
jede beliebige Neigung des Willens bildet schon ohne weiters
einen Akt des Willens, sondern diese Neigung mufs einen
bestimmten Grad erreicht haben. Et similiter non oportet quod
voluntas, quae de potentia in actum reducitur, dum aliquid vult,
semper actu velit, sed solum quando est in aliqua disposi-
tione determinata. S. Thom. Summ, theol. 1. 2. q. 10.
a. 1. ad 2. •

Dies ist in Kürze die Lehre des hl. Thomas, wie sie im
hl. Thomas selber steht. Der Wille des Menschen ist frei,
er bestimmt sich selber, er ist das Princip seiner eigenen
Thätigkeit. Allein er bildet nicht das erste Princip seiner
Thätigkeit, das einzige, sondern über ihm steht Gott, die
erste Ursache alles Seins und Wirkens. Es gehört übrigens
gar nicht zu dem Wesen der Freiheit, erstes Princip seiner
Thätigkeit zu sein. Der Wille bleibt auch dann noch
vollkommen frei, wenn er von Gott, dem ersten Princip,
bestimmt und bewegt wird. Non omne principium est prin-
cipium primum. Licet ergo de ratione voluntarii sit quod
principium ejus sit intus, non tarnen est contra rationem voluntarii,
quod principium intrinsecum causetur, vel moveatur
ab exteriori principio. Quia non est de ratione voluntarii,

quod principium intrinsecum sit principium primum.
S. Thom. Summ, theol. 1. 2. q. 6. a. 1. ad 1. — De ratione
voluntarii est quod principium ejus sit intra. Sed non oportet
quod hoc principium intrinsecum sit primum principium non
motum ab alio. Unde motus voluntarius, et si habeat
principium proximum intrinsecum, tarnen principium primum est
ab extrinseco, sicut et primum principium motus naturalis
est ab extra, quod scilicet movet naturam. 1. c. q. 9.

a. 4. ad 1.

Dies mufsten wir vorausschicken, um die Aussprüche der
verschiedenen „Thomisten", welche von P. Frins angeführt werden,
genauer zu prüfen.


	Die Neu-Thomisten [Fortsetzung]

