Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 9 (1895)

Artikel: Die Neu-Thomisten [Fortsetzung]
Autor: Feldner, Gundisalv
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761775

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761775
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Neu-Thomisten. 49

anderes, als der Dienst des Sklaven zum ausschliefslichen Nutzen
des Herrn, und insofern besteht nichts Gemeinsames zwischen
beiden. Wenn Arvistoteles daher Ifodtz. A. 2. 1252231 ff. eine
xotwovie zwischen Herr und Sklave als moglich und notwendig
hinstellt, so miissen wir diese Stelle im Einklang mit der zuletzt
erwihnten Stelle IToicz. I'. 6. 1278Y36 zu erkliren suchen.
Was an jener Stelle eine xowwwvie genannt wird, ist ndmlich
nichts anderes, als iiberhaupt jede Verbindung zwischen dem
Instrument und demjenigen, der es gebraucht;! es ist also nicht
dieselbe xowwwvia, von der wir hier sprechen, da in dieser ja
eben die Teile sich nicht so zu einander verhalten sollen, wie
z. B. der zeyvitng zu seinem Ogyavor. Auch die Vergleichung
mit der xowwvia zwischen Mann urd Frau soll nicht besagen,
dafs das Wesen beider Verbindungen gleich ist, sondern nur,
dafs sie beide durch dieselbe zwingende Naturnotwendigkeit ent-
stehen, indem bei beiden von Natur der eine Teil auf den anderen
angewiesen ist. Und wenn ferner die dwtrnoic als Zweck der
Verbindung zwischen dem Herrn und Sklaven angegeben wird,
also fur beide die Erhaltung des Lebens durch dieselbe erstrebt
wird, so wissen wir aus der Vergleichung mit Ilodez. 4. 5.
12540 8 ff. und I'. 6. 1278236 ff.,, dals dieser Zweck direkt nur
vom Beherrschenden und Herrn erreicht wird, und erst indirekt
vom Beherrschten und Sklaven.?

SRS SCRPRS” - PSR

DIE NEU-THOMISTEN.
VON FR. GUNDISALV FELDNER,

Mag. S. Theol. Ord. Praed.
(Fortsetzung von Bd. VIII, S. 385.)

—_— i

Der Autor stiitzt seinen Beweis, dafs die Lehre der ,,Tho-
wisten* nicht identisch sei mit der Doktrin des hl. Thomas
selber, noch auf ein anderes durchaus morsches Fundament. Er
sagt némlich, der Papst rede ja von zwei Dingen, von der
Doktrin des hl. Thomas, und von der ,insignis Schola®. Wir

1 Vgl. Talamo, Il concetto della schiavitli secondo Aristotele e San
Tommaso. I. (I’Accademia Romana di S. Tommaso d’Aq. Vol. I. Roma
1881, p. 411 sq.)

> Vgl. Susemihl, Anmerkungen zur Politik, p. 2. 3. Anm. 7.

Jahrbuch fiir Philosophie ete. 1X. 4



50 Die Neu-Thomisten.

horten also nichts davon, dals die ,,causa‘® der Thomisten mit der
,causa“ des hl. Thomas eins und dasselbe sei.

Diese Art der Beweisfihrung ist auf jeden Fall originell.
Die Lehre des hl. Thomas und die Doktrin der Thomisten wird
von verschiedener Seite her verdéchtigt, mit den von den Pépsten
verurteilten Sentenzen des Jansenius und Quesnell samt ihrem
Anhange iibereinzustimmen. Der Papst erklart nun, man moge
die Lehre des hl. Thomas und die Thomisten-Schule mit derlei
verlenmderischen Beschuldigungen verschonen. Folglich ist be-
wiesen, dals die Doktrin der Thomisten nicht identisch ist
mit der Lehre des hl. Thomas. Wenn ich den P. Molina und
die Molinisten angriffe, indem ich behauptete, die Lehre Molinas
und der Molinisten wire semipelagianisch; und der Papst er-
klarte, weder das eine, noch das andere entspridche der Wahrheit:
so hétte der Papst damit bewiesen, dals die Lehre der Moii-
nisten nicht identisch genannt werden konne mit der Lehre
Molinas!  Wir wollen einmal das Gegenteil annehmen, namlich,
der Papst verwerfe die Lehre des hl. Thomas. Wiirde sich
dann unser Autor so viel Mithe und Anstrengung kosten lassen,
den Nachweis zu liefern, dafs die Doktrin der ,, Thomisten®, die
behaupten, sie hatten die Lehre des hl. Thomas, nicht identisch
sei mit der Lehre des hl. Thomas? Ist es unserem Autor je
in den Sinn gekommen, darzuthun, dafs die Lehre der Janse-
nisten und Quesnellianer nicht identisch sei mit der
Doktrin des Jansenius und Quesnell? Dieser fieberhafte
Eifer, mit welchem der Autor die ,,causa”“ des hl. Thomas von
der ,causa“ der Thomisten zu trennen sucht, weist leider auf
einen sehr krankhaften Zustand unseres Autors hin. Dafs der
Papst zwei Dinge: den hl. Thomas und die Thomisten- Schule
verteidiget, wenn beide angegriffen werden, begreift sich von
selbst. Wie aber daraus folgen soll, dals die Lehre des einen
mit der Doktrin der andern nicht -identisch sei, das begreift
sicher unser Autor selber nicht.

Der Autor bemerkt ferner, der Papst hebe ganz besonders
hervor, man diirfe die Thomisten - Schule nicht angreifen mit
Bezug auf ihre Lehre von der durch sich und von innen heraus
wirksamen Gnade u. s. w., sage aber kein Wort davon, dafls
diese Lehre der Thomisten - Schule auch bei dem hl. Thomas
selber gefunden werde.

Wenn uns der Autor nur einmal sagen wollte, warum man
die Lehre des hl. Thomas der Identitit, oder wenigstens der
Ubereinstimmung mit den verurteilten Sitzen des Jansenius und
Quesnell beschuldiget hat? Enthélt die Doktrin des hl. Thomas



Die Neu-Thomisten. 51

nicht die Lehre von der physischen Vorherbewegung, von der
aus sich wirksamen Gunade u. s. w., dann versteher wir die
genannten Vorwiirfe - wahrlich nicht. Miifste man den englischen
Lehrer in der That im molinistischen Sinne auffassen, dann
lige wahrhaftig kein Grund zu einer derartigen Anklage vor.
Allein die Anklagen sind in der Wirklichkeit vorhanden, die
Verurteilung der Sdtze des Quesnell, darunfer eines wegen der
notigenden Gnade, ist ebenfalls Thatsache. Wie kommt man
also dazu, den hl. Thomas zu verdichtigen, wenn derselbe kei-
nerlei Determinierung des Willens durch Gott verteidiget?
Etwas anderes aber, als dals der Wille iiberhaupt von Gott
determiniert werde, lehren die , Thomisten mit ihrer prae-
motio physica und gratia per se efficax auch nicht. Sie leugnen
blofs mit 8. Thomas die notwendige Determinierung.

Ganz und gar unverstindlich aber ist das Verhalten des
Papstes gegeniiber dem Dominikaner-Orden, der, wie unser Autor
behauptet, Lehren vortrdgt, die gar nicht im hl. Thomas selber
stehen. In der soeben besprochenen Bulle ladet der Papst die
Schiiler des Sédkular-Klerus ein, die Schule des hl. Thomas
zu besuchen. Zu diesem Zwecke verleiht er dem Dominikaner-
Orden das Recht, in allen General- Studien die Wiirde eines
Licentiaten, Baccalaureus und Magister zu erteilen. Ne autem
adolescentes saeculares a praelaudata Divi Doctoris Schola
deterrere contingat ete. Ein anderes Mal schreibt Papst Bene-
dikt XIII. an einen Bischof iiber die Lehre des hl. Augustin
gelegentlich: ,nuntio tam sancti, tam gravis et maturi judicii
Episcopalis ad Nos perlato, prae gaudio exiliit cor nostrum,
summagque laetitia perfusi gratias Deo egimus, quod suam gloriam
in 8. Augustini exuviis, canonice vindicatis augere voluerit, quem
ob sanctimoniam atque intemeratam doctrinae excellentiam, ut
fulgentissimae Kecclesiae lumen, Innocentius, Zosimus, Bonifacius,
Coelestinus , Gelasius, Hormisdas aliique Decessores Nostri
Romani Pontifices, magno semper in honore habuerunt, Nosque
ipsi ut Parentem aeque ac Magistrum veneramur, utpote cujus
Regulam et doctrinam in Nostro Praedicatorum Ordine
a primis adolescentiae annis professi sumus, et favente Deo,
profitemur. (Breve ad judic. episc. Ticini. die 22. Sept. 1728,
Bullar. Ord. Praed. tom. VL pag. 669.) Wie kann nun der
Papst behaupten, er selber habe im Dominikaner-Orden die
Doktrin des hl. Augustin kennen gelernt und sich angeeignet,
wenn die Dominikaner gar nicht die Doktrin des hl. Augustin
lehren? Er hat sich offenbar geirrt. Warum ist der Papst
nicht bei P. Frins in die Schule gegangen?

4%



ha Die Neu-Thomisten.

5. Nun haben wir noch die Bulle Klemens’ XII. vom 2. Oktbr.
1733 =zu untersuchen. Darin sagt der Papst unter andern iber
die Lehre des hl. Thomas und der Thomisten-Schule:
Apostolicae providentiae officio a Praedecessoribus Nostris fel.
rec. Clem. X1. et Bened. XIIL sapienter impenso, ad dissipandas
novatorum calumnias et artes, per quas inducta proscriptis erro-
ribus Catholicorum dogmatum larva, et Sanctorum Doctorum
illustria nomina obtendentes, simplicium animos a debita Consti-
tutioni, quae incipit: Unigenitus, obedientia deterrere moliebantur,
Nos paterna quoque sollicitudine inhaerentes, magnopere dolemus,
tenebras a dissensionis filiis offusas nondum ex quorumdam men-
tibus satis esse diffusas, sed plerosque etiam nunc intollerabili
pervicacia contendere, censuris latae Constitutionis doctrinam
Sanctorum Doctorum Augustini et Thomae de divinae gratiae
efficacia esse perstrictam. . . . Mentem tamen eorundem Prae-
decessorum Nostrorum compertam habentes, nolumus aut per
Nostras, aut per ipsorum laudes Thomisticae Scholae
delatas, quas iterato Nostro judicio comprobamus et confir-
mamus, quidquam esse detractum ceteris Catholicis scholis,
diversa ab eadem in explicanda divinae gratiae efficacia
scntientibus, quarum etiam ergo hanc Sanctam Sedem praeclara
sunt merita, quominus sententias ea de re tueri pergaunt, quas
hactenus palam et libere ubique etiam in hujus Almae Urbis luce
docuerunt et propugnarunt.

Wir wollen nun die Ansicht unseres Autors iiber dieses
Schreiben des Papstes horen. Derselbe bemerkt, in diesem Breve
werde gesagt: 1. dals die Doktrin des hl. Augustin und Thomas
iiber die Wirksamkeit der Gnade durch die Bulle: Unige-
nitus nicht verurteilt sei; 2. werde das der ,,Thomisten-Schule*
von den frithern Papsten gespendete Lob bekriftiget; 3. werde
festgestellt, dals man in diesen kontroversen Fragen auch von
den Thomisten verschieden urteilen und lehren diirfe. Dadurch,
meint der Autor, werde weder die Wahrheit der ,thomistischen
Doktrin“, noch deren Identitdt mit den ,dogmatis inconcussis
et tutissimis des hl. Augustin und Thomas®“ bestdtiget. Im
Gegenteil, durch dieses Breve werde vielmehr die genannte
Identitdt ausgeschlossen und in Zweifel gezogen: Und warum
dies? Ja, weil der Papst nicht erlauben diirfe, dals andere
Schulen Lehren vortriigen, die von denen der Thomisten ver-
schieden sind, falls die Lehren der , Thomisten nichts anderes
wiren, als die ,inconcussa et tutissima dogmata des hl. Augustin
und Thomas®,

Nun, Menschen, die an einer fixen Idee leiden, soll man



Die Neu-Thomisten. \ 53

nicht bekdmpfen; die muls man vielmehr bemitleiden. Namentlich
aber darf man ihnen dort nicht widersprechen, wo diese fixe
Idee den ganzen Gedankengang beherrscht. Wir iibergehen
daher die fixe Idee unseres Autors, dals der Papst nicht er-
lauben diirfe uw. s. w. Aber unsere frither gestellte Frage
miissen wir doch noch einmal wiederholen: warum verteidiget der
Papst die Doktrin des hl. Augustin und Thomas hinsichtlich der
Wirksamkeit der Gnade, wenn diese beiden Leuchten der
Kirche nichts anderes gelehrt haben als die Molinisten? Wurden
denn die Molinisten verdédchtigt, mit den Jansenianern und
Quesnellianern iibereinzustimmen? Davon lesen wir nirgends
eine Zeile. Und warum hat man denn einen hl. Augustin und
Thomas des Einverstindnisses mit diesen Héaretikern geziehen?
Wegen der ,efficacia gratiae“ bemerkt der Papst. Dann mufs
aber diese efficacia gratiae im hl. Thomas eine ,ganz andere®
sein, als die, welche die Molinisten aus dem hl. Thomas heraus-
lesen, oder richtiger gesagt, hineinlesen. Die Molinisten
wurden ja nicht angegriffen, wohl aber der hl. Thomas selber.

Ferner ist in diesem Breve des Papstes ein anderer Umstand
auffallend. Der Papst verbietet unter den gewdhnlichen Strafen
auf irgend eine Weise, miindlich, oder schriftlich, die Verleum-
dung der Neuerer, dafs ndmlich die Lehre des hl. Augustin und
Thomas iiber die Wirksamkeit der Gnade verurteilt worden sei,
zu bestdtigen, oder weiter zu verbreiten. Dann aber fahrt der
Papst fort, er wolle durch das Lob, welches seine Vorginger
und er selbst der Thomisten-Schule spende, den andern
katholischen Schulen, die die Wirksamkeit. der Gnade auf einc
»andere Art erkldren als die Thomisten-Schule, nichts an
ihrem Werte entziehen. Sie konnten diese ,andere Art“ zu
erkldren ruhig fortsetzen, und niemand soll es wagen, diese
»andere Art‘“ zu verurteilen oder zu censurieren, bis der hl. Stuhl
selber dariiber etwas zu entscheiden oder ein Urteil zu fillen
fiir gut befunden habe. Wie kommt nun der Papst, nachdem
er vorher von der Doktrin des hl. Augustin und Thomas
iber die Wirksamkeit der Gnade geredet, jetzt auf einmal auf
die Thomisten-Schule zu sprechen, wenn diese gar nicht die
Doktrin des hl, Augustin und Thomas verteidiget? Da ist ja
keinerlei Zusammenhang nachweisbar, kein logischer Ubergang
vorhanden? Weiter fragen wir: wie kommt der Papst zu der
Bemerkung, das der Thomisten-Schule erteilte Lob schmilere
nicht das Verdienst der andern Schulen, wenn die Thomisten-
Schule selber die Doktrin des hl. Augustin und Thomas gar
nicht hat? Drittens fragen wir: warum redet der Papst picht



54 Die Neu-Thomisten.

von den iibrigen Schulen, die die Wirksamkeit der Gnade anders
erkldren als der hl. Augustin und Thomas, sondern anders
als die Thomisten-Schule, wenn diese Schule die genannte
Lehre ebenfalls ,anders® erklart als S. Augustin und Thomas?
Warum erlaubt der Papst, dals diese ,iibrigen Schulen* die Sache
gerade ,anders’“ erkliren als die Thomisten-Schule? Der
Papst miilste doch vor allem der Thomisten-Schule erlauben,
die Sache ,anders“ zu erkliren als S. Augustin und Thomas,
falls die Lehre der Thomisten - Schule nicht identisch wire
mit der Doktrin des hl. Augustin und Thomas. = Hs hat absolut
gar keinen Sinn, die ,,iibrigen Schulen*“ der ,,Thomisten-Schule*
gegeniiber zu stellen, im Falle als die Doktrin dieser letztern
Schule nicht identisch ist mit der Doktrin des hl. Augustin
und Thomas, und zu sagen, jene Schulen, welche die Wirksam-
keit der Gnade ,anders® erkldren als die ,,Thomisten - Schule®
konnten ruhig mit dieser ihrer Erkldrung fortfahren, bis der
hl. Stuhl eine Entscheidung treffe. Sollte dieser Ausspruch des
Papstes einen verniinftigen Sinn aufweisen, so miilsten in diesem
Falle die ,ibrigen Schulen“ mit der ,,Doktrin des hl. Augustin
und Thomas®, nicht aber mit der ,, Thomisten-Schule“ in Beziehung
gesetzt werden. Ist dagegen die Doktrin der ,, Thomisten-Schule®
identisch mit der , Doktrin des hl. Augustin und Thomas®,
dann versteht die Worte des Papstes jedermann sofort. Freilich,
wenn man von der fixen Idee, der Papst diirfe nicht er-
lauben, die Wirksamkeit der Gnade ,anders“ zu erklaren, als
S. Augustin und Thomas sie erklart haben, ein fiir allemal nicht
lassen kann, dann mufs man den Papst einen Unsinn reden lassen.
Allein, dafs P. Frins gescheiter sei als der Papst und genau
wisse, was der Papst erlauben darf, und was nicht, der Papst
dagegen dies nicht wisse, daran zu zweifeln diirfte doch wohl
erlaubt sein. _

Der Autor selber beweist die Vortrefflichkeit der Doktrin
der Thomisten-Schule auf das gldnzendste. Nach unserm
Autor ist die Doktrin der Thomisten-Schule nicht identisch
mit der Lehre des hl. Augustin und Thomas. Nun erlaubt
der Papst, dafs die ,,iibrigen Schulen, die die Wirksamkeit der
Gnade ,anders” erkldren als die Thomisten-Schule, diese
ihre Erkldrung beibehalten konnen, bis der hl. Stuhl selber eine
Entscheidung getroffen hat.  Folglich muls die Doktrin der
Thomisten-Schule etwas ganz Vorziigliches sein. Aller-
dings, antwortet uns der Autor, besteht zwischen der Doktrin
der Thomisten und jener des Doctor Angelicus ein gewisser
Zusammenhang, aber keine Gleichheit oder Identitit. (Qua



Die Neu-Thomisten. 55

quidem dicendi formula videtur indicari intercedere sane quendam
inter doctrinam Scholae Thomisticae et doctrinam Angelici Doc-
toris nexum, nequaquam vero has doctrinas propterea jam esse
necessario inter se aequandas. S. 12.) Sehr gut! Besteht
zwischen der Doktrin der Thomisten und jener des hl. Thomas
weiter nichts als ein gewisser Zusammenhang, wie verhalt
sich dann die Sache mit Bezug auf die ,ceterae catholicae
Scholae, diversa ab eadem, sc. Schola Thomistica, in
explicanda divinae gratiae efficacia sentientes“? Dann ist zwischen
diesen ,,iibrigen Schulen” und der Doktrin des hl. Thomas nicht
einmal ein gewisser Zusammenhang vorhanden. Darf man
nun von den ,dogmatis inconcussis et tutissimis des hl. Augustin
und Thomas* nicht abweichen, so wiirde es sich offenbar em-
pfehlen, der Thomisten-Schule beizutreten, die wenigstens einen
gewissen Zusammenhang mit den genannten ,dogmatis
aufweist. Es ist wahr, der Papst erlaubt, dafs die ,diversa ab
eadem schola sentientes sententias de ea re tueri pergant“. Aber,
es ist doch besser, dals. man es wenigstens zu einem ,gewissen
Zusammenhang® bringt mit jener Doktrin, von welcher man
nicht abweichen darf, als wenn selbst dieser ,gewisse
Zusammenhang* fehlt.

Wir sehen somit, dafs unser Autor mit der Auslegung der
papstlichen Schreiben entschieden Ungliick hat. Papst Kle-
mens XII. bestitigt das von den vorausgehenden Pépsten der
Thomisten-Schule erteilte Lob, fiigt das seinige hinzu und
erlaubt, dals die ,ibrigen Schulen“ die Wirksamkeit der Gnade
,anders® erklaren diirfen als die , Thomisten - Schule®, bis der
hl. Stubl eine Entscheidung félle. Nur um eines gewissen Zu-
sammenhanges willen konnen die Pdpste unmoglich die Thomisten-
Schule mit so grofsen, und so oft wiederholten Lobspriichen
tiberhdufen. Da mufs in Wahrheit mehr als blofs ein gewisser
Zusammenhang herrschen. Die Beweisfiihrung unseres Autors
befindet sich in einem bestindigen Werdeprozesse, ohne es
Je zu einer eigentlichen Geburt zu bringen. Im ersten Stadium
besagen die Schreiben der Piapste weiter nichts als die Er-
laubnis der Pipste, dals beide Parteien, die Thomisten und
die Molinisten, ihre Lehren ruhig und ungestraft vortragen, ver-
teidigen und weiter verbreiten diirfen. Da indessen eine trockene
Erlaubnis und ein Lobspruch sich nicht ganz decken, also nicht
ganz identisch sind, so tritt die Beweisfiihrung unseres Autors
in das zweite Stadium. In diesem bedeuten die Ausspriiche
der Pidpste wiederum nichts anderes als die Anerkennung des
Eifers und der Begeisterung, mit welcher die Professoren der



56 Die Neu-Thomisten.

Thomisten-Schule ihre Lehren vortragen und verteidigen. Das
,subjektive Studium*‘ und der ,,animus docentium‘ werden gelobt.
Allein es will unserm Autor noch nicht gelingen, seinen Gegner
niederzustrecken. Daher kommen wir zum dritten Stadium der
Beweisfiilhrung. In diesem gesteht der Autor, dafs aus den Lob-
spriichen der Pépste auf die Thomisten-Schule zwar ein ,,gewisser
Zusammenhang* zwischen der Thomisten-Schule und der Lehre
des hl. Thomas, aber in keiner Weise eine Identitédt erschlossen
werden konne und miisse. Und warum nicht die Identitdt?
Darauf hat der Autor eigentlich keine Antwort. Allerdings
bemerkt er, der romische Papst konnte nicht erlauben, dals
bei dieser Identitdt die ,andern Schulen® eine von den
,,Thomisten“ verschiedene Lehre vortriigen. Allein eine Un-
wahrheit kann npicht als Antwort oder als Bewels gelten.
Folglich ist es unserm Autor durchaus nicht gelungen, blofs
einen ,gewissen Zusammenhang®, und nicht die vollige Iden-
titat der Doktrin in der Thomisten-Schule und im hl. Thomas
nachzuweisen.

Wir haben die Behauptung des Autors, der Papst diirfe
nicht erlauben u. s. w. eine Unwahrheit genannt. Wir
mufsten das nicht in unserm eigenen Interesse, sondern im
Interesse der ,objektiven Wahrheit“ thun. Die Péapste erkliren
ja selber, dafs sie sich die Entscheidung vorbehalten, dafls es
jetzt nicht opportun sei, eine Entscheidung abzugeben. Sie
bemerken weiters, beide Parteien, die Thomisten-Schule,
und die ,,andern Schulen® konnten ruhig fortfahren, jede in ihrer
Weise, die Wirksamkeit der Gnade zu erkliren. Diese letztere
Bemerkung der Pipste schlielst nun allerdings einen sehr grolsen
Unterschied in sich. Die Thomisten-Schule wird von den
Papsten wiederholt mit den schmeichelhaftesten Lobspriichen
besonders hervorgehoben und ausgezeichnet. Damit diese Tho-
misten-Schule auch nicht mit Bezug auf die 4ufseren Ehren
vor den andern, vor den Universitdten, zuriickstehe, verleihen
verschiedene Pédpste dem Dominikaner-Orden das Recht,
sowohl an seine eigenen Mitglieder, als auch an die Auswartigen,
welche die Dominikaner-Schule besuchen, die sogenannten
Grade, das Licentiat, Baccalaureat und das Magisterium oder
Doktorat zu vergeben. Dadurch wurde die Dominikaner-
Schule auch duflserlich den Universitdten gleichgestellt.
Die Pipste lassen es demnach an nichts fehlen, um die Tho-
misten-Schule in jeder moglichen Weise auszuzeichnen. Aller-
dings sagen sie auch von den ,iibrigen Schulen®, quarum etiam
erga hanc Sanctam Sedem praeclara sunt merita, aber sie sprechen



Die Neu-Thomisten. BT

von ihnen doch in einer ganz andern Weise als von der Tho-
misten-Schule. Darum kann davon keine Rede sein, dafs die
Pipste damit blofs das ,subjektive Studium®, und den ,,animus
docentium® der Thomisten-Schule besonders lobend hervor-
heben wollten. Dieses Lob mufs sich vielmehr auf die Doktrin
selber beziehen. Die Pipste erlauben indessen bis auf wei-
teres den ,ibrigen Schulen“, von der Erkldrung der wirk-
samen Gnade durch die Thomisten-Schule abzuweichen.
Wir sagten friither, dafs wir nicht im eigenen Interesse
die Behauptung des Autors, der Papst kénne nicht erlauben
u. 8. w. als unwahr zuriickweisen wmiifsten. Im Gegenteil,
kommt es auf unser eigenes Interesse an, so lassen wir diese
Behauptung sehr gern als wahr gelten. KEs kommt nun zwar
sehr oft vor, dafs ein Autor ein durchaus falsches Princip
aufstellt, um dadurch seinen Gegner zu widerlegen. Aber
weniger oft kommt es vor, dals ein Autor ein derartiges Princip
an die Spitze stellt, um damit sich selber, seine eigenen
Behauptungen zu widerlegen. Und gerade dies ist dem
P. Frins begegnet, aber auch auf das glinzendste gelungen.
Unser Autor will ndmlich bewcisen, dals die Lehre der Tho-
misten mit der Lehre oder den ,dogmatis inconcussis et tutis-
simis des hl. Augustin und Thomas“ nicht identisch sei, die
Neu-Thomisten somit den hl. Thomas verlassen hdtten, von ibm
abgewichen seien. Wie beweist nun der Autor diese These?
Es geschieht in folgender Weise: es ist nicht gestattet, und die
Pdpste diirfen nicht erlauben, dals jemand von den ,,dogmatis
Inconcussis et tutissimis des hl. Augustin und Thomas* abweiche
und eine diesen entgegengesetzte Doktrin verteidige. Atqui: es
ist gestattet, und die Pépste erlauben von der Thomisten-
Schule abzuweichen und eine ihr entgegengesetzte Doktrin
vorzutragen: KErgo hat die Thomisten - Schule den hl. Thomas
verlassen und lehrt eine ihm entgegengesetzte Doktrin. Unter
den in unserm eigenen Interesse als richtig angenommenen
Obersatz stellen wir nun den ebenso unbestreitbar richtigen
Untersatz: Atqui: die Pépste erlauben der Thomisten-Schule
ihre Doktrin vorzutragen, laden sogar die Aulsenstehenden an-
gelegentlichst ein, die Thomisten-Schule zu besuchen. Ergo:
ist diese Doktrin der Thomisten-Schule der Lehre des hl. Thomas
nicht entgegengesetzt, weicht sie von derselben nicht ab, sondern
ist ganz und gar mit ihr identisch. So wirft denn der Autor
durch seine Beweisfiihrung die eigene These iiber den Haufen.
Dafs die Bewecisfiihrung des Autors nicht einmal formell vor
den Gesetzen der Logik standhilt, dariiber wollen wir kein Wort



58 Die Neu-Thomisten.

verlieren. Es gibt Menschen, denen die Logik weder als Haupt-
noch als Nebenfach etwas gilt oder von Wert ist. Aber be-
wunderungswiirdig ist die Geschicklichkeit des Autors, mit
welcher er einen Obersatz entdeckt, der die aufgestellte These
sofort um das Leben bringt.

Niemand, der ohne Voreingenommenheit die Schreiben der
verschiedenen Péapste durchliest, wird sich der Auffassung, welche
sich ihm sofort aufdrangt, verschliefsen kénnen, dals es sich
dabel um die Sache, also um die ,,objektive Wahrheit”, nicht
aber um die Personen, oder um das ,subjektive Studium,
und um den ,animus docentium® handelt. Mit diesen mag sich
allenfalls ein Inspektor der Volksschulen ganz vorziiglich be-
schiftigen, aber sicher nicht die hochste, kirchliche Lehr- Auk-
toritat: der Papst. Belobt der Papst eine Schule, so geschieht
es wegen der Richtigkeit und Wahrheit dessen, was vor-
getragen und verteidiget wird. Nun hat aber die katholische
Kirche, die Pidpste der verschiedenen Jahrhunderte ganz beson-
deres Gewicht gelegt auf die Doktrin des hl. Augustin und
Thomas. Loben die Pipste eine Schule, so haben sie folge-
richtig die Lehre dieser Schule vor Augen. Zeichnen sie die
Thomisten-Schule aus, so meinen sie damit die Lehre dieser
Schule. Thomisten-Schule aber kann ohne Ironie, wie etwa
lucus a non lucendo, nur jene Schule genannt werden, in welcher
die Doktrin des hl. Thomas gelehrt und verteidiget wird.
Dies aber geschah in der durch die verschiedenen General-
Kapitel des Ordens iiberwachten Dominikaner-Schule.

Am Schlusse seiner Erkldrung der pépstlichen Schreiben
bemerkt unser Autor, die Jansenisten hatten vielerlei Ver-
leumdungen gegen S. Thomas und die Thomisten - Schule aus-
gestreut. Der Autor stellt sich hier sehr unschuldig. Es waren
in der Wirklichkeit nicht blofs Jansenisten, die allein hédtten
weniger geschadet, sondern, wie Peter Polidor sagt, noch andere
bose Geister. Neque defuerunt, qui, tametsi Quesnellianis, ut
catholicos decebat homines, essent adversi, et Clementinae sanc-
tioni obsequerentur, licentia nihilominus pari illustres utriusque
Sanctissimi Doctoris Scholas criminabantur: sua alia de causa
interesse rati, id calumniae genus vulgo alere. Ad horum hoc
item pontificium diploma tempestive compressit audaciam. Wer
etwa diese wohl gewesen sein mogen?

Ebenso ungliicklich fillt die Beweisfihrung unseres Autors
mit einem andern Obersatze aus. Dieser Obersatz enthélt namlich
die Bemerkung des Autors, dafls nicht alles, was der hl. Augustin
und Thomas geschrieben, gesagt und gedacht hat, ,dogmatis vim



Die Neu-Thomisten. , 59.

et auctoritatem habet”. Die ,quaestiones magis reconditae ef
fere ad explicationem dogmatis pertinentes” bilden gerade in
dieser Beziehung eine Ausnahme. - Unter diese ,,quaestiones®
sind pun geméls der Ansicht unseres Autors die Wirksamkeit
der Gnade, nidmlich woher dieselbe komme, ob blofs von
innen, und von deren physischer Bestimmung, oder auch
von aufsen; ebenso die Vorherbestimmung zu der Selig-
keit ohne Riicksicht auf die Verdienste zu rechnen.
Uber diese Fragen, bemerkt der Autor weiter, kann man nach
Papst Innocenz XII. verschiedener Ansicht sein, '

Wie beweist nun P. Frins, dals die ,,Thomisten®, also die
yNeu-Thomisten® mit Bezug auf diese ,,questiones® von der Lehre
des hl. Augustin und Thomas abgewichen seien, die Doktrin der
»LThomisten in dieser Beziehung nicht identisch genannt werden
konne mit der Lehre des hl. Augustin und Thomas? Wir finden
in der ganzen Abhandlung nicht einen einzigen Versuch eines
Beweises. Fortwihrend, Seite fir Seite, wird betont, dals die
Lehre der ,,Thomisten nicht identisch sei mit den , dogmatis
inconcussis et tutissimis des hl. Augustin und Thomas“. Aber
der Autor selber hat doch feierlich erklart, dals die Doktrin de
gratia ab intrinseco, de praedeterminatione physica, de prae-
destinatione ante praevisu merita eine Lehre sei, die nicht ,dog-
matis vim et auctoritatem habet®, beziiglich welcher ,diversa
opinari licet’. Wie kommt der Autor dazu, aus dem Obersatz:
nicht alles im hl. Augustin und Thomas hat die Bedeutung und
Kraft eines Dogmas, namentlich nicht die Lehre von der wirk-
samen Gnade u. s. w. den Schluls zu ziehen: folglich ist die
Doktrin der ,, Thomisten® nicht identisch mit der Lehre des
hl. Augustin und Thomas; denn diese Doktrin- der ,,Thomisten®
ist nicht identisch mit den ,,dogmatis inconcussis et tutissimis
des hl. Augustin und Thomas“? Das heifst doch wahrlich allem
und jedem Gesetze der Logik Hohn sprechen.

Einen Anlauf zu einem Beweise nimmt unser Autor doch.
Die Lehre von der Conceptio B. M. V., meint der Autor, beweist
klar, dals auch der treueste Schiiller an seinem Meister irre
werden kann. In frithern Zeiten wollten viele Autoren in den
Werken des hl. Thomas die Doktrin von der ,maculata con-
ceptio” finden. In unsern Tagen dagegen behaupten wiederum
viele Autoren, dals die Sentenz von der ,maculata conceptio®
in keinem Werke des hl. Thomas enthalten sei.

Es ist immer dieselbe famose Logik, deren sich unser
Autor bedient. Hier schlielst er von einem oder von einigen
sofort auf alle. Weil einige behauptet haben, der hl. Thomas



60 Die Neu-Thomisten.

lehre die ,,maculata conceptio”, deshalb sind die ,,Thomisten®,
ist die Thomisten-Schule vom hl. Thomas abgewichen. Von
der Broschure des P. Ruard de Card gegen den Bischof Malou
hat unser Autor natiirlich nicht die geringste Ahnung. Doch
dariiber wollen wir ihm keinen Vorwurf machen. Er weils noch
vieles andere ebenso wenig. Wenn aber der Autor aus der
oben erwahnten Thatsache ohne weiters auf die ,, Thomisten*
oder die Thomisten-Schule einen Schluls ziehen will, so miissen
wir dagegen im Namen der Logik ganz entschieden Einspruch
erheben. Die Schlulsfolgerung von den einzelnen auf alle
wird in der vorwiirfigen Materie durch die Gesetze der Logik
als durchaus unstatthaft zuriickgewiesen. Diesbeziiglich kann
eine ignorantia invincibilis von seiten unseres Autors nicht
angenommen werden. Angenommen also, obgleich es ganz und
gar falsch, vom Autor iiberdies durch kein Argument erwiesen
ist, einige Autoren hiitten in der Lehre iiber die wirksame
Guade u. s. w. den hl. Thomas verlassen, ihre Lehre wire folge-
richtig nicht identisch mit der Doktrin des hl. Thomas, so
miifste trotzdem die Behauptung unseres Autors, die Lehre der
,» Thomisten® oder Thomisten-Schule sei nicht identisch, ganz
energisch abgewiesen werden.

Uberdies darf nicht vergessen werden, dals die Lehre von
der ,maculata® oder ,immaculata® Conceptio im hl. Thomas,
falls nur die einzelnen Stellen, nicht das ganze System von der
Erbsiinde in Betracht gezogen wird, weniger klar und bestimmt
hervortritt. Nicht so verhilt es sich mit Bezug auf die Wirk-
samkeit und Bewegung Gottes gegeniiber der Kreatur. Hier
mogen wir die einzelnen Texte oder das Wesen der Be-
wegung, die Thétigkeit der Geschopfe, welche jedesmal mit
einer Bewegung verbunden, ohne diese Bewegung gar nicht
moglich ist, einer genauen Untersuchung unterziehen, immer
kommen wir zu dem Resultat der praemotio physica.

P. Frins hat demnach auch mit seinem zweiten Obersatz,
dafs nicht alles, was der hl. Augustin und Thomas geschrieben,
,vim et auctoritatem dogmatis® habe, namentlich nicht die Doktrin
von der wirksamen Gnade u. s. w., den Beweis, dals die Lehre
der ,,Thomisten nicht identisch sei mit der Lehre des
hl. Augustin und Thomas, in gar keiner Weise erbracht. Leere
Behauptungen aber beweisen eben nichts. P. Magister
Dummermuth aber hat keinerlei Verpflichtung, diese Identitat
zu beweisen, denn fiir dieselbe spricht die Thomisten-Schule,
die von den Pipsten ausdriicklich so genannt wird.  Eine
Schule indessen, deren Doktrin nicht identisch ist mit



Die Neu-Thomisten. 61

der Lehre ihres Meisters, besagt einfach einen vdlligen
Unsinn, |

Von welcher Seite immer wir also die Kritik unseres Autors
betrachten mogen, iiberall starren uns dic hellen Widerspriiche
entgegen. Zuerst diirfen die Papste nicht erlauben, dals eine
Lehre vorgetragen werde, die den ,,dogmatis inconcussis et tutis-
simis des bhl. Augustin und Thomas*“ entgegengesetzt ist. Aber
die nadmlichen Péapste erlauben zugleich, dals die ,/Thomisten*
ihre Doktrin von der von innen heraus wirksamen Gmnade, von
der praemotio physica, von der Vorherbestimmung zur Seligkeit
ohne Riicksicht auf die Verdienste, vortragen und verteidigen,
obgleich dieselbe, nach der Uberzeugung unseres Autors,
den ,,dogmatis inconcussis et tutissimis des hl. Augustin und
Thomas® entgegengesetzt ist. Dann gehort die Lehre von der
innerlich wirksamen Gnade u. s. w. gar nicht zu den ,dogmatis
inconcussis® etc. Nichtsdestoweniger sind die ,, Thomisten® von
dem hl. Thomas abgewichen, ist ihre Doktrin nicht identisch
mit der Lehre des hl. Thomas, weil sie eine Lehre vortragen,
die den ,dogmatis® etc. entgegengesetzt ist. Hinerseits gehort
die Doktrin von der Art und Weise, wie die Gnade wirkt u.s. w.
gar nicht zu den Fragen, die ,vim et auctoritatem dogmatis®
haben; andererseits aber sollte P. Magister Dummermuth, um
zu beweisen, dals die Doktrin der ,/Thomisten identisch sei mit
der Lehre des hl. Augustin und Thomas, darthun, dals eben
diese Doktrin der ,,Thomisten’ identisch sei mit den ,,dog-
matis inconcussis et tutissimis des hl. Augustin und Thomas®.
In dieser Weise argumentiert P. Frins von Seite zu Seite. Hs
ist in der That schwer zu sagen, was man von einem Schrift-
steller denken soll, der nicht imstande ist, auch nur eine Seite
ohne Widerspriiche mit der Logik und sich selber niederzu-
schreiben.

So lange die Geschichte von der Entstehung des Neu-
Thomismus keinen bessern Anwalt und Begriinder findet, gehort
sie unbedingt in das Reich der Fabel, wie der Vogel Greif.
In Innsbruck haben die Molinisten eine formliche Markthalle, in
welcher der Thomismus abgewogen und nach dem Preise genau
taxiert wird. Da bekommt man ganze Thomisten, das sind die
»alten. Dann sind Dreiviertel- und Halb-Thomisten vor-
ritig, das sind die ,iltern®. Endlich sind auch noch Viertel-
Thomisten zu haben. Zu diesen gehéren die ,jingern“ Thomisten.
(Man vergl. P. Limburg : Innsbrucker-Quartalschrift, 1877. I. 161 ff.
497 ff.; 1879. IIL. 98ff. 197 ff.; 1880. IV. 34 ff. 2391f) Das
Merkwiirdige an der Sache aber ist, dafs alle ,Thomisten‘ sind.



62 Die Neu-Thomisten.

6. In der zweiten Sektion stellt nun P. Frins den Streit-
punkt zwischen den Thomisten und Molinisten fest. Zuodchst
werden die Punkte angegeben, in welchen, nach der Ver-
sicherung unseres Autors, beide Parteien iibereinkommen.
Da heilst es unter anderm, S. 16. Nr. 4, beide Parteien scicn
darin einig, dafs der Wille eine Energie oder aktive Kraft
bilde, die aus sich, unter gewissen Voraussetzungen, tauglich
sel, zu wollen und nicht zu wollen, dieses oder jenes Gu‘ zu
wollen. Angegeben wird Billuart 11.

Was der Autor hier sagt, ist mit Bezug auf die Thomisten
einfach unwahr. Kein einziger Thomist behauptet, dafs der
Wille aus sich eine Energie oder aktive Potenz, wohl
aber, dafs derselbe aus sich eine passive Potenz sei. In
tantum indiget aliquid moveri ab aliquo, in quantum est in po-
tentia ad plura: oportet enim ut id quod est in potentia, redn-
catur in actum per aliquid, quod est actu; et hoc est movere.
Dupliciter autem aliqua vis animae invenitur esse in potentia ad
diversa: uno modo quantum ad agere et non agere; alic modo
quantum ad agere hoc vel illud. Sicut visus guandoque videt
actu, et quandoque non videt; et quandoque videt album, et
quandoque videt nigrum. Indiget igitur movente quantum ad
duo: scilicet quantum ad exercitium vel usum actus; et quantum
ad determinationem actus. Quorum primum est ex parte sub-
jecti, quod quandoque invenitur agens, quandoque non agens:
aliud autem est ex parte objecti, secundum quod specificatur
actus. Motio autem ipsius subjecti est ex agente aliquo.
S. Thom. Summ. theol. 1. 2. q. 9. a. 1. — Secundum quod
voluntas movetur ab objecto, manifestum est quod moveri potest
ab aliquo exteriori. Sed eo modo quo movetur quantum ad exer-
citium actus, adhuc necesse est ponere voluntatem ab aliquo
principio exteriori moveri., Omne enim quod quandoque est
agens in actu, et quandoque in potentia, indiget moveri ab aliquo
movente. Manifestum est autem quod voluntas incipit velle
aliquid, cum hoc prius non vellet. Necesse est ergo quod ab
aliquo moveatur ad volendum. S. Thom. L. e¢. a. 4.

Wenn P. Frins je im Leben sich mit dem hl. Thomas selber
beschéftiget hat, so wird er wissen, wasim Sinne des hl. Thomas
eine aktive Potenz ist. Mit Bezug auf den Gegenstand oder
das Objekt heilst jene Potenz eine aktive, die bestimmend,
verdndernd, also bewegend auf das Objekt einwirkt. Man ver-
gleiche unsern Artikel ,iber die gehorsame Potenz®. Hinsichtlich
des Subjektes ist jene Potenz eine aktive, die sich in einem
Zustande befindet, dals aus ihr unmittelbar die Thatigkeit als



Die Neu-Thomisten. 63

Wirkung oder Effekt hervorgeht. Anstatt aktive Potenz
nennen wir sie dann richtiger und der Lehre des hl. Thomas
mehr entsprechend potentia in actu. Man vergleiche unsern
Artikel ,)iiber die gehorsame Potenz“. Behauptet nun der Autor,
nach den Thomisten bilde der Wille aus sich eine aktive
Potenz oder Energie, so spricht er eine offene Unwahr-
heit aus. Weder objektiv, noch subjektiv ist der Wille
aus sich eine aktive Potenz, wie wir so eben aus dem hl. Thomas
vernommen haben. Ware er in der That eine aktive Potenz,
so bediirfte er weder einer objektiven, mnoch subjektiven
Prdmotion oder Bewegung. Die aktive Potenz empfingt
nicht, nimmt nicht auf, sondern sie gibt, teilt mit. Folglich
wird sie nicht bewegt, sondern sie selber bewegt.

Aber, entgegnet uns der Autor, der Wille ist nach den
Thomisten eine aktive Potenz aus sich ,suppositis suppo-
nendis®. Was versteht denn der Autor unter diesen ,,suppositis
supponendis“? Meint er damit eine vom Agens oder Beweger
dem Willen mitgeteilte, und von diesem voriibergehend
aufgenommene Form, dann ist die Sache richtig. Den mit
dieser Form ausgestatteten Willen nennen die Thomisten
aktive Potenz oder besser, potentia in actu. Allein dann
fordern eben diese Thomisten keine weitere Bewegung
des Willens durch Gott mehr, denn diese Form in sich
haben ist durchaus identisch mit dem bewegt - werden
oder bewegt- worden -sein des Willens. Dals aber nach den
Thomisten der Wille ohne die vom Objekte und vom Be-
weger, also ohne die objektiv und subjektiv mitgeteilte
Form eine aktive Potenz sei, das ist, wie gesagt, eine offene
Unwahrheit. Wir haben den Billuart, auf welchen der Autor
sieh beruft, durchgelesen, aber darin auch nicht ein Wort
gefunden., Billuart nennt den Willen wiederholt eine ,capa-
citas“; allein, dals ,capacitas” soviel als aktive Potenz bedeute,
das kann eben nur einem Molinisten in den Sinn kommen. Zu
derlei Einfdllen sind nicht alle Meanschen fihig.

Nach den Molinisten, ja, ist der Wille aus sich eine
Energie, bildet er eine aktive Potenz oder potentia in actu.
Horen wir. ,Denn wenn ein Ding die Bestimmung, sei es einen
Zustand oder eine Eigenschaft, die es hervorbringen konnte, bis
dahin nicht hervorbrachte, so muls es jetzt, da es sie hervor-
bringt, eben hierzu bestimmt worden und also bereits eine
Anderung — und seies auch nur die Hebung eines Hin-
dernisses — eingetreten sein. Kleutgen: Philos. d. Vorz.
Nr. 914. — ,Die Verdnderung, welche gegenwirtig die einzelnen



64 Die Neu-Thomisten.

Naturdinge zu der ihrer Natur entsprechenden Théatigkeit
erregt, ist ein Ausfluls, eine durch zahllose Mittelglieder
hindurchgehende Auswirkung jenes primitiven Bewegungs-
quantums, welches Gott beim Weltanfange in die Welt
hineingelegt hat. Dies ist dic physische, von Gott aus-
gehende Prdmotion, welche jede geschopfliche Thatigkeit mit-
verursacht. Dieselbe ist nicht so zu fassen, als miilste Gott der
Herr einer jeden Wirkursache noch einen besondern Puff geben,
welcher sie zu ihrer Wirksamkeit bestimmte. Nein; eines solchen
speciellen, unmittelbar von Gott ausgehenden Anstofses bedarf
es nicht. Die Bestimmtheit liegt in der Wirkursache ganz
und gar vor. Wie der Schopfer den Dingen ein Selbstsein ver-
liechen hat, so hat er ihnen auch ein Selbstwirken gewihrt.
Bei ihrem Wirken bringen die Dinge jene Bestimmtheit zum
Ausdruck, welche in der ihnen eigentiimlichen Strebigkeit
liegt. Soferne diese Strebigkeit eine natiirliche ist, trdgt der
Effekt das Gepriage der Naturnotwendigkeit, wie solche vom
Urheber der Natur fixiert worden; ist die Strebigkeit eine freie
wie beim Menschen, so muls die Bestimmtheit des Effektes aus
dem Ubermafs der innern Selbstbestimmungsfihigkeit
herflielsen, mit welcher der Schiopfer die freie Natur begabt
hat, damit sie ein Bild der (rottheit sei.* P. Tilmann Pesch:
Die groflsen Weltrdtsel. 2. Aufl. 2. B. S. 366.

Also die Kreaturen haben von Gott am Anfange der
Welt ein bestimmtes Bewegung‘squantum erhalten; dem
Menschen wurde ein Ubermals der innern Selbstbestlm—
mungsfahigkeit gegeben. Dazu haben alle eine Strebigkeit.
Wir miissen uns demnach vorstellen, die Kreaturen seien eine
mit Dampf geheizte und erfiillte Maschine, Der Dampf strebt
nach auflsen, nach Thatigkeit, zumal dann, wenn er ein Uber-
mafls von Spannkriften besitzt. Um die Maschine in Gang, den
Dampf in Thétigkeit zu versetzen, bedarf es nicht eines speci-
ellen Anstolses, eines Puffes, sondern blofs der Entfernung
des Hindernisses. Die Ventile miissen geoffnet werden. Das
Ubermals der innmern Selbstbestimmungsfihigkeit im
Menschen wartet blofs auf die Entfernung der Hindernisse.
Daher ist der Wille aus sich nur ,,supposms supponendis® eine
aktive Potenz. Dieses Ubermafls der innern Selbstbestimmungs-
fahigkeit hat Gott dem Menschen am Anfange des Menschen-
geschlechtes, oder, was wahrscheinlicher sein diirfte, jedem
Menschen bei der Geburt mitgeteilt. Daraus ist klar, dals
der Wille aus sich eine aktive Potenz oder potentia in actu
bildet. Kr besitzt ja eine ihm eigentiimliche Strebigkeit,



Die Neu-Thomisten. 6>

aber es stehen dieser Strebigkeit Hindernisse im Wege. Darum
will er nur in der Wirklichkeit ,suppositis supponendis®.
Damit vergleiche man nun die von uns frither angegebenen
Stellen aus dem hl. Thomas, und der Widerspruch mit der Lehre
des hl. Thomas wird sofort jedem klar.
- Wer behauptet, die Thomisten und Molinisten kimen darin
iiberein, dafs der Wille aus sich eine aktive Potenz oder
potentia in actu sei, der spricht eine offene Unwahrheit aus.
7. Weiter horen wir von unserm Autor, S. 17, die Tho-
misten lehrten einstimmig, dafs der Wille in jenem Momente
unserer Auffassung nach, in welchem er frei in den Akt iiber-
geht, jenen Akt in Concreto, der Wirklichkeit nach, nicht unter-
lassen konne. Und umgekehrt, in jenem Momente, in welchem
der Wille den Akt frei unterldfst, kénne er diesen Akt in der
Wirklichkeit, und in dem Zustande, in welchem er sich eben
befindet, nicht setzen. Denn nach den Thomisten, argumentiert
der Autor, ist der Wille in jenem Momente entweder schon von
Gott physisch vorherbewegt und vorherbestimmt zu
diesem Akte, und damit liegt es schon nicht mehr in der Macht
des Willens, nicht in jenen Akt iuberzugehen; oder er ist
nicht in dieser'Weise physisch von Gott vorherbewegt und vorher-
bestimmt, und dann widerspricht es sich, dafs der Wille in der
Wirklichkeit in den Akt iibergehe. Als Autoren werden genannt:
Sebille, Graveson, Xantes Mariales, Bannes, Alvarez, Nazarius.
VVas der Autor hier niederschreibt, ist die zweit-e offene
Unwahrheit. Merkwiirdig! Auf der vorausgehenden Seite Nr. 5
heifst es: beide Parteien, also auch die Thomisten, stimmen darin
iiberein, dals der Wille, der schon ein Gut vor dem andern
thatsdchlich erwdhlt und begehrt, oder einen freien Akt
hinsichtlich dieses Gutes setzt, nichtsdestoweniger eine habituelle
und natiirliche Potenz oder Energie in sich bewahre, ein
anderes Gut, oder auch die Unterlassung des gegenwirtigen
Aktes zu wollen. Wenn die Thomisten hierin mit den Moli-
nisten tibereinstimmen, wie kommt dann der Autor zu der obigen
Behauptung, nach der einstimmigen Lehre der Thomisten
konne der Wille im Momente, wo er frei in den Akt iibergeht,
diesen Akt in der Wirklichkeit nicht unterlassen? Wenn der
Wille diesen Akt in der Wirklichkeit nicht unterlassen kann,
s0 hat er eben mit Bezug auf die Unterlassung dieses Aktes
keine habituelle und natiirliche Potenz oder Energie.
Nun aber bestreiten die Thomisten einstimmig, und der
Autor gibt dies selber zu, dals der Wille keine habituelle und
natiirliche Potenz oder Energie beibehalte, die Unterlassung

Jahrbuch fiir Philosophie ete. IX. 5



66 Die Neu-Thomisten.

des gegenwirtigen Aktes zu wollen. Somit ist es eine
offene Unwahrheit, was der Autor die Thomisten einstimmig
lehren ldfst, und iiberdies der hellste Widerspruch des Autors
mit sich selber. Was der Autor auf der einen Seite des Buches
behauptet, das negiert er auf der darauf folgenden wiederum.
Die Beweisfiihrung des Autors enthdlt die dritte offene
Unwahrheit. ,Ist der Wille in jenem Momente schon von
Gott physisch vorherbewegt und prddeterminiert, so liegt es
dadurch schon nicht mehr in seiner Macht, in jenen Akt
nicht iiberzugehen. Wer lehrt denn das? Die Thomisten
etwa? Nein, nicht ein einziger von allen. Dafiir aber behaupten
dies die Molinisten. Allein eine Behauptung ist noch kein Beweis,
Die Thomisten lehren einstimmig, wie der Autor selber zu-
gesteht, dals der Wille, wiahrend er thatsdchlich wiahlt, einen
freien Willensakt setzt, die habituelle und natiirliche Potenz
oder Energie beibehalte, nicht zu wéhlen, den freien Akt zu
unterlassen. Allein wenn der Wille thatsdchlich wahlt, den
frelen Akt in der Wirklichkeit setzt, so ist er bereits von
Gott physisch vorherbewegt und préddeterminiert. Besitzt er also
in diesem Momente noch die habituelle natiirliche Potenz oder
Energie von diesem Akte abzulassen, wie konuen dann die
Thomisten zu gleicher Zeit lehren, es liege nicht mehr in der
Macht des Willens, diesen Akt nicht zu setzen? Unser
Autor weils rein nicht, was er schreibt. Die Thomisten sind
einstimmig der Ansicht, dafs Gott den Willen zwar physisch
vorherbewegt und priddeterminiert, aber in freier, nicht in not-
wendiger Weise, Sie nehmen demmnach zwischen der Nicht-
determinierung und der notwendigen Determinierung noch
ein Drittes an, ndmlich die freie Determinierung. Sie stiitzen
sich dabei auf die ausdriickliche Lehre des hl. Thomas.
Voluntas dicitur habere dominium sui actus non per exclu-
sionem causae primae, sed quia causa prima non ita agit
in voluntate, ut eam de necessitate determinet ad unum, sicut
determinat naturam. Kt ideo determinatio relinquitur in pote-
state rationis et voluntatis. Div. Thom. Quaest. disp. de potentia.
q. 3. a. 7. ad 13. — Relinquitur ergo quod causa perficiens et
propria voluntarii actus sit solum id quod operatur interius.
Hoc autem nihil aliud esse potest quam ipsa voluntas sicut
causa secunda, et Deus sicut causa prima.. .. Sicergo
motus voluntatis directe procedit a voluntate, et a Deo,
qui est voluntatis causa, qui solus in voluntate operatur, et
voluntatem inclinare potest in quodcunque voluerit. S. Thom.
Quaest. disp. de malo. q. 3. a. 3. — Relinquitur ergo, sicut



Die Neu-Thomisten. 67

concludit Aristoteles, quod id quod primo movet voluntatem et
intellectum sit aliquid supra voluntatem et intellectum, scilicet
Deus; qui cum omnia moveat secundum rationem mobilium, ut
levia sursum et gravia deorsum, etiam voluntatem movet
secundum ejus conditionem, ut mnon ex necessitate, sed ut
indeterminate se habentem ad multa. Patet ergo, quod si
consideretur motus voluntatis ex parte exercitii actus, non
movetur ex necessitate. l. ¢. g. 6. a. unic.

Die Molinisten hingegen anerkennen nur zwei Dinge: ent-
weder gar keine Determinierung durch Gott oder eine not-
wendige. Darum kann nach ihnen Gott den Willen iberhaupt
nicht determinieren. Sie sprechen also Gott die Fadhigkeit
ab, den Willen frei determinieren zu konnen. Sie behaupten, die
Determinierung hebe die Freiheit auf. ,Hier noch eine spe-
cielle physische Beeinflussung, Priddetermination, anbringen wollen,
welche von Gott ausginge und aus sich in untriiglicher Weise
den Willen zu diesem oder jenem Akte brdchte, hiefse die Frei-
heit des Willens aufheben. P. Tilmann Pesch: Die grolsen
Weltrdatsel: 2. Aufl. 2. B. 8. 367. TUnd der Beweis dafiir?
Natiirlich muls der hl. Thomas herhalten. Non esset homo liberi
arbitrii, nisi ad eum sui operis determinatio pertineret. S. Thom.
2. d. 28, q. 1. a. 1. Also der Mensch wire nicht frei, konnte
er sich nicht allein, unabhédngig von Gott zu seiner eigenen
Thétigkeit bestimmen. Das heilst mit andern Worten: der Mensch
i1st nur unter der Bedingung frei, dals er Gott, die causa
prima, independens seiner Thétigkeit bildet! Aber der
hl. Thomas verlangt ja dies ausdriicklich an der soeben citierten
Stelle? Wir wollen sehen, was der hl. Thomas verlangt. Nur
miissen die Molinisten sich gefallen lassen, dals ihnen der
hl. Thomas eine harte Wahrheit in das Gesicht sagt. Also
horen wir:

Respondeo dicendum, quod cum virtus essentiam consequatur,
oportet quod secundum diversitatem naturarum sit diversa facultas
ad operandum. Quod guidam non attendentes, pari modo ope-
rationem liberi arbitrii et rerum naturalium determina-
verunt, credentes quod, sicut lapis de necessitate suam opera-
tionem habet, ut eat deorsum nisi aliquid impediat, ita etiam
homo necessario operationes suas exerceat secundum con-
gruentiam alicujus naturae in ipso existentis. Kt quia in homine
consideratur duplex natura: una scilicet intellectualis, ex qua
inest homini inclinatio ad appetendum per se desiderabilia et
honesta; et altera sensibilis, secundum quam pronus est ad appe-

tendum et ad concupiscendum ea, quae sunt delectabilia secundum
Rk
)



68 Die Neu-Thomisten.

sensum; ideo ad haec duo respicientes haeretici, contrarias
haereses ex eadem radice prodeuntes confecerunt. Quorum quidam,
scilicet Joviniani, attendentes ad intellectualem naturam, hominem
de necessitate bene operari, et nunquam posse peccare asse-
rebant. Ali vero, scilicet Manichaei, respicientes ad naturam
sensibilem, quam secundum se malam esse dicebant, et a malo
Deo originem habuisse, dixerunt quod homo de necessitate
peccat, nec bonum facere potest; in hoc penitus liberum arbitrium
utrique destruentes. Non enim esset homo liberi arbi-
trii, nisi ad eum determinatio sui operis pertineret.
Was beweist nun diese Stelle des hl. Thomas fiir P. Pesch?
Absolut gar nichts. Der hl. Thomas erklart, die Freiheit des
Willens wire unmoglich, miilste der Mensch notwendig, de
necessitate Gutes oder Boses thun, denn zu der Freiheit gehort,
dals der Mensch sich selber bestimme. Wer hat nun je be-
hauptet, dals der Wille unter der Prdmotion sich selber
nicht bestimme? Die Thomisten sicher nicht, weil sie sagen,
dals Gott die Menschen frei, ihrer Natur entsprechend,
pramoviere. Wohl aber lehren dies die Molinisten, denn nach
ihnen ist jede Determinierung des Willens durch Gott eine
notwendige, keine freie. Dieses ,,Dogma“, denn einen Beweis
dafiir bringen sie nicht, schiebt nun P. Pesch in den Text des
hl. Thomas hinein, und sagt, nach dem hl. Thomas bestimmt sich
der Mensch ganz allein, mit Ausschlufls Gottes, denn,
bestimmte der Wille nicht sich selber, so wire er mnicht frei.
Sich selber bestimmen, und sich selber allein, mit Ausschluls
Gottes, bestimmen, sind fir P. Pesch identische Begriffe.
Beide gehoren somit zu dem W esen der menschlichen Frei-
heit. Dies ist nach P. Pesch die Lehre des hl. Thomas.
Und wo ist der Beweis dafir? Ja, der hl. Thomas erklart
doch, dals der Mensch sich selber miisse bestimmen konnen, um
frei zu sein, und nicht notwendig, de necessitate, schon
bestimmt sein diirfe. KEin famoser Beweis! These: es gibt keine
Prémotion. Syllogismus: Obersatz: zur Freiheit des Willens
gehort, dals derselbe nicht notwendig bestimmt sei, sondern
sich selber bestimme. Untersatz: atqui, bei der Prdmotion wird
der Wille notwendig bestimmt, er bestimmt nicht sich selber.
Ergo; faveas probare minorem. Probo minorem. Obersatz:
Primotion, Determinierung und notwendige Determi-
nierung sind eins und dasselbe. TUntersatz: atqui, die notwen-
dige Determinierung hebt die Freiheit auf. Ergo; faveas probare
majorem. Das kann man nicht beweisen, das ist ,,Dogma®, muls
man folglich glauben. Der Wille muls sich folglich allein,



Die Neu-Thomisten. 69

mit Ausschlufls Gottes, bestimmen, damit er frei sel. Nun
miissen wir wiederum zu dem hl. Thomas zuriick. Daselbst
heifst es weiter:

Et ideo alii naturam liberi arbitrii salvare volentes in alium
errorem prolapsi sunt, scilicet Pelagiani, facultatem liberi arbitrii
ampliantes. Dicunt enim quod, quia liberum arbitrium de se
non est determinatum ad aliquod opus, sed ex ipso pendet
determinatio cujuscunque operis, ideo homo per liberum
arbitriom in quolibet bonum opus potest sine aliqua gratia super-
addita. — Hier haben wir also, was die Molinisten fordern: die
Determinierung einer jeden Thatigkeit hingt einzig und allein
vom Menschen ab, der Mensch kann durch sich selber, per
se, Jede Thitigkeit setzen. Was antwortet der hl. Thomas
darauf? Ut ly ,per se“ non excludat divinam causali-
tatem, secundum quod ipse Deus operatur ut universalis causa
boni. Also nicht vom Menschen allein, sondern auch von Gott
hingt die ,,determinatio cujuscunque operis“ ab. Folglich deter-
miniert Gott den Willen, ‘aber in freier, nicht in notwen-
diger Weise.

Die Molinisten miifsten vor allem beweisen, dafls der Begriff
der Freiheit und der Degriff der Determinierung sich
gegenseitig ausschlielsen oder aufheben, also innerlich wider-
sprachen. In diesem Falle konnte die Priamotion des Willens
durch Gott mit der Freiheit sich nicht vertragen. Allein diesen
Beweis sind sie bis zur Stunde schuldig geblieben. Oder sie
miilsten wenigstens beweisen, dals Gott nicht die Fahigkeit
oder Macht habe, den Willen frei zu bewegen. Auch dies
ist bis jetzt nicht geschehen. Dann aber bleiben wir bei der
Lehre des hl. Thomas, dafs der Wille bei jedem Akte von
Gott frei determiniert wird. Daher unterscheidet er eine freie
und eine notwendige Determinierung durch Gott.

Die Behauptung des P. Frins, dafls die Thomisten lehrten,
der Wille konne, so oft er unter der Primotion einen Akt
setzt,” nicht in jenen Akt nicht iibergehen, mit andern Worten,
es stehe nicht mehr in der Macht des Willens, in jenen Akt
nicht iiberzugehen, erweist sich demnach als eine offene Un-
wahrheit. Um dies lehren zu konnen, miifsten die Thomisten
annehmen, dieser Akt unter der Pramotion bilde ein bonum
universale. Allein das ist ein heller Widerspruch. Der
Akt bleibt stets etwas Partikuldres. Dann ist aber das judi-
cium der Vernunft mit Bezug auf diesen Akt ein indifferentes,
oder, anders ausgedriickt, urteilt der Verstand iiber diesen Akt
sub indifferentia. So lange nun der Verstand dem Willen



70 Die Neu-Thomisten.

einen Gegenstand sub indifferentia, d. h. als zwar gut, aber
nicht als in jeder Beziehung und allseitig gut, darstellt,
so lange bleibt der Wille frei. Das sagt P. Frins selber, indem
er hervorhebt, beide Parteien, die Thomisten und Molinisten,
seien darin einig, dafs zur Freiheit die objektive Indifferenz
des Urteils notwendig gehore. Dieses Urteil miisse n&mlich
darin bestehen, dals zwar ein Objekt als gut, aber nicht als
allseitig vollkommen und in jeder Hinsicht gut durch das
Urteil dargestellt werde. So unser Autor S. 16. Nun hat aber
kein Thomist je behauptet, der Akt des Willens unter der
Priamotion bilde allseitig und in jeder Beziehung ein Gut.
Es konnte aber auch kein Thomist je so lehren, weil der Akt
immer etwas Partikuldres ausmacht. Und es é&ndert nichts
an der Sache, wenn dieser Akt aus der Pramotion Gottes
stammt, denn er hort deshalb nicht auf, etwas Partikulédres
zu sein. Nun erklart aber der hl. Thomas, und mit ihm die
Thomisten einstimmig, dafs es iiberhaupt keinen notwendigen
Akt gebe, oder geben konne, weil dieser Akt eben etwas Par-
tikulares, nicht aber ein bonum universale ist. Folglich
bleibt der Wille unter der Pramotion ganz und gar frei.
Sollte die Prdmotion der Freiheit verderblich werden, dann
miifste sie dem Verstande diesen pramovierten Akt als ex omni
parte bonum, also als ein bonum universale darstellen.
Allein dies konnte nur dadurch geschehen, dals Gott den Menschen
betroge, indem er ihm diesen Akt als bonum universale
darstellte. Horma rei naturalis est forma individuata per mate-
riam. Unde et inclinatio ipsam consequens est determinata ad
unum. Sed forma intellecta est universalis, sub qua multa possunt
comprehendi. Unde cum actus sint in singularibus, in
quibus nullum est quod adaequet potentiam universalis,
remanet inclinatio voluntatis indeterminate se habens ad
multa. ... Homo ex necessitate appetit beatitudinem. . .
Dico autem ex necessitate quantum ad determinationem actus,
quia non potest velle oppositum. Non autem quantum ad exer-
citium actus, quia potest aliquis non velle tunc cogitare de
beatitudine, quia etiam ipsi actus intellectus et voluntatis
particulares sunt. S. Thom. Quaest. disp. de malo. q. 6.
a. unic.

Welcher Thomist, fragen wir nun, hat je behauptet, dals
die Akte des Verstandes und Willens, vor, unter und nach
der Prdmotion nicht etwas Partikuldres seien? Dann hat
auch keiner je gelehrt, dals der Wille, von Gott prdmoviert,
nicht die Macht in sich habe, diesen Akt nicht zu setzen.



Die Neu-Thomisten, 71

Der Wille handelt ja nicht blind, sondern richtet sich nach
der Darstellung des Gegenstandes durch den Verstand. Daher
mufs die Setzung eines Aktes, oder die Unterlassung des-
selben vom Verstande dem Willen als ein Gut dargestellt werden.
Daraus ergibt sich, wie grundfalsch die Behauptung des
P. Pesch ist, ,hier eine specielle physische Beeinflussung, Pra-
motion, anbringen wollen, welche von Gott ausginge und aus
sich in untriiglicher Weise den Willen zu diesem oder jenem
Akte bréachte, hielse die Freiheit des Willens aufheben.“ Bewirks
etwa die Pramotion, dafs der Akt vom Verstande dem Willen
als bonum ex omni parte, als bonum universale darge-
stellt wird? Wenn nicht, so bleibt die Freiheit unangetastet.
Wenn ja, wo sind die Beweise, oder auch nur die Versuche
emes Beweises dafiir? Hbenso geht daraus hervor, wie grund-
falsch die Behauptung des P. Frins ist, die Thomisten lehrten,
unter der Prdmotion verlore der Wille die Macht, also die
Potenz, den Akt, zu welchem er prdamoviert worden, nicht
zu setzen. Vom bl Thomas haben wir das gerade Gegenteil
gehort, gemils dem Grundsatze, dals die Akte des Verstandes
und Willens stets bona particularia bildeten, und der Wille
circa bona particularia stets frei bleibe. Den nidmlichen
Grundsatz lehren und verteidigen die Thomisten einstimmig.
Ebenso lehren die ,,Thomisten* mit dem hl. Thomas einstimmig,
dals zur Freiheit des Menschen zwar die Selbstbestimmung,
aber nicht die Selbstbestimmung mit Ausschlufls Gottes, also
die Unabhéngigkeit von Gott, gehore. Darum determiniert
zwar der Wille sich selber, aber er thut dies nicht allein,
so dals Gott dabei ausgeschlossen wiirde. Liberum arbitrium
est causa sul motus: quia homo per liberum arbitrium se ipsum
movet ad agendum. Non tamen hoc est de necessitate liber-
tatis, quod sit prima causa id quod liberum est: sicut nec
ad hoc, quod aliquid sit causa alterius, requiritur, quod sit prima
causa ejus. Deus igitur est prima causa movens et natu-
rales causas et voluntarias. Kt sicut naturalibus causis, mo-
vendo eas, non aufert quin actus earum sint naturales; ita
movendo causas voluntarias non aufert quin actiones earum
sint voluntariae, sed potius hoc in eis facit: operatur
enim in unoquoque secundum ejus proprietatem. S. Thom.
Summ. theol. 1. p. q. 83. a. 1. ad 3. — Deus operatur in
unoquoque agente etiam secundum modum illius agentis:
sicut causa prima operatur in operatione causae secundae,
cum secunda causa non possitin actum procedere nisi per
virtutem causae primae. Unde per hoc quod Deus est causa



13 Die Neu-Thomisten.

operans in cordibus hominum, non excluditur quin ipsae humanae
mentes sint causae suorum motuum. Unde non tollitur ratio
libertatis. 8. Thom. Quaest. disp. de veritate. q. 24. a. 1. ad 3.
— Cum dicitur aliquid movere seipsum, ponitur idem esse movens
et motum. Cum auntem dicitur quod aliquid movetur ab altero,
ponitur aliud esse movens et motum. Manifestum est autem
quod, cum aliquid movet alterum, non ex ipso quod est movens,
ponitur quod est primum movens. Unde non excluditur quin ab
altero moveatur, et ab altero habeat similiter hoc ipsum quod
movet. Similiter cum aliquid movet seipsum, non exclu-
ditur quin ab alio moveatur, a quo habet hoc ipsum
quod seipsum movet. Kt sic non repugnat libertati
quod Deus est causa actus liberi arbitrii. S. Thom. Quaest.
disp. de malo. q. 3. a. 2. ad 4.

Was sagen nun die Molinisten? Gott darf den Willen
nicht bewegen. Die Primotion, der Anstols durch Gott wiirde
die Freiheit des Willens aufheben. Die Akte des Verstandes
und Willens miissen zur Wahrung der Freiheit ausschlielslich
aus jenem Ubermafs der innern Selbstbestimmungsfahig-
keit hervorgehen, welches Gott am Anfange der Welt, des
Menschen, in dieselben gelegt hat. Dies, so versichert uns
P. Pesch, ist die Lehre des hl. Thomas. Wer behauptet
also in Wahrheit, dafs der Wille im Momente, wo er wahrhaft
frei in den Akt iibergeht, diesen Akt in Concreto und re ipsa
nicht unterlassen konne: die Thomisten oder die Molinisten?
Ubrigens hat P. Frins gar nicht gedacht, welchen Unsinn er
hier niederschreibt. Denn wahrhaft frei in einen Akt iiber-
gehen, und diesen wahrhaft freien Akt in Concreto und re ipsa
nicht unterlassen k6nnen, das sind zwei Begriffe, die sich regel-
recht gegenseitig aufheben. Wiirde es heifsen, der Wille konne
in dem Momente, wo er iberhaupt in den Akt iibergeht u. s. w.,
80 konnte man die Sache noch hingehen lassen. So aber schreibt
der Autor wortlich: contra Thomistae unanimiter statuunt, in quo
signo rationis voluntas secundum ipsos vere libere transeat in
actum, eam non possein concretore ipsa omittere illum actum.

8. P. Frins stiitzt diese widersinnige Behauptung auf mehrere
Thomisten. Also horen wir. Sebille Ord. Praed. schreibt: Schola
nostra Thomistica constantissime tenet, ad liberam elicientiam
actus pro aliquo instante sufficere, quod voluntas sit proxime
pro eodem potens non agere, licet pro eodem ipsa negatio actus
sit Impossibilis, ratione alicujus praerequisiti tunc existentis,
scilicet praedeterminationis physicae, et cum quo ipsa negatio
essentialem habet repugnantiam.



73

Die Neu-Thomisten.

Wir haben den P. Sebille leider nicht bei der Hand, was
eigentlich um so notwendiger wére, als P. Frins sich auf P. Lim-
bourg beruft. Wie dieser letztere Schriftsteller mit den Texten
anderer Autoren umgeht, haben wir in den Artikeln: ,iiber
Wesenheit und Existenz‘ des ndhern dargethan. Der hl. Thomas
gleicht in der Broschure des P. Limbourg einem Béckerladen, den
die strikenden Arbeiter pliindern. Indessen, nehmen wir die
Stelle so, wie sie hier lautet.

Zum bessern Verstindnisse miissen wir auf die Lehre des
hl. Thomas, nicht wie sie von den Molinisten zurechtgelegt wird,
sondern wie sie im hl. Thomas selbst steht, kurz eingehen. In
operatione qua Deus operatur movendo naturam non operatur
natura; sed ipsa operatio naturae est etiam operatio vir-
tutis divinae. Sicut operatio instrumenti est per virtutem
agentis principalis. Nec impeditur quin natura et Deus ad idem
operentur, propter ordinem qui est iInter Deum et naturam.
S. Thom. Quaest. disp. de potentia. q. 3. a. 7. ad 3. — Operatio
enim alicujus effectus non attribuitur mobili, sed moventi. In
illo ergo effectu, in quo mens nostra est mota, et non movens,
solus autem Deus movens, operatio Deo attribuitur. In illo
autem effectu, in quo mens nostra et movet, et movetur, operatio
non solum attribuitur Deo, sed etiam animae. S. Thom. Summ.
theol. 1. 2. gq. 111. a. 2. KEs miissen also zwei Momente
strenge auseinandergehalten werden. Der Zustand ndmlich des
Willens, in welchem er passiv ist oder ruht; und der Zustand,
in welchem aus dem Willen eine Thatigkeit heraustritt als
Wirkung der Potenz in actu oder des Agens. Verstand und
Wille sind von Natur aus oder aus sich passive, ruhende
Vermogen. Daher sind sie manchmal in Thitigkeit, manchmal
dagegen nicht, wie wir frither vom hl. Thomas gehort haben,
und sie miissen, um in Thétigkeit zu treten, von einem andern
dazu bewegt werden. Omne enim quod quandoque est agens
in actu, et quandoque in potentia, indiget moveri ab aliquo
moventi, Manifestum est autem quod voluntas incipit velle
aliquid, cum hoc prius non vellet. Necesse est ergo quod ab
aliquo moveatur ad volendum. Summ, theol. 1. 2. q. 9. a. 4.
Bildete der Wille von Natur aus oder aus sich eine Energie,
eine potentia in actu, so wiirde er nie ohne Théitigkeit sein
oder ,ruhen®, selbst wenn er, durch ein Hind ernis aufgehalten,
diese seine Thitigkeit nicht entfalten konnte. Immer wiirde
dann der Wille ein aktuelles ,Streben” besitzen. Allein dies
ist nicht der Fall. Der Wille ,ruht manchmal, er ist blofs
ein Agens in potentia, nicht unausgesetzt ein Agens in



74 Die Neu-Thomisten.

actu. Als einem ,rubenden” Vermdgen, als einem Agens ,in
potentia®“ entspricht ihm eine Thétigkeit in potentia oder
in der Moglichkeit, nicht aber eine Thitigkeit in actu oder
in der Wirklichkeit. Und warum dies? Weilihm das Princip
fiir eine wirkliche oder aktuelle Thatigkeit fehlt. Die Thitig-
keit bildet ja eine Wirkung, einen Effekt des Agens in
actu. Actio secundum quod est praedicamentum dicit aliquid
fluens ab agente, et cum motu. S. Thom. I. Sent. d. 8. q. 4.
a. 3. ad 3. — Actiones et motus inferioris principii sunt magis
operata quaedam quam operationes. S. Thom. Summ. theol.
3. p. q. 19. a. 1. — Actio alicujus, etiamsi sit ejus ut instru-
menti, oportet ut ab ejus potentia egrediatur. 8. Thom. Quaest.
de potentia. q. 3. a. 4.

Welches ist nun das Princip fiir die Thatigkeit, fiir
diese Wirkung, die aus dem Agens heraustritt? Dieses
Princip ist die Form, denn die Form bildet das Princip fiir
jede Thitigkeit. Omnis actio est ab aliqua forma. S. Thom.
Summ. theol. 1. p. q. 48. a. 1. ad 4. — Illud enim, quoc primo
aliquid operatur est forma ejus, cui operatio attribuitur. ib.
q. 76. a. 1. — Nulla operatio convenit alicui nisi per ali-
quam formam in ipso existentem, vel substantialem, vel
accidentalem, quia nihil agit aut operatur, nisi secundum quod
est actu. Quaest. disp. de spirit. creat. a. 2. — Cujuslibet
actionis principium est aliqua forma inhaerens. I Sent.
d. 32. q. 1. a. 1. u.s. w. Folglich muls der Wille, damit eine
Thatigkeit aus ihm heraustrete, eine Form als Princip
dieser Thatigkeit besitzen. Diese Form hat nun der Wille
manchmal, und dann ist er Agens in actu oder potentia in
actu; manchmal hingegen hat er diese Form nicht, und dann
1st er Agens in potentia. Besitzt er diese Form, so tritt sofort
die Thétigkeit aus ihm heraus. Hs ist zwischen ihm und seiner
Thitigkeit kein Moment der Zeit nach, sondern nur der
Natur und Kausalitdt nach von uns zu unterscheiden. Der
Zeit nach ist der Wille in diesem Zustande, mit der Form
ndmlich ausgestattet, zugleich mit seiner Thétigkeit. In eodem
instanti in quo forma acquiritur, incipit res operarl secun-
dum formam. S. Thom. Summ. theol. 1. 2. q. 113. a. 7. ad 4.
Vergl. Quaest. disp. de veritate: q. 29, a. 8. ad 3 et 4 — de
anima: a. 18. ad 5. — Hat also der Wille diese Form, so folgt
zugleich die Thétigkeit. Weil aber jede Thatigkeit der Krea-
turen mit einer Bewegung verbunden ist, wie wir friilher vom
hl. Thomas gehort haben — (actio est aliquid fluens ab agente,
et cum motu. — Omnis operatio motus dicitur. 1. p. q. 73.



Die Neu-Thomisten. 75

a. 2.), deshalb ist auch in diesem Momente eine Bewegung
vorhanden. Das Agens oder die potentia in actu bewegt und
bewirkt eine Thatigkeit als ihren Effekt. Quaedam significant
secundum rationem suam ut ab alio ens, et non ut inhaerens,
sicut praecipue patet in actione. Actio enim, secundum quod
est actio, significatur ut ab agente. Kt quod sit in agente,
hoc accidit sibi inquantum est accidens. S. Thomas. I. Sent.
d. 32. q. 1. a. 1. Wir werden also sagen miissen, das Agens
oder die potentia in actu, bewege die Thétigkeit als ihren
Effekt von sich weg oder aus sich heraus. Jedermann sieht,
dafs das Agens in diesem Momente bewegend, nicht aber
bewegt, also nicht passiv, leidend auftritt. Die Thatigkeit
dagegen ist bewegt vom Agens, nicht aber selber das Agens
bewegend. Und worin besteht dieses Bewegtwerden der
Thatigkeit durch das Agens oder die potentia in actu? Es
besteht in nichts anderem als darin, dals das Agens die Form,
durch welche es selber in actu ist, der Thitigkeit mitteilt.
Die Thitigkeit entsteht, wie alles Kreatiirliche, per generationem,
also durch Mitteilung einer Form. Indem die Thitigkeit diese
Form aufnimmt, von dieser Form informiert wird, ist sie
bewegt, und die potentia oder das Agens in actu ist der
Beweger. Habere talem formam est motum esse, erklart der
hl. Thomas. Nicht die Form bewegt, sondern das Agens
in actu. :

Ist nun der Wille nicht in actu, sondern in der Potenz,
also ein agens in potentia oder ,ruhend”, so muls zuerst er
selber bewegt werden, mit andern Worten, jene Form er-
halten und aufnehmen, durch welche er ein Agens in actu, eine
potentia in actu wird. So lange er diese Form nicht hat,
ist und bleibt er eine potentia passiva, nicht aber activa.
Darum kann unmdglich eine Thétigkeit aus ihm thatsichlich
hervorgehen. Nulla potentia passiva potest in actum exire,
nisi completam per formam activi, per quam fit in actu:
quia nihil operatur nisi secundum quod est in actu. S. Thom.
III. Sent. d. 14. q. 1. a. 1. qu. 2. — Opus determinatum non
progreditur nisi a determinato agente. Et inde est quod illud
quod est tantum in potentia, non agit, quia se habet in-
determinate ad multa. Sed forma, quae est terminans poten-
tiam materiae, principium actionis dicitur. I. Sent. d. 45.
q. 1. a. 3. — Woher nimmt nun der Wille diese Form, wenn
er sich im Zustande der Potenz befindet, ein Agens in potentia
1st? Aus sich selber, antworten die Molinisten. Der Wille deter-
miniert sich selber, mit Ausschlufs jeder andern Ursache, selbst



76 Die Neu-Thomisten.

Gottes. Dann wird diese potentia passiva durch sich
selber eine potentia activa? Allein dies ist ein Ding der
Unmoglichkeit. So wenig der Stoff je Form, so wenig wird
die passive Potenz je von sich selber eine aktive. Sicut
enim materia nunquam fit forma, ita potentia passiva nunquam
fit activa. S. Thom. IV. Sent. d. 44. q. 2. a. 1. qu. 3. —
Also woher nimmt der Wille diese Form? Keine Kreatur
kann den Willen aus dem passiven Zustande in den aktiven
hiniiberfiihren, aus diesem Agens in potentia ein Agens in actu
machen, weil kein Geschopf im Willen selbst thétig sein kann.
Aber Gott, der Urheber des Willens, wirkt im Willen selbst.
Daher verleiht Gott dem Willen diese Form. Virtus natu-
ralis quae est rebus naturalibus in sua institutione collata,
inest eis ut quaedam forma habens esse ratum et firmum in
natura. Sed id, quod a Deo fit in re naturali, quo actua-
liter agat, est ut intentio sola, habens esse quoddam incom-
pletum, per modum quo colores sunt in aére, et virtus artis in
instrumento artificis. 8. Thom. Quaest. disp. de potentia. q. 3.
a. 7. ad 7. — Bel dieser Mitteilung der genannten Form ist
der Wille nicht thétig, denn er wird erst durch diese Form
ein Agens oder eine potentia in actu, und die Thétigkeit kann
erst anus dem Agens in actu hervorgehen. Darum ist der Wille
in dem Momente, wo Gott ihm die Form mitteilt, passiv,
aufnehmend. Er wird folglich bewegt, ist nicht selber
bewegend. Diese Form haben, heilst soviel als bewegt
worden sein. Der Beweger aber ist Gott. Forma recepta
in aliquo non movet illud in quo recipitur. Sed ipsum habere
talem formam est ipsum motum esse; sed movetur ab
exteriorl agente. S. Thom. Quaest. disp. de veritate. q. 22.
a. d. ad 8.

Obgleich nun der Wille bei dieser Aufnahme der genannten
Form nicht selber thatig ist, es also nicht in seiner Macht
liegt, diese von Gott mitgeteilte Form durch einen Akt des
Verstandes und Willens auszuwiédhlen, anzunehmen, oder
nicht anzunehmen, so beeintridchtiget doch dies seine Freiheit
in keiner Weise. Denn Gott verleiht diese Form der Natur
des Willens entsprechend, die eine durchaus freie ist. Deus
movet quidem voluntatem immutabiliter propter efficaciam
virtutis moventis, quae deficere non potest. Sed propter naturam
voluntatis motae, quae indifferenter se habet ad diversa, non
inducitur necessitas, sed manet libertas. Sicut etiam in
omnibus providentia divina infallibiliter operatur; et tamen
a causis contingentibus proveniunt effectus contingenter, in quantum



Die Neu-Thomisten. 77

Deus movet omnia proportionabiliter unumgquodque secundum
suum modum. 8. Thom. Quaest. disp. de malo. q. 6. a. 1. ad 3.
— Deus non dicitur hominem dereliquisse in manu consilii sui,
quin in voluntate operetur; sed quia voluntati hominis dedit
dominium sui actus, ut non esset obligata ad alteram partem
contradictionis. Quod quidem dominium naturae non dedit, cum
per suam formam sit determinata ad unum. -— Voluntas dicitur
habere dominium sui actus, mon per exclusionem primae
causae, sed quia prima causa non ita agit in voluntate, ut eam
de necessitate ad unum determinet, sicut determinat naturam.
. ¢. de potentia. q. 3. a. 7. ad 12 et 13.

Dafs Gott im Willen der Kreaturen wirke, den Willen
bestimme, dariiber kann ein Zweifel nicht autkommen. Die
gegenteilige Ansicht war zur Zeit des hl. Thomas unhaltbar, und
wurde kaum von irgend einem Autor verteidiget. s fiel eben
damals keinem Autor ein, den Menschen zu Gott machen zu
wollen. Das blieb der spdtern und unserer Zeit vorbehalten.
Alia opinio dicebat, actus peccatorum nullo modo, nec etiam
inquantum actus sunt, a Deo esse. Et haec opinio tangitur
in praesentl distinctione, quam ad praesens nulli vel paueci
tenent, quia propinquissima est errori duplici. Primo, quia
ex ea videtur sequi quod sint plura prima principia. Hoc
enim est de ratione primi prineipii, ut agere possit sine
auxilio prioris agentis et influentia ejus. Unde si voluntas
humana actionem aliquam posset producere, cujus auctor Deus
non esset, voluntas humana rationem primi principii haberet.
Quamvis solvere hoc nitantur, dicentes, quod voluntas et si per
se possit actionem producere sine influentia prioris agentis,
non tamen habet a se esse, sed ab alio, quod etiam exigeretur
ad rationem primi principii. Sed hoc videtur inconveniens, ut,
quod a se esse non habet, a se agere possit. Cum etiam
per se durare non possit, quod a se non est. Omnis etiam
virtus ab essentia procedit; et operatio a virtute. Unde cujus
essentia ab alio est, oportet quod virtus et operatio ab alio
sit. Et praeterea, quamvis per hanc responsionem evitaretur
quod non esset simpliciter, non tamen posset vitari, quin
esset primum agens, si ejus actio in aliquid prius agens
non reduceretur sicut in causam. Secundo, quia cum actio
peccati sit ens quoddam, non solum secundum quod priva-
tiones et negationes entia dicuntur, sed etiam secundum quod
res in genere existentes entia sunt, eo quod et ipsae actiones
in genere ordinantur, sequeretur, si actiones peccati a Deo non
sunt, quod aliquod ens essentiam habens, a Deo non esset.



78 Die Neu-Thomisten.

Et ita Deus non esset universalis causa omnium entium, quod
est confra perfectionem primi entis. Primum enim in quolibet
genere est causa eorum quae sunt post, ut in II. Metaph. dicitur.
S. Thom. II. Sent. d. 37. q. 2. a. 2.

Endlich haben wir noch das Wesen des Willensaktes zu
betrachten. Der Akt des Willens ist nichts anderes als die
Neigung des Wollenden zu einem Gegenstande. Aber nicht
jede beliebige Neigung des Willens bildet schon ohne weiters
einen Akt des Willens, sondern diese Neigung muls einen be-
stimmten Grad erreicht haben. Et similiter non oportet quod
voluntas, quae de potentia in actum reducitur, dum aliquid vult,
semper actu velit, sed solum quando est in aliqua disposi-
tione determinata. S. Thom. Summ. theol. 1. 2. q. 10.
i L. ad: 2, .

Dies ist in Kiirze die Lehre des hl. Thomas, wie sie im
hl. Thomas selber steht. Der Wille des Mensehen 18t frei,
er bestimmt sich selber, er ist das Princip seiner eigenen
Thatigkeit. Allein er bildet nicht das erste Princip seiner
Thétigkeit, das einzige, sondern iber ihm steht Gott, die
erste Ursache alles Seins und Wirkens. Hs gehort iibrigens
gar nicht zu dem Wesen der Freiheit, erstes Princip seiner
Thatigkeit zu sein. Der Wille bleibt auch dann noch voll-
kommen frei, wenn er von Gott, dem ersten Princip, be-
stimmt und bewegt wird. Non omne principium est prin-
01p1um primum. Licet ergo de ratione voluntarii sit quod
prmmpmm Q]llS sit intus, non tamen est contra rationem voluntarii,
quod principium intrinsecum causetur, vel moveatur
ab exteriori principio. Quia non est de ratione volun-
tarii, quod principium intrinsecum sit principium primum.
S. Thom. Summ. theol. 1. 2. q. 6. a. 1. ad 1. — De ratione
voluntarii est quod principium ejus sit intra. Sed non oportet
quod hoc principium intrinsecum sit primum pnncmmm non
motum ab alio. Unde motus voluntarius, et si habeat prin-
cipium proximum intrinsecum, tamen principium primum est
ab extrinseco, sicut et primum principium motus naturalis
est ab extra, quod scilicet movet naturam. 1 ¢ q. 9
a. 4. ad 1.

Dies mufsten wir vorausschicken, um die Ausspriiche der
verschiedenen ,,Thomisten, welche von P. Frins angefiihrt werden,
genauer zu priifen.

—



	Die Neu-Thomisten [Fortsetzung]

