Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 9 (1895)

Artikel: Die Textauslegung des Aristoteles bei Thomas von Aquin und bei den
Neueren

Autor: Rolfes, E.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761773

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761773
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DIE TEXTAUSLEGUNG DES ARISTOTELES BEI
THOMAS VON AQUIN UND BEI DEN NEUEREN.

Vo 'Dt.” E. ROLFES,

Der Gegenstand, den wir im folgenden zu behandeln ver-
suchen, hat eine den unmittelbaren Vorwurf iiberragende Be-
deutung. Die Frage, welcher Wert den Aristoteleskommentaren
des hl. Thomas auch noch heute gegeniiber einer vielfach ab-
weichenden Auslegung zukomme, béte zwar, da es sich um eine
so wichtige Hilfsquelle zur brk}arung des Aristoteles handelt,
fiir sich allein schon genugsames Interesse. Indessen héngt
gleichzeitiz von dieser Frage oder bestimmter von dem Urteil
itber die Zuverlissigkeit und Sinngemifsheit der thomistischen
Textauslegung die weitere Entscheidung ab, ob die Philosophie
des hl. Thomas als echte Fortbildung der aristotelischen anzu-
erkennen ist oder nicht. Denn der Aqumate will mit dem Lehr-
gebdude, das er selber aufgerlchtet hat, durchgehends nur auf
dem Grunde, den der weise Grieche gelerrt weiter bauen.  Nun
ist aber wteder die Frage nach der Berechtigung leSGS‘AH-
spruches unseres hrachtens von der allergrofsten Tragweite.
Aristoteles ist der Vertreter der antiken, Thomas, was man auch
sagen moge, der Vertreter der christlichen Weisheit; beide waren
dle Lehrer der Jahrhunderte, und so stédnden er wenn die
Harmonie ihrer belderseltlgen %y%teme sich besta,tzgen sollte,
vor einer fortlanfenden Entwickelung des philosophischen Denkens,
die mit der Bliitezeit der altklassischen Bildung begann und sich
bis in den Anfang der neueren Zeit fortsetzte. Wer sieht aber
nicht, welche Auktoritit einer Wissenschaft erwachsen mu['bte,
die so das Siegel der Zeiten triige!

Wenn wir bei solchem bedeutungsvollen Zusammenhang es
unternehmen, die bezeichnete kommentatorische Thitigkeit des
Aquinaten, sei es nach dem Mafsstabe sei es im Vergleleh mit
der modernen Textauslegung des Aristoteles, zu werten, und
dabei fiir den mittelalterlichen Ausleger auf ein giinstiges Er-
gebnis hoffen, so konnte immerhin diese Erwartung ‘leicht Be-
fremden erwecken. In unsern Tagen hat das Studium der klassi-
schen Sprachen, die Textkritik, die Erforschung der Handschriften,
dies alles namentlich auch im Dienst der Aristotelesforschung,
einen sehr hohen Aufschwung genommen. Thomas seinerseits

Jahrbuch fiir Philosophie ete. 1X. 1



2 Die Textauslegung des Aristoteles bei Thomas von Aquin ete.

soll vorgeblich des Griechischen unkundig gewesen sein. Er hat
jedentalls seine Kommentare zu Aristoteles, wie ein Blick in
dieselben zeigt, nach einer lateinischen Ubersetzung gefertigt,
und diese soll, wie viele behaupten, nur eine sekundire, nicht
unmittelbar aus dem Griechischen geflossene Version sein. Wie
wiare er da, mochte man fragen, auch nur in der Lage gewesen,
als Interpret des Aristoteles halbwegs befriedigende Ergebnisse
an den Tag zu fordern?

Indessen lassen' sich gegen solche Besorgnisse andere vor-
laufige Erwagungen geltend machen, die ihnen wieder einen Teil
ihres Gewichtes entziehen. Bei der Auslegung eines Denkers
wie Aristoteles kommt es vor allem auf die Ebenbiirtigkeit oder
Verwandtschaft des Geistes an. St. Augustin erzihlt in seinen Be-
kenntnissen, wie er, noch ein junger Mann von zwanzig Jahren,
auf eine Schrift des Aristoteles stiefs — es waren die Kate-
gorieen —, sie las und ohne jede Beihilfe verstand.! So mdchte
denn auch Thomas von Aquin, jedenfalls einer der grofsten
Denker, die je gelebt, von vornherein als Dolmetsch des Ari-
stoteles ein gutes Vorurteil beanspruchen diirfen. Dazu kommt
der Umfang der kommentatorischen Thitigkeit, die er dem Sta-
giriten gewidmet hat. Nach der Venetianer (1592) sowie Ant-
werpener (1612) Gesamtausgabe seiner Werke fiillen die Kom-
mentare zu Aristoteles nicht weniger als fiinf grofse Foliobidnde.
Sicher ist aber derjenige, der das Ganze erforscht hat, am ersten
auch zum Verstindnis des Einzelnen befdhigt, und das muls bei
einem so streng einheitlichen System wie dem aristotelischen
ganz besondere Geltung haben. Auch sei schon hier vorgreifend
bemerkt, dals in Bezug auf Text und Ubersetzung, worauf die
thomistischen Kommentare beruhen, die Dinge nicht so ungiinstig
liegen, wie man lange angenommen hat. Wir werden sehen,
dafs dem Aquinaten fiir alle seine Kommentare ohne Ausnahme

1 St. Aug. conff. 4, 16. Die Stelle ist zu interessant, als dals wir
uns nicht gestatten sollten, sie hier dem Wortlaute nach wiederzugeben:
Et quid mihi proderat, qued annos natus ferme viginti, cum in manus
meas venissent Aristotelica quaedam, quas adpellant decem categorias —
quarum nomine cum eas rhetor ‘Carthaginensis magister meus buccis
typho crepantibus commemoraret et alii qui docti habebantur, tanquam
in nescio quid magnum et divinum suspensus inhiabam —, legi eas solus
et intellexi. Quas cum contulissem cum eis, qui se dicebant vix eas
magistris eruditissimis non loquentibus tantum sed multa in pulvere depin-
gentibus intellexisse, nihil inde aliud mihi dicere potuerunt, quam ego
solus apud me ipsum cognoveram. — KEs ist uns nicht unbekannt, dafs
die Echtheit der Kategorieen angezweifelt wird. Dennoch behélt unser
Beispiel seinen Wert, da die Kategorieen jedenfalls im Geiste und nach
Vorlagen des Arist. geschrieben sind.



Die Textauslegung des Aristoteles bei Thomas von Aquin etc. 3

Ubertragungen direkt aus dem Griechischen als Vorlage dienten,
und dafs er auch selbst des Griechischen nicht ganz un-
kundig war.

Wir wollen also unserseits in die ndhere Prifung der
Frage eintreten und zuerst, gleichsam um eine breitere Grund-
lage des Urteils zu gewinnen, zwei Vorfragen, von denen der
Wert jener Kommentare mitbedingt ist, erledigen. Die eine
Frage wurde schon so eben gestreift und bezieht sich auf den
den Kommentaren zu Grunde liegenden Text, bestimmter auf
die von Thomas benutzten Ubersetzungen. Die Eigentiimlichkeiten
des aristotelischen Stils, die Wortkargheit, die Fiille und der
Wechsel der Gedanken, die Freiheit im Ausdruck, der am er-
forderlichen Ort wieder grofse Feinheit und Schérfe gegeniiber-
steht, alles dies bereitet der Ubertragung besondere Schwierig-
keiten, und nirgendwo mehr als bei Aristoteles miifste  der
urspriingliche Sinn zunehmend verdunkelt werden, je mangel-
hafter und weniger unmittelbar die Ubertragung wire. Hs ist
darum von Wichtigkeit, hier das Richtige festzustellen oder doch
an den wahren Sachverhalt von neuem zu erinnern. Die zweite
Vorfrage bezieht sich auf die Form und den Inhalt der thomi-
stischen Kommentare. Eine kurze Aussprache iiber die ange-
wandte Methode und den Umfang der verfolgten Aufgabe wird
von vornherein der Erwartung, die wir auf die Leistung unseres
Interpreten setzen diirfen, einen gewissen Anhalt geben. Weil
aber die eigentliche Entscheidung iiber den Wert des Werkes
nur von ihm selbst abhangen kann, so folgt auf jene beiden Vor-
fragen als eigentlicher Gegenstand und Kernpunkt unsercr Arbeit
eine Priifung der thomistischen Auslegung selbst, indem wir
untersuchen, inwieweit dieselbe dem hecutigen Standpunkte der
Wissenschaft in philosophischer und philologischer Beziehung
entspricht. Hs versteht sich von selbst, dafs wir hier nicht die
gesamten kommentatorischen Arbeiten des Aquinaten in Betracht
nehmen konnen, sondern eine geeignete Auswahl zu treffen haben.
Das Nihere hieriiber weiter unten!

Welcher Text liegt also der thomistischen Interpretation
des Aristoteles zu Grunde? Wir haben die Antwort schon oben
angezeigt. Thomas ist unter allen Kommentatoren des XIIL
Jahrhunderts der erste, der in allen von ihm interpretierten
Schriften des Aristoteles einen unmittelbar aus dem Griechischen
iibertragenen Text vor sich hatte.

Es ist besonders das Verdienst eines franzosischen Gelehrten,
Amable Jourdain, diesen Thatbestand zur Anerkennung gebracht

1*




4 Die Textauslegung des Aristoteles bei Thomas von Aquin etc.

zu haben. Nachdem seit den Zeiten des Humanismus die Be-
hauptung von einer syrisch-arabisch-lateinischen Ubersetzung, die
Thomas vorgelegen habe, allgemein wie ein Dogma festgehalten
und noch von Buhle,! wahrscheinlich um seine wegwerfende
Kritik iiber diese Kommentare zu stiitzen, wiederholt worden
war, hat der genannte friith verstorbene Orientalist nach den
Regeln der strengsten Forschung das Gegenteil bewiesen. Aus
authentischen Zeugnissen der Geschichtsschreiber, aus der selb-
stindigen Priifung des von Thomas interpretierten lateinischen
Textes, aus dessen Vergleichung mit den arabisch-lateinischen
Versionen, wie dieselben zum Teil noch von Albert dem Grofsen
benutzt worden waren, fihrt er einen Beweis, dem die spétere
Kritik einstimmig beigepflichtet hat.2

Jourdain hat auch zur Entstehung der griechisch-lateinischen
Aristotelesiibersetzungen manche Daten gesammelt. Die kirch-
lichen Gelehrten wollten den fehlerhaften Ubersetzungen aus
dem Arabischen, die seit dem Beginn des 13. Jahrhunderts von
dem maurischen Sparien aus im christlichen Abendland Ver-
breitung gefunden hatten, einen kritisch genauen und sorgfiltig
iibersetzten Text entgegenstellen. Ks geschah das, teils um dem
Milsbrauch zu wehren, den die arabischen Philosophen mit Ari-
stoteles trieben, um mit seinem Ansehen i1hre fatalistischen,
matemahsmschen und pantheistischen Lehren zu stiitzen, teils
auch darum, weil man christlicherseits der Ubelzeugung war,
dals die Vernunf’ngkelt des Glaubens, eine weitgehende Uber-
einstimmung zwischen den Ergebnissen der verniinftigen Kor-
schung und den Satzen der natiirlichen Religion, am wirksamsten
auf dem Boden der aristotelischen Philosophie sich geltend machen

! ITm ersten Bande seiner unvollendet gebliebenen Ausgabe des Ari-
stoteles S, 346: Usus quoque est Thomas, ut iam monui, versione librorum
Aristotelis Latina ex Hebraico facta. Man vergleiche zum Verstindnis
des Ausdrucks hebriisch 8. 323: Is (sc. Averroes) Aristotelis libros in
Arabicum sermonem (non e Graeco, sed ex Syriaco) denuo transtulit, et
plerosque triplici commentario instruxit . . . Xt ex hac Hebraica
versione fluxerunt illae barbarae et incomtae Latinae, quibus Scholastici
doctores usi sunt, priusquam textus Aristotelis graecus repertus esset.
Das Urteil von Buhle iiber die Kommentare des Aquinaten ebendaselbst
.S. 346: De commentariis hisce Thomae, eorumque pretio et virtute vix
in universum iudicari potest; quis enim eos hodie accurate perlegere
sustineat? Kquidem eos in singulis tantum locis consului et inveni non-
nunquam praeclare et acute dicta, haec ipsa tamen plerumque aut a Graeco
quodam interprete aut ab Averroe mutuata, multo saepius vero, imprimis
ubi Thomas proprio ingenio indulsit, absurda et futilia.

? In dem 1819 zu Paris erschienenen Buche: Recherches critiques
sur I’dge et l'origine des traductions latines d’Aristote. Durch Ad. Stahr
ins Deutsche iibertragen. Halle, 1831.



Die Textauslegung des Aristoteles bei Thomas von Aquin etc. 5}

lasse. Es waren aber besonders die Monche des neu gestifteten
Ordens der Dominikaner, die sich um die Herstellung von
griechisch-lateinischen Ubersetzungen des Aristoteles Verdienste
erwarben. Die so eben am Anfang des Jahrhunderts erfolgte
Griindung des lateinischen Kaisertums in Konstantinopel hatte
eine rege Verbindung mit Griechenland und die Erschliefsung
seiner litterarischen Schédtze zur Folge. Uberdies hatte der
Orden in Griechenland, Kleinasien, Syrien zahlreiche Nieder-
lassungen. So waren die bisher dem Abendland mit Ausnahme
der logischen Schriften fast unbekannt gewesenen Originalien des
Aristoteles leicht zu beschaffen. An sprachkundigen Mitgliedern
fehlte es dem Orden nicht, und solche waren es wohl haupt-
sachlich, die die von Thomas benutzten Ubersetzungen verfalst
haben. Die Geschichte nennt uns auch die Namen mehrerer
Minner, die, zum Teil auf Anregung ihres Ordensgenossen Thomas
v. Aquin, Ubersetzungen veranstaltet haben, so Robert, Bischof
von Lincoln, Boéthius von Dacien, Heinrich von Brabant, Thomas
von Cantipré. Besonders aber wird Wilhelm von Morbeka,?
spiter Erzbischof von Korinth, als derjenige bezeichnet, der sozu-
sagen den ganzen Aristoteles auf Veranlassung des hl. Thomas
iibersetzt habe. Von ihm berichtet die Chronik von Staindel
(bei Ofele: Script. rerum Boic. I. p. 510) Wilhelmus Brabantinus
Corinthiensis, Ord. Fratr. Praed. . . rogatu Thomae de Aquino
omnes libros Aristotelis naturalis et moralis philosophiae et meta-
physicae de graeco in latinum verbum de verbo transtulit, quibus
nunc utimur. Tempore enim Alberti magni vetus translatio
habebatur.

Dieses ist im allgemeinen beziiglich des von St. Thomas
benutzten Textes der verbiirgte Stand der Dinge. Man wiirde
aber, und es ist wichtig, dies zu bemerken, iiber die Beschaffen-
heit jener Ubersetzungen leicht eine einseitige Vorstellung be-
kommen, wenn man sich dieselbe ausschliefslich nach diesen
D?uten zurecht machen wollte. Ein niherer Einblick in den Text,
wie er uns in den Kommentaren begegnet, zeigt ndmlich, dals
derselbe hin und wieder nicht frei von bedeutenden Méngeln ist;
man kann sich des Eindrucks nicht erwebren, dafs die auf
Thomas’ Veranlassung verfalsten Versionen ihm entweder noch
nicht bei allen Kommentaren vorgelegen haben, oder dals er sie
glcht geniigend fand, um nach ihnén allein sich iber den wirk-
lichen Text des Philosophen zu entscheiden, oder dals er bei

* Morbeck, ein kleiner Ort in Flandern, zwischen Gent und Axel
gelegen,



6 Die Textauslegung des Aristoteles bei Thomas von Aquin etc.

einzelnen Kommentaren. aulser einer iltern gliechiqch -lateinischen
Version keine formliche neue, sondern nur eine Sammlung der
in der Ubersetzung vom Omgmal abweichenden Stellen vor sich
hatte. Auch der Wahrnehmung Jourdains ist diese Sachlage
nicht entgangen. Darum spricht er sich, wo er von der aus-
nahmslosen Benutzung griechisch -lateinischer Versionen seitens
des hl. Thomas redet,! iiber die ndhere Beschaffenheit dieser
Versionen mit einer gewissen Zuriickhaltung aus. ,,St. Thomas,
sind seine Worte, hat nur unmittelbar aus dem Griechischen
gezogene Ubersetzungen gebraucht, sei es, dafls er sie neu
hat anfertigen lassen, sei es, dals er sich Kollationen
alter Uheisetzungen mit dem Original verschafft hat
und so in den Besitz von Varianten kam.“

Um unsern Lesern wenigstens einigermalsen einen Begriff
von dem Sachverhalt zu geben, wollen wir den Text des einen
oder andern Kommentars einer kleinen Musterung unterziehen.
In dem Kommentar zur Metaphysik sehen wir unsern Interpreten
auf Grund einer Ubersetzung arbeiten, die ihn wegen ihrer
Mangelhaftigkeit zwang, oft und oft den Wortlaut einer andern,
zweiten oder auch dritten Version zu Hilfe zu nehmen. Nehmen
wir einige Beispiele! In der ersten Lektion zum ersten Buch
finden wir verschiedene Versionen der Stelle 981226 w¢ xara 7o
eldévar u@iiov axolovdovear v Goplay macw. Wir iiber-
setzen die Stelle: gleich als ob dieWeisheit allen je nach demWissen
mehr oder minder eignete. Der hl. Thomas hat in seiner Ver-
sion: tanquam magis sit scire sapientiam sequentem omnia, als
ob vorwiegend die Weisheit wiilste, als welche alles (das all-
gemeine) umfafst, und fithrt als zweiten Text an: tanquam magis
secundum scire sapientia omnia sequente (wo die neutrale Fas-
sung des maow den Unterschied von unserer Ubersetzung be-
griindet); endlich als dritteVersion: tanquam secundum illud quod
est scire magis omnes sequantur sapientiam, die dem Sinne nach
ganz mit der richtigen Ubersetzung ibereinstimmt, nur dafls die
Umstellung sapientiam sequuntur scientes statt sapientia sequitur
scientes steht. Lin zweites Beispiel! Fir cfmgoepovra 981b16
hat die Ubersetzung von Thomas distinguentem ; ein anderer Text,
den er anfiihrt, lautet richtig differentem. Drittens ebendaselbst
7. 28 oyoiacey. Die Ubersetzung des hl. Thomas hat das wider-
sinnige studuerunt. Ein zweiter Text, den er anfiihrt, hat das
richtige vacabant. Hier sel iibrigens bemerkt, dals der Wortlaut
der den Kommentaren beigedruckten sogenannten antiqua trans-

1 8. 42 der franz. Ausgabe.



Die Textauslegung des Aristoteles bei Thomas von Aquin etc. 7

latio hier wie auch an andern Stellen mit der Ubersetzung des
hl. Thomas nicht iibereinstimmt. Denn die antiqua translatio
hat vacabant! Demnach ist es sicher, dals diese antiqua translatio
nicht fiir alle Schriften des Aristoteles St. Thomas als Vorlage
diente. Weitere Beispiele finden wir in der dritten Lektion zu
demselben Buche. Wir fithren eines an. Zu mgovoyov 983 b4
hat St. Thomas die falsche Ubersetzung prius oder praeambulum
(die antiqua richtig prae opere). Kr citiert dann den Text des
Boéthius prae opere und eine andere Ubersetzung vitae opus
und erkldrt: necessarium sicut opera quae sunt ad vitae conser-
vationem. Hin letztes Beispiel geben wir aus der 4. Lektion.
Zu éx taow éxndv 985b3 hat Thomas in seinem Text das falsche
ex elementis. Ein andrer Text hat nach ihm ex versibus, was
richtig ist; eine andere Ubertragung, die er als gleichbedeutend
mit diesem Text bezeichnet, ex rationibus. Mit dem siebenten
Buche der Metaphysik horen die Varianten auf, und es erscheint
nur ein einziger Text.

Wihrend wir in diesen Beispielen den hl. Thomas unie auf
den Urtext sich beziehen, vielmehr ihn mithsam durch Ver-
gleichung der Versionen den richtigen Text ermitteln sehen,
zeigt ein Einblick in den Kommentar megl cE'@m;ueiag, wie er
nicht blofs anf das griechische Original Bezug nimmt, sondern
dies auch in einer Weise thut, dals ihm die eigene Kenntnis
der griechischen Sprache sicher nicht ganz aberkannt werden
mag. Zu dem Anfang: modror dsi $é69ar, wo die Ubersetzung
von Thomas hatte: primum oportet constituere, bemerkt er: in
graeco habetur, primum oportet poni, et idem significat. Freilich
wire dieUbersetzung ponere wohl besser, da 969t nicht passive,
sondern mediale Bedeutung hat: pro nobis ponere. Zu Toayé-
Aegog 16216 bemerkt er in der 4. Lektion: hircocervus quod
In graeco dicitur tragelaphos. Nam tragos est hircus et elaphos
cervus, KEbenda macht er die Bemerkung, dafs im Griechischen
und im Vulgiriatein der Infinitiv mit dem Artikel mit substan-
tivischer Bedeutung steht. Zu 16b23: ovd’ Zav ©o Ov elmyg
avTo xa® Eavto Pudéy hatte er nach Lekt. 5 als Ubersetzung
stehen: nec si hoc ipsum Est purum dixeris. Er bemerkt: ubi
notandum est, quod in graeco habetur: neque si ens ipsum nudum
dl)xerls—”—gewi['s- eine ganz vortrefflicheWiedergabe. Zu 17b6:
‘JP(?S}G av¥9wmos Asvxog bemerkt er in der 10. Lekt.: nullus
dicitur quasi non ullus, et in graeco dicitur ov Tig, quasi nec
unum solum est accipere sub subiecto universali, a quo prae-
dicatum non removeatur. Diese Worte scheinen iibrigens besser
Zu passen, wenn man nicht liest ovtic, sondern ovdelg, so dafs



8 Die Textauslegung des Aristoteles bei Thomas von Aquin ete.

dann gleichzeitig der Ausdruck, den Aristoteles an dieser Stelle
hat, beriicksichtigt ware. Weitere Beobachtungen werden wir
vielleicht weiter unter noch beziiglich des Kommentars de anima
zu machen Gelegenheit haben.

Wir schliefsen diesen Abschnitt iiber den den thomistischen
Kommentaren zu Grunde liegenden Text mit der zusdtzlichen
Bemerkung, dals St. Thomas auch, wie jeder durch den Einblick
in die Kommentare sich leicht iiberzeugen kann, bei seiner Exegese
die alten griechischen Kommentatoren benutzte, einen Themistius,
Philoponus, Simplicius, Alexander und andere. Er hatte die-
selben wohl in Ubersetzungen vor sich, die direkt aus dem Grie-
chischen geflossen waren.

Wir haben nun noch die zweite Vorfrage kurz zu erledigen,
die sich auf die Form und den Inhalt der thomistischen Kom-
mentare bezieht.

Die Weise oder die Methode, nach der St. Thomas den
aristotelischen Text auslegt, ist eine im Vergleich zu seinen
Vorgangern auf diesem Gebiete ganz neue und ihm eigentiimliche.
Schon seine Zeitgenossen heben dies hervor. Tholoméaus von Lucca,
Schiiler und Reisebegleiter des hl. Thomas (7 1327), erzédhlt
uns: isto autem tempore (Urbani IV.) frater Thomas, tenens
studium Rowmae, quasi totam philosophiam Aristotelis sive natu-
ralem sive moralem composuit &t in scriptum sive commentum
redegit, sed praecipue Ethicam et metaphysicam, quodam sin-
gulari et novo modo tradendi. Hist. eccl. lib. XXII. c. 24.

Wihrend die unmittelbaren Schiiler des Aristoteles, ein
Eudemus, ein Theophrast, zur Erklirung und Weiterbildung der
Lehre ihres Meisters eine Reihe selbstandiger Arbeiten iiber
gleichlautende Themata aristotelischer Schriften verfalsten, wéhrend
Spatere, wie Andronikus von Rhodus, an der Hand des Textes
fortgehen, denselben Wort fiir Wort, Satz fiir Satz erkldren,
den Zusammenhang des Ganzen aber und die Verbindung der
einzelnen Gedanken nicht so eingehend beriicksichtigen, und
wihrend noch Thomas’ unmittelbarerVorginger, Albertus Magnus,
einigermalsen zurtickgreifend auf die Methode der ersten Peri-
patetiker, einen selbstdndigen Ausbau des aristotelischen Systems
zu liefern unternimmt, hat sich Thomas die Aufgabe gestellt,
eigentlicher Kommentator zu sein, den objektiven Sinn des Textes
zu erklidren, so aber, dals iiber dem Einzelnen, bei aller ihm
zugewandten Sorgfalt, das Ganze nicht zuriicktritt, vielmehr alle
Einzelerklirung unter der letzten Bestimmung erscheint, den In-
halt der aristotelischen Gedankenwelt zu vermitteln.



Die Textauslegung des Aristoteles bei Thomas von Aquin etc. 9

Demgemils finden wir zuerst einer jeden Schrift, die er
erklirt, einen kurzern oder ldngern Prolog vorangestellt. Der-
selbe bietet gewohnlich eine allgemeine Orientierung iiber die
Stellung der betreffenden Schrift im ganzen System der aristo-
telischen Wissenschaft und ihren Zusammenhang mit den néchst-
verwandten Schriften des Philosophen. Sodann wird sofort zur
Erklarung selbst geschritten. Zuerst wird der Inhalt des Werkes
im weitesten Umrils angezeigt. Dann steht eine erste Einteilung,
nach der sich die einzelnen Biicher oder Hauptteile bestimmen,
oder es wird auch der erste Abschnitt der Schrift, an dessen
Erklirung unmittelbar gegangen werden soll, abgegrenzt und
eingeteilt. An dem ersten Teil, der so gewonnen ist, setzt sich
dann die Zerlegung weiter und weiter fort, bis sie zuletzt an
einen Anfang kommt, der sich nicht weiter zerlegen lafst. So-
dann erfolgt die Erkldrung in der umgekehrten Richtung mit
dem Ersten anhebend und so fortfahrend, bis der ganze Haupt-
abschnitt seine Erledigung gefunden. (ranz so wird dann mif
den folgenden Abschnitten verfahren, so dals man schliefslich in
der Lage ist, aus den einzelnen Haupt- und Untereinteilungen
sich einen Plan und Uberblick der ganzen Schrift zusammen-
zustellen. Damit aber auch iiber der Auslegung selbst der Uber-
blick keinen Moment verloren gehe, so wird beim Ubergang zu
jedem neuen kleinern wie grofsern Abschnitt auf den Zusammen-
hang mit den unmittelbar vorkergehenden zuriickgewiesen, was
mit der stehenden fast jede Lektion einleitenden Formel ge-
schieht: postquam philosophus determinavit, oder auch ostenso
quod etec. Diese Formeln klingen zwar nicht klassisch, aber wer
sieht nicht, wie diese bestdndige Vergegenwirtigung des bei
Aristoteles oft verborgenen Zusammenhangs geeignet ist, auch die
richtige Deutung des Einzelnen zu f{érdern?

Was nun die Erklarung im einzelnen betriffc, so hat die-
selbe zunichst den Charakter der Vollstindigkeit. Kein Satz,
kein wichtiges Wort, keine bemerkenswerte Form des Ausdrucks
oder der stilistischen Fassung wird iibergangen. Der Text des
Philosophen ist es auch in den Augen eines Thomas wert, iiberall
selbst nach seinen kleinsten Teilen beachtet und erkldrt zu
werden. Bei den Beweisen sodann, die Aristoteles fithrt, wird
iiberall der logischen Verbindung der Gedanken nachgespiirt und
fehlende Zwischenglieder erginzt. Bei schwierigen und um-
strittenen Stellen scheut Thomas keine Miihe, um ihren wahren
Sinn sowohl aus jhnen selbst als aus Parallelstellen nachzuweisen,
wobei er eine absolute Vertrautheit mit Aristoteles und eine
siegende Uberlegenheit des Urteils offenbart. Uberall zeigt er



10 Die Textauslegung des Aristoteles bei Thomas von Aquin ete.

sich von dem Bestreben geleitet, den objektiven Sinn seines
Auktors festzustellen. Er will keine fremden (Gedanken in ihn
hineintragen, er will nicht seine eigenen subjektiven Anschauungen
aus ihm herauslesen. KEr will nur klarstellen, was Aristoteles
selbst gedacht und fiir wahr gehalten hat. Weil freilich auch
dieses Ziel nur dem letzten und héchsten Zwecke, die Wahrheit
in sich zu finden, dient, so enthalt er sich nicht, entweder, wo
Aristoteles zu irren scheint, ihm seine eigene Meinung kurz ent-
gegenzustellen, oder, wo irgend ein Problem, ein physikalisches
z. B. oder ein astronomisches, von dem alten Philosophen nur
kurz beriihrt wird, sich in ldingere Exkurse einzulassen. Indessen
kommt beides nur selten und vereinzelt vor. An dem iiber-
lieferten Wortlaut des aristotelischen Textes halt Thomas im
allgemeinen mit strengem Konservatismus fest und hiitet sich
vor dem leichten Auskunftsmittel, eine neue Lesart da vorzu-
schlagen, wo die vorliegende sich nicht sofort dem Verstandnis
figen will.

Zum Beschluls dieses Abschnittes und um wenigstens einiger-
mafsen den angedeuteten Charakter der thomistischen Auslegung
zu veranschaulichen, sei es uns gestattet, eine Probe herzusetzen.
Wir haben an derselben ein Beispiel, mit welcher Sorgfalt oft
ein einziges, aber wichtiges Wort bel dem Aquinaten untersucht
und erkldrt wird. Es handelt sich um die Bezeichnung ma97-
uata, passiones fiir die in der Rede ausgedriickten Gedanken
7. &ou. 1623, im Kommentar Buch 1 Lekt. 2. , Beziiglich des
Ausdrucks: earum quae sunt in anima passionum, sagt er, ist zu
beachten, dals passiones der Seele gewohnlich die Affektionen
des sinnlichen Strebevermogens heilsen, wie Zorn, Freude und
dergl, wie im 2. Buch der Ethik (K. 4) gesagt wird.! Es ist
nun zwar einzurdumen, dals derartige Erregungen (passiones)
sowohl in menschlichen Lauten, z. B. dem Gestohn der Kranken,
als auch in tierischen einen natiirlichen Ausdruck finden, wie es
im ersten Buch der Politik (K. 2) heifst. Aber hier handelt es
sich um solche Laute, die etwas kraft menschlicher Ubereinkunft
bezeichnen, und darum muls man hier unter passiones der Seele
die Verstandesbegriffe verstehen, die nach Aristoteles nnmittelbar
durch Haupt- und Zeitwort und Rede bezeichnet werden, wie

t Ks heilst daselbst zwar nicht me%juare, sondern madyn, allein
dies macht keinen Unterschied, da die beiden Worte s. z. s, synonym
sind. cf. Bonitz, ind. Arist. 554 a 57. Das Wort wado¢ wie seltener auch
rwadnue hat auch die Bedeutung von Qualitit, wowov, welche Bedeutung
indessen hier nicht in Betracht kommen kann und darum auch bei
St. Thomas aulser Betracht bleibt.



Die Textauslegung des Aristoteles bei Thomas von Aquin ete. 11

ohne weiteres aus der Weise der sprachlichen Bezeichnung hervor-
geht. Denn das Wort Mensch z. B. bezeichnet die menschliche
Natur mit Abstraktion von dem Einzelwesen. Darum kann es
nicht unmittelbar einen einzelnen Menschen bezeichnen, wie die
Platoniker behaupteten, nach denen es die getrennt fiir sich be-
stehende Idee des Menschen bezeichnet. Weil aber der Inhalt
dieser Idee in solcher Abstraktheit nach Aristoteles kein reales
Dasein hat, sondern blofs im Verstande besteht, so mulste Ari-
stoteles sagen, dals die Laute unmittelbar Verstandesbegriffe und
mittelbar die Dinge bezeichnen. Indem es aber der Gewohnheit
des Aristoteles nicht entspricht, die Begriffe des Verstandes
passiones zu nennen, so hat Andronikus diese Schrift dem Ari-
stoteles abgeurteilt. Indessen sieht man im 1. Buch von der
Seele (K. 1) ganz deutlich, dals er alle Seelenthétigkeiten pas-
siones der Seele nennt.! Demgeméafs kann auch der Begriff
passio heifsen, sei es darum, weil unser Verstehen nicht ohne
Phantasma, das wieder nicht ohne ein korperliches Léiden ist,
zu stande kommt, weshalb auch der Philosoph im 3. Buch von
der Seele (K. 5) die Phantasie als leidentlichen Verstand be-
zeichnet, oder sei es deshalb, weil mit Ausdehnung der Bezeich-
nung passio auf jegliches Aufnehmen auch das Verstehen des
intellectus possibilis als eine Art Leiden gelten kann, wie es
im 3. Buch von der Seele (K. 4) heilst. KEr wendet aber viel-
mehr die Bezeichnung passiones als die Bezeichnung Begriffe
an, einmal weil der Mensch durch irgend eine Ergriffenheit
(passio) der Seele, Liebe oder Hafs, sich zur Kundgebung des
Begriffs in thm durch die Stimme angetrieben fiihlt, dann aber
auch darum, weil die Symbolik der Worte insofern auf den Be-
griff des Verstandes bezogen wird, als er von den Dingen in
Weise eines gewissen Eindruckes oder Leidens hervorgerufen
wird.“ Man beachte in dieser Auseinandersetzung die streng
logische Folge der Gedanken! Zuerst wird aus der Natur des
Gegenstandes bestimmt, was mit dem Wort wadsjuara hier ge-
meint und nicht gemeint ist — Verstandesbegriffe, nicht sinn-
liche Gefithle. Nachdem dies feststeht, wird erkldrt, warum hier
die Begriffe der Dinge, nicht diese selbst, auf die sie doch gehen,

1 Man vergleiche Bonitz ind. Ar. 556a48: saepe 70 nuozey et 6o
moiely ita coaluerunt, ut idem et madog et Zgyov dicatur, veluti alodyacg,
qua déysodac o madog dicimur, atque mady et foye interdum ita con-
iungantur, ut non oppositas synonyma esse videantur. Man bemerke aber
auch, wie St. Thomas dem Milsverstindnis vorbeugt, das diese Bemer-
kung von Bonitz hervorrufen kéunte: nicht madn u. #oye schlechthin,
sondern madn und €oye der Seele fallen sachlich zusammen.



12 Die Textauslegung des Aristoteles bei Thomas von Aquin etc.

in Betracht kommen: nicht die Dinge selbst, sondern nur ab-
strakte Vorstellongen von ihnen haben wir in uns und konnen
demnach auch nur solche ausdriicken. Dann wendet sich die
Untersuchung dem sprachlichen Ausdruck zu, und es wird aus-
gefiihrt: 1. mad7juara kann Begriffe bedeuten, und zwar a) in-
sofern sie iiberhaupt seelische Aufserungen sind, b) mit Riicksicht
auf die Entstehung der Begriffe im Verstand insbesondere; 2. es
ist aber auch angemessen, sie hier als wad7juara zu bezeichnen
a) wegen der gewohnlichen Veranlassung zum Sprechen, b) wegen
der Analogie, nach der die Begriffe unter dem Eindruck der
sinnlichen Dinge entstehen und der sinnliche Laut zum Ausdruck
des Gedankens wird.

Die bisher behandelten Fragen nach dem Text, den St. Thomas
bei der KErklirung des Aristoteles vor sich hat, und nach der
Methode, die er befolgt, hatten den Charakter der Vorbereitung
und Orientierung. TUnsere eigentliche Aufgabe ist die, zu zeigen,
mit welchem Erfolg er im Vergleich mit den Neueren seinen
Autor interpretiert, und diese Aufgabe nehmen wir nunmehr in
Angriff, indem wir seine Erkldrung einer genaueren und ins
einzelne gehenden Priifung unterziehen. Wir haben schon friiher
erinnert, dals wir hier eine Auswahl treffen miissen. Wir ziehen
es aber vor, statt die Proben ohne bestimmte Ordnung aus ver-
schiedenen Werken zu sammeln, nur ein einziges zu Grunde zu
legen. Das Verfahren hat den Vorteil, einmal der grolseren
Verstindlichkeit, indem die Beispiele sachlich verwandt sind,
dann der gleichzeitigen Belehrung iiber den behandelten Stoff.
Wir wihlen also fiir unsern Zweck den Kommentar zu den drei
Biichern von der Seele. Diese aristotelische Schrift zeichnet sich
durch planmélsige Durchfithrung aus, bietet anderseits Schwierig-
keiten genug, um die Kunst des Interpreten zur vollen Geltung
kommen zu lassen, und hat endlich den Fleils der neueren For-
schung in ausgiebiger Weise an sich erfahren, Fiithren wir uns
diese Bemiihungen der neueren Gelehrten kurz vor! Je grolser
sie sind, desto bewundernswerter muls uns Thomas erscheinen,
wenn er, dem so viele neu erworbene Hilfsmittel der Erklarung
fehlten, dennoch auch jetzt noch als ein Interpret da stehen
sollte, der seines Auktors wiirdig ist, und den auch die heutige
Aristotelesforschung in mancher Beziehung zu ihrem grofsen
Vorteil verwerten kanu.

Schon zwei Jahre nach Erscheinen der Berliner Gesamt-
ausgabe des Aristoteles seitens der Konigl. Preufsischen Aka-
demie (1331), einer Ausgabe, fiir welche 101 Codices der



Die Textauslegung des Aristoteles bei Thomas von Aqum etc. 13

Bibliotheken des In- und Auslandes verglichen wurden, verdffent-
lichte Trendelenburg i. J. 1833 seinen lateinischen Kommentar
zu gedachter Schrift nebst einer etwas abweichenden Text-
recension, bei der er im Gegensatz zu jener von Bekker redi-
gierten Ausgabe der Akademie die alten Drucke und die Angaben
der griechischen Kommentatoren iiberVarianten mitberiicksichtigte.
Diese Schrift erschien i.J. 1877 in verbesserter und vermehrter
Auflage. Von Kreuz wurde eine deutsche Ubersetzung der drei
Biicher von der Seele herausgegeben Stuttgart 1847. Sodann
gab Torstrik i. J. 1862 seine griechische Textrecension heraus,
worin er uns, hauptsidchlich mit Bezugnahme auf eine zweite
im Codex Parisiensis E neben der ersten stellenweise fortlaufende
Recension, das Ergebnis seiner textkritischen Studien darbietet.
Endlich hat v. Kirchmann 1871 eine neue deutsche Ubersetzung
und Erlduterung der Biicher von der Seele verdffentlicht. Von
den Schriften tber Fragen der aristotelischen Psychologie, in
denen auch manche Texte unserer Schrift eingehend behandelt
werden, nennen wir hier nur die von uns eingesehenen von
Brentano, v. Hertling, Kampe, Béumker, Neuhduser. Auch
Zellers Philosophie der Griechen gehort mit den einschlagenden
Partieen hierher.!

Wir wollen nun in derWeise vorgehen, dals wir zuerst aus der

1 Was die von Thomas benutzte Ubersetzung betrifft, so ist es die
dem Kommentar als Antiqua beigedruckte. Wir haben wenigstens nirgendwo,
weun er die Textesworte anfithrt, andere als unerhebliche Abweichungen
gefunden. Selten citiert er Varianten, z. B. nicht einmal 3, 1. 425215,
wo er im Gegensatz zu allen Handschriften, die Bekker benutzt hat,
statt per accidens, non per accidens hat, oder 3, 12. 434 b5, wo er blofs
mit einem Teil der Handschriften quare enim non habebit, statt quare
enim habebit hat. Die Ubersetzung ist mit sklavischer Treue wortlich
nach dem Griechischen abgefalst, nicht selten mit Verleugnung des latei-
nischen Sprachcharakters. KEs scheint ein ziemlich korrekter Originaltext
zu Grunde zu liegen. Hier als Probe der Version einige Sitze aus dem
Anfang des 2. Buches, Quae igitur a prioribus tradita de anima sint,
prius diximus (diese Ubers. weicht von dem Text bei Bekker ab, ent.
spricht aber andern hei ihm citierten Handschriften. Ks gehort das in
das Kapitel von der doppelten urspriinglichen Recension eines Teiles
unserer Schrift, wovon Torstrik). Iterum autem nunc tanquam ex prin-
cipio rPdeamus conantes determinare, quid sit anima et quae sit com-
munissima ratio ipsius. Dicimus 1taqne unum quoddam genus eorum,
quae sunt, substantiam. Huius autem, aliud quidem sicut materiam,
quae secundum se quidem non est hoc aliguid: aliud antem sicut formam
et speciem, secundum quam dicitur iam hoc allquld et tertiam quae ex
his. Kst autem materia quidem potentia, species autem endelechia (sic).

(}lbt hoc dupliciter: hoc quidem sicut scientia, illud autem sicut consi-
erare.



14 Die Textauslegung des Aristoteles bei Thomas von ‘Aquin ete.

Schrift mept puyzg der Reihe nach eine Anzahl philosophisch
bedeutsamer Stellen ausheben und zusehen, wie Thomas sie er-
klart. Es kommt fiir uns die philosophische Korrektheit der Er-
klarung zundchst in Betracht. Diese Priifung vollzieht sich im
bestindigen Vergleich mit dem Kommentar von Trendelenburg.
Der genannte treffliche Gelehrte gilt unter den neueren Aus-
legern des Aristoteles unbestritten als der Meister. In ihm
horen wir also gewissermalfsen alle andern. Dann wollen wir
die thomistische Auslegung noch kurz in philologischer Hinsicht
priifen, indem wir uns klar machen, wie weit sie im einzelnen
die Schwierigkeiten des Textes bewiltigt und nicht blofs den
Inhalt wiedergibt, sondern auch die Form, worin er auftritt, zu
deuten weils.

Es folgen also nunmehr die von uns ausgewahlten Stellen
mit philosophisch bedeutsamem Inhalt. "

a) Das Wesen der Seele (2, 1). Jede Secle ist nach Ari-
stoteles substanziale Form oder erste Wirklichkeit eines natiir-
lichen lebenstiahigen Korpers. Dieser Begriff ist ebenso schwierig
wie bedeutsam. Er allein erkldrt die natiirliche Einheit der
belebten Substanzen (412 b6) und gibt auch einen Hauptanhalt
fir die Erklarung der Wesenheit aller natiirlichen Kérper (402a 4),
msofern die Analogie nahe legt, auch die nicht belebten aus
Materie und Form als substanzialen Principien bestehend zu
denken. Der Sinn dieses Begriffes aber ist, dals die Seele oder
das Leben nicht als accidentale, wenn auch noch so bedeutsame
Form zu dem bereits substanzial bestimmten und vollendeten
und fiir sich existierenden Korper hinzutritt, sondern ihm erst
das erste Dasein und die erste Wirklichkeit verleiht, so, dals
die Lebendigkeit die Form ist, in der dieser Korper existiert;
dhnlich — denn ein ganz iibereinstimmendes Beispiel ldlst sich
nicht finden — wie ein Kunsterzeugnis, ein Beil (412b12), nur
durch die Form Beil ist, oder ein einzelnes Organ, das Auge
(ebenda Z. 18), nur durch die Sehkraft Auge ist. Sehen wir
nun, wie Thomas diese Ausfihrungen wiedergibt! Wir konnen
wegen Raummangels nicht den ganzen Text hersetzen. In die
Definition einer Substanz, sagt er (2. B. Lekt. 1), darf nichts
hineinkommen, was aufserhalb der Substanz liegt, die De-
finition eines Accidens aber muls das Subjekt mit einschlielsen.
Dies gilt auch von der Definition einer Form. Darum wird zwar
die zusammengesetzte Substanz so definiert, dals die Definition
nichts enthilt, was auflser der Wesenheit liegt, die Form aber
so, dals etwas, was aufserhalb des Wesens der Form liegt, mit
auftritt, ndmlich ihr besonderer Triger oder das materielle Substrat.



Die Textauslegung des Aristoteles bei Thomas von Aquin etc. 19

Da nun die Seele eine Form ist, so muls ihre Definition auch
die Materie oder das Subjekt zum Ausdruck bringen ... Er
sagt aber, die Seele ist die Form eines potenziell das Leben
besitzenden Korpers und nicht einfach eines das Leben be-
besitzenden Korpers. Denn ein das Leben besitzender Korper
wire die zusammengesetzte lebendige Substanz. Das Zusammen-
gesetzte darf aber nicht in die Definition der Form hineinkommen.
Die Materie des belebten Leibes dagegen ist das, was sich zum
Leben wie die Moglichkeit zur Wirklichkeit verhélt, und letztere
ist die Seele, die Wirklichkeit ndmlich, in der der Kérper lebt.
... Damit aber keiner dédchte, die Seele sei etwa in der Weise
Wirklichkeit, wie es eine accidentelle Form ist, so beugt er
dem durch den Zusatz vor, dals die Seele so Wirklichkeit ist,
wie die Substanz es ist. Es ist aber zu beachten, wie der Unter-
schied von substanzialer und accidentaler Form darin liegt, dafs
die accidentale Form nicht die Wirklichkeit des Dinges schlechthin
begriindet, sondern seine Wirklichkeit als so beschaffenes oder
80 grofses. Darum kommt die accidentale Form zu dem schon
aktuell prdexistierenden Subjekt hinzu. Die substanziale Form
aber kommt zu dem nur potenziell existierenden Subjekte, zur
materia prima . . . Wo aber Ar. sagt: diese Wirklichkeit ist
eine doppelte, untersucht er einen zweiten Teil der Definition . . .
und kommt zu dem Schlusse, dals die Seele nach Weise der
ruhenden Wissenschaft und nicht erst nach Weise des wirklichen
Denkens Wirklichkeit und somit erste Wirklichkeit des Leibes
ist... Man muls aber wissen, dafls der Philosoph die Seele erste
Wirklichkeit nicht blofs deshalb nennt, um die Seele von der
Wirklichkeit, die so viel als Thitigkeit ist, zu unterscheiden,
sondern auch um sie von den Formen der Elemente zu unter-
scheiden, die immer ihre Thitigkeit haben, wofern kein Hindernis
vorhanden ist.?

Wir sehen, dals in dieser Erklirung der ganze Sinn des
Ar. richtig wiedergegeben ist. Vergleichen wir jetzt die Er-
klirung Trendelenburgs! In dem Teil seines Kommentars, wo
er, die Biicher von der Seele erginzend, aus andern Schriften
des Ar. Ausfiihrungen sammelt (S.127—154 2. Aufl.), steht an
erster Stelle évreléysta erkliart, was St. Thomas mit actus
wiedergibt und was wir mit Wirklichkeit iibersetzt haben. Nach
Tr. bedeutet es Wesen, Thitigkeit, Vollendung; in Riicksicht auf

1 Die sinnliche Seele mufs erst die sinnliche Form oder species
annehmen, um euntsprechend thitig zu sein, ebenso die intellektive Seele
die forma oder species intelligibilis. Die Jeblosen Dinge aber haben ein
fir allemal ihre clementare Form und wirken entsprechend.



16 Die Textauslegung des Aristoteles bei Thomas von Aquin ete.

die Seele die aktive Kraft, die sich des Lebens wie eines Werk-
zeuges bedient. Auf den Begriff der entelechia kommt er dann
beim 1. K. des 2. Buches zuriick. Von Seite 242--255, also
auf 13 Seiten, wird der Unterschied von dvrauic und évreléyeia
an der Hand der arist. Schriften besprochen. Zu dvvaues, Ver-
mogen, wird richtig hervorgehoben, dals es sich hier nicht um
logische, sondern um reale Moglichkeit, um die in wirklichen
Dingen vorfindlichen Vorbedingungen des Wirklichen handelt.
Das Verhiltnis von actus und potentia wird dann kurz mit dem
von Form und Stoff verglichen. Auch vom Uberganyg der Potenz
in den Aktus wird gesprochen. Auf Seite 255 beginnt dann die
Anwendung des iiber dvwvauig und évredégsta Gesagten auf die
Definition der Seele. ,Wenn der Leib dvvaueg heilst, die Seele
évteldéyeta, so bezeichnet dvvaueg keinen formlosen Stoff, woraus
die Seele wird, sondern nur &ulsere Bedingungen, ohne die das
Leben der Seele gar nicht sein kann. Die Seele aber in Be-
ziehung auf den Leib ist dessen wahre entelechia. Denn sie
macht, dafs der an sich ohnmichtige Leib seinen ihn vollendenden
Zweck erreiche. . . . Wie das Leben des Auges im Gesichte
beruht, wie dieses die entelechia,Vollkommenheit und Vollendung,
von jenem ist, wie Gesicht und Auge in innigster Weise ver-
wachsen sind, in solcher Weise hat man sich das Verhéltnis von
Leib und Seele zu denken. Aber auch dieserVergleich wird der
Wahrheit nicht gerecht. Denn die Seelenentelechie ist iiber allen
Vergleich erhaben, als welche in denkbar vollkommenster Weise
frei und in ihrer Thétigkeit von &ufsern Hindernissen gelost
ist . . . Aber (S. 256) die Seele ist nicht blofs Entelechie, son-
dern auch erste HEntelechie. Ist das so zu verstehen, als ware
sie hdchste und absolute Entelechie? Nein. Wie denn? Aus
dem hier angezogenen Unterschied won Wissen und Betrachten
wird die Sache klar. Diese beiden unterscheiden sich wie Ruhe
und Bewegung. So ist die Seele, auch wenn sie ruht, die En-
telechie des Leibes. KEntelechie wie das Wissen; denn sie ist
nicht immer thdtig; und das ist die erste Entelechie; denn sie
geht voraus; vorziglicher aber ist eine andere, die nicht alle Seelen-
zustinde einbegreift. Man hiite sich also (S. 258) das, was Ar.
das erste nennt, auf die Wiirde der Stellung, statt auf die Zahl
in der Reihenfolge zu deuten! Haben wir nun die so sehr
schwierigen Begriffe am Anfang des 2. B. an der Hand des Ar.
selbst herausgeschilt, so mag es keine Abschweifung sein, jetzt
die Hauptmeinung der Neueren kurz durchzugehen u. s. w.“
So weit Trendelenburg. Wir fragen: ldlst sich aus seinen
Erklarungen der Sinn des Ar. auch nur annadhernd abnehmen?



Die Textauslegung des Aristoteles bei Thomas von Aquin etc. 17

Und wir fragen weiter, hat der treffliche Gelehrte selbst den
Aristoteles verstanden?

b) Doppelstellung der intellektiven Seele als Form des
Leibes und fiir sich thitige Substanz (2, 2). Die gegebene
Definition fiihrt unmittelbar in Bezug auf die intellektive Seele
in eine Schwierigkeit. Ist sie nichts weiter als Form und Wirk-
lichkeit des Leibes, so kann sie weder fiir sich sein noch fiir
sich wirken, so wenig man ohne die Fifse gehen kann (de
gener. animal. II. 3, 736b 24). Ist sie ihrem ganzen Sein und
Thun nach unabhéingig vom Leibe, so ist sie iiberhaupt nicht
Seele, sondern einfach Geist und gehort in die Wissenschaft
von der Seele gar nicht hinein. Sie ist also beides, Seele und
Greist zugleich, nur einem Teile ihres Seins nach in den Stoff
versenkt, ihn als Form vollendend, sonst iiber ihn erhaben. Da
es 1m Menschen keine drei Seelen gibt, sondern nur eine
(1. 1. 402b 9), die intellektive, so nimmt dieselbe die Funk-
tionen der vegetativen und sensitiven Seele wahr und ist inso-
fern Form des Leibes, als intellektive Seele aber, d. h. insofern
sie denkt, ist sie nicht Form, sondern wirkt fiir sich und kann
auch getrennt fiir sich bestehen. ,,Ob die Seelenteile von ein-
ander getrennt sind, sagt Ar., und zwar nicht blofs dem Begriffe,
sondern auch dem Orte nach, hat bei einigen keine Schwierig-
keiten (sie sind némlich nicht getrennt oder trennbar, wie das
Beispiel der Tiere zeigt, bei denen nach der Zerstiickung die
ganze Seele in jedem Teil fortlebt) . . . beziiglich des Nus aber
oder des Denkvermdgens ist es durchaus noch nicht entschieden.
Dies scheint vielmehr eine andere (rattung von Seele zu sein,
und nur dieser Teil kann von den andern abgetrennt werden,
wie das Ewige vom Vergénglichen.! Von den andern Teilen
der Seele aber ist aus dem Bisherigen ersichtlich, dafls sie nicht,
wie einige wollen, von einander trennbar sind, wenn sie auch
offenbar dem Begriffe nach unterschieden sind (413 b 14ff.
und 25 ff).“

Thomas spricht sich iiber unsere Frage erstens schon vor-
greifend da aus, wo Ar. zum ersten Mal das Problem von der
Selbstindigkeit der intellektiven Seele berithrt (1. 1. 403a 3
bei Th. I. Buch 2. Lekt.). ,,Das Denken ist ohne ein Korperliches
nicht moglich. Ein Kbrperliches ist erforderlich, aber blofs als
Objekt fiir die Phantasie, nicht als Organ des Denkvermogens.
Daraus folgt ein Doppeltes, einmal, dafls das Denken eine der
Seele ausschliefslich angehorende Thitigkeit ist, dann, dals jenes,

& 1 Aristoteles lehrt nicht die Unsterblichkeit der Seele, sondern des
eistes.

Jahrbuch fiir Philosophie ete. iX. 2



18  Die Textauslegung des Aristoteles bei Thomas von Aquin etc.

was eine Thétigkeit fur sich hat, auch Sein und Subsistenz fiir
sich hat, und dals jenes, was keine Thitigkeit fiir sich hat, auch
kein Sein fiir sich hat. Und deshalb ist der Verstand eine
subsistierende Form, die andern Vermdgen der Seele aber
sind nur Formen im Stoff* Aber auch schon in der ersten
Lektion hatte er mit Riicksicht auf die Bemerkung 412a 7:
materia, quae secundum se non est hoc aliquid (zode 7¢) —
forma et species, secundum quam dicitur iam hoc aliquid, gesagt:
,Die Materie ist nur in der Pofenz, ein Dieses zu sein. Die
Form ist das, gemils dem etwas aktuell ein Dieses ist. Die
zusammengesetzte Substanz endlich ist das, was ein Dieses ist. .. .
Die rein geistigen Substanzen sind ein Dieses, als aktuell sub-
sistierend und in ihrer Wesenheit vollendet. - Die intellektive
Seele aber kann in einer Beziehung ein Dieses heilsen, insofern
sie fiir sich subsistieren kann; aber insofern sie keine vollendete
Daseinsweise (species) hat, sondern vielmehr ein Teil derselben
ist, kommt es ihr nicht in aller Beziehung zu, ein Dieses zu
sein.  Zu dem von uns citierten 2. Kap. des 2. Buches aber
spricht Thomas sich folgendermalsen aus. Er kniipft an an die
Frage des Ar. nach der Geschiedenheit der Seelenteile oder
Seelenvermogen mit dem dabei vorkommenden Ausdruck, ywot-
otoy (trennbar oder getrennt) dem Begriffe und dem Orte nach,
und erkldrt: ,Es wird gefragt, ob sie nicht blofs dem Begriffe
nach getrennt sind. als verschiedene Vermigen ndmlich, sondern
auch dem Orte und dem Subjekte (kérperlichen Organ) nach,
in der Art namlich, dafls in dem einen Teil des Korpers das
sensitive, In einem andern das appetitive Vermogen ist.“ Was
sodann bei Aristoteles von der Geschiedenheit der intellektiven
Seele steht, wird von Thomas also umschrieben: ,,Nach dem
Vorausgegangenen ist es noch unentschieden, ob der Nus (die
Intelligenz) ein besonderes, dem Ort nach von den andern
Organen getrenntes Organ habe, oder nicht. So weit aber der
erste Eindruck entscheidet, scheint es, dafs er eine andere von
den iibrigen Seelenteilen unterschiedene und anders sich ver-
haltende Seelengattung ist, und dals diese Gattung allein von den
andern Seelenteilen abgetrennt werden kann, oder auch getrennt
von einem korperlichen Organe besteht, wie das Bestandige vom
Vergénglichen (2. Buch, 4. Lekt.).“

Trendelenburg kann in der Frage, die gestellt ist, von
vornherein nicht den vollen Aufschlufs geben, da der aristote-
lische Begriff “der Seele als substanzialer Form sich bei ihm
nicht voll und klar findet, mithin auch die Schwierigkeit, die
fiir die Denkseele entsteht, sich ihm nicht mit aller Bestimmtheit



Die Textauslegung des Aristoteles bei Thomas von Aquin ete. 19

einstellen kann. Aber auch was er zur unmittelbaren Erklidrung
des Beispiels von den Kerbtieren sagt, die nach der Zerstiickung
leben, scheint nicht zu geniigen, vielmehr zu verwirren. Aristo-
teles namlich begniigt sich nicht damit darauf hinzuweisen, dals
in den fortlebenden Stiicken das sinnliche Empfinden bleibt,
sondern behauptet auch (Z. 22), dals als unzertrennliche Zugabe
des Empfindens das Begehren und die Phantasie bleiben, nadmlich
eine einfache Vorstellung von Angenehmem und Unangenehmem,
wie im 11. Kapitel des 3. Buches angedeutet wird. Er will
damit offenbar nur sagen, dals die ganze sensitive Seele mit
allen ihren Grundkriften im Gegensatz zu der intellektiven Seele
mitzerteilt wird und mithin auch schon vor der Teilung als eins
mit der vegetativen den Leib beseelte.! Was sagt aber Tren-
delenburg? , Scharfsinnig wird der Zusammenhang von Sinn
und Begierde aufgewiesen. Aber es ist auffallend, dals hier die
Reihe abreifst.  Denn wie auf den Sinn die Phantasie, so folgt
auf sie der Geist in der Art, dafls dieser ohne die Sinne nicht
gedacht werden kann (S. 281).“ — Wir konnen uns wiederum
des Zweifels nicht erwehren, dals Trendelenburg die Stelle nicht
verstanden hat.

¢) Die Phantasie, kein ibersinnliches Vermogen (3, 3).
Wegen des Vorhergehenden wollen wir hier gleich der aristote-

1 Der ganze Gedanke des Aristoteles in dem Hinweis auf die Kerb-
tiere scheint dieser zu sein: KEinige Tiere leben nach der Teilung fort.
Also ist in dem Stick die vegetative Seele mit der sensitiven, ebenso
jedes auf die Wahrnehmung folgende Vermégen, Begehren uud die nie-
drigste Form der Phantasie, unbestimmte oder einfache Vorstellung von
Angenehmem und Unangenehmem. Also war all dies auch vor der Zer-
stickung ununterschieden im ganzen Tierleib und hatte kein besonderes
Organ. Daraus folgt nicht, dafs das auch in den hoher organisierten
Tieren so sei, Wohl aber folgt, dafs die sinnliche Seele an sich, die ja
ihrer wesentlichen Eigentiimlichkeit nach auch im niedrigsten Tier sein
muls, in unzertrennter Einheit mit der vegetativen und mit dem Stoff
steht. Sie ist so in den Stoff versenkt, dafs sie wie die physikalisehen
Formen, von Gold und Wasser z, B., mit dem Stoff sich spaltet. Bei
den hoher organisierten Tieren kommt zwar auch keine Teilung der Seele
mit dem Leibe vor, aber hier bleibt trotzdem der Satz von der Untrenn-
barkeit von Seelenvermdgen und Seelenvermdigen oder auch von Seele
und Leib in Kraft, eben wegen der wesentlichen Ubereinstimmung der
siunlichen Seele im einen und im andern Tier Beim Menschen aber
konnte dies, dafs die Seele sich nicht mit dem Leibe teilt, auch abge-
sehen von der hohern Organisation, von der héheren Wiirde seiner Seele
berkommen, und darum, sagt Arist., ist hier noch alles unentschieden.
Man beachte, dals unser Philosoph darum solches Gewicht auf die
Trennbarkeit der Denkseele von den andern Teilen und nicht einfach
vom Leibe legt, weil nach ihm nicht die ganze, sondern nur die Denk-
seele ewig fortlebt.

9%



20 Die Textauslegung des Aristoteles bei Thomas von Aquin etc.

lischen Auffassung von der Phantasie als einem Vermogen, das
die hochste Entwicklung des sinnlichen Vorstellens ausmacht,
gedenken. Wir horten so eben Trendelenburg sich dariiber
wundern, dals Aristoteles nicht auf die Phantasie den Verstand
als unzertrennlichen Begleiter folgen lalst. Namlich er halt irr-
timlich die Phantasie bei Aristoteles- fiir eine Kraft der intellek-
tiven Seele. ,Das Vorstellen der Phantasie, sagt er 8. 379, ist
nach Ar. eine von den Sinnen herrithrende Bewegung, so zwar
dafls es keine Bewegung der Sinne selbst ist, sondern eine eigene
Bewegung, worein der Geist gerdt.“ Wir werden freilich durch
eine Note des Herausgebers der 2. Aufl. belehrt, dals dies nach-
trdglich Trendelenburg selbst als ein Irrtum vorgekommen, indem
sich zu der Stelle eine Anmerkung von seiner Hand finde, es
sei nach des Ar. Meinung keine Bewegung des Geistes, sondern
des Organs des Sinnes selbst. Thomas vertritt die richtige
Auffassung. Zu 428 b 10ff. bemerkt er in der 6. Lekt. des
3. B.: ,Wie das Wahrnehmende vom Sensibeln bewegt wird,
so wird es beim Vorstellen der Phantasie von gewissen Bildern
bewegt, die Phantasmen heilsen. . . . Die Vorstellung der Phan-
tasie kommt nicht ohne den Sinn zustande und findet sich nur
in den Sinnenwesen, ebenso hat sie kein anderes Objekt als
auch der Sinn, ndmlich das Sensible. Denn was blofs intelligibel
ist, fallt nicht unter die Phantasie.”

d) Der Vorgang der sinnlichen Walrnehmung. Ar. schreibt
hieriiber im Anfang des 12. Kap. des 2. Buches: , Allgemein
hat man von jeder Sinn festzuhalten, dals der Sinn selbst (u&v)
ein Princip ist, welches die sinnlichen Formen ohne die Materie
aufnimmt, wie das Wachs das Zeichen des Siegelringes ohne
das Eisen und das Gold aufnimmt, wohl aber das goldene oder
das eherne Zeichen empfingt, aber nicht insofern es Gold oder
Erz ist. Ahnlich leidet auch der Sinn fiir das betreffende Objeks
von dem, was Farbe oder (eschmack oder Klang hat, aber
nicht insofern jedes davon als bestimmtes Einzelding genannt
wird, sondern als von dieser bestimmten Qualitdt vnd der be-
grifflichen Form nach. Sinnesorgan aber (d&) ist zuerst das-
jenige, in welchem eine solche Féhigkeit sich findet. Sie ist also
zwar dasselbe mit ihm, ihr Sein aber ist ein anderes. Denn
eine Art Grofse mochte das wahrnehmende Subjekt sein, das
Wesen der Wahrnehmungskraft aber und die Wahrnehmung ist
fiirwahr keine Grifse, sondern ein gewisses Verhéltnis und Ver-
mogen des Wahrnehmenden.“t

t So iibersetzen wir die Stelle. Unsere Leser wollen es uns zu gut
halten, wenn wir auch den betreffenden Wortlaut der beiden deutschen



Die Textauslegung des Aristoteles bei Thomas von Aquin ete. 21

Auslegung des hl. Thomas (24. Lekt. zum 2. Buch): ,,Der
Philosoph sagt zuerst, es sei allgemein und gemeinsam von jedem
Sinn festzuhalten, dals der Sinn die Formen ohne die Materie
aufnimmt, wie das Wachs das Gepridge des Ringes ohne das
Eisen und Gold. Indessen scheint dies allem Leidenden ge-
meinsam zu sein. Denn alles Leidende nimmt etwas vom Thé-
tigen, insofern es thidtig ist, auf. Das Thatige ist aber durch
seine Form thatig, nicht durch seine Materie: mithin empfingt
alles Leidende die Form ohne die Materie. TUnd dies ist auch
tur die Wahrnehmung offenkundig; denn die Luft empfingt vom
thiatigen Feuer nicht dessen Materie, sondern die Form: mithin
scheint es nichts dem Sinn Eigentiimliches zu sein, dals er die
Formen ohne die Materie aufnimmt. Man mufs also sagen, dafs,
wenn es schon allem Leidenden gemeinsam ist, von dem Thé-
tigen die Form zu empfangen, doch in der Weise sie zu em-
pfangen ein Unterschied waltet. Die Form, die in dem Leidenden
von dem Thatigen her empfangen wird, hat das eine Mal die-
selbe Seinsweise im Leidenden und im Thétigen, und dies trifft
dann zu, wenn das Leidende dieselbe Disposition zur Form hat
wie das Thatige: denn alles, was in einem andern aufgenommen
wird, wird nach Weise des Aufnehmenden aufgenommen. Ist
darum das Leidende in derselben Weise disponiert wie das
Thétige, so wird die Form in derselben Weise in dem Leidenden
aufgenommen, wie sie in dem Thétigen war: und dann wird die
Form nicht ohne die Materie aufgenommen. Denn wenn auch
nicht eigentlich die Materie des Thétigen zu der des Leidenden
wird, so wird sie es doch insofern gewissermalsen, als letzteres
eine dhnliche materielle Disposition zur Form empfiangt, wie sie
im Thitigen war. Und in dieser Weise leidet die Luft vom

Ubersetzungen, die uns zu Gesichte gekommen sind, zum Teil hersetzen.
Dieser Wortlaut illustriert, scheint uns, trefflich die Schwierigkeit, die
es in mancher Beziehung doch hat, an der Hand unserer heutigen Hilfs-
mittel auch nur halbwegs schwierige Stellen zu verstehen. Die Uber-
setzung von Kreuz (Stuttgart 1847) hat: ,,Das Sinnorgan aber ist jener
erste Sitz, in welechem ein solches Vermégen vorhanden ist. Ks ist also
Fins und Dasselbe, der Form nach; sein Sein aber ist verschieden.
Sonst wiirde das Empfindende eine Grofse sein; keineswegs aber ist der
Begriff des Empfindenden und die Empfindung eine Grofse, sondern ein
Verhiltnis und Vermogen derselben. Von Kirchmann (Leipzig 1880)
hat: ,,Das eigentliche Sinnesorgan ist das, in welchem ein solches Ver-
mogen vorhanden ist; dieses Organ ist mit dem Wahrgenommenen das-
selbe, aber dem Sein nach verschieden; denn wenn das Wahrgenommene
ein ridumlich Grofses ist, so ist doch weder das Wesen der Wahrnehmung
noch die Wahrnehmung selbst ein solches Grolse, sondern nur ein Begrift
und ein Vermoégen davon.*



22 Die Textauslegung des Aristoteles bei Thomas von Aquin etec.

Feuer, wie iiberhaupt alles, was in physikalischer Weise leidet.
Ein anderes Mal aber  wird die Form in dem Leidenden nach
anderer Seinsweise, als wie sie im Thitigen ist, aufgenommen,
weil die stoffliche Verfassung zum Aufnehmen in dem Leidenden
der des Thitigen nicht gleicht. Und darum wird dann die
Form in dem Leidenden ohne die Materie aufgenommen, insofern
das Leidende dem Thatigen der Form und nicht dem Stoffe nach
veridhnlicht wird. Und das ist die Weise, nach welcher der
Sinn die Form ohne die Materie aufnimmt, weil die Form eine
andere Seinsweise im Sinne als im Sinnlichen hat. Denn in
den sensibeln Dingen hat sie ein physikalisches Sein, in dem
Sinne aber ein intentionales und geistiges. Darum ist das Beispiel
des Ar. vom Siegel und Wachs passend hergesetzt. Denn das
Wachs hat nicht dieselbe Disposition zum Bilde, wie sie in Eisen
und Gold war, weshalb er auch beifigt, dals das Wachs das
goldene oder eherne ,Zeichen“, d. h. das Bild oder die Figur
aus Gold oder Erz empfingt, aber nicht insofern es Gold oder
Erz ist. Das Wachs wird nimlich dem goldenen Siegel hin-
sichtlich des Bildes verdhnlicht, nicht aber hinsichtlich der Zu-
stindlichkeit des Goldes. Und in gleicher Weise leidet der
Sinn von dem Sinnlichen, welches Farbe oder Saft (humor,
yvuog), d. h. Geschmack, oder Klang hat, aber nicht ,insofern
jedes davon als bestimmtes Hinzelding genannt wird“, d. h. er
leidet von dem farbigen Stein, nicht als Stein, noch vom siilsen
Honig als Honig, weil in dem Sinne keine &hnliche Disposition
zur Form entsteht, wie sie in jenen Objekten ist, sondern er
leidet von ihnen, insofern sie von dieser Art sind, oder insofern
sie farbig oder schmeckend sind, oder der Form nach. Deunn
der Sinn wird dem Sinnlichen verdhulicht der Form nach, nicht
der Verfassung der Materie nach.‘t

,Indem er darauf sagt, ,Wahrnehmendes aber“, handelt er
von den Organen des Sinnes. Weil er nidmlich gesagt hatte,
der Sinn nehme die Formen ohne die Materie auf, was auch
dem Verstande zukommt, konnte man denken, es sel etwa der
Sinn wie der Verstand kein Vermogen im Korper. Um also
dies auszuschliefscn, weist er ihm ein Organ an und sagt:
das erste Wahrnehmende, d. h. das erste Organ des Sinnes,
ist das, worin ein solches Vermogen sich findet, das ndmlich die
Formen ohne den Stoff aufzunebmen vermag. Das Sinnesorgan
namlich, z. B. das Auge, ist mit dem Vermogen selbst dem
Subjekte nach identisch, aber das Sein ist ein anderes, da das
Vermogen von dem Korper dem Begriffe nach verschieden ist.
Denn das Vermdgen ist gleichsam die Form des Organs, wie



Die Textauslegung des Aristoteles bei Thomas von Aquin etc. 23

oben gelehrt worden (2, 1). Und darum fiigt er bei, ,die Grofse*
d. h. das korperliche Organ sei das, ,was die Empfindung
leidet*, d. h. was das aufnehmende Princip des Sinnes ist, wie
die Materie die Form aufnimmt. Aber das begriffliche Wesen
der Grolse ist nicht dasselbe wie das des Wahrnehmungsfihigen
oder des Sinnes, vielmehr ist der Sinn ein gewisses Verhiltnis,
d. h. Proportion, Form, Potenz von jener, der Grolse namlich.“

Diese Auslegung ist beziiglich des iiber die Aufnahme der
Form ohne den Stoff Gesagten durchaus zutreffend und eine
wirkliche Klarstellung dessen, was Ar. nur mit einigen Worten
angedeutet hat. Wo aber die Erkldrung beziiglich des sinnlichen
Organs beginnt, bleibt sie zwar auch insofern richtig, als sie in
Ubereinstimmung mit der Psychologie des Ar. iiberhaupt steht.
Die Auslegung des Einzelnen aber muls beanstandet werden.
Wir machen hier zum erstenmal eine Wahrnehmung, die sich
auch sonst hin und wieder bei Thomas darbietet, dals nidmlich
die Mangelhaftigkeit seiner philologischen Hllfsmlttel und be-
sonders die Zweideutigkeiten der Ubersetzung, die er mit dem
Original nicht vergleicht, in die Auslegung des Einzelnen ihre
Schatten werfen und so die Anforderungen der philologischen
Genauigkeit nicht zu ihrem Rechte kommen lassen. Sehen wir
dies an unserm Falle! Schon was er sagt von der Besorgnis
des Arist. wegen einer zu geistigen Fassung des Wahrnehmungs-
vermigens, ist unsicher. Arist. setzt die Sinneskraft und das
Sinnesorgan (die Ubersetzung bei Thomas hat ungenau fiir
aLG997t170L0v sensitivum, was aber Thomas richtig, wie wir sahen,
mit Organ wiedergibt) gleich von vornherein mit w&v und de
in Parallele, und nachdem er das Seelische und Immaterielle in
dem Wahrnehmungsprozels, Aufnahme der Form ohue den Stoff,
hervorgehoben, beugt er im gleichen Sinne hinsichtlich des Wahr-
nehmungsorgans einer grobmaterialistischen Auffassung vor, die
das Organ nicht als blofsen Tréger jener geheimnisvollen Kraft
nimmt, sondern aus der Grofse, d. h. aus dem Korperlichen allein
den ganzen Vorgang begreifen will. Wenn Thomas sodann von
einem ersten Organ des Sinnes redet, so ist das ungenau. Das
QA TOY ist nicht &dJekthISOh sondern eher adVerblal zu fassen:
ae9nTifotoy 0t moditov, zuerst, vielleicht im Gegensatz zu den
dufseren Bedingungen der Wahrnehmung, z. B. dem Medium,
vielleicht im Gegensatz zu den iufseren Teilen des Organs, des
Auges z. B., in denen die immaterielle Aufnahme der Objekte
noch nicht stattfindet. Wo es dann bei Thomas heilst: und
darum figt er bei: ,die Grolse etc., ist das Subjekt des Satzes
mit dem Priadikat verwechselt. Ar. sagt: ;Das (ganze) wahr-



24  Die Textauslegung des Aristoteles bei Thomas von Aquin ete.

nehmende (Subjekt) mochte eine Grolse sein. Der Auffassung
von Thomas mdochte schon das i hinter uéyedog entgegenstehen,
indem Ar. sagt: uéyeSog utv yao av T &y 10 aleYaviusvov.
In der translatio ist dieses 7t auch richtiyz wiedergegeben:
magnitudo quidem enim quaedam erit, quod sensum patitur.
Thomas aber fiihrt in seiner Exposition als Text an: magnitudo
est quod sensum patitur. Dieses quod sensum patitur scheint
nun fiir Thomas die positive Ursache seines Irrtums gewesen
zu sein. Ein Blick ins Griechische hitte ihm zeigen miissen,
dals dort eine Medialform in aktiver Bedeutung stand, er aber
fafst id quod sensum patitur als aufnehmendes Princip der
Sinneskraft, als die Materie, und deutet: das korperliche Organ
ist blols die Materie.

Die Auslegung Trendelenburgs. ,,Nachdem Ar. sich iiber
die einzelnen Sinne erklart hat, will er das Gemeinsame an
ihnen bestimmen und sie unter einen einheitlichen Gesichtspunkt
bringen. Der Sinn also — und das ist so zu sagen das be-
herrschende Gesetz der sinnlichen Wahrnehmung — nimmt die
Formen der Dinge ohne die Materie auf. Dies wird dadurch
zustande gebracht, dals der jedesmalige Sinn von seinem Objekte
leidet, nicht aber insofern dasselbe eins und unteilbar ist, sondern
insofern es eben diese bestimmte Natur hat. 8. 337 Hier ist
die eigentliche Sache ganz iibergangen: die Aufnahme der Dinge
ohne die Materie. Dafs das Wahrnehmende vom Objekt leidet,
insofern letzteres eine bestimmte sensible Qualitdt hat, ist von
Ar. nur zur Bestimmung des formalen Objekts der Wahrnehmung
gesagt, soll aber nicht den Hergang der Wahrnehmung erklaren.
Dals uns hier die Auslegung Tr.s so ganz im Stich lalst, mochte
sich daraus erkldren, dafs er den Begriff von Materie und Form
nicht hat, wie wir schon oben bei der Frage vom Wesen der
Seele iiberhaupt und dem der Denkseele insbesondere gesehen
haben. Tr. fahrt fort: ,,Damit aber das Objekt in dieser Weise
einwirken konne, besteht ein gesetzméfsiges Verhdltnis zwischen
Objekt und Sinn, das nicht verriickt werden darf.“ Hiermit
wird auf eine nachfolgende Ausfilhrung des Ar. hingewiesen:
,Das Ubermafs des Sensibeln zerstort die Organe.“ Wir lesen
weiter : ,,Zu dieser Darlegung gehen die Auffassungen nur iiber
den einen Punkt auseinander, ob der Sinn, der die Formen ohne
die Materie aufnehme, ein Organ sei, so dals die Formen so zu
sagen auf korperlichem Wege in das Subjekt eintretend gedacht
werden, oder ob er eine Fihigkeit der Seele sei, die dem Geiste
das Bild der Dinge, sie gleichsam nachahmend, vorstelle. Fiir
jenes erkldren sich Simplicius und Themistius, fur dieses Alexander



Die Textauslegung des Aristoteles bei Thomas von Aquin ete. 2D

und Philoponus. Man kann zwar den ersteren den Einwurf
nicht machen, dals beim Geschmack und Gefiihl die Objekte
mit der Materie selbst in die Sinne so zu sagen eingehen. Denn
Ar. hat festgestellt, dals auch fiir diese Sinne es noch ein be-
sonderes Medium gibt. Aber trotzdem mufs uns die ganze
philosophische Auffassung, der unsere Stelle Worte leiht, ver-
bieten, die Wahrnehmung der Objekte dermalsen wieder dem
Stoffe zu iiberweisen, von dem sie eben freigesprochen werden
sollte. Dazu kommt, dafs erst im folgenden Paragraphen von
dem Sinnenorgan und zwar mit solchen Worten gehandelt wird,
dals man an dieser Stelle an dasselbe nicht denken kann.”
Durch diese Alternative wird u. E. die Frage nach der Imma-
terialitit der Wahrnehmung nicht aufgehellt, sondern verwirrt.
So weit wir die Alternative verstehen, liegt die Wahrheit zwischen
ihren beiden Gliedern in der Mitte und ist auch von Ar. deutlich
ausgesprochen: es ist freilich ein korperliches Subjekt, das Organ,
das wahrnimmt, aber vermoge einer mnicht korperlichen Kraft,
des sinnlichen Vermogens. Der Geist kommt hier nicht in
Betracht. Auch hier will uns als Grund der Unklarheit dies
erscheinen, dals das Verhaltnis von Leib und Seele nicht erfalst
1st: der Stoff ist nach Ar. sinnlich beseelt, und die Seele wird
vom Stoff unmittelbar getragen, wie bei den leblosen Stoffen die
sinnlichen Qualitdten, Farbe, Wéirme, von der Substanz. Sodann
bemerkt Tr. zu den Worten, sensus instrumentum est primum
illud: ,,Was soll dies mo@ror? Wenn hier von einem Ersten
die Rede, worin diese Fidhigkeit der Wahrnehmung sich offen-
bart, so scheint das stillschweigend auf den Geist zu gehen, der
der eigentliche Sitz dieser Féhigkeit ist.“ Hier, mochte uns
beinahe scheinen, werden immateriell und geistig verwechselt
werden. Die Wahrnehmung ist keine geistige Kraft — wie
hitten sie denn die Tiere? — aber eine immaterielle, weil der
unbeseelte Stoff ihrer unfdhig. Endlich sagt Tr. 5. 339 zu dem
Text: sie (die Wahrnehmungstihigkeit) ist also zwar dasselbe
mit ihm (dem Organ), ihr Sein aber ein anderes: ,Worte durch
Kiirze dunkel! Was ist dasselbe? womit? was heilst hier das
Sein?*“ Er bemerkt dann, dals zwei Auffassungen bestehen.
Nach der einen werde hier das Vermogen und das Sensible
gleich gesetzt, nach der andern das Organ und das Vermogen.
Er gibt dann der letztern Auffassung mit Recht den Vorzug,
erklirt aber wieder den Gedanken des Ar. in einer Weise, der
wir nicht beizupflichten vermogen: ,Die Fihigkeit der Wahr-
nehmung ist zwar mit diesem Organ des Sinnes und kann nicht
ohne dasselbe sein (¥0tt ovy zavrov), ihr innerster Grund und



26 Die Textauslegung des Aristoteles bei Thomas von Aquin etc.

Begriff aber (6 d” eivar) ist von dem kirperlichen Sinn (corporis
sensu) verschieden. Denn der wahrnehmende Sinn wiirde, wére
er von diesem nicht verschieden, zu einer Grofse; was seinem
Begriffe ganz fremd ist, da er ein gewisses Verhdltnis und Ver-
mogen ist.“ Aber Ar. sagt nicht: die Féahigkeit ist mit dem
Organ, sondern: die Fahigkeit ist mit dem Organ dasselbe. Eine
Unterscheidung ferner zwischen sensus corporis und sensus per-
cipiens kommt bei 1thm nicht vor.

e) Das abstrahierende Denken (3, 5). Jedes Erkennen,
geistiges wie sinnliches, entsteht dadurch, dafls das Objekt sich
in immaterieller Weise in dem Subjekt wiedererzeugt. Die
sinnliche Erkenntnis, iiber die wir so eben von Ar. und seinen
Auslegern einiges gehort, ist insofern vor der geistigen leichter
zu erkliren, als bei derselben der direkte zeugende Einfluls des
Objekts auf die Erkenntnis, die Abspiegelung so zu sagen des-
selben in ihr, geringern Schwierigkeiten unterliegt: wir haben
beiderseits ein Korperliches, auch auf seiten des Sinnes, das
Organ ndmlich, wenn auch die ihm innewohnende Wahrnehmungs-
kraft immer noch geheimnisvoll, ja bis zu einem gewissen Punkte
unerforschlich bleibt. - Bei dem Erkennen des menschlichen Ver-
standes aber haben wir auf jeder Seite ein Heterogenes: der
Verstand ist geistig, die Aulsendinge, von denen unser Denken
anhebt, sind korperlich und sinnlich, sinnlich sind auch die
Bilder der Phantasie, die dem Denken das unmittelbare materielle
Substrat liefern. Das Sinnliche kann aber anf das Geistige keine
direkte Einwirkung ausiiben: wie bleibt also unser Denken ein
objektives, und wodurch kommt es iiberhaupt zustande, welches
ist der erzeugende Faktor? Ar. beantwortet diese Frage in
seiner Lehre von dem intellectus agens, von dem Nus, der
die intellektive Seele zum Bilde aller Wesenheiten und aller
Beziehungen der Wesenheiten macht. Die Wesenheiten ndmlich,
wie sie in den Dingen sind, vermdgen aus sich den Begriff in
der Seele nicht zu erzeugen, sie existieren darin nur in korper-
licher Hiille, durch die sie nicht unmittelbar sichtbar fiir den
Greist hindurchscheinen. Wie der farbige Korper nach Ar. die
Farben auch im Dunkel an sich hat, aber um sie ins Auge zu
tragen, der Beleuchtung bedarf, so, sagt er, tragen auch die
Dinge die intelligible Wesenheit allezeit in sich, aber sie ist
nur mittelbar, nur dem Vermodgen nach intelligibel, und um
aktuell intelligibel zu werden, bedarf es einer aktiven Kraft des
Verstandes, die dem Lichte #hnlich ist und dem Lichte &hnlich
wirkt, nur noch iiber dasselbe hinausgehend, indem sie die
Wesenheiten aus potenziell intelligibeln zu aktuell intelligibeln



Die Textauslegung des Aristoteles bei Thomas von Aquinete. 27

macht, wihrend die Farben gewissermaflsen schon von sich aus
aktuell sensibel sind und das Licht nur die Aufgabe hat, ihnen
den Weg zum Auge zu bahnen, indem es das Medium durch-
sichtig macht. Die Thétigkeit, die hier dem Verstande zuge-
schrieben wird, pflegt mit dem Namen der Abstraktion bezeichnet
zu werden. Dies ist eben die Heraushebung der Wesenheit
aus der korperlichen Hiille der Dinge, in-denen sie auftritt, in
das Licht des Geistes und des Begriffes. Aristoteles hat iiber
diese ganze wichtige Lehre nur einige wenige, gleichsam hin-
geworfene Sédtze, so viel man aber sieht, scheint es ihm hier,
wie auch sonst oft, besonders darauf anzukommen, das Gemein-
same und Einheitliche in den Erscheinungen der Wirklichkeit,
hier der sinnlichen und geistigen Krkenntnis, hervorzuheben,
daher die Analogie mit dem Sehen und dem Lichte, durch die
man sich aber nicht zu weit fihren lassen darf. Das Wesent-
liche scheint zu sein, dafs die Objekte nicht direkt die intellek-
tuelle Erkenntnis erzeugen, wie die sinnliche, sondern dals der
Geeist, durch die Objekte angeregt, von sich aus in Thétigkeit
tritt, das Material, das ibhm die Sinne bieten, verarbeitet und
aus ihm die Verstandesbegriffe erhebt. So ist es denn gewisser-
mafsen der Geist selbst, der die intelligibeln Bilder sich vorhilt
und eindriickt. Wir sagen gewissermalsen, da es sich selbst-
verstdndlich nicht um zwei Subjekte handelt, um das vorhaltende
und das aufnehmende, sondern um den ecinen die Erkenntnis
suchenden und findenden Verstand; es werden aber die ein-
zelnen Stadien des Prozesses durch die aristotelische Darstellung
besser veranschaulicht. |

Wir haben mit dem Bisherigen zugleich die Auslegung von
St. Thomas wiedergegeben. Er sagt im grolsen Ganzen nicht
mehr und nicht weniger, als wir gesagt haben (man sehe Buch 3,
L. X). Nur was wir gegen die Uberspannung des Vergleiches
mit der sinnlichen Wahrnehmung und dem Lichte und daran
anschliefsend sagten, ist unsere Zuthat.

Was Trendelenburg betrifft, so befriedigt er auch hier nicht.
Seine Auslegung ist auffallend diirftig und, was schlimmer, nicht
frel von einem wesentlichen Fehler. Die eigentliche Erklarung
beschriankt sich bei ihm auf 4 Zeilen (8. 400). ,,Wie im ganzen
Bereich der Wirklichkeit der leidende Stoff von dem, was thétig
ist und schafft, verschieden ist, so ist es auch im Geiste der
thitige und der leidende Verstand, letzterer ist verginglich und
mit den iibrigen Vermogen des Leibes und der Seele verschlungen,
ersterer ist trennbar und unsterblich. — Wir haben hier den
schweren und alles verwirrenden Irrtum, dafs der Verstand in



28  Die Textauslegung des Aristoteles bei Thomas von Aquin etc.

Moglichkeit, das eigentliche aufnehmende Subjekt der intellek-
tuellen Erkenntnis, mit dem intellectus passibilis, dem von Ar.
am Schlufs des Kap. genannten »ot¥g ma¥nrixdg, verwechselt
wird. Der letztere ist ndmlich in dem wahren Sinne des Ar.
nichts weiter als ein sinnliches Vermdgen, mag er nun damit,
was am wahrscheinlichsten, die Phantasie meinen oder sonst
einen Teil der sensitiven Seele. Nachdem namlich Ar. gegen
Ende des K. dem ganzen geistigen Teil der Seele, dem auf-
nehmenden und dem thatigen Verstand, die Unsterblichkeit zu-
gesprochen, beschrinkt er letztere wieder, indem er sagt, wir
hitten im andern Leben keine Erinnerung wegen der Sterblich-
keit des intellectus passibilis, ohne den der Verstand nichts
denken kénne. Av. ldfst ndmlich die Fortdauer der ganzen Seele,
auch den sinnlichen Kriften nach, nirgendwo zu, und dies, wie
wir vermutungsweise hier aussprechen wollen, wohl darum, weil
er von der Auferstehung nichts weils und so fiir die sinnlichen
Krifte im Jenseits keine Verwendung hat.

Wir wollen hiermit diese Reihe der Proben aus der tho-
mistischen Auslegung schliefsen. Dieselben zeigen uns den Aqui-
naten dem gefeierten Ausleger der neueren Zeit entschieden
iiberlegen. Trendelenburg ist, wie Torstrik (S. III in der Text-
ausgabe) noch vor 20 Jahren mit Recht bemerken konunte, der-
jenige, der alle neueren Aristotelesforscher zu Dank verpflichtete,
derart dafs sie das Beste, was sie von Arist. verstanden, aus
den Vorlesungen oder Biichern dieses Mannes hatten. Wir haben
nun zwar, durch die Schranken unserer Aufgabe gendtigt, nur
wenige Beispiele zur Vergleichung der beiderseitigen Exegese
gebracht. Wir hatten sie aber leicht vermehren konnen und
ein dhnliches Ergebnis gefunden. Und wenn wir nun glauben
versichern zu konnen, dafs andere neuere Ausleger noch viel
weniger zu ihrem Vorteil mit Thomas v. A. in Parallele gebracht
werden wiirden, so diirfen wir wohl das Urteil wagen: St. Thomas
braucht, was die philosophische Ausdeutung der aristotelischen
(redanken angeht, auch den Vergleich mit den neuesten Leistungen
keineswegs zu scheuen.

Wir miissen nun aber, und hiermit schreiten wir zur kurzen
Erledigung des noch iibrigen Teils unserer Aufgabe, auf eine
Bemerkung zurtickkommen, die wir schon oben gemacht haben.
In philologischer Beziehung zeigte sich uns Thomas bei dem
Kapitel von dem Vorgang der sinnlichen Wahrnehmung mnicht
ganz einwandsfrei, und wir &dulserten uns dahin, dafs noch an
andern Stellen die Anforderungen der philologischen Genauigkeit
bel 1hm nicht vollstindig zu ihrem Rechte kdmen. Suchen wir



Die 'Iexta.uslegung des Aristoteles bei Thomas von Aquin etc. 29

uns kurz dariiber zu erkliren! Bestimmen wir, wie weit diese
Méngel gehen, und wie weit sie in die sachliche Auslegung ihre
Schatten werfen!

Auf Grund des Eindruckes, den wir von einer eingehenden
Beschiftigung namentlich mit dem Kommentar zur Psychologie
gewonnen haben, glauben wir das folgende Urteil abgeben zu
diirfen.  Zunéchst ist unleugbar, dals Thomas auch in Auslegung
des unmittelbaren Sinnes der einzelnen Worte und Sétze hochst
beachtenswert bleibt und auch jetzt noch von der Erklarung mit
Nutzen wird zu Rate gezogen werden. Ja, was er hier durch-
gehends bietet, ist in Anbetracht seiner mangelhaften Hilfsmittel
der Bewunderung wert. Sodann haben die Fehler, die immerhin
im einzelnen, wenn auch nicht blofs vereinzelt, vorkommen, nicht
oft die Folge, dals die sachliche Auslegung bemerkenswerten
Schaden erfahrt, und wir beschrinken dies nicht auf eminent
philosophische Partieen. Vielmehr auch da, wo es sich z. B.
nm naturwissenschaftliche Fragen oder um die Auffassung der
fritheren Philosophen handelt, bewéhrt sich der Genius unseres
Interpreten. Um uns endlich iiber die vorkommenden Fehler
selbst auszusprechen, so sind diese meistens eine unmittelbare
I‘olge der gebrauchten Ubersetzung, sei es ihrer direkten Fehler,
sel es der Unvollkommenheiten, die mit jeder Ubelsetzung not-
wendig verbunden ist. Zum Tell sind sie auch nur eine mittel-
bare Folge der Ubersetzung. St. Thomas neigt dazu, mehr dem
philosophischen Zusammenhang der Dinge als der sprachlichen
Beschaffenheit des Textes nachzugehen. Das Feinere in den
ngentumhchkelten von Stil und Manier des Ar. scheint ihm
eben in den Ubersetzungen nicht ganz klar und urspriinglich
entgegengetreten zu sein, so dafs ihm ein bedeutendes Hilfsmittel
zur Feststellung des Wortsinns entgehen mufste. Auch ndtigte
"die vorhegende mangelhafte Ubersetzung von Fall zu Fall dazu,
es mit dem in ihr sich darstellenden Text beziiglich des W()rt—
lauts nicht so genau zu nehmen, so dals Thomas leicht ungiinstig
von der Précision des aristotelischen Stils denken konnte und
stellenweise weniger Riicksicht auf den Wortlaut nahm, als der
Erkldrung frommte.

Wir glauben den ganzen Sachverhalt nicht besser veran-
schaulichen zu konnen als durch Vorlegung einer grélseren
zusammenhéngenden Probe, in der sich sowohl die Mingel als
die Vorziige der speziellen Textauslegung bei Thomas wieder-
finden, und wo auch wieder reichliche Gelegenheit zur Vergleichung
mit der neueren Textauslegung geboten wird. Wir wihlen die
Auslegung zu einem lidngeren Abschnitt aus dem 4. Kap. des



30  Die Textauslegung des Aristoteles bei Thomas von Aquin ete.

1. Buches und setzen zuerst den aristotelischen Text selbst in
eigener Ubersetzung her.!

,,Bs ist aber auch noch eine andere Meinung iiber die Seele
iiberliefert, die einerseits vielen so annehmbar wie eine der
genannten erscheint, und andererseits wie zum Verdikt schon
gegeniiber den Griinden aus der allgemeinen Naturphilosophie
Rechenschaft gegeben hat: sie soll eine Art Harmonie sein. Denn
einmal sei die Harmonie eine Mischung und Zusammensetzung
von Entgegengesetztem, und sodann bestehe der Korper aus
Entgegengesetztem. Indessen ist doch die Harmonie ein Ver-
héltnis des Gemischten, oder es ist die Zusammensetzung, die
Seele aber kann keines von beiden sein. Ferner liegt das Be-
wegen nicht im Vermdgen der Harmonie, der Seele aber schreiben
alle dasselbe so zu sagen am meisten zu. Auch palst es besser,
mit Beziehung auf die Gesundheit und iiberhaupt auf korperliche
Vorziige von Harmonie zu reden als mit Beziehung auf die
Seele. Ganz einleuchtend wird dies, wenn man den Versuch
machte, die Zustdnde und Thitigkeiten der Seele auf je eine
Harmonie zuriickzufithren. Denn schwer wire es, sie einander
anzupassen. Ferner konnen wir von Harmonie in einer zwei-
fachen Hinsicht sprechen, im eigentlichsten Sinne bei bewegten
und feststehenden Grofsen in Hinsicht auf ihre Zusammensetzung,
wenn sie so zusammenpassen, dals sie nichts Gleichartiges zwischen
sich zulassen, im Anschlufs hieran sodann mit Bezug auf das
Verhiltnis der gemischten Koérper. In keiner von beiden Hin-
sichten ist es nun verniinftig, mit der Zusammensetzung der
Korperteile aber ist man nur zu bald fertig. Es gibt viele und
verschiedene Zusammensetzungen der Teile: wovon oder wie
soll man denn nun annehmen, dals der Verstand, oder auch dals
der wahrnehmende und begehrende Teil die Zusammensetzung
ist? In gleicher Weise ist es aber auch absurd, dals die Seele
das Mischungsverhéltnis sein soll. Denn es findet sich nicht
dasselbe Verhiltnis in der Mischung der Elemente beim Fleisch
und bei den Knochen. Ks wiirde sich demnach als Folge er-
geben, dals man viele Seelen bekdme, und iiberdies in allem
Korperlichen, wofern alles aus den gemischten Elementen besteht
und das Verhéltnis der Mischung Harmonie und Seele ist. Diese
Frage konnte man aber auch dem Empedokles stellen. Denn
er sagt, dafs jedes der beiden genannten ein gewisses Verhdltnis
zum Grunde hat. Ist nun das Verhéltnis die Seele, oder kommt
diese vielmehr als solche, die etwas anderes ist, in die Glieder?

t Anfang des 4. K.



Die Textauslegung des Aristoteles bei Thomas von Aquin etc. 31

Ferner, ist die Freundschaft die Ursache einer jeden Mischung
wie immer, oder der nach bestimmfem Verhaltnis? Und die
genannte, ist sie das Verhdltnis oder noch etwas aufser ihm ?*

Thomas legt diese Stelle in folgender Weise aus (9. Lekt.).
Eine Meinung, die berechtigte Griinde zu haben scheint (wedavy
moAlolg — das molloig neutral und als dat. instr. gefafst), und
nicht blofs in 1hrer Besonderheit, sondern auch scheinbar gestiitzs
quantum ad id quod commune est (die antigua hat: in iis qui
in commune fiunt sermonibus, und hier fillt uns zum erstenmal
eine grifsere Dlvergenz zwischen ihr und dem Text von Thomas
auf; auch hat sie in Uberemstlmmung mit der neueren Auf-
fassung, s. Trdbrg. 215 f., Adyove dicmep e0dVvag dedwxvic
im Sinne von verurteilt wiedergegeben, wihrend Thomas Rede-
stehen im Sinne von sich wirklich rechtfertigen nimmt und aus-
nahmsweise den Zusatz @gmep ¢09vvag ganz iibergeht). Diese
Deutung auf die allgemeinen Sétze iber die Ursachen und
Griinde der Dinge scheint besser als alle neueren z. B. die von
Tr. 216 sermonibus in vulgus noti, oder die von Torstrik 8. 123
eae disputationes,- quales homines elegantiores instituere solent;
nur neigen wir mehr zu der Apnahme, dals es heilst, jene
Meinung findet darin ihre Widerlegung, als dals es heifsen soll,
sie findet ihre Bestdtigung. Wo dann der erste Einwand gegen
die Harmonie steht, deutet Thomas so: die Harmonie, ob die
der Zusammensetzung ob der Mischung, wire ein Accidenz, die
Seele aber ist auch nach den Anwilten jener Meinung Substanz.
Auch Trendelenburg hat hier richtig gesehen, dafs Ar. abgerissen
und unvollstdndig spricht, wihrend Bonitz, Hermes VII. 430,
annehmend, es konne nur eine Skizze eines nachfolgenden Be-
weises sein, hier Verwirrung findet und kritische Bedenken
aulsert. Nur scheint Trendelenburg insofern ungenau zu sein,
als er hier eine Bezugnahme auf den objektiven Charakter der
Seele als Substanz findet. Derselbe kann hier von Ar. noch
nicht vorausgesetzt werden. Richtiger sagt Thomas: isti enim
accipiunt animam ut substantiam quamdam. Es ist also nach
ihm ein argumentum ad hominem. Inwiefern sich freilich sagen
lasse, dafs die Gegner die Seele als Substanz fassen, ist bei
Thomas nicht ganz sicher, oder doch fiir uns nicht ganz ver-
stindlich nachgewiesen. Kr setzt den Empedokles unter die
Vertreter jener Meinung, der freilich vorher bei Ar. behauptet
hat, die Seele sei aus allen Elementen gemischt.

Sodann schreitet die Auslegung der EKinwidnde bei Thomas
gliicklich voran, bis sie zu der Stelle kommt 408 a 10, 7 d&
0Vrde6ic ThY TOG cdparog uspdv Aiav svegéractog, die wir



32 Die Textauslegung des Aristoteles bei Thomas von Aquin etc.

iibersetzt haben: mit der Zusammensetzung der Korperteile ist
man nur zu bald fertig. Da aber Ar. wortlich sagt: die Zu-
sammensetzung der Korperteile ist nur zu leicht erforscht, so
versteht Thomas nicht, dals die Ansicht von der Zusammen-
setzung gemeint ist, sondern deutet: die Zusammenordnung der
Korperteile ist klar, wie wir aber daraus die Ordnung der
Seelenteile ableiten sollen, ist unklar.

Wo es heilst: man bekdme viele Seelen und iiberdies in
allem Korperlichen, scheint uns Thomas im Gegensatz zu Tren-
delenburg richtig gedeutet zu haben: in allem Korperlichen,
nicht im ganzen Korper, richtig, wegen des Grundes bei Arist.,
wofern alles ete., richtig sodann, weil es matt wire zu sagen:
das DBelebte hétte viele Seelen und im ganzen Korper; hat es
denn die Seele, die eine, nicht auch so im ganzen Korper? Und
wozu dann das T& — xai: ovuBieeTar ovv mollag TE Yuyog Eyew,
xal xate may to 6due — sowohl viele Seelen, als auch im
ganzen Korper? Wenn in einem Subjekt viele Seelen sind, ist
dies, dals sie im ganzen Korper sind, nichts Neues, wohl aber
dies ist zweierlei: Viele Seelen in einem und Seele in allem.

Die KEinfiihrung des Empedokles scheint von Thomas in
Bezug auf das Sprachliche nicht genau verstanden worden zu
sein. Ar. hat: &maurijoste & dv tig TodTo ye xal mag Eume-
doxAéovg: es mochte aber einer dies wenigstens auch den Empe-
dokles fragen. Diese Fassung, mdge man nun ,dies” auf das
Vorhergehende oder auf das Folgende beziehen, legt nahe, dafls
Empedokles nicht direkt als Anhéinger der Harmonie gedacht
werden soll, sondern dals sich blofs seine Lehre von Freund-
schaft und Mischungsproportion mit jener Lehre von der Har-
monie beriihrt. Thomas aber nimmt die Sache so, als ob bisher
gegen die Verfasser der Harmonie im allgemeinen gehandelt
worden, und nun Empedokles im besondern seine Widerlegung
finden solle. Die mangelhafte lat. Wiedergabe, wo das y& und
das xai vielleicht nicht ganz zum Rechte kam, mag daran schuld
gewesen sein. Dann aber leitet Thomas die Erklirung des
Folgenden treffend mit den Worten ein: Ar. ponit contra eum
tres rationes, quas non deducit. Empedokles wulste namlich
aus den eigenen Pridmissen nicht die Folgerungen zu ziehen.
Darum hélt ihm Ar. die drei Fragen vor, deren Beantwortuung
ihn von seinem Irrtum hétte iiberzeugen miissen. Er selbst
aber verschméht es, die naheliegende Antwort zu geben. Thomas,
seiner Pflicht als Kommentator gehorchend, fithrt die Folgerungen
aus. Auch hier, um das zum Schlufs zu sagen, versteht Bonitz
S.433 den wahren Sachverhalt nicht, leugnet, dals hier Schwierig-



Die Textauslegung des Aristoteles bei Thomas von Aquin etc. 933

keiten gegen Empedokles angedeutet seien, und findet dieser
Art in dem Text neue Griinde, um kritische Zweifel zu erheben
und auf Konjekturen zu sinnen.

Wir beschliefsen hiermit die gegenwértige Abhandlung. Sie
ergibt, dals St. Thomas als Kommentator des Ar., was die philo-
sophische Seite der Auslegung betrifft, auch jetzt noch uniiber-
troffen dasteht, in Hinsicht auf das Kinzelne aber, auf den
unmittelbaren Sinn und Zusammenhang der Séitze und Worter,
da wo philologische Kenntnisse und Hilfsmittel das Richtige
zeigen wiirden, nicht selten fehlt. Ks wire darum eben so
verkehrt, ihn fir die Erkldrung unbenutzt zu lassen, als in der
Benutzung auf die Vorsicht zu vergessen. Vor wie vielen Fehl-
griffen die neuere Exegese behiitet worden wére, hitte sie sich
gewiirdigt, auf die thomistischen Kommentare Riicksicht zu nehmen,
haben wir an Trendelenburg gesehen. Er erkldrt in der Vorrede
zu seinem Kommentar (S. XXI) selbst, dals er absichtlich die
mittelalterlichen Arbeiten von der Benutzung ausgeschlossen habe.
Aber wie viel gliicklicher wire seine Interpretation gewesen,
hatte sie auch nur von weitem so sorgfiltiz wie die alten
griechischen den mittelalterlichen Kommentator, Thomas v. A,
beriicksichtigt! Wir sagen iibrigens nicht, dals uns die Leistungen
des Aquinaten der eigenen Mithe und Arbeit iiberheben. Unsere
eigene Untersuchung hat uns ja schon ein weites Feld vor Augen
gefithrt, auf dem der Arbeit noch reiche Ernte winkt! Aber
das sagen wir, dafs der Wert jener Arbeiten, jener Reihe von
Folianten, worin der Meister aus alten, lingst vergangenen Jahr-
hunderten uns den Arist. aufschlielst, noch viel allgemeiner an-
erkannt und die Arbeit selbst entsprechend verwertet werden
muls, wenn es bel uns mit dem Verstdndnis des Ar. besser
werden soll. Aber wie traurig muls es iiberhaupt in philo-
sophischer Beziehung bei uns aussehen, an welcher Not und
Aushungerung von echtem menschlichen Wissen miissen die
Geister leiden, wenn wir sehen, dals die Besten, unbefriedigt
von den einheimischen modernen Systemen, sich zu Aristoteles
flichten — und auch an diesem anerkannten Born der Wissen-
schaft gleichsam leer ausgehen!

Jahrbuch fiir Philosophie ete. IX. 3



	Die Textauslegung des Aristoteles bei Thomas von Aquin und bei den Neueren

