
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 9 (1895)

Artikel: Die Textauslegung des Aristoteles bei Thomas von Aquin und bei den
Neueren

Autor: Rolfes, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761773

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761773
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIP] TP]XTAUSLEGUNGr DES ARISTOTELES BEI
THOMAS YON AQU1N UND BEI DEN NEUEREN.

Von Dr. E. ROLFES.

Der Gegenstand, den wir im folgenden zu behandeln
versuchen, hat eine den unmittelbaren Vorwurf überragende
Bedeutung. Die Frage, welcher Wert den Aristoteleskommentaren
des hl. Thomas auch noch heute gegenüber einer vielfach
abweichenden Auslegung zukomme, böte zwar, da es sich um eine
so wichtige Hilfsquelle zur Erklärung des Aristoteles handelt,
für sich allein schon genügsames Interesse. Indessen hängt
gleichzeitig von dieser Frage oder bestimmter von dem Urteil
über die Zuverlässigkeit und Sinngemäfsheit der thomistischen
Textauslegung die weitere Entscheidung ab, ob die Philosophie
des hl. Thomas als echte Fortbildung der aristotelischen
anzuerkennen ist oder nicht. Denn der Aquinate will mit dem
Lehrgebäude, das er selber aufgerichtet hat, durchgehends ..nur auf
dem Grunde, den der weise Grieche gelegt, weiter baueD. Nun
ist aber wieder die Frage nach der Berechtigung dieses
Anspruches unseres Erachtens von der allergrößten Tragweite.
Aristoteles ist der Vertreter der antiken, Thomas, was man auch
sagen möge, der Vertreter der christlichen Weisheit; beide waren,
die Lehrer der Jahrhunderte, und so ständen wir, wenn die
Harmonie ihrer beiderseitigen Systeme sich bestätigen sollte,
vor einer fortlaufenden Entwiclcelung des philosophischen Denkens,
die mit der Blütezeit der altklassischen Bildung begann und sich
bis in den Anfang der neueren Zeit fortsetzte. Wer sieht aber
nicht, welche Auktorität einer Wissenschaft erwachsen müfste,
die so das Siegel der Zeiten trüge! ;

Wenn wir bei solchem bedeutungsvollen Zusammenhäng es

unternehmen, die bezeichnete kommentatorische Thätigkeit des

Aquinaten, sei es nach dem Malsstabe sei es im Vergleich mit.
der modernen Textauslegung des Aristoteles, zu werten, und
dabei für den mittelalterliehen Ausleger auf ein günstiges
Ergebnis hoffen, so könnte immerhin diese Erwartung leicht
Befremden erwecken. In unsern Tagen hat das Studium der klassischen

Sprachen, die Textkritik, die Erforschung der Handschriften,
dies alles namentlich auch im Dienst der Aristotelesforschung,
einen sehr hohen Aufschwung genommen. Thomas seinerseits

Jahrbuch für Philosophie etc. IX. 1



2 Die Textauslegung des Aristoteles bei Thomas von Aquin etc.

soll vorgeblich des Griechischen unkundig gewesen sein. Er hat
jedenfalls seine Kommentare zu Aristoteles, wie ein Blick in
dieselben zeigt, nach einer lateinischen Übersetzung gefertigt,
und diese soll, wie viele behaupten, nur eine sekundäre, nicht
unmittelbar aus dem Griechischen geflossene Version sein. Wie
wäre er da, möchte man fragen, auch nur in der Lage gewesen,
als Interpret des Aristoteles halbwegs befriedigende Ergebnisse
an den Tag zu fördern?

Indessen lassen sich gegen solche Besorgnisse andere
vorläufige Erwägungen geltend machen, die ihnen wieder einen Teil
ihres Gewichtes entziehen. Bei der Auslegung eines Denkers
wie Aristoteles kommt es vor allem auf die Ebenbürtigkeit oder
Verwandtschaft des Geistes an. St. Augustin erzählt in seinen
Bekenntnissen, wie er, noch ein junger Mann von zwanzig Jahren,
auf eine Schrift des Aristoteles stiefs — es waren die
Kategorieen —, sie las und ohne jede Beihilfe verstand.1 So möchte
denn auch Thomas von Aquin, jedenfalls einer der gröfsten
Denker, die je gelebt, von vornherein als Dolmetsch des
Aristoteles ein gutes Vorurteil beanspruchen dürfen. Dazu kommt
der Umfang der kommentatoriscben Thätigkeit, die er dem Sta-
giriten gewidmet hat. Kach der Venetianer (1592) sowie
Antwerpener (1612) Gesamtausgabe seiner Werke füllen die
Kommentare zu Aristoteles nicht weniger als fünf grofse Eoliobände.
Sicher ist aber derjenige, der das Ganze erforscht hat, am ersten
auch zum Verständnis des Einzelnen befähigt, und das mufs bei
einem so streng einheitlichen System wie dem aristotelischen
ganz besondere Geltung haben. Auch sei schon hier vorgreifend
bemerkt, dafs in Bezug auf Text und Übersetzung, worauf die
thomistischen Kommentare beruhen, die Dinge nicht so ungünstig
liegen, wie man lange angenommen hat. Wir werden sehen,
dafs dem Aquinaten für alle seine Kommentare ohne Ausnahme

1 St. Aug. conff. 4, 16. Die Stelle ist zu interessant, als dafs wir
uns nicht gestatten sollten, sie hier dem Wortlaute nach wiederzugeben:
Et quid mihi proderat, quod annos natus ferme viginti, cum in rnanus
meas venissent Aristotelica quaedam, quas adpellant decern categorias —
quarum nomine cum eas rhetor Carthaginensis magister meus buccis
typho crepantibus commemoraret et alii qui docti habebantur, tanquam
in nescio quid magnum et divinum suspensus inhiabam —, legi eas solus
et intellexi. Quas cum contulissem cum eis, qui se dicebant vix eas
magistris eruditissimis non loquentibus tantum sed multa in pulvere depin-
gentibus intellexisse nihil inde aliud mihi dicere potuerunt, quam ego
solus apud me ipsum cognoveram. — Es ist uns nicht unbekannt, dafs
die Echtheit der Kategorieen angezweifelt wird. Dennoch behält unser
Beispiel seinen Wert, da die Kategorieen jedenfalls im Geiste und nach
Vorlagen des Arist. geschrieben sind.



Die Textauslegung des Aristoteles bei Thomas von Aquin etc. 3

Übertragungen direkt aus dem Griechischen als Vorlage dienten,
und dafs er auch selbst des Griechischen nicht ganz
unkundig war.

Wir wollen also unserseits in die nähere Prüfung der
Frage eintreten und zuerst, gleichsam um eine breitere Grundlage

des Urteils zu gewinnen, zwei Vorfragen, von denen der
Wert jener Kommentare mitbedingt ist, erledigen. Die eine
Frage wurde schon so eben gestreift und bezieht sich auf den
den Kommentaren zu Grunde liegenden Text, bestimmter auf
die von Thomas benutzten Übersetzungen. Die Eigentümlichkeiten
des aristotelischen Stils, die Wortkargheit, die Fülle und der
Wechsel der Gedanken, die Freiheit im Ausdruck, der am
erforderlichen Ort wieder grofse Feinheit und Schärfe gegenübersteht,

alles dies bereitet der Übertragung besondere Schwierigkeiten,

und nirgendwo mehr als bei Aristoteles müfste der
ursprüngliche Sinn zunehmend verdunkelt werden, je mangelhafter

und weniger unmittelbar die Übertragung wäre. Es ist
darum von Wichtigkeit, hier das Richtige festzustellen oder doch
an den wahren Sachverhalt von neuem zu erinnern. Die zweite
Vorfrage bezieht sich auf die Form und den Inhalt der thomi-
stischen Kommentare. Eine kurze Aussprache über die
angewandte Methode und den Umfang der verfolgten Aufgabe wird
von vornherein der Erwartung, die wir auf die Leistung unseres
Interpreten setzen dürfen, einen gewissen Anhalt geben. Weil
aber die eigentliche Entscheidung über den Wert des Werkes
nur von ihm selbst abhangen kann, so folgt auf jene beiden
Vorfragen als eigentlicher Gegenstand und Kernpunkt unserer Arbeit
eine Prüfung der thomistischen Auslegung selbst, indem wir
untersuchen, inwieweit dieselbe dem heutigen Standpunkte der
Wissensehaft in philosophischer und philologischer Beziehung
entspricht. Es versteht sich von selbst, dafs wir hier nicht die
gesamten kommentatorischen Arbeiten des Aquinaten in Betracht
nehmen können, sondern eine geeignete Auswahl zu treffen haben.
Das Nähere hierüber weitet unten!

Welcher Text liegt also der thomistischen Interpretation
des Aristoteles zu Grunde? Wir haben die Antwort schon oben
angezeigt. Thomas ist unter allen Kommentatoren des XIII.
Jahrhunderts der erste, der in allen von ihm interpretierten
Schriften des Aristoteles einen unmittelbar aus dem Griechischen
übertragenen Text vor sich hatte.

Es ist besonders das Verdienst eines französischen Gelehrten,
Amable Jourdain, diesen Thatbestand zur Anerkennung gebracht

1*



4 Die Textauslegung des Aristoteles bei Thomas von Aquin etc.

zu haben. Nachdem seit den Zeiten des Humanismus die
Behauptung von einer syrisch-arabisch-lateinischen Übersetzung, die
Thomas vorgelegen habe, allgemein wie ein Dogma festgehalten
und noch von Buhle,1 wahrscheinlich um seine wegwerfende
Kritik über diese Kommentare zu stützen, wiederholt worden
war, hat der genannte früh verstorbene Orientalist nach den
Regeln der strengsten Forschung das Gegenteil bewiesen. Aus
authentischen Zeugnissen der Geschichtsschreiber, aus der
selbständigen Prüfung des von Thomas interpretierten lateinischen
Textes, aus dessen Yergleichung mit den arabisch-lateinischen
Versionen, wie dieselben zum Teil noch von Albert dem Grofsen
benutzt worden waren, führt er einen Beweis, dem die spätere
Kritik einstimmig beigepflichtet hat.2

- Jourdain hat auch zur Entstehung der griechisch-lateinischen
Aristotelesübersetzungen manche Daten gesammelt. Die
kirchlichen Gelehrten wollten den fehlerhaften Übersetzungen aus
dem Arabischen, die seit dem Beginn des 13. Jahrhunderts von
dem maurischen Spanien aus im christlichen Abendland
Verbreitung gefunden hatten, einen kritisch genauen und sorgfältig
übersetzten Text entgegenstellen. Es geschah das, teils um dem
Mifsbrauch zu wehren, den die arabischen Philosophen mit
Aristoteles trieben, um mit seinem Ansehen ihre fatalistischen,
materialistischen und pantheistischen Lehren zu stützen, teils
auch darum, weil man ehristlicherseits der Überzeugung war,
dafs die Vernünftigkeit des Glaubens, eine weitgehende
Übereinstimmung zwischen den Ergebnissen der vernünftigen
Forschung und den Sätzen der natürlichen Religion, am wirksamsten
auf dem Boden der aristotelischen Philosophie sich geltend machen

1 Im ersten Bande seiner unvollendet gebliebenen Ausgabe des
Aristoteles S. 346: Usus quoque est Thomas, ut iam monui, versione librorum
Aristotelis Latina ex Hebraico facta. Man vergleiche zum Verständnis
des Ausdrucks hebräisch 8. 323: Is (sc. Averroes) Aristotelis libros in
Arabicum sermonem (non e Graeco, sed ex Syriaco) denuo transtulit, et
plerosque triplici commentario instruxit Et ex hac Hebraica
versione fluxerunt illae barbarae et incomtae Latinae, quibus Scholastici
doctores usi sunt, priusquam textus Aristotelis graecus repertus esset.
Das Urteil von Buhle über die Kommentare des Aquinaten ebendaselbst
S. 346: De commentariis hisce Thomae, eorumque pretio et virtute vix
in Universum iudicari potest; quis enim eos hodie accurate perlegere
sustineat? Equidem eos in singulis tantum locis consului et inveni non-
nunquam praeclare et acute dicta, haec ipsa tarnen plerumque aut a Graeco
quodam interprète aut ab Averroe mutuata, multo saepius vero, imprimis
ubi Thomas proprio ingenio induisit, absurda et futilia.

2 In dem 1819 zu Paris erschienenen Buche: Recherches critiques
sur l'âge et l'origine des traductions latines d'Aristote. Durch Ad. Stahr
ins Deutsche übertragen. Halle, 1831.



Die Textauslegung des Aristoteles bei Thomas von Aquin etc. 5

lasse. Es waren aber besonders die Mönche des neu gestifteten
Ordens der Dominikaner, die sich um die Herstellung von
griechisch-lateinischen Übersetzungen des Aristoteles Verdienste
erwarben. Die so eben am Anfang des Jahrhunderts erfolgte
Gründung des lateinischen Kaisertums in Konstantinopel hatte
eine rege Verbindung mit Griechenland und die Erschliefsung
seiner litterarischen Schätze zur Folge. Überdies hatte der
Orden in Griechenland, Kleinasien, Syrien zahlreiche
Niederlassungen. So waren die bisher dem Abendland mit Ausnahme
der logischen Schriften fast unbekannt gewesenen Originalien des
Aristoteles leicht zu beschaffen. An sprachkundigen Mitgliedern
fehlte es dem Orden nicht, und solche waren es wohl
hauptsächlich, die die von Thomas benutzten Übersetzungen verfafst
haben. Die Geschichte nennt uns auch die Namen mehrerer
Männer, die, zum Teil auf Anregung ihres Ordensgenossen Thomas
v. Aquin, Übersetzungen veranstaltet haben, so Robert, Bischof
von Lincoln, Boëthius von Dacien, Heinrich von Brabant, Thomas
von Oantipré. Besonders aber wird Wilhelm von Mörbeka,1
später Erzbischof von Korinth, als derjenige bezeichnet, der
sozusagen den ganzen Aristoteles auf Veranlassung des hl. Thomas
übersetzt habe. Von ihm berichtet die Chronik von Staindel
(bei Ofele: Script, rerum Boic. I. p. 510) Wilhelmus Brabantinus
Corinthiensis, Ord. Fratr. Praed. rogatu Thomae de Aquino
omnes libros Aristotelis naturalis et moralis philosophiae et rneta-
physicae de graeco in latinum verbum de verbo transtulit, quibus
nunc utimur. Tempore enim Alberti magni vetus translatio
habebatur.

Dieses ist im allgemeinen bezüglich des von St. Thomas
benutzten Textes der verbürgte Stand der Dinge. Man würde
aber, und es ist wichtig, dies zu bemerken, über die Beschaffenheit

jener Ubersetzungen leicht eine einseitige Vorstellung
bekommen, wenn man sich dieselbe ausschliefslich nach diesen
Daten zurecht machen wollte. Ein näherer Einblick in den Text,
wie er uns in den Kommentaren begegnet, zeigt nämlich, dafs
derselbe hin und wieder nicht frei von bedeutenden Mängeln ist;
man kann sich des Eindrucks nicht erwehren, dafs die auf
Thomas' Veranlassung verfafsten Versionen ihm entweder noch
nicht bei allen Kommentaren vorgelegen haben, oder dafs er sie
nicht genügend fand, um nach ihnen allein sich über den
wirklichen Text des Philosophen zu entscheiden, oder dafs er bei

3 Morbeck, ein kleiner Ort in Flandern, zwischen Gent und Axel
gelegen.



6 Die Textauslegung des Aristoteles bei Thomas von Aquin etc.

einzelnen Kommentaren, aufser einer altern griechisch-lateinischen
Version keine förmliche neue, sondern nur eine Sammlung der
in der Ubersetzung vom Original abweichenden Stellen vor sich
hatte. Auch der Wahrnehmung Jourdains ist diese Sachlage
nicht entgangen. Darum spricht er sich, wo er von der
ausnahmslosen Benutzung griechisch - lateinischer Versionen seitens
des hl. Thomas redet,1 über die nähere Beschaffenheit dieser
Versionen mit einer gewissen Zurückhaltung aus. „St. Thomas,
sind seine Worte, hat nur unmittelbar aus. dem Griechischen
gezogene Übersetzungen gebraucht, sei es, dafs er sie neu
hat anfertigen lassen, sei es, dafs er sich Kollationen
alter Übersetzungen mit dem Original verschafft hat
und so in den Besitz von Varianten kam."

Um unsern Lesern wenigstens einigermafsen einen Begriff
von dem Sachverhalt zu geben, wollen wir den Text des einen
oder andern Kommentars einer kleinen Musterung unterziehen.
In dem Kommentar zur Metaphysik sehen wir unsern Interpreten
auf Grund einer Übersetzung arbeiten, die ihn wegen ihrer
Mangelhaftigkeit zwaDg, oft und oft den Wortlaut einer andern,
zweiten oder auch dritten Version zu Hilfe zu nehmen. Nehmen
wir einige Beispiele! In der ersten Lektion zum ersten Buch
finden wir verschiedene Versionen der Stelle 981a26 mg xarà to
dôévai uällov axolov&ovöav tr/v oocplav jtäöiv. Wir
übersetzen die Stelle: gleich alsob dieWeisheit allen je nach demWissen
mehr oder minder eignete. Der hl. Thomas hat in seiner
Version: tanquam magis sit scire sapientiam sequentem omnia, als
ob vorwiegend die Weisheit wüfste, als welche alles (das
allgemeine) umfafst, und führt als zweiten Text an : tanquam magis
secundum scire sapientia omnia sequente (wo die neutrale
Fassung des jiàoiv den Unterschied von unserer Übersetzung
begründet); endlich als dritteVersion: tanquam secundum illud quod
est scire magis omnes sequantur sapientiam, die dem Sinne nach

ganz mit der richtigen Übersetzung übereinstimmt, nur dafs die
Umstellung sapientiam sequuntur scientes statt sapientia sequitur
scientes steht. Ein zweites Beispiel! Für ôia(psQOvra 981bl6
hat die Übersetzung von Thomas distinguentem; ein anderer Text,
den er anführt, lautet richtig diflferentem. Drittens ebendaselbst
Z. 23 ioxôlaOav. Die Übersetzung des hl. Thomas hat das
widersinnige studuerunt. Ein zweiter Text, den er anführt, hat das

richtige vacabant. Hier- sei übrigens bemerkt, dafs der Wortlaut
der den Kommentaren beigedruckten sogenannten antiqua trans-

1 8. 42 der franz. Ausgabe.



Die Textauslegung des Aristoteles bei Thomas von Aquin etc. 7

latio hier wie auch an andern Stellen mit der Übersetzung des
hl. Thomas nicht übereinstimmt. Denn die antiqua translatio
hat vacabant! Demnach ist es sicher, dafs diese antiqua translatio
nicht für alle Schriften des Aristoteles St. Thomas als Vorlage
diente. Weitere Beispiele finden wir in der dritten Lektion zu
demselben Buche. Wir führen eines an. Zu jzqovqjov 983 b 4
hat St. Thomas die falsche Übersetzung prius oder praeambulum
(die antiqua richtig prae opere). Er citiert dann den Text des
Boëthius prae opere und eine andere Übersetzung vitae opus
und erklärt: necessarium sicut opera quae sunt ad vitae conser-
vationem. Ein letztes Beispiel geben wir aus der 4. Lektion.
Zu ex r<x>v ejcmv 985 b 3 hat Thomas in seinem Text das falsche
ex elementis. Ein andrer Text hat nach ihm ex versibus, was
richtig ist; eine andere Übertragung, die er als gleichbedeutend
mit diesem Text bezeichnet, ex rationibus. Mit dem siebenten
Buche der Metaphysik hören die Varianten auf, und es erscheint
nur ein einziger Text.

Während wir in diesen Beispielen den hl. Thomas nie auf
den Urtext sich beziehen, vielmehr ihn mühsam durch Ver-
gleichung der Versionen den richtigen Text ermitteln sehen,
zeigt ein Einblick in den Kommentar neQÏ Eç^Tjveiaç, wie er
nicht blofs auf das griechische Original Bezug nimmt, sondern
dies auch in einer Weise thut, dafs ihm die eigene Kenntnis
der griechischen Sprache sicher nicht ganz aberkannt werden
mag. Zu dem Anfang: nç/côtov ôel d-éo&ai,, wo die Übersetzung
von Thomas hatte: primum oportet constituere, bemerkt er: in
graeco habetur, primum oportet poni, et idem significat. Freilich
wäre dieÜbersetzung ponere wohl besser, da &é<j{)ai nicht passive,
sondern mediale Bedeutung hat: pro nobis ponere. Zu tçayé-
laçpoç 16a 16 bemerkt er in der 4. Lektion: hircocervus quod
in graeco dicitur tragelaphos. Nam tragos est hii-cus et elaphos
cervus. Ebenda macht er die Bemerkung, dafs im Griechischen
und im Vulgärlatein der Infinitiv mit dem Artikel mit
substantivischer Bedeutung steht. Zu 16 b 23: ovô' eàv to ov è'myg
avr6 xa& eavro ipilôv hatte er nach Lekt. 5 als Übersetzung
stehen: nec si hoc ipsum Est purum dixeris. Er bemerkt: ubi
notandum est, quod in graeco habetur: neque si ens ipsum nudum
dixeris — gewifs eine ganz vortrefflicheWiedergabe. Zu 17 b 6:
ovôeiç ävd-Qcojtoq Zevxoç bemerkt er in der 10. Lekt.: nullus
dicitur quasi non ullus, et in graeco dicitur ov ziq, quasi nec
unum solum est accipere sub subiecto universal!, a quo prae-
dicatum non removeatur. Diese Worte scheinen übrigens besser
zu passen, wenn man nicht liest ovriç, sondern ovôeiç, so dafs



Die Textauslegung des Aristoteles bei Thomas von Aquin etc.

dann gleichzeitig der Ausdruck, den Aristoteles an dieser Stelle
hat, berücksichtigt wäre. Weitere Beobachtungen werden wir
vielleicht weiter unter noch bezüglich des Kommentars de anima
zu machen Gelegenheit haben.

Wir schliefsen diesen Abschnitt über den den thomistischen
Kommentaren zu Grunde liegenden Text mit der zusätzlichen
Bemerkung, dafs St. Thomas auch, wie jeder durch den Einblick
in die Kommentare sich leicht überzeugen kann, bei seiner Exegese
die alten griechischen Kommentatoren benutzte, einen Themistius,
Philoponus, Simplicius, Alexander und andere. Er hatte
dieselben wohl in Übersetzungen vor sich, die direkt aus dem
Griechischen geflossen waren.

Wir haben nun noch die zweite Vorfrage kurz zu erledigen,
die sich auf die Eorm und den Inhalt der thomistischen
Kommentare bezieht.

Die Weise oder die Methode, nach der St. Thomas den
aristotelischen Text auslegt, ist eine im Vergleich zu seinen
Vorgängern auf diesem Gebiete ganz neue und ihm eigentümliche.
Schon seine Zeitgenossen heben dies hervor. Tholomäus von Lucca,
Schüler und Reisebegleiter des hl. Thomas (f 1327), erzählt
uns: isto autem tempore (Urbani IV.) f'rater Thomas, tenens
Studium Romae, quasi totam philosophiam Aristotelis sive
naturalem sive moralem composuit ^t in scriptum sive commentum
redegit, sed praecipue Ethicam et metaphysicam, quodam sin-
gulari et novo modo tradendi. Hist. eccl. lib. XXII. c. 24.

Während die unmittelbaren Schüler des Aristoteles, ein
Eudemus, ein Tbeophrast, zur Erklärung und Weiterbildung der
Lehre ihres Meisters eine Reihe selbständiger Arbeiten über
gleichlautende Themata aristotelischer Schriften verfafsten, während
Spätere, wie Andronikus von Rhodus, an der Hand des Textes
fortgehen, denselben Wort für Wort, Satz für Satz erklären,
den Zusammenhang des Ganzen aber und die Verbindung der
einzelnen Gedanken nicht so eingehend berücksichtigen, und
während noch Thomas' unmittelbarerVorgänger, Albertus Magnus,
einigermafsen zurückgreifend auf die Methode der ersten Peri-
patetiker, einen selbständigen Ausbau des aristotelischen Systems
zu liefern unternimmt, hat sich Thomas die Aufgabe gestellt,
eigentlicher Kommentator zu sein, den objektiven Sinn des Textes
zu erklären, so aber, dafs über dem Einzelnen, bei aller ihm
zugewandten Sorgfalt, das Ganze nicht zurücktritt, vielmehr alle
Einzelerklärung unter der letzten Bestimmung erscheint, den
Inhalt der aristotelischen Gedankenwelt zu vermitteln.



Die Textauslegung des Aristoteles bei Thomas von Aquin etc. 9

Demgemäfs finden wir zuerst einer jeden Schritt, die er
erklärt, einen kürzern oder längern Prolog vorangestellt.
Derselbe bietet gewöhnlich eine allgemeine Orientierung über die
Stellung der betreffenden Schrift im ganzen System der
aristotelischen Wissenschaft und ihren Zusammenhang mit den
nächstverwandten Schriften des Philosophen. Sodann wird sofort zur
Erklärung selbst geschritten. Zuerst wird der Inhalt des Werkes
im weitesten Umrifs angezeigt. Dann steht eine erste Einteilung,
nach der sich die einzelnen Bücher oder Hauptteile bestimmen,
oder es wird auch der erste Abschnitt der Schrift, an dessen

Erklärung unmittelbar gegangen werden soll, abgegrenzt und
eingeteilt. An dem ersten Teil, der so gewonnen ist, setzt sich
dann die Zerlegung weiter und weiter fort, bis sie zuletzt an
einen Anfang kommt, der sich nicht weiter zerlegen läfst.
Sodann erfolgt die Erklärung in der umgekehrten Richtung mit
dem Ersten anhebend und so fortfahrend, bis der ganze
Hauptabschnitt seine Erledigung gefunden. Ganz so wird dann mit
den folgenden Abschnitten verfahren, so dafs man schliefslich in
der Lage ist, aus den einzelnen Haupt- und Untereinteilungen
sich einen Plan und Überblick der ganzen Schrift zusammenzustellen.

Damit aber auch über der Auslegung selbst der Überblick

keinen Moment verloren gehe, so wird beim Übergang zu
jedem neuen kleinern wie gröfsern Abschnitt auf den Zusammenhang

mit den unmittelbar vorhergehenden zurückgewiesen, was
mit der stehenden fast jede Lektion einleitenden Formel
geschieht: postquam philosophus determinavit, oder auch ostenso
quod etc. Diese Formeln klingen zwar nicht klassisch, aber wer
sieht nicht, wie diese beständige Vergegenwärtigung des bei
Aristoteles oft verborgenen Zusammenhangs geeignet ist, auch die
richtige Deutung des Einzelnen zu fördern?

Was nun die Erklärung im einzelnen betrifft, so hat
dieselbe zunächst den Charakter der Vollständigkeit. Kein Satz,
kein wichtiges Wort, keine bemerkenswerte Form des Ausdrucks
oder der stilistischen Fassung wird übergangen. Der Text des
Philosophen ist es auch in den Augen eines Thomas wert, überall
selbst nach seinen kleinsten Teilen beachtet und erklärt zu
werden. Bei den Beweisen sodann, die Aristoteles führt, wird
überall der logischen Verbindung der Gedanken nachgespürt und
fehlende Zwischenglieder ergänzt. Bei schwierigen und
umstrittenen Stellen scheut Thomas keine Mühe, um ihren wahren
Sinn sowohl aus ihnen selbst als aus Parallelstellen nachzuweisen,
wobei er eine absolute Vertrautheit mit Aristoteles und eine
siegende Überlegenheit des Urteils offenbart. Überall zeigt er



10 Die Textauslegung des Aristoteles bei Thomas von Aquin etc.

sich von dem Bestreben geleitet, den objektiven Sinn seines
Auktors festzustellen. Er will keine fremden Gedanken in ihn
hineintragen, er will nicht seine eigenen subjektiven Anschauungen
aus ihm herauslesen. Er will nur klarstellen, was Aristoteles
selbst gedacht und für wahr gehalten hat. Weil freilich auch
dieses Ziel nur dem letzten und höchsten Zwecke, die Wahrheit
in sich zu finden, dient, so enthält er sich nicht, entweder, wo
Aristoteles zu irren scheint, ihm seine eigene Meinung kurz
entgegenzustellen, oder, wo irgend ein Problem, ein physikalisches
z. B. oder ein astronomisches, von dem alten Philosophen nur
kurz berührt wird, sich in längere Exkurse einzulassen. Indessen
kommt beides nur selten und vereinzelt vor. An dem
überlieferten Wortlaut des aristotelischen Textes hält Thomas im
allgemeinen mit strengem Konservatismus fest und hütet sich
vor dem leichten Auskunftsmittel, eine neue Lesart da
vorzuschlagen, wo die vorliegende sich nicht sofort dem Verständnis
fügen will.

Zum Besehlufs dieses Abschnittes und um wenigstens einiger-
mafsen den angedeuteten Charakter der thomistischen Auslegung
zu veranschaulichen, sei es uns gestattet, eine Probe herzusetzen.
Wir haben an derselben ein Beispiel, mit welcher Sorgfalt oft
ein einziges, aber wichtiges Wort bei dem Aquinaten untersucht
und erklärt wird. Es handelt sich um die Bezeichnung xa&rj-
Haxa, passiones für die in der Rede ausgedrückten Gedanken
jr. tQ[i. 16 a 3, im Kommentar Buch 1 Lekt. 2. „Bezüglich des
Ausdrucks: earum quae sunt in anima passionum, sagt er, ist zu
beachten, dafs passiones der Seele gewöhnlich die Affektionen
des sinnlichen Strebevermögens heifsen, wie Zorn, Freude und
dergl., wie im 2. Buch der Ethik (K. 4) gesagt wird.1 Es ist
nun zwar einzuräumen, dafs derartige Erregungen (passiones)
sowohl in menschlichen Lauten, z. B. dem Gestöhn der Kranken,
als auch in tierischen einen natürlichen Ausdruck finden, wie es
im ersten Buch der Politik (K. 2) heifst. Aber hier handelt es
sich um solche Laute, die etwas kraft menschlicher Übereinkunft
bezeichnen, und darum mufs man hier unter passiones der Seele
die Verstandesbegriffe verstehen, die nach Aristoteles unmittelbar
durch Haupt- und Zeitwort und Rede bezeichnet werden, wie

1 Es heifst daselbst zwar nicht naO-rifiaza, sondern naS-tj, allein
dies macht keinen Unterschied, da die beiden Worte s. z. s. synonym
sind. cf. Bonitz, ind. Arist. 554 a 57. Das Wort nà&oç wie seltenerauch
7tàS-i]:ua hat auch die Bedeutung von Qualität, notov, welche Bedeutung
indessen hier nicht in Betracht kommen kann und darum auch bei
St. Thomas aufser Betracht bleibt.



Die Textausleguug des Aristoteles bei Thomas von Aquin etc. 11

ohne weiteres aus der Weise der sprachlichen Bezeichnung hervorgeht.

Denn das Wort Mensch z. B. bezeichnet die menschliche
Natur mit Abstraktion von dem Einzelwesen. Darum kann es
nicht unmittelbar einen einzelnen Menschen bezeichnen, wie die
Platoniker behaupteten, nach denen es die getrennt für sich
bestehende Idee des Menschen bezeichnet. Weil aber der Inhalt
dieser Idee in solcher Abstraktheit nach Aristoteles kein reales
Dasein hat, sondern blofs im Verstände besteht, so mufste
Aristoteles sagen, dafs die Laute unmittelbar Verstandesbegriffe und
mittelbar die Dinge bezeichnen. Indem es aber der Gewohnheit
des Aristoteles nicht entspricht, die Begriffe des Verstandes
passiones zu nennen, so hat Andronikus diese Schrift dem
Aristoteles abgeurteilt. Indessen sieht man im 1. Buch von der
Seele (K. 1) ganz deutlich, dafs er alle Seelenthätigkeiten
passiones der Seele nennt.1 Demgemäfs kann auch der Begriff
passio heifsen, sei es darum, weil unser Verstehen nicht ohne

Phantasma, das wieder nicht ohne ein körperliches Leiden ist,
zu stände kommt, weshalb auch der Philosoph im 3. Buch von
der Seele (K. 5) die Phantasie als leidentlichen Verstand
bezeichnet, oder sei es deshalb, weil mit Ausdehnung der Bezeichnung

passio auf jegliches Aufnehmen auch das Verstehen des
intellectus possibilis als eine Art Leiden gelten kann, wie es
im 3. Buch von der Seele (K. 4) heifst. Er wendet aber
vielmehr die Bezeichnung passiones als die Bezeichnung Begriffe
an, einmal weil der Mensch durch irgend eine Ergriffenheit
(passio) der Seele, Liebe oder Hafs, sich zur Kundgebung des

Begriffs in ihm durch die Stimme angetrieben fühlt, dann aber
auch darum, weil die Symbolik der Worte insofern auf den
Begriff des Verstandes bezogen wird, als er von den Dingen in
Weise eines gewissen Eindruckes oder Leidens hervorgerufen
wird." Man beachte in dieser Auseinandersetzung die streng
logische Folge der Gedanken Zuerst wird aus der Natur des

Gegenstandes bestimmt, was mit dem Wort %ad-rjfiara hier
gemeint und nicht gemeint ist — Verstandesbegriffe, nicht sinnliche

Gefühle. Nachdem dies feststeht, wird erklärt, warum hier
die Begriffe der Dinge, nicht diese selbst, auf die sie doch gehen,

1 Man vergleiche Bonitz ind. Ar. 556 a 48: saepe to mxa/eiv et ro
noLeZv ita coaluerunt, ut idem et nà&oç et spyov dicatur, veluti aïod-ijOLÇ,
qua 6i%eo&ai to tkx&os dicimur, atque nàS-tj et èpya interdum ita con-
iungantur, ut non oppositas Synonyma esse videantur. Man bemerke aber
auch, wie St. Thomas dem Mifsverständnis vorbeugt, das diese Bemerkung

von Bonitz hervorrufen könnte: nicht TtaS-tj u. spya schlechthin,
sondern nd&rj und epya der Seele fallen sachlich zusammen.



12 Die Textauslegung des Aristoteles bei Thomas von Aquin etc.

in Betracht kommen: nicht die Dinge selbst, sondern nur
abstrakte Vorstellungen von ihnen haben wir in uns und können
demnach auch nur solche ausdrücken. Dann wendet sich die
Untersuchung dem sprachlichen Ausdruck zu, und es wird
ausgeführt: 1. jcad-7]fiaza kann Begriffe bedeuten, und zwar a)
insofern sie überhaupt seelische Aufserungen sind, b) mit Rücksicht
auf die Entstehung der Begriffe im Verstand insbesondere; 2. es
ist aber auch angemessen, sie hier als otad-r'ffiava zu bezeichnen
a) wegen der gewöhnlichen Veranlassung zum Sprechen, b) wegen
der Analogie, nach der die Begriffe unter dem Eindruck der
sinnlichen Dinge entstehen und der sinnliche Laut zum Ausdruck
des Gedankens wird.

Die bisher behandelten Fragen nach dem Text, den St. Thomas
bei der Erklärung des Aristoteles vor sich hat, und nach der
Methode, die er befolgt, hatten den Charakter der Vorbereitung
und Orientierung. Unsere eigentliche Aufgabe ist die, zu zeigen,
mit welchem Erfolg er im Vergleich mit den Neueren seinen
Autor interpretiert, und diese Aufgabe nehmen wir nunmehr in
Angriff, indem wir seine Erklärung einer genaueren und ins
einzelne gehenden Prüfung unterziehen. Wir haben schon früher
erinnert, dafs wir hier eine Auswahl treffen müssen. Wir ziehen
es aber vor, statt die Proben ohne bestimmte Ordnung aus
verschiedenen Werken zu sammeln, nur ein einziges zu Grunde zu
legen. Das Verfahren hat den Vorteil, einmal der grölseren
Verständlichkeit, indem die Beispiele sachlich verwandt sind,
dann der gleichzeitigen Belehrung über den behandelten Stoff.
Wir wählen also für unsern Zweck den Kommentar zu den drei
Büchern von der Seele. Diese aristotelische Schrift zeichnet sich
durch planmäfsige Durchführung aus, bietet anderseits Schwierigkeiten

genug, um die Kunst des Interpreten zur vollen Geltung
kommen zu lassen, und hat endlich den Fleifs der neueren
Forschung in ausgiebigerWeise an sich erfahren, Führen wir uns
diese Bemühungen der neueren Gelehrten kurz vor! Je gröfser
sie sind, desto bewundernswerter mufs uns Thomas erscheinen,
wenn er, dem so viele neu erworbene Hilfsmittel der Erklärung
fehlten, dennoch auch jetzt noch als ein Interpret da stehen
sollte, der seines Auktors würdig ist, und den auch die heutige
Aristotelesfbrschung in mancher Beziehung zu ihrem grofsen
Vorteil verwerten kann.

Schon zwei Jahre nach Erscheinen der Berliner Gesamtausgabe

des Aristoteles seitens der Königl. Preufsischen
Akademie (1831), einer Ausgabe, für welche 101 Codices der



Die Textauslegung des Aristoteles bei Thomas von Aquin etc. 13

Bibliotheken des In- und Auslandes verglichen wurden, veröffentlichte

Trendelenburg i. J. 1833 seinen lateinischen Kommentar
zu gedachter Schrift nebst einer etwas abweichenden Text-
recension, bei der er im Gegensatz zu jener von Bekker
redigierten Ausgabe der Akademie die alten Drucke und die Angaben
der griechischen Kommentatoren über Varianten mitberücksichtigte.
Diese Schrift erschien i. J. 1877 in verbesserter und vermehrter
Auflage. Yon Kreuz wurde eine deutsche Ubersetzung der drei
Bücher von der Seele herausgegeben Stuttgart 1847. Sodann
gab Torstrik i. J. 1862 seine griechische Textrecension heraus,
worin er uns, hauptsächlich mit Bezugnahme auf eine zweite
im Codex Parisiensis E neben der ersten stellenweise fortlaufende
Recension, das Ergebnis seiner textkritischen Studien darbietet.
Endlich hat v. Kirchmann 1871 eine neue deutsche Übersetzung
und Erläuterung der Bücher von der Seele veröffentlicht. Von
den Schriften über Fragen der aristotelischen Psychologie, in
denen auch manche Texte unserer Schrift eingehend behandelt
werden, nennen wir hier nur die von uns eingesehenen von
Brentano, v. Bertling, Kampe, Baumker, Keuhäuser. Auch
Zellers Philosophie der Griechen gehört mit den einschlagenden
Partieen hierher, 1

Wir wollen nun in derWeise vorgehen, dafs wir zuerst aus der

1 Was die von Thomas benutzte Übersetzung betrifft, so ist es die
dem Kommentar als Antiqua beigedruckte. Wir haben wenigstens nirgendwo,
wenn er die Textesworte anführt, andere als unerhebliche Abweichungen
gefunden. Selten citiert er Varianten, z. B. nicht einmal 3, 1. 425 a 15,
wo er im Gegensatz zu allen Handschriften, die Bekker benutzt hat,
statt per accidens, non per accidens hat, oder 3, 12. 434 b 5, wo er blofs
mit einem Teil der Handschriften quare enim non habebit, statt quare
enim habebit hat. Die Übersetzung ist mit sklavischer Treue wörtlich
nach dem Griechischen abgefafst, nicht selten mit Verleugnung des
lateinischen Sprachcharakters. Es scheint ein ziemlich korrekter Originaltext
zu Grunde zu liegen. Hier als Probe der Version einige Sätze aus dem
Anfang des 2. Buches. Quae igitur a prioribus tradita de anima sint,
prius diximus (diese Übers, weicht von dem Text bei Bekker ab,
entspricht aber andern hei ihm citierten Handschriften. Es gehört das in
das Kapitel von der doppelten ursprünglichen Recension eines Teiles
unserer Schrift, wovon Torstrik). Iterum autern nunc tanquam ex prin-
cipio redeamus, conantes determinare, quid sit anima et quae sit com-
munissima ratio ipsius. Dicimus itaque unum quoddam genus eorum,
quae sunt, substantiam. Huius autem, aliud quidem sicut materiam,
quae secundum se quidem non est hoc aliquid: aliud autem sicut formam
et speciem, secundum quam dicitur iam hoc aliquid, et tertiam quae ex
his. Est autem materia quidem potentia, species autem endelechia (sie).
Et hoc dupliciter: hoc quidem sicut scientia, illud autem sicut consi-
derare.



14 Die Textauslegung des Aristoteles bei Thomas von Aquin etc.

Schrift jisQi ipvxr/ç der ßeihe nach eine Anzahl philosophisch
bedeutsamer Stellen ausheben und zusehen, wie Thomas sie
erklärt. Es kommt für uns die philosophische Korrektheit der
Erklärung zunächst in Betracht. Diese Prüfung vollzieht sich im
beständigen Yergleich mit dem Kommentar von Trendelenburg.
Der genannte treffliche Gelehrte gilt unter den neueren
Auslegern des Aristoteles unbestritten als der Meister. In ihm
hören wir also gewissermafsen alle andern. Dann wollen wir
die thomisti8che Auslegung noch kurz in philologischer Hinsicht
prüfen, indem wir uns klar machen, wie weit sie im einzelnen
die Schwierigkeiten des Textes bewältigt und nicht blofs den
Inhalt wiedergibt, sondern auch die Form, worin er auftritt, zu
deuten weifs.

Es folgen also nunmehr die von uns ausgewählten Stellen
mit philosophisch bedeutsamem Inhalt.

a) Das Wesen der Seele (2, 1). Jede Seele ist nach
Aristoteles substanziale Form oder erste Wirklichkeit eines natürlichen

lebensfähigen Körpers. Dieser Begriff ist ebenso schwierig
wie bedeutsam. Er allein erklärt die natürliche Einheit der
belebten Substanzen (412 b 6) und gibt auch einen Hauptanhalt
für die Erklärung der Wesenheit aller natürlichen Körper (402 a 4),
insofern die Analogie nahe legt, auch die nicht belebten aus
Materie und Form als substanzialen Principien bestehend zu
denken. Der Sinn dieses Begriffes aber ist, dafs die Seele oder
das Leben nicht als accidentale, wenn auch noch so bedeutsame
Form zu dem bereits substanzial bestimmten und vollendeten
und für sich existierenden Körper hinzutritt, sondern ihm erst
das erste Dasein und die erste Wirklichkeit verleiht, so, dafs
die Lebendigkeit die Form ist, in der dieser Körper existiert;
ähnlich — denn ein ganz übereinstimmendes Beispiel läist sich
nicht finden — wie ein Kunsterzeugnis, ein Beil (412 b 12), nur
durch die l?orm Beil ist, oder ein einzelnes Organ, das Auge
(ebenda Z. 18), nur durch die Sehkraft Auge ist. Sehen wir
nun, wie Thomas diese Ausführungen wiedergibt! Wir können

wegen Raummangels nicht den ganzen Text hersetzen. In die
Definition einer Substanz, sagt er (2. B. Lekt. 1), darf nichts
hineinkommen, was aufserhalb der Substanz liegt, die
Definition eines Accidens aber mufs das Subjekt mit einschliefsen.
Dies gilt auch von der Definition einer Form. Darum wird zwar
die zusammengesetzte Substanz so definiert, dafs die Definition
nichts enthält, was aufser der Wesenheit liegt, die Form aber
so, dafs etwas, was aufserhalb des Wesens der Form liegt, mit
auftritt, nämlich ihr besonderer Träger oder das materielle Substrat.



Die Textauslegung des Aristoteles bei Thomas von Aquin etc. 15

Da nun die Seele eine Form ist, so mul's ihre Definition auch
die Materie oder das Subjekt zum Ausdruck bringen Er
sagt aber, die Seele ist die Form eines potenziell das Leben
besitzenden Körpers und nicht einfach eines das Leben
bebesitzenden Körpers. Denn ein das Leben besitzender Körper
wäre die zusammengesetzte lebendige Substanz. Das Zusammengesetzte

darf aber nicht in die Definition der Form hineinkommen.
Die Materie des belebten Leibes dagegen ist das, was sich zum
Leben wie die Möglichkeit zur Wirklichkeit verhält, und letztere
ist die Seele, die Wirklichkeit nämlich, in der der Körper lebt.

Damit aber keiner dächte, die Seele sei etwa in der Weise
Wirklichkeit, wie es eine accidentelle Form ist, so beugt er
dem durch den Zusatz vor, dafs die Seele so Wirklichkeit ist,
wie die Substanz es ist. Es ist aber zu beachten, wie der Unterschied

von substanzialer und accidentaler Form darin liegt, dafs
die accidentale Form nicht die Wirklichkeit des Dinges schlechthin
begründet, sondern seine Wirklichkeit als so beschaffenes oder
so grofses. Darum kommt die accidentale Form zu dem schon
aktuell präexistierenden Subjekt hinzu. Die substanziale Form
aber kommt zu dem nur potenziell existierenden Subjekte, zur
materia prima Wo aber Ar. sagt: diese Wirklichkeit ist
eine doppelte, untersucht er einen zweiten Teil der Definition
und kommt zu dem Schlüsse, dafs die Seele nach Weise der
ruhenden Wissenschaft und nicht erst nachWeise des wirklichen
Denkens Wirklichkeit und somit erste Wirklichkeit des Leibes
ist... Man mufs aber wissen, dafs der Philosoph die Seele erste
Wirklichkeit nicht blofs deshalb nennt, um die Seele von der
Wirklichkeit, die so viel als Thätigkeit ist, zu unterscheiden,
sondern auch um sie von den Formen der Elemente zu
unterscheiden, die immer ihre Thätigkeit haben, wofern kein Hindernis
vorhanden ist.1

Wir sehen, dafs in dieser Erklärung der ganze Sinn des
Ar. richtig wiedergegeben ist. Vergleichen wir jetzt die
Erklärung Trendelenburgs In dem Teil seines Kommentars, wo
er, die Bücher von der Seele ergänzend, aus andern Schriften
des Ar. Ausführungen sammelt (S. 127 —154 2. Aufl.), steht an
erster Stelle hvx£lé%£ia erklärt, was St. Thomas mit actus
wiedergibt und was wir mit Wirklichkeit übersetzt haben. Nach
Tr. bedeutet es Wesen, Thätigkeit, Vollendung; in Bücksicht auf

1 Die sinnliche Seele mufs erst die sinnliche Form oder species
annehmen, um entsprechend thätig zu sein, ebenso die intellektive Seele
die forma oder species intelligibilis. Die leblosen Dinge aber haben ein
für allemal ihre elementare Form und wirken entsprechend.



16 Die Textauslegung des Aristoteles bei Thomas von Aquin etc.

die Seele die aktive Kraft, die sich des Lebens wie eines
Werkzeuges bedient. Auf den Begriff der entelechia kommt er dann
beim 1. K. des 2. Buches zurück. Yon Seite 242 — 255, also
auf 13 Seiten, wird der Unterschied von êvvafiig und tvzsXtxtia
an der Hand der arist. Schriften besprochen. Zu ôvva/jiç,
Vermögen, wird richtig hervorgehoben, dafs es sich hier nicht um
logische, sondern um reale Möglichkeit, um die in wirklichen
Dingen vorfindlichen Vorbedingungen des Wirklichen handelt.
Das Verhältnis von actus und potentia wird dann kurz mit dem
von Form und Stoff verglichen. Auch vom Übergang- der Potenz
in den Aktus wird gesprochen. Auf Seite 255 beginnt dann die
Anwendung des über dvvafug und svxeXsxsia Gesagten auf die
Definition der Seele. „Wenn der Leib âvva[iiç heifst, die Seele

evrsXéxsia, so bezeichnet âvva/iiç keinen formlosen Stoff, woraus
die Seele wird, sondern nur äufsere Bedingungen, ohne die das
Leben der Seele gar nicht sein kann. Die Seele aber in
Beziehung auf den Leib ist dessen wahre entelechia. Denn sie

macht, dafs der an sich ohnmächtige Leib seinen ihn vollendenden
Zweck erreiche. Wie das Leben des Auges im Gesichte
beruht, wie dieses die entelechia,Vollkommenheit und Vollendung,
von jenem ist, wie Gesicht und Auge in innigster Weise
verwachsen sind, in solcher Weise hat man sich das Verhältnis von
Leib und Seele zu denken. Aber auch dieserVergleich wird der
Wahrheit nicht gerecht. Denn die Seelenentelechie ist über allen
Vergleich erhaben, als welche in denkbar vollkommenster Weise
frei und in ihrer Thätigkeit von äufsern Hindernissen gelöst
ist Aber (S. 256) die Seele ist nicht blofs Entelechie,
sondern auch erste Entelechie. Ist das so zu verstehen, als wäre
sie höchste und absolute Entelechie? Kein. Wie denn? Aus
dem hier angezogenen Unterschied von Wissen und Betrachten
wird die Sache klar. Diese beiden unterscheiden sich wie Ruhe
und Bewegung. So ist die Seele, auch wenn sie ruht, die
Entelechie des Leibes. Entelechie wie das Wissen; denn sie ist
nicht immer thätig; und das ist die erste Entelechie; denn sie

geht voraus; vorzüglicher aber ist eine andere, die nicht alleSeelen-
zustände einbegreift. Man hiite sich also (S. 258) das, was Ar.
das erste nennt, auf die Würde der Stellung, statt auf die Zahl
in der Reihenfolge zu deuten! Haben wir nuD die so sehr
schwierigen Begriffe am Anfang des 2. B. an der Hand des Ar.
selbst herausgeschält, so mag es keine Abschweifung sein, jetzt
die Hauptmeinung der Neueren kurz durchzugehen u. s. w."

So weit Trendelenburg. Wir fragen: läfst sich aus seinen
Erklärungen der Sinn des Ar. auch nur annähernd abnehmen?



Die Textauslegung des Aristoteles bei Thomas von Aquin etc. 17

Und wir fragen weiter, hat der treffliche Gelehrte selbst den
Aristoteles verstanden?

b) Doppelstellung der intellektiven Seele als Form des
Leibes und für sich thätige Substanz (2, 2). Die gegebene
Definition führt unmittelbar in Bezug auf die intellektive Seele
in eine Schwierigkeit. Ist sie nichts weiter als Form und
Wirklichkeit des Leibes, so kann sie weder für sich sein noch für
sich wirken, so wenig man ohne die Füfse gehen kann (de
gener. animal. II. 3, 736 b 24). Ist sie ihrem ganzen Sein und
Thun nach unabhängig vom Leibe, so ist sie überhaupt nicht
Seele, sondern einfach Geist und gehört in die Wissenschaft
von der Seele gar nicht hinein. Sie ist also beides, Seele und
G-eist zugleich, nur einem Teile ihres Seins nach in den Stoff
versenkt, ihn als Form vollendend, sonst über ihn erhaben. Da
es im Menschen keine drei Seelen gibt, sondern nur eine
(1. 1. 402b 9), die intellektive, so nimmt dieselbe die Funktionen

der vegetativen und sensitiven Seele wahr und ist insofern

Form des Leibes, als intellektive Seele aber, d. h. insofern
sie denkt, ist sie nicht Form, sondern wirkt für sich und kann
auch getrennt für sieh bestehen. „Ob die Seelenteile von
einander getrénnt sind, sagt Ar., und zwar nicht blofs dem Begriffe,
sondern auch dem Orte nach, hat bei einigen keine Schwierigkeiten

(sie sind nämlich nicht getrennt oder trennbar, wie das

Beispiel der Tiere zeigt, bei denen nach der Zerstückung die

ganze Seele in jedem Teil fortlebt) bezüglich des Nus aber
oder des Denkvermögens ist es durchaus noch nicht entschieden.
Dies scheint vielmehr eine .andere Gattung von Seele zu sein,
und nur dieser Teil kann von den andern abgetrennt werden,
wie das Ewige vom Vergänglichen.1 Von den andern Teilen
der Seele aber ist aus dem Bisherigen ersichtlich, dafs sie nicht,
wie einige wollen, von einander trennbar sind, wenn sie auch
offenbar dem Begriffe nach unterschieden sind (413 b 14 ff.
und 25 ff.)."

Thomas spricht sich über unsere Frage erstens schon
vorgreifend da aus, wo Ar. zum ersten Mal das Problem von der
Selbständigkeit der intellektiven Seele berührt (1. 1. 403 a 3
bei Th. I. Buch 2. Lekt.). „Das Denken ist ohne ein Körperliches
nicht möglich. Ein Körperliches ist erforderlich, aber blofs als
Objekt für die Phantasie, nicht als Organ des Denkvermögens.
Daraus folgt ein Doppeltes, einmal, dafs das Denken eine der
Seele ausschliefslich angehörende Thätigkeit ist, dann, dafs jenes,

1 Aristoteles lehrt nicht die Unsterblichkeit der Seele, sondern des
Geistes.

Jahrbuch für Philosophie ete. IX. 2



18 Die Textauslegung des Aristoteles bei Thomas von Aquin etc.

was eine Thätigkeit für sich hat, auch Sein und Subsistenz für
sich hat, und dafs jenes, was keine Thätigkeit für sich hat, auch
kein Sein für sich hat. Und deshalb ist der Verstand eine
subsistierende Form, die andern Vermögen der Seele aber
sind nur Formen im Stoff." Aber auch schon in der ersten
Lektion hatte er mit Rücksicht auf die Bemerkung 412 a 7 :

materia, quae secundum se non est hoc aliquid (toch ri) —
forma et species, secundum quam dicitur iam hoc aliquid, gesagt :

„Die Materie ist nur in der Potenz, ein Dieses zu sein. Die
Form ist das, gemäfs dem etwas aktuell ein Dieses ist. Die
zusammengesetzte Substanz endlich ist das, was ein Dieses ist.
Die rein geistigen Substanzen sind ein Dieses, als aktuell sub-
sistierend und in ihrer Wesenheit vollendet. Die intellektive
Seele aber kann in einer Beziehung ein Dieses heifsen, insofern
sie für sich subsistieren kann; aber insofern sie keine vollendete
Daseinsweise (species) hat, sondern vielmehr ein Teil derselben
ist, kommt es ihr nicht in aller Beziehung zu, ein Dieses zu
sein." Zu dem von uns citierten 2. Kap. des 2. Buches aber
spricht Thomas sich folgendermafsen aus. Er knüpft an an die
Frage des Ar. nach der Geschiedenheit der Seelenteile oder
Seelenvermögen mit dem dabei vorkommenden Ausdruck,
Ozöv (trennbar oder getrennt) dem Begriffe und dem Orte nach,
und erklärt: „Es wird gefragt, ob sie nicht blofs dem Begriffe
nach getrennt sind, als verschiedene Vermögen nämlich, sondern
auch dem Orte und dem Subjekte (körperlichen Organ) nach,
in der Art nämlich, dafs in dem einen Teil des Körpers das

sensitive, in einem andern das appetitive Vermögen ist." Was
sodann bei Aristoteles von der Geschiedenheit der intellektiven
Seele steht, wird von Thomas also umschrieben: „Nach dem

Vorausgegangenen ist es noch unentschieden, ob der Nus (die
Intelligenz) ein besonderes, dem Ort nach von den andern
Organen getrenntes Organ habe, oder nicht. So weit aber der
erste Eindruck entscheidet, scheint es, dafs er eine andere von
den übrigen Seelenteilen unterschiedene und anders sich
verhaltende Seelengattung ist, und dafs diese Gattung allein von den
andern Seelentèilen abgetrennt werden kann, oder auch getrennt
von einem körperlichen Organe besteht, wie das Beständige vom
Vergänglichen (2. Buch, 4. Lekt.)."

Trendelenburg kann in der Frage, die gestellt ist, von
vornherein nicht den vollen Aufschlufs geben da der aristotelische

Begriff 'der Seele als substanzialer Form sich bei ihm
nicht voll und klar findet, mithin auch die Schwierigkeit, die
für die Denkseele entsteht, sich ihm nicht mit aller Bestimmtheit



Die Textauslegung des Aristoteles bei Thomas von Aquin etc. 19

einstellen kann. Aber auch was er zur unmittelbaren Erklärung
des Beispiels von den Kerbtieren sagt, die nach der Zerstückung
leben, scheint nicht zu genügen, vielmehr zu verwirren. Aristoteles

nämlich begnügt sich nicht damit darauf hinzuweisen, dafs
in den fortlebenden Stücken das sinnliche Empfinden bleibt,
sondern behauptet auch (Z. 22), dafs als unzertrennliche Zugabe
des Empfindens das Begehren und die Phantasie bleiben, nämlich
eine einfache Vorstellung von Angenehmem und Unangenehmem,
wie im 11. Kapitel des 3. Buches angedeutet wird. Er will
damit offenbar nur sagen, dafs die ganze sensitive Seele mit
allen ihren Grundkräften im Gegensatz zu der intellektiven Seele
mitzerteilt wird und mithin auch schon vor der Teilung als eins
mit der vegetativen den Leib beseelte.1 Was sagt aber
Trendelenburg? „Scharfsinnig wird der Zusammenhang von Sinn
und Begierde aufgewiesen. Aber es ist auffallend, dafs hier die
Reihe abreifst. Denn wie auf den Sinn die Phantasie, so folgt
auf sie der Geist in der Art, dafs dieser ohne die Sinne nicht
gedacht werden kann (S. 281)." — Wir können uns wiederum
des Zweifels nicht erwehren, dafs Trendelenburg die Stelle nicht
verstanden hat.

c) Die Phantasie, kein übersinnliches Vermögen (3, 3).
Wegen des Vorhergehenden wollen wir hier gleich der aristote-

1 Dei ganze Gedanke des Aristoteles in dem Hinweis auf die Kerbtiere

scheint dieser zu sein: Einige Tiere leben nach der Teilung fort.
Also ist in dem Stück die vegetative Seele mit der sensitiven, ebenso
jedes auf die Wahrnehmung folgende Vermögen, Begehren und die
niedrigste Form der Phantasie, unbestimmte oder einfache Vorstellung von
Angenehmem und Unangenehmem. Also war all dies auch vor der
Zerstückung ununterschieden im ganzen Tierleib und hatte kein besonderes
Organ. Daraus folgt nicht, dafs das auch in den höher organisierten
Tieren so sei, Wohl aber folgt, dafs die sinnliche Seele an sich, die ja
ihrer wesentlichen Eigentümlichkeit nach auch im niedrigsten Tier sein
mufs, in unzertrennter Einheit mit der vegetativen und mit dem Stoff
steht. Sie ist so in den Stoff versenkt, dafs sie wie die physikalischen
Formen, von Gold und Wasser z. B., mit dem Stoff sich spaltet. Bei
den höher organisierten Tieren kommt zwar auch keine Teilung der Seele
mit dem Leibe vor, aber hier bleibt trotzdem der Satz von der Untrenn-
barkeit von Seelenvermögen und Seelenvermögen oder auch von Seele
und Leib in Kraft, eben wegen der wesentlichen Übereinstimmung der
sinnlichen Seele im einen und im andern Tier Beim Menschen aber
könnte dies, dafs die Seele sich nicht mit dem Leibe teilt, auch
abgesehen von der höhern Organisation, von der höheren Würde seiner Seele
herkommen, und darum, sagt Arist., ist hier noch alles unentschieden.
Man beachte, dafs unser Philosoph darum solches Gewicht auf die
Trennbarkeit der Denkseele von den andern Teilen und nicht einfach
vom Leibe legt, weil nach ihm nicht die ganze, sondern nur die Denkseele

ewig fortlebt,
2*



20 Die Textauslegung des Aristoteles bei Thomas von Aquin etc.

lisohen Auffassung von der Phantasie als einem Vermögen, das
die höchste Entwicklung des sinnlichen Vorstellens ausmacht,
gedenken. Wir hörten so eben Trendelenburg sich darüber
wundern, dafs Aristoteles nicht auf die Phantasie den Verstand
als unzertrennlichen Begleiter folgen läfst. Nämlich er hält
irrtümlich die Phantasie bei Aristoteles für eine Kraft der intellek-
tiven Seele. „Das Vorstellen der Phantasie, sagt er S. 379, ist
nach Ar. eine von den Sinnen herrührende Bewegung, so zwar
dafs es keine Bewegung der Sinne selbst ist, sondern eine eigene
Bewegung, worein der Geist gerät." Wir werden freilich durch
eine Note des Herausgebers der 2. Aufl. belehrt, dafs dies
nachträglich Trendelenburg selbst als ein Irrtum vorgekommen, indem
sich zu der Stelle eine Anmerkung von seiner Hand finde, es
sei nach des Ar. Meinung keine Bewegung des Geistes, sondern
des Organs des Sinnes selbst. Thomas vertritt die richtige
Auffassung. Zu 428 b 10 ff. bemerkt er in der 6. Lekt. des
3. B.: „Wie das Wahrnehmende vom Sensibeln bewegt wird,
so wird es beim Vorstellen der Phantasie von gewissen Bildern
bewegt, die Phantasmen heifsen. Die Vorstellung der Phantasie

kommt nicht ohne den Sinn zustande und findet sich nur
in den Sinnenwesen, ebenso hat sie kein anderes Objekt als
auch der Sinn, nämlich das Sensible. Denn was blofs intelligibel
ist, fällt nicht unter die Phantasie."

d) Der Vorgang der sinnlichen Wahrnehmung. Ar. schreibt
hierüber im Anfang des 12. Kap. des 2. Buches: „Allgemein
hat man von jedem Sinn festzuhalten, dafs der Sinn selbst (ßhv)
ein Princip ist, welches die sinnlichen Formen ohne die Materie
aufnimmt, wie das Wachs das Zeichen des Siegelringes ohne
das Eisen und das Gold aufnimmt, wohl aber das goldene oder
das eherne Zeichen empfängt, aber nicht insofern es Gold oder
Erz ist. Ähnlich leidet auch der Sinn für das betreffende Objekt
von dem, was Farbe oder Geschmack oder Klang hat, aber
nicht insofern jedes davon als bestimmtes Einzelding genannt
wird, sondern als von dieser bestimmten Qualität und der
begrifflichen Form nach. Sinnesorgan aber (de) ist zuerst
dasjenige, in welchem eine solche Fähigkeit sich findet. Sie ist also
zwar dasselbe mit ihm, ihr Sein aber ist ein anderes. Denn
eine Art Gröfse möchte das wahrnehmende Subjekt sein, das
Wesen der Wahrnehraungskraft aber und die Wahrnehmung ist
fürwahr keine Gröfse, sondern ein gewisses Verhältnis und
Vermögen des Wahrnehmenden.'ii:L

1 So übersetzen wir die Stelle. Unsere Leser wollen es uns zu gut
halten, wenn wir auch den betreffenden Wortlaut der beiden deutschen



Die Textauslegung des Aristoteles bei Thomas von Aquiu etc. 21

Auslegung des hl. Thomas (24. Lekt. zum 2. Buch): „Der
Philosoph sagt zuerst, es sei allgemein und gemeinsam von jedem
Sinn festzuhalten, dafs der Sinn die Formen ohne die Materie
aufnimmt, wie das Wachs das Gepräge des Ringes ohne das
Eisen und Gold. Indessen scheint dies allem Leidenden
gemeinsam zu sein. Denn alles Leidende nimmt etwas vom Thä-
tigen, insofern es thätig ist, auf. Das Thätige ist aber durch
seine Form thätig, nicht durch seine Materie: mithin empfängt
alles Leidende die Form ohne die Materie. Und dies ist auch
für die Wahrnehmung offenkundig ; denn die Luft empfängt vom
thätigen Feuer nicht dessen Materie, sondern die Form: mithin
scheint es nichts dem Sinn Eigentümliches zu sein, dafs er die
Formen ohne die Materie aufnimmt. Man mufs also sagen, dafs,
wenn es schon allem Leidenden gemeinsam ist, von dem
Thätigen die Form zu empfangen, doch in der Weise sie zu
empfangen ein Unterschied waltet. Die Form, die in dem Leidenden
von dem Thätigen her empfangen wird, hat das eine Mal
dieselbe Seinsweise im Leidenden und im Thätigen, und dies trifft
dann zu, wenn das Leidende dieselbe Disposition zur Form hat
wie das Thätige : denn alles, was in einem andern aufgenommen
wird, wird nach Weise des Aufnehmenden aufgenommen. Ist
darum das Leidende in derselben Weise disponiert wie das

Thätige, so wird die Form in derselben Weise in dem Leidenden
aufgenommen, wie sie in dem Thätigen war: und dann wird die
Form nicht ohne die Materie aufgenommen. Denn wenn auch
nicht eigentlich die Materie des Thätigen zu der des Leidenden
wird, so wird sie es doch insofern gewissermafsen, als letzteres
eine ähnliche materielle Disposition zur Form empfängt, wie sie
im Thätigen war. Und in dieser Weise leidet die Luft vom

Übersetzungen, die uns zu Gesichte gekommen sind, zum Teil hersetzen.
Dieser Wortlaut illustriert, scheint uns, trefflich die Schwierigkeit, die
es in mancher Beziehung doch hat, an der Hand unserer heutigen
Hilfsmittel auch nur halbwegs schwierige Stellen zu verstehen. Die
Übersetzung von Kreuz (Stuttgart 1847) hat: „Das Sinnorgan aber ist jener
erste Sitz, in welchem ein solches Vermögen vorhanden ist. Es ist also
Eins und Dasselbe, der Form nach; sein Sein aber ist verschieden.
Sonst würde das Empfindende eine Gröfse sein; keineswegs aber ist der
Begriff des Empfindenden und die Empfindung eine Gröfse, sondern ein
Verhältnis und Vermögen derselben." Von Kirchmann (Leipzig 1880)
hat: „Das eigentliche Sinnesorgan ist das, in welchem ein solches
Vermögen vorhanden ist; dieses Organ ist mit dem Wahrgenommenen
dasselbe, aber dem Sein nach verschieden; denn wenn das Wahrgenommene
ein räumlich Grofses ist, so ist doch weder das Wesen der Wahrnehmung
noch die Wahrnehmung selbst ein solches Gröfse, sondern nur ein Begriff
und ein Vermögen davon."



22 Die Textauslegung des Aristoteles bei Thomas von Aquin etc.

Feuer, wie überhaupt alles, was in physikalischer Weise leidet.
Ein anderes Mal aber wird die Form in dem Leidenden nach
anderer Seinsweise, als wie sie im Thätigen ist, aufgenommen,
weil die stoffliche Verfassung zum Aufnehmen in dem Leidenden
der des Thätigen nicht gleicht. Und darum wird dann die
Form in dem Leidenden ohne die Materie aufgenommen, insofern
das Leidende dem Thätigen der Form und nicht dem Stoffe nach
verähnlicht wird. Und das ist die Weise, nach welcher der
Sinn die Form ohne die Materie aufnimmt, weil die Form eine
andere Seinsweise im Sinne als im Sinnlichen hat. Denn in
den sensibeln Dingen hat sie ein physikalisches Sein, in dem
Sinne aber ein intentionales und geistiges. Darum ist das Beispiel
des Ar. vom Siegel und Wachs passend hergesetzt. Denn das
Wachs hat nicht dieselbe Disposition zum Bilde, wie sie in Eisen
und Gold war, weshalb er auch beifügt, dafs das Wachs das

goldene oder eherne „Zeichen", d. h. das Bild oder die Figur
aus Gold oder Erz empfängt, aber nicht insofern es Gold oder
Erz ist. Das Wachs wird nämlich dem goldenen Siegel
hinsichtlich des Bildes verähnlicht, nicht aber hinsichtlich der Zu-
ständlichkeit des Goldes. Und in gleicher Weise leidet der
Sinn von dem Sinnlichen, welches Farbe oder Saft (humor,
%v[j,àç), d. h. Geschmack, oder Klang hat, aber nicht „insofern
jedes davon als bestimmtes Einzelding genannt wird", d. h. er
leidet von dem farbigen Stein, nicht als Stein, noch vom süfsen

Honig als Honig, weil in dem Sinne keine ähnliche Disposition
zur Form entsteht, wie sie in jenen Objekten ist, sondern er
leidet von ihnen, insofern sie von dieser Art sind, oder insofern
sie farbig oder schmeckend sind, oder der Form nach. Denn
der Sinn wird dem Sinnlichen verähnlicht der Form nach, nicht
der Verfassung der Materie nach."

„Indem er darauf sagt, „Wahrnehmendes aber", handelt er
von den Organen des Sinnes. Weil er nämlich gesagt hatte,
der Sinn nehme die Formen ohne die Materie auf, was auch
dem Verstände zukommt, könnte man denken, es sei etwa der
Sinn wie der Verstand kein Vermögen im Körper. Um also
dies auszuschließen, weist er ihm ein Organ an und sagt:
das erste Wahrnehmende, d. h. das erste Organ des Sinnes,
ist das, worin ein solches Vermögen sich findet, das nämlich die
Formen ohne den Stoff aufzunehmen vermag. Das Sinnesorgan
nämlich, z. B. das Auge, ist mit dem Vermögen selbst dem
Subjekte nach identisch, aber das Sein ist ein anderes, da das

Vermögen von dem Körper dem Begriffe nach verschieden ist.
Denn das Vermögen ist gleichsam die Form des Organs, wie



Die Textauslegung des Aristoteles bei Thomas von Aquin etc. 23

oben gelehrt worden (2, 1). Und darum fügt er bei, „die Gröfse"
d. h. das körperliche Organ sei das, „was die Empfindung
leidet", d. h. was das aufnehmende Princip des Sinnes ist, wie
die Materie die Form aufnimmt. Aber das begriffliche Wesen
der Gröfse ist nicht dasselbe wie das des Wahrnehmungsfähigen
oder des Sinnes, vielmehr ist der' Sinn ein gewisses Verhältnis,
d. h. Proportion, Form, Potenz von jener, der Gröfse nämlich."

Diese Auslegung ist bezüglich des über die Aufnahme der
Form ohne den Stoff Gesagten durchaus zutreffend und eine
wirkliche Klarstellung dessen, was Ar. nur mit einigen Worten
angedeutet hat. Wo aber die Erklärung bezüglich des sinnlichen
Organs beginnt, bleibt sie zwar auch insofern richtig, als sie in
Übereinstimmung mit der Psychologie des Ar. überhaupt steht.
Die Auslegung des Einzelnen aber mufs beanstandet werden.
Wir machen hier zum erstenmal eine Wahrnehmung, die sich
auch sonst hin und wieder bei Thomas darbietet, dafs nämlich
die Mangelhaftigkeit seiner philologischen Hilfsmittel und
besonders die Zweideutigkeiten der Übersetzung, die er mit dem
Original nicht vergleicht, in die Auslegung des Einzelnen ihre
Schatten werfen und so die Anforderungen der philologischen
Genauigkeit nicht zu ihrem Rechte kommen lassen. Sehen wir
dies au unserm Falle! Schon was er sagt von der Besorgnis
des Arist. wegen einer zu geistigen Fassung des Wahrnehmungsvermögens,

ist unsicher. Arist. setzt die Sinneskraft und das
Sinnesorgan (die Übersetzung bei Thomas hat ungenau für
alöd-rjrr/Qiov sensitivum, was aber Thomas richtig, wie wir sahen,
mit Organ wiedergibt) gleich von vornherein mit /xhi> und ds

in Parallele, und nachdem er das Seelische und Immaterielle in
dem Wahrnehmungsprozefs, Aufnahme der Form ohne den Stoff,
hervorgehoben, beugt er im gleichen Sinne hinsichtlich des
Wahrnehmungsorgans einer grobmaterialistischen Auffassung vor, die
das Organ nicht als blofsen Träger jener geheimnisvollen Kraft
nimmt, sondern aus der Gröfse, d. h. aus dem Körperlichen allein
den ganzen Vorgang begreifen will. Wenn Thomas sodann von
einem ersten Organ des Sinnes redet, so ist das ungenau. Das

JtQmrov ist nicht adjektivisch, sondern eher adverbial zu fassen:
cu<j{)-?]tt}qiov ös nçcôrov, zuerst, vielleicht im Gegensatz zu den
äufseren Bedingungen der Wahrnehmung, z. B. dem Medium,
vielleicht im Gegensatz zu den äufseren Teilen des Organs, des
Auges z. B., in denen die immaterielle Aufnahme der Objekte
noch nicht stattfindet. Wo es dann bei Thomas heifst: und
darum fügt er bei : „die Gröfse" etc., ist das Subjekt des Satzes
mit dem Prädikat verwechselt. Ar. sagt : „Das (ganze) wahr-



24 Die Textauslegung des Aristoteles bei Thomas von Aquin etc.

nehmende (Subjekt) möchte eine Gröfse sein." Der Auffassung
von Thomas möchte schon das ri hinter fiéye&oç entgegenstehen,
indem Ar. sagt: [.léysfroç fisv yàç av xi sïrj xo alö&avö/xsvoi'.
In der translatio ist dieses xl auch richtig wiedergegeben :

magnitudo quidem enim quaedam erit, quod sensum patitur.
Thomas aber führt in seiner Exposition als Text an: magnitudo
est quod sensum patitur. Dieses quod sensum patitur scheint
nun für Thomas die positive Ursache seines Irrtums gewesen
zu sein. Ein Blick ins Griechische hätte ihm zeigen müssen,
dafs dort eine Medialform in aktiver Bedeutung stand, er aber
fafst id quod sensum patitur als aufnehmendes Brincip der
Sinneskraft, als die Materie, und deutet: das körperliche Organ
ist blofs die Materie.

Die Auslegung Trendelenburg's. „Nachdem Ar. sich über
die einzelnen Sinne erklärt hat, will er das Gemeinsame an
ihnen bestimmen und sie unter einen einheitlichen Gesichtspunkt
bringen. Der Sinn also — und das ist so zu sagen das
beherrschende Gesetz der sinnlichen Wahrnehmung — nimmt die
Formen der Dinge ohne die Materie auf. Dies wird dadurch
zustande gebracht, dal's der jedesmalige Sinn von seinem Objekte
leidet, nicht aber insofern dasselbe eins und unteilbar ist, sondern
insofern es eben diese bestimmte Natur hat. 8. 337." Hier ist
die eigentliche Sache ganz übergangen: die Aufnahme der Dinge
ohne die Materie. Dafs das Wahrnehmende vom Objekt leidet,
insofern letzteres eine bestimmte sensible Qualität hat, ist vor.
Ar. nur zur Bestimmung des formalen Objekts der Wahrnehmung
gesagt, soll aber nicht den Hergang der Wahrnehmung erklären.
Dafs uns hier die Auslegung Tr.s so ganz im Stich läfst, möchte
sich daraus erklären, dafs er den Begriff von Materie und Form
nicht hat, wie wir schon oben bei der Frage vom Wesen der
Seele überhaupt und dem der Denkseele insbesondere gesehen
haben. Tr. fährt fort: „Damit aber das Objekt in dieser Weise
einwirken könne, besteht ein gesetzmäfsiges Verhältnis zwischen
Objekt und Sinn, das nicht verrückt werden darf." Hiermit
wird auf eine nachfolgende Ausführung des Ar. hingewiesen:
„Das Übermafs des Sensibeln zerstört die Organe."' Wir lesen
weiter : „Zu dieser Darlegung gehen die Auffassungen nur über
den einen Punkt auseinander, ob der Sinn, der die Formen ohne
die Materie aufnehme, ein Organ sei, so dafs die Formen so zu
sagen auf körperlichem Wege in das Subjekt eintretend gedacht
werden, oder ob er eine Fähigkeit der Seele sei, die dem Geiste
das Bild der Dinge, sie gleichsam nachahmend, vorstelle. Für
jenes erklären sich Simplicius und Themistius, für dieses Alexander



Die Textauslegung des Aristoteles bei Thomas von Aquin etc. 25

und Philoponus. Man kann zwar den ersteren den Einwurf
nicht machen, dafs beim Geschmack und Gefühl die Objekte
mit der Materie selbst in die Sinne so zu sagen eingehen. Denn
Ar. hat festgestellt, dafs auch für diese Sinne es noch ein
besonderes Medium gibt. Aber trotzdem mufs uns die ganze
philosophische Auffassung, der unsere Stelle Worte leiht,
verbieten die Wahrnehmung der Objekte dermafsen wieder dem
Stoffe zu überweisen, von dem sie eben freigesprochen werden
sollte. Dazu kommt, dafs erst im folgenden Paragraphen von
dem Sinnenorgan und zwar mit solchen Worten gehandelt wird,
dafs man an dieser Stelle an dasselbe nicht denken kann."
Durch diese Alternative wird u. E. die Präge nach der Imma-
terialität der Wahrnehmung nicht aufgehellt, sondern verwirrt.
So weit wir die Alternative verstehen, liegt die Wahrheit zwischen
ihren beiden Gliedern in der Mitte und ist auch von Ar. deutlich
ausgesprochen: es ist freilich ein körperliches Subjekt, das Organ,
das wahrnimmt, aber vermöge einer nicht körperlichen Kraft,
des sinnlichen Vermögens. Der Geist kommt hier nicht in
Betracht. Auch hier will uns als Grund der Unklarheit dies
erscheinen, dafs das Verhältnis von Leib und Seele nicht erfafst
ist: der Stoff ist nach Ar. sinnlich beseelt, und die Seele wird
vom Stoff unmittelbar getragen, wie bei den leblosen Stoffen die
sinnlichen Qualitäten, Farbe, Wärme, von der Substanz. Sodann
bemerkt Tr. zu den Worten, sensus instrumentum est primum
illud: „Was soll dies jiqcötov? Wenn hier von einem Ersten
die Rede, worin diese Fähigkeit der Wahrnehmung sich offenbart,

so scheint das stillschweigend auf den Geist zu gehen, der
der eigentliche Sitz dieser Fähigkeit ist." Hier, möchte uns
beinahe scheinen, werden immateriell und geistig verwechselt
werden. Die Wahrnehmung ist keine geistige Kraft — wie
hätten sie denn die Tiere? — aber eine immaterielle, weil der
unbeseelte Stoff ihrer unfähig. Endlich sagt Tr. S. 339 zu dem
Text: sie (die Wahrnehmungsfähigkeit) ist also zwar dasselbe
mit ihm (dem Organ), ihr Sein aber ein anderes: „Worte durch
Kürze dunkel! Was ist dasselbe? womit? was heifst hier das
Sein?" Er bemerkt dann, dafs zwei Auffassungen bestehen.
Nach der einen werde hier das Vermögen und das Sensible
gleich gesetzt, nach der andern das Organ und das Vermögen.
Er gibt dann der letztern Auffassung mit Recht den Vorzug,
erklärt aber wieder den Gedanken des Ar. in einer Weise, der
wir nicht beizupflichten vermögen: „Die Fähigkeit der
Wahrnehmung ist zwar mit diesem Organ des Sinnes und kann nicht
ohne dasselbe sein (eön ovv ravröv), ihr innerster Grund und



26 Die Textauslegung des Aristoteles bei Thomas von Aquin etc.

Begriff aber (to à' Eivai) ist von dem körperliehen Sinn (corporis
sensu) verschieden. Denn der wahrnehmende Sinn würde, wäre
er von diesem nicht verschieden, zu einer Gröfse; was seinem
Begriffe ganz fremd ist, da er ein gewisses Verhältnis und
Vermögen ist." Aber Ar. sagt nicht: die Fähigkeit ist mit dem
Organ, sondern: die Fähigkeit ist mit dem Organ dasselbe. Eine
Unterscheidung ferner zwischen sensus corporis und sensus per-
cipiens kommt bei ihm nicht vor.

e) Das abstrahierende Denken (3, 5). Jedes Erkennen,
geistiges wie sinnliches, entsteht dadurch, dafs das Objekt sich
in immaterieller Weise in dem Subjekt wiedererzeugt. Die
sinnliche Erkenntnis, über die wir so eben von Ar. und seinen
Auslegern einiges gehört, ist insofern vor der geistigen leichter
zu erklären, als bei derselben der direkte zeugende Einflufs des
Objekts auf die Erkenntnis, die Abspiegelung so zu sagen
desselben in ihr, geringem Schwierigkeiten unterliegt: wir haben
beiderseits ein Körperliches, auch auf Seiten des Sinnes, das

Organ nämlich, wenn auch die ihm innewohnende Wahrnehmungskraft
immer noch geheimnisvoll, ja bis zu einem gewissen Punkte

unerforschlich bleibt. Bei dem Erkennen des menschlichen
Verstandes aber haben wir auf jeder Seite ein Heterogenes : der
Verstand ist geistig, die Aufsendinge, von denen unser Denken
anhebt, sind körperlich und sinnlich, sinnlich sind auch die
Bilder der Phantasie, die dem Denken das unmittelbare materielle
Substrat liefern. Das Sinnliche kann aber auf das Geistige keine
direkte Einwirkung ausüben: wie bleibt also unser Denken ein
objektives, und wodurch kommt es überhaupt zustande, welches
ist der erzeugende Faktor? Ar. beantwortet diese Frage in
seiner Lehre von dem intellectus agens, von dem Nus, der
die intellektive Seele zum Bilde aller Wesenheiten und aller
Beziehungen der Wesenheiten macht. Die Wesenheiten nämlich,
wie sie in den Dingen sind, vermögen aus sich den Begriff in
der Seele nicht zu erzeugen, sie existieren darin nur in körperlicher

Hülle, durch die sie nicht unmittelbar sichtbar für den
Geist hindurchscheinen. Wie der farbige Körper nach Ar. die
Ifarben auch im Dunkel an sich hat, aber um sie ins Auge zu
tragen, der Beleuchtung bedarf, so, sagt er, tragen auch die
Dinge die intelligible Wesenheit allezeit in sieh, aber sie ist
nur mittelbar, nur dem Vermögen nach intelligibel, und um
aktuell intelligibel zu werden, bedarf es einer aktiven Kraft des
Verstandes, die dem Lichte ähnlich ist und dem Lichte ähnlich
wirkt, nur noch über dasselbe hinausgehend, indem sie die
Wesenheiten aus potenziell intelligibeln zu aktuell intelligibeln



Die Textauslegung des Aristoteles bei Thomas von Aquin etc. 27

macht, während die Farben gewissermafsen schon von sich aus
aktuell sensibel sind und das Licht nur die Aufgabe hat, ihnen
den Weg zum Auge zu bahnen, indem es das Medium
durchsichtig macht. Die Thätigkeit, die hier dem Verstände
zugeschrieben wird, pflegt mit dem Namen der Abstraktion bezeichnet
zu werden. Dies ist eben die Heraushebung der Wesenheit
aus der körperlichen Hülle der Dinge, in-denen sie auftritt, in
das Licht des Geistes und des Begriffes. Aristoteles hat über
diese ganze wichtige Lehre nur einige wenige, gleichsam
hingeworfene Sätze, so viel man aber sieht, scheint es ihm hier,
wie auch sonst oft, besonders darauf anzukommen, das Gemeinsame

und Einheitliche in den Erscheinungen der Wirklichkeit,
hier der sinnlichen und geistigen Erkenntnis, hervorzuheben,
daher die Analogie mit dem Sehen und dem Lichte, durch die
man sich aber nicht zu weit führen lassen darf. Das Wesentliche

scheint zu seiD, dafs die Objekte nicht direkt die intellektuelle

Erkenntnis erzeugen, wie die sinnliche, sondern dafs der
Geist, durch die Objekte angeregt, von sich aus in Thätigkeit
tritt, das Material, das ihm die Sinne bieten, verarbeitet und
aus ihm die Verstandesbegriffe erhebt. So ist es denn gewissermafsen

der Geist selbst, der die intelligibeln Bilder sich vorhält
und eindrückt. Wir sagen gewissermafsen, da es sich
selbstverständlich nicht um zwei Subjekte handelt, um das vorhaltende
und das aufnehmende, sondern um den einen die Erkenntnis
suchenden und findenden Verstand; es werden aber die
einzelnen Stadien des Prozesses durch die aristotelische Darstellung
besser veranschaulicht.

Wir haben mit dem Bisherigen zugleich die Auslegung von
St. Thomas wiedergegeben. Er sagt im grofsen Ganzen nicht
mehr und nicht weniger, als wir gesagt haben (man sehe Buch 3,
L. X). Nur was wir gegen die Uberspannung des Vergleiches
mit der sinnlichen Wahrnehmung und dem Lichte und daran
anschliefsend sagten, ist unsere Zuthat.

Was Trendelenburg betrifft, so befriedigt er auch hier nicht.
Seine Auslegung ist auffallend dürftig und, was schlimmer, nicht
frei von einem wesentlichen Fehler. Die eigentliche Erklärung
beschränkt sieh bei ihm auf 4 Zeilen (S. 400). „Wie im ganzen
Bereich der Wirklichkeit der leidende Stoff von dem, was thätig
ist und schafft, verschieden ist, so ist es auch im Geiste der
thätige und der leidende Verstand, letzterer ist vergänglich und
mit den übrigen Vermögen des Leibes und der Seele verschlungen,
ersterer ist trennbar und unsterblich." — Wir haben hier den
schweren und alles verwirrenden Irrtum, dafs der Verstand in



28 Die Textauslegung des Aristoteles bei Thomas von Aquin etc.

Möglichkeit, das eigentliche aufnehmende Subjekt der intellektuellen

Erkenntnis, mit dem intellectus passibilis, dem von Ar.
am Schlufs des Kap. genannten vovç oia&rjxixôç, verwechselt
wird. Der letztere ist nämlich in dem wahren Sinne des Ar.
nichts weiter als ein sinnliches Vermögen, mag er nun damit,
was am wahrscheinlichsten, die Phantasie meinen oder sonst
einen Teil der sensitiven Seele. Nachdem nämlich Ar. gegen
Ende des K. dem ganzen geistigen Teil der Seele, dem
aufnehmenden und dem thätigen Verstand, die Unsterblichkeit
zugesprochen, beschränkt er letztere wieder, indem er sagt, wir
hätten im andern Leben keine Erinnerung wegen der Sterblichkeit

des intellectus passibilis, ohne den der Verstand nichts
denken. könne. Ar. läfst nämlich die Fortdauer der ganzen Seele,
auch den sinnlichen Kräften nach, nirgendwo zu, und dies, wie
wir vermutungsweise hier aussprechen wollen, wohl darum, weil
er von der Auferstehung nichts weifs und so für die sinnlichen
Kräfte im Jenseits keine Verwendung hat.

Wir wollen hiermit diese Reihe der Proben aus der tho-
mistischen Auslegung schliefsen. Dieselben zeigen uns den Aqui-
naten dem gefeierten Ausleger der neueren Zeit entschieden
überlegen. Trendelenburg ist, wie Torstrik (S. III in der
Textausgabe) noch vor 20 Jahren mit Recht bemerken konnte,
derjenige, der alle neueren Aristotelesforscher zu Dank verpflichtete,
derart dafs sie das Beste, was sie von Arist. verstanden, aus
den Vorlesungen oder Büchern dieses Mannes hatten. Wir haben
nun zwar, durch die Schranken unserer Aufgabe genötigt, nur
wenige Beispiele zur Vergleichung der beiderseitigen Exegese
gebracht. Wir hätten sie aber leicht vermehren können und
ein ähnliches Ergebnis gefunden. Und wenn wir nun glauben
versichern zu können, dafs andere neuere Ausleger noch viel
weniger zu ihrem Vorteil mit Thomas v. A. in Parallele gebracht
werden würden, so dürfen wir wohl das Urteil wagen: St. Thomas
braucht, was die philosophische Ausdeutung der aristotelischen
Gedanken angeht, auch den Vergleich mit den neuesten Leistungen
keineswegs zu scheuen.

Wir müssen nun aber, und hiermit schreiten wir zur kurzen
Erledigung des noch übrigen Teils unserer Aufgabe, auf eine
Bemerkung zurückkommen, die wir schon oben gemacht haben.
In philologischer Beziehung zeigte sich uns Thomas bei dem
Kapitel von dem Vorgang der sinnlichen Wahrnehmung nicht
ganz einwandsfrei, und wir äufserten uns dahin, dafs noch an
andern Stellen die Anforderungen der philologischen Genauigkeit
bei ihm nicht vollständig zu ihrem Rechte kämen. Suchen wir



Die Textauslegung des Aristoteles bei Thomas von Aquin etc. 29

uns kurz darüber zu erklären! Bestimmen wir, wie weit diese
Mängel gehen, und wie weit sie in die sachliche Auslegung ihre
Schatten werfen

Auf Grund des Eindruckes, den wir von einer eingehenden
Beschäftigung namentlich mit dem Kommentar zur Psychologie
gewonnen haben, glauben wir das folgende Urteil abgeben zu
dürfen. Zunächst ist unleugbar, dafs Thomas auch in Auslegung
des unmittelbaren Sinnes der einzelnen Worte und Sätze höchst
beachtenswert bleibt und auch jetzt noch von der Erklärung mit
Nutzen wird zu Rate gezogen werden. Ja, was er hier durch-
gehends bietet, ist in Anbetracht seiner mangelhaften Hilfsmittel
der Bewunderung wert. Sodann haben die Fehler, die immerhin
im einzelnen, wenn auch nicht blofs vereinzelt, vorkommen, nicht
oft die Folge, dafs die sachliche Auslegung bemerkenswerten
Schaden erfahrt, und wir beschränken dies nicht auf eminent
philosophische Partieen. Vielmehr auch da, wo es sich z. B.
um naturwissenschaftliche Fragen oder um die Auffassung der
früheren Philosophen handelt, bewährt sich der Genius unseres
Interpreten. Um uns endlich über die vorkommenden Fehler
selbst auszusprechen, so sind diese meistens eine unmittelbare
Folge der gebrauchten Übersetzung, sei es ihrer direkten Fehler,
sei es der Unvollkommenheiten, die mit jeder Übersetzung
notwendig verbunden ist. Zum Teil sind sie auch nur eine mittelbare

Folge der Übersetzung. St. Thomas neigt dazu, mehr dem
philosophischen Zusammenhang der Dinge als der sprachlichen
Beschaffenheit des Textes nachzugehen. Das Feinere in den
Eigentümlichkeiten von Stil und Manier des Ar. scheint ihm
eben in den Übersetzungen nicht ganz klar und ursprünglich
entgegengetreten zu sein, so dafs ihm ein bedeutendes Hilfsmittel
zur Feststellung des Wortsinns entgehen mufste. Auch nötigte

'die vorliegende mangelhafte Übersetzung von Fall zu Fall dazu,
es mit dem in ihr sich darstellenden Text bezüglich des Wortlauts

nicht so genau zu nehmen, so dafs Thomas leicht ungünstig
von der Präcision des aristotelischen Stils denken konnte und
stellenweise weniger Rücksicht auf den Wortlaut nahm, als der
Erklärung frommte.

Wir glauben den ganzen Sachverhalt nicht besser
veranschaulichen zu können als durch Vorlegung einer gröfseren
zusammenhängenden Probe, in der sich sowohl die Mängel als
die Vorzüge der speziellen Textauslegung bei Thomas wiederfinden,

und wo auch wieder reichliche Gelegenheit zur Vergleichung
mit der neueren Textauslegung geboten wird. Wir wählen die
Auslegung zu einem längeren Abschnitt aus dem 4. Kap. des



30 Die Textauslegung des Aristoteles bei Thomas von Aquin etc.

1. Buches und setzen zuerst den aristotelischen Text selbst in
eigener Ubersetzung her.1

„Es ist aber auch noch eine andere Meinung über die Seele
überliefert, die einerseits vielen so annehmbar wie eine der
genannten erscheint, und andererseits wie zum Verdikt schon

gegenüber den Gründen aus der allgemeinen Naturphilosophie
Rechenschaft gegeben hat: sie soll eine Art Harmonie sein. Denn
einmal sei die Harmonie eine Mischung und Zusammensetzung
von Entgegengesetztem, und sodann bestehe der Körper aus
Entgegengesetztem. Indessen ist doch die Harmonie ein
Verhältnis des Gemischten, oder es ist die Zusammensetzung, die
Seele aber kann keines von beiden sein. Ferner liegt das

Bewegen nicht im Vermögen der Harmonie, der Seele aber schreiben
alle dasselbe so zu sagen am meisten zu. Auch pafst es besser,
mit Beziehung auf die Gesundheit und überhaupt auf körperliche
Vorzüge von Harmonie zu reden als mit Beziehung auf die
Seele. Ganz einleuchtend wird dies, wenn man den Versuch
machte, die Zustände und Thätigkeiten der Seele auf je eine
Harmonie zurückzuführen. Denn schwer wäre es, sie einander
anzupassen. Ferner können wir von Harmonie in einer
zweifachen Hinsicht sprechen, im eigentlichsten Sinne bei bewegten
und feststehenden Gröfsen in Hinsicht auf ihre Zusammensetzung,
wenn sie so zusammenpassen, dafs sie nichts Gleichartiges zwischen
sich zulassen, im Anschlufs hieran sodann mit Bezug auf das
Verhältnis der gemischten Körper. In keiner von beiden
Hinsichten ist es nun vernünftig, mit der Zusammensetzung der
Körperteile aber ist man nur zu bald fertig. Es gibt viele und
verschiedene Zusammensetzungen der Teile : wovon oder wie
soll man denn nun annehmen, dafs der Verstand, oder auch dafs
der wahrnehmende und begehrende Teil die Zusammensetzung
ist? In gleicher Weise ist es aber auch absurd, dafs die Seele
das Mischungsverhältnis sein soll. Denn es findet sich nicht
dasselbe Verhältnis in der Mischung der Elemente beim Fleisch
und bei den Knochen. Es würde sich demnach als Folge
ergeben, dafs man viele Seelen bekäme, und überdies in allem
Körperlichen, wofern alles aus den gemischten Elementen besteht
und das Verhältnis der Mischung Harmonie und Seele ist. Diese
Frage könnte man aber auch dem Empedokles stellen. Denn
er sagt, dafs jedes der beiden genannten ein gewisses Verhältnis
zum Grunde hat. Ist nun das Verhältnis die Seele, oder kommt
diese vielmehr als solche, die etwas anderes ist, in die Glieder'?

1 Anfang des 4. K.



Die Textausleguug des Aristoteles bei Thomas von Aquin etc. 31

Ferner, ist die Freundschaft die Ursache einer jeden Mischung
wie immer, oder der nach bestimmtem Verhältnis? Und die
genannte, ist sie das Verhältnis oder noch etwas aufser ihm?"'

Thomas legt diese Stelle in folgender Weise aus (9. Lekt.).
Eine Meinung, die berechtigte Gründe zuhaben scheint (jcidavr/
xokXoïç — das xolloïq neutral und als dat. instr. gefafst), und
nicht blofs in ihrer Besonderheit, sondern auch scheinbar gestützt
quantum ad id quod commune est (die antiqua hat: in iis qui
in commune fiunt sermonibus, und hier fällt uns zum erstenmal
eine gröfsere Divergenz zwischen ihr und dem Text von Thomas
auf; auch hat sie in Ubereinstimmung mit der neueren
Auffassung, s. Trdbrg. 215 f., Xöyovg mcxtQ sv&vvag ÔEÔœxvïa
im Sinne von verurteilt wiedergegeben, während Thomas
Redestehen im Sinne von sich wirklich rechtfertigen nimmt und
ausnahmsweise den Zusatz coçneç Evftvvag ganz übergeht). Diese
Deutung auf die allgemeinen Sätze über die Ursachen und
Gründe der Dinge scheint besser als alle neueren z. B. die von
Tr. 216 sermonibus in vulgus noti, oder die von Torstrik S. 123
eae disputationes, quales homines elegantiores instituere soient;
nur neigen wir mehr zu der Annahme, dafs es heilst, jene
Meinung findet darin ihre Widerlegung, als dafs es heifsen soll,
sie findet ihre Bestätigung. Wo dann der erste Einwand gegen
die Harmonie steht, deutet Thomas so: die Harmonie, ob die
der Zusammensetzung ob der Mischung, wäre ein Accidenz, die
Seele aber ist auch nach den Anwälten jener Meinung Substanz.
Auch Trendelenburg hat hier richtig gesehen, dafs Ar. abgerissen
und unvollständig spricht, während Bonitz, Hermes VII. 430,
annehmend, es könne nur eine Skizze eines nachfolgenden
Beweises sein, hier Verwirrung findet und kritische Bedenken
äufsert. Hur scheint Trendelenburg insofern ungenau zu sein,
als er hier eine Bezugnahme auf den objektiven Charakter der
Seele als Substanz findet. Derselbe kann hier von Ar. noch
nicht vorausgesetzt werden. Richtiger sagt Thomas: isti enim
aeeipiunt animam ut sübstantiam quamdam. Es ist also nach
ihm ein argumentum ad bominem. Inwiefern sich freilich sagen
lasse, dafs die Gegner die Seele als Substanz fassen, ist bei
Thomas nicht ganz sicher, oder doch für uns nicht ganz
verständlich nachgewiesen. Er setzt den Empedokles unter die
Vertreter jener Meinung, der freilich vorher bei Ar. behauptet
hat, die Seele sei aus allen Elementen gemischt.

Sodann schreitet die Auslegung der Einwände bei Thomas
glücklich voran, bis sie zu der Stelle kommt 408 a 10, tj de

Ovv&söig rcöv xov ôcôfiaroç fisçcàv liav eve^eraörog, die wir



32 Die Textauslegung des Aristoteles bei Thomas von Aquin etc.

übersetzt haben : mit der Zusammensetzung der Körperteile ist
man nur zu bald fertig. Da aber Ar. wörtlich sagt: die
Zusammensetzung der Körperteile ist nur zu leicht erforscht, so

versteht Thomas nicht, dafs die Ansicht von der Zusammensetzung

gemeint ist, sondern deutet: die Zusammenordnung der
Körperteile ist klar, wie wir aber daraus die Ordnung der
8eelenteile ableiten sollen, ist unklar.

Wo es heifst: man bekäme viele Seelen und überdies in
allem Körperlichen, scheint uns Thomas im Gegensatz zu
Trendelenburg richtig gedeutet zu haben: in allem Körperlichen,
nicht im ganzen Körper, richtig, wegen des Grundes bei Arist.,
wofern alles etc., richtig sodann, weil es matt wäre zu sagen:
das Belebte hätte viele Seelen und im ganzen Körper; hat es
denn die Seele, die eine, nicht auch so im ganzen Körper? Und
wozu dann das zs— xal: öv/xßijöezai ovv oiolläg zs ipvyàç s/eiv,
xal xarà näv zö Ocö/xa — sowohl viele Seelen, als auch im
ganzen Körper? Wenn in einem Subjekt viele Seelen sind, ist
dies, dafs sie im ganzen Körper sind, nichts Heues, wohl aber
dies ist zweierlei: Viele Seelen in einem und Seele in allem.

Die Einführung des Empedokles scheint von Thomas in
Bezug auf das Sprachliche nicht genau verstanden worden zu
sein. Ar. hat: àxaizrjOsie â'av ziç zovzo ys xal Jtaç Efixs-
ôoxXéovg: es möchte aber einer dies wenigstens auch den
Empedokles fragen. Diese Fassung, möge man nun „dies" auf das
Vorhergehende oder auf das Folgende beziehen, legt nahe, dafs
Empedokles nicht direkt als Anhänger der Harmonie gedacht
werden soll, sondern dafs sich blofs seine Lehre von Freundschaft

und Mischungsproportion mit jener Lehre von der
Harmonie berührt. Thomas aber nimmt die Sache so, als ob bisher
gegen die Verfasser der Harmonie im allgemeinen gehandelt
worden, und nun Empedokles im besondern seine Widerlegung
finden solle. Die mangelhafte lat. Wiedergabe, wo das ys und
das xal vielleicht nicht ganz zum Rechte kam, mag daran schuld
gewesen sein. Dann aber leitet Thomas die Erklärung des

Folgenden treffend mit den Worten ein: Ar. ponit contra eum
très rationes, quas non deducit. Empedokles wufste nämlich
aus den eigenen Prämissen nicht die Folgerungen zu ziehen.
Darum hält ihm Ar. die drei Fragen vor, deren Beantwortung
ihn von seinem Irrtum hätte überzeugen müssen. Er selbst
aber verschmäht es, die naheliegende Antwort zu geben. Thomas,
seiner Pflicht als Kommentator gehorchend, führt die Folgerungen
aus. Auch hier, um das zum Schlufs zu sagen, versteht Bonitz
8. 433 den wahren Sachverhalt nicht, leugnet, dafs hier Schwierig-



Die Textauslegung des Aristoteles bei Thomas vod Aquin etc. 33

keiten gegen Empedokles angedeutet seien, und findet dieser
Art in dem Text neue Gründe, um kritische Zweifel zu erheben
und auf Konjekturen zu sinnen.

Wir beschliel'sen hiermit die gegenwärtige Abhandlung. Sie

ergibt, dafs St. Thomas als Kommentator des Ar., was die
philosophische Seite der Auslegung betrifft, auch jetzt noch unübertroffen

dasteht, in Hinsicht auf das Einzelne aber, auf den
unmittelbaren Sinn und Zusammenhang der Sätze und Wörter,
da wo philologische Kenntnisse und Hilfsmittel das Richtige
zeigen würden, nicht selten fehlt. Es wäre darum eben so

verkehrt, ihn für die Erklärung unbenutzt zu lassen, als in der
Benutzung auf die Vorsicht zu vergessen. Vor wie vielen
Fehlgriffen die neuere Exegese behütet worden wäre, hätte sie sich
gewürdigt, auf die thomistischen Kommentare Rücksicht zu nehmen,
haben wir an Trendelenburg gesehen. Er erklärt in der Vorrede
zu seinem Kommentar (S. XXI) selbst, dafs er absichtlich die
mittelalterlichen Arbeiten von der Benutzung ausgeschlossen habe.
Aber wie viel glücklicher wäre seine Interpretation gewesen,
hätte sie auch nur von weitem so sorgfaltig wie die alten
griechischen den mittelalterlichen Kommentator, Thomas v. A.,
berücksichtigt! Wir sagen übrigens nicht, dafs uns die Leistungen
des Acjuinaten der eigenen Mühe und Arbeit überheben. Unsere
eigene Untersuchung hat uns ja schon ein weites Feld vor Augen
geführt, auf dem der Arbeit noch reiche Ernte winkt! Aber
das sagen wir, dafs der Wert jener Arbeiten, jener Reihe von
Folianten, worin der Meister aus alten, längst vergangenen
Jahrhunderten uns den Arist. aufschliefst, noch viel allgemeiner
anerkannt und die Arbeit selbst entsprechend verwertet werden
mufs, wenn es bei uns mit dem Verständnis des Ar. besser
werden soll. Aber wie traurig mufs es überhaupt in
philosophischer Beziehung bei uns aussehen, an welcher Kot und
Aushungerung von echtem menschlichen Wissen müssen die
Geister leiden, wenn wir sehen, dafs die Besten, unbefriedigt
von den einheimischen modernen Systemen, sich zu Aristoteles
flüchten —- und auch an diesem anerkannten Born der Wissenschaft

gleichsam leer ausgehen!

Jahrbuch für Philosophie etc. IX. 3


	Die Textauslegung des Aristoteles bei Thomas von Aquin und bei den Neueren

