
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 8 (1894)

Rubrik: Litterarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LITTERARISCHE BESPRECHUNGEN.

Dr. Konstantin Gutberiet: Die Willensfreiheit und
ihre Gegner. Fulda, Aktiendruckerei, 1893.

Gutberiet hat sich den Dank aller Freunde positiver Wissenschaft
verdient, indem er in einer eigenen Schrift die Aufmerksamkeit der
Gebildeten auf das für die Praxis unstreitig verhängnisvollste Ergebnis der
modernen pantheistischen Wissenschaft von neuem auf das eindringlichste
richtet. Es kann in der That die Verkehrtheit der letzteren nicht
schlagender und augenscheinlicher dargethan werden wie durch den
Nachweis, dafs eine wirkliche, wahre Willensfreiheit thatsächlich besteht.
Ein höchstes Princip, welches sich aus sich allein heraus mit Notwendigkeit

zu allem Sein entwickelt, ist von vornherein mit jeglicher Wahlfreiheit,

mag diese wie auch immer aufgefafst werden, völlig unvereinbar.
Die Feststellung der einen Ansicht schliefst ohne weiteres die Leugnung
der andern ein.

Nachdem G. auf die Frage geantwortet hat, was unter Willensfreiheit

verstanden werde, und dann seinen Beweis für die thatsächliche
Existenz derselben auseinandergesetzt, läfst er die Gegner der Willensfreiheit

ausführlich, unter wörtlicher Anführung von längeren Stellen aus
ihren Werken, zu Worte kommen und widerlegt sie. Unter diesen
Gegnern, die als solche gewöhnlich vorgeführt werden, verdienen besondere

Aufmerksamkeit: Die Moralstatistik, die moderne Anthropologie,
die physiologische Psychologie, die modern-pantheistische Spekulation und
die mechanische Weltautfassung. Wie G. selbst in der Einleitung (S. 4)
sagt, erblickt er seine Hauptaufgabe darin, „die Angriffe auf die Willensfreiheit

zu widerlegen". Gewifs hat er darin nicht Unrecht. Aber um
die Widerlegung zu einer vollüberzeugenden zu machen, wäre es unseres
Erachtens dienlich gewesen, die Thatsache der Willensfreiheit allseitiger
und eingehender zu begründen. G. kennt blofs, nach der vorliegenden
Schrift zu schliefsen, Determinismus und Indeterminismus. Den
Determinismus verfechten seine Gegner, den Indeterminismus verteidigt er.
Innerhalb der katholischen Wissenschaft aber besteht noch eine weitere
Meinung, die so recht geeignet erscheint, den Boden zur Versöhnung zu
bieten, diejenige nämlich, nach welcher eine gewisse Determinierung des
Willens dessen thatsächliche Indifferenz im Akte verursacht, so dafs der
Wille im freien Akte, dem Vermögen nach, indeterminiert oder zu anderm,
auch zum Gegenteil, determinierbar bleibt. Thomas drückt diese letztere
Meinung in folgenden Worten aus (I, qu. 83, art. 1, ad III; Übers.
Bd. III, S. 388): „Der Mensch bestimmt sich selber zum Wirken und ist
somit Ursache seines Wirkens. Aber damit ist nicht gesagt, dafs er die
erste Ursache sei; sowie daraus, dafs etwas als Ursache wirkt, nicht
folgt, es wirke als erste Ursache. Gott also bewegt und bestimmt als
erste Ursache sowohl die natürlichen wie die freiwilligen Ursachen. Und
wie er durch sein Einwirken es jenen nicht nimmt, dafs sie kraft ihrer
eigenen inneren Natur Ursachen sind, so nimmt er es diesen nicht,
dafs sie freiwillige Ursachen sind. Vielmehr bewirkt er gerade dies
in ihnen, denn er wirkt in jedem Dinge gemäfs dessen Eigentümlichkeit"
(Liberum arbitrium est causa sui motus, quia homo per lib. art. seipsum
movet ad agendutn. Non tarnen hoc est de necessitate libertatis quod
sit prima causa sui id quod liberum est, sicut nec ad hoc quod aliquid



Litterarische Besprechungen. 479

sit causa alterius, requiritur quod sit prima causa ejus. Deus igitur est
prima causa movens et naturales causas et voluntarias. Et sicut natu-
ralibus causis, movendo eas, non aufert quin actus earum sint naturales,
ita, movendo causas voluntarias, non aufert quin actiones earum sint
voluntariae, sed hoc potius in eis facit; operatur enim in unoquoque
secundum ejus proprietatem.) Besteht also die Freiwilligkeit im
Indeterminiertsein, so gibt es nach Thomas eben ein gewisses Einwirken in den
Willen, welches für den betr. Akt die Ursache der Freiwilligkeit oder
des Indeterminiertseins, dem Vermögen nach, ist, so dafs im Akte selber
„der Wille", wie G. dies stetig ausdrückt, „noch anderes kann".

Wir wollen im Nachstehenden diese Lücke einigermafsen ausfüllen
und dementsprechend darauf hinweisen, in welcher Weise nach dieser
dritten Meinung die von G. berührten Schwierigkeiten ihre Widerlegung
finden. Es ist zuvörderst das Verhältnis des Freiheitsvermögens zum
Freiheitsakt zu erörtern, nachher die Bedeutung des bonum commune als
des natürlich notwendigen Gegenstandes alles Wollens festzustellen und
schliefslich anzugeben, wie beschaffen die Grenzen der geschöpflichen
Freiheit sind, sowie dem angemessen, worin der Unterschied besteht
zwischen der Richtung des Willens auf das Gute und der Richtung
desselben Willens auf das Schlechte.

a) Dafs das Freiheitsvermögen vom freien Willensakte beim Behandeln

der Freiheit zu unterscheiden ist, sagt ausdrücklich Thomas (II,
dist. 39, qu. 1, art. 1): „Unter dem „Willen" wird etwas Doppeltes
verstanden: das Willensvermögen und der Willensakt. Der Wille dem
Vermögen nach kommt nicht von uns, sondern von Gott in uns" (Cum
voluntas dupliciter dicatur, voluntas potentiae et voluntas actus, voluntas
potentiae cum a nobis non sit sed a Deo in nobis, non potest esse pec-
catum, sed actus ejus qui a nobis est.) Die Unterscheidung ist für unsern
Fall wichtig, weil eine andere Notwendigkeit es ist, die dem freien
Willensvermögen zukommt, und eine andere, welche dem freien Willensakte

innewohnt. Dem Willensvermögen entspricht die „vorhergehende
Notwendigkeit", wie sie den sonstigen natürlichen Dingen eigen ist; denn
von vornherein hat das Willensvermögen zum Gegenstande, von dem aus
seine ganze innere Beschaffenheit geregelt wird: das Gute im allgemeinen
oder alles Gute. Niemals kann von Natur aus das Willensvermögen auf
ein besonderes einzelnes Gut gerichtet sein, so dafs anderes Gute von
seinem Begehren notwendig ausgeschlossen würde, wie z. B. der Stein
seiner Natur nach zur Tiefe strebt und nicht, ähnlich dem Feuer, von
sich aus in die Höhe steigt. Aus dieser Notwendigkeit, mit welcher,
naturgemäfs, das freie Willensvermögen kein einzelnes besonderes Gut
von sich ausschliefst, als ob es nicht danach streben könnte, ergibt sich
die Art von Notwendigkeit, welche in dem freien Willens akte sich findet.
Da kann von einer „vorhergehenden", allseitig den Akt von vornherein
bedingenden Notwendigkeit keine Rede sein, eben weil das Willensvermögen

von Natur und somit notwendig alles Gute, unterschiedslos, zum
Gegenstande hat. Es geht dem freien Akte nichts vorher, es besteht
aufserhalb desselben nichts, was denselben mit Notwendigkeit zur Folge
hätte. In ihm kann nur jene Notwendigkeit sich finden, welche jeglicher
Wirklichkeit folgt: die Notwendigkeit nämlich, wonach jedes thatsächlich
bestehende Sein, während es ist, unmöglich zugleich nicht sein kann,
oder wie Thomas mit 'Bezug auf denselben Punkt (I, qu. 14, art. 13,
ad II) sagt: Omne quod est, dum est, necesse est esse. Es ist die
Notwendigkeit des Widerspruchssatzes: „Nichts kann zugleich und unter
demselben Gesichtspunkte sein und nicht sein." Hier entsteht die Frage,



480 Litterarische Besprechungen.

ob denn vom freien Willensvermögen allein aus in den entsprechenden
Akt der freiheitliche Inhalt kommen kann. Offenbar ist sie mit Nein zu
beantworten. TJnd zwar aus zwei Gründen: Dieses Vermögen als
Vermögen ist zuvörderst mit vorhergehender Notwendigkeit auf alles Gute,
unterschiedslos, gerichtet und somit kann es sich nicht, für sich allein,
auf ein einzelnes Ksonderos Gut richten, so dafs es im thatsächlichen
Akt auf anderes Gute nicht gerichtet ist. Sodann bedarf jegliches
Vermögen, welches bald thätig ist, bald nicht, eines in Thätigkeit setzenden
Princips, das nicht mit dem blofsen Vermögen selbst gegeben ist; omne,
so drückt dies Thomas aus (I, II, qu. 9, art. 4; Übers. Bd. V, S. 13 f.),
quod quandoque est agens in actu et quandoque in potentia, indiget
moveri ab aliquo movente. Ohne Zweifel aber „beginnt der Wille, etwas
thatsäcblich zu wolien, was er früher nicht wollte", wozu er also vorher
blofs im Vermögen, in potentia, war; also „mufs er von einem aufsen
befindlichen Princip in Bewegung gesetzt werden" (necesse est ponere quod
in primum motum voluntatis voluntas prodeat ex instinctu alicujus ex-
terioris moventis, oder im allgemeinen: Quod movetur, ab alio movetur).
Genügt nun die Vorstellung eines Gegenstandes von Seiten des
Verstandes dem Willensvermögen dazu, dafs es frei in Thätigkeit trete,
nachdem es nicht in Thätigkeit, nach einer gewissen, besonderen Richtung

hin, war? Dies genügt schon deshalb nicht, weil wir nach einem
bewegenden Princip suchen, von welchem aus der freiheitliche
Inhalt iu den Akt kommt. Der Gegenstand aber wirkt sowohl in sich
betrachtet mit Notwendigkeit ein, als auch ist die Thätigkeit der
auffassenden Vernunft eine innerlich und wesentlich notwendige. Weder
kann der Gegenstand anders einwirken, wie er ist, noch kann die
Vernunft anderes als das Wesen, d. i. das im Dinge, wodurch dieses notwendig
das ist, was es ist, in sich aufnehmen. Das freie Willensvermögen
zusammen mit dem von der Vernunft vorgestellten Gegenstande als einzige
Quelle des freien Aktes annehmen, heilst ebenso viel, wie die Freiheit
von vorhergehender Notwendigkeit, von der nécessitas antecedens, als von
ihrer einzigen Quelle abhängig machen, mit anderen Worten, die Freiheit

von der Wurzel aus verneinen. Dies tritt noch schärfer hervor,
wenn wir den notwendigen Gegenstand dss freien Willensvermögens, das
bonum commune, d. h. alles, was ein Gut ist und sein kann, eingehender
eiörtern.

b) Es gibt wohl unter den Begriffen, die bei der Behandlung der
Freiheit zur Anwendung kommen, kaum einen, der mehr gemifsbraucht
wird, wie der des bonum commune. Man scheut es, sich genaue Rechenschaft

von seinem eigentlichen Inhalte zu geben, und sieht seine Wichtigkeit,

nicht zum geringsten Teile, darin, dafs er der bequeme Deus ex
machina zu sein scheint, den man immer dann auftreten läfst, wenn die
Schwierigkeiten über den Kopf wachsen und vielmehr schon offene
unheilbare Widersprüche sind als Schwierigkeiten. Um sicher zu gehen,
nehmen wir für die Erörterung dieses bonum in communi (oder bonum
commune oder bonum universale oder ratio boni) eine Stelle aus Thomas
zum Ausgangspunkte, welche, zumal bei den Gegnern unserer
Anschauungsweise, in hohem Ansehen steht: „Gott als allgemeine bewegende
Kraft", so I, II, qu. 9, art. 6, ad III; Übers. Bd. V, S. 140, „setzt in
Bewegung den Willen des Menschen zu dem allgemeinen Gegenstande des
Willens hin, also zum Guten überhaupt. Und ohne diese auf das
Allgemeine gerichtete Bewegung kann der Mensch nichts Besonderes wollen.
Der Mensch aber bestimmt sich kraft der Vernunft, um dies oder jenes
zu wollen, mag es sich um ein wahres Gut handeln oder um ein Schein-



481

gut. Bisweilen aber bewegt Gott einige in besonderer Weise, dafs sie
etwas Einzelnes, genau Bestimmtes wollen, was ein Gut ist; und dies
geschieht bei denen, welche er vermittels der Gnade bewegt." Deus
movet voluntatein hominis, sicut universalis motor, ad universale objectum
voluntatis, quod est bonum; et sine bac universali motione homo non
potest aliquid velle. Sed homo per rationem déterminât se ad volendum
hoc vol iliud, quod est vere bonum vel apparens bonum. Sed tarnen
interdum specialiter Deus movet aliquos ad aliquid determinate volendum,
quod est bonum, sicut in his, quos movet per gratiam. Wo ist dieses bonum
als universale objectum voluntatis? Innen, nämlich in der Vernunft
desjenigen, der da will, oder aufsen unter den Dingen? Innen in der
Vernunft ist es allgemeiner Begriff und hat da also, als Allgemeines, einen
ihm eigenen Bestand. Aufsen hat es, als Allgemeines, keine Existenz
und ist somit nicht, für sich allein betrachtet, erstrebbar, sondern nur
im Einzeldinge, dem es innewohnt. Nun wird das bonum commune jedenfalls

nicht als Begriff vom Willen erstrebt. Darin besteht ja, wie Th.
oft wiederholt, der Unterschied zwischen dem Willen und der Vernunft,
dafs diese ihren Gegenstand in sich aufnimmt und so zu sich selbst
schlicfslich zurückkehrt, während der Wille seinen Gegenstand aufsen
hat und somit nach aufsen strebt, um sich mit ihm zu verbinden. Der
Gegenstand des Willens ist wesentlich das einzelne Gut, wie es in der
Wirklichkeit sich findet, und nicht eine allgemeine Abstraktion. Es gibt
aufsen kein bonum commune neben den einzelnen, den partikularen
Gütern, so dafs Gott auf das eine den Willen hinbewegen könnte und
nicht auf das andere. Das bonum commune ist nicht wie die Luft,
welche für alle Schiffe die Segel schwellt und die treibende Kraft für
dieselben vorstellt, während das Steuerruder zu dem besonderen Hafen
hinleitet. Die Luft und das Steuer sind zwei Dinge, die nebeneinander,
als wirkliche, einzelne, unabhängig bestehen. So ist es nicht beim bonum
commune. Das bonum im allgemeinen ist vielmehr das Einzelding selber,
insoweit es „gut" ist. Beides läfst sich in der Wirklichkeit nicht trennen,
wenn auch der Verstand unterscheiden kann. Gott kann gar nicht den
Willen zum bonum in universali bewegen, ohne dafs er, damit selber
bereits, den Willen zu einem Einzelgute hinbestimmt. Ein solches bonum
aufsen in den Dingen, worauf Gott den Willen richten soll, absehend
vom bonum singulare und reale, wäre ein blofses Phantom. Oder ist das
Einzelne, wie es in der Wirklichkeit besteht, nicht etwas Gutes in dem
Sinne, wie alles Sein gut und erstrebbar ist? Nun, wenn das Einzelding
als solches ein Gut ist und Gott die erste Bewegung zu allem Guten,
zum universale objectum voluntatis, gibt, so mufs eben Gott folgerichtig
zum Einzeldinge hinbewegen, soweit es gut ist. Wir gehen noch weiter.
Gerade das einzelne wirkliche Sein ist der Träger des Guten in jedem
Dinge, wie die allgemeine Wesenheit im Dinge als Träger des Wahren
dasteht. In jedem Dinge finden sich Vermögen und Wirklichkeit. Sowie
aber die Vermögen, an und für sich, nicht sind, sondern nur sein können,
so kommt ihnen auch nicht, an sich betrachtet, das Gute zu, sondern
nur, dafs sie gut sein können. Wenn also Thomas die den Willen zum
einzelnen Akte bewegende Kraft Gottes immer darauf gründet, dafs Gott
als universalis motor zum universale objectum des Willens bewegt, quod
est bonum, so ist damit so stringent wie möglich behauptet, dafs Gott
den Willen zum einzelnen Gegenstande hinbewegt und sonach bestimmt;
denn eben das Einzelne, Wirkliche im Dinge ist an erster Stelle gut.
Das Licht im allgemeinen besteht aufsen nicht neben den Farben, so
dafs das Licht für sich gesehen werden könnte und die Farbe für sich

Jahrbuch für Philosophie etc. VIII. 31



482 Litterarische Besprechungen.

allein. Wenn ich sage, das Licht bestimme mich zum Sehen, so ist
damit auch gesagt, dafs es mich zum Sehen besonderer Farben im
einzelnen bestimmt. Las Licht engt durch diese seine Bestimmung mit
Rücksicht auf das Auge dessen Vermögen für die Farbe nicht ein,
sondern bethätigt dasselbe in dessen ganzer Weite.

Ähnlich verhält es sich mit der Willensbewegung und -bestimmung
von seiten Gottes. Dadurch, dafs er den Willen, dessen Gegenstande
gemäf8, der alles Gute ist, auf das einzelne Ding richtet, insoweit dieses
gut ist und somit als Zweck erstrebbar, engt er den Willen nicht eiu,
sondern ganz im Gegenteil bethätigt er die Freiheit desselben von allen
Schranken im Bereiche des Guten. Diese Freiheit besteht ja darin, wie
vorher gesagt, dafs das Willensvermögen zum natürlichen Gegenstande
kein beschränktes Gut hat, sondern nach allem Guten streben kann.
Wenn also Gott, der alles Gute thatsächlich als Urgrund des Seins ist,
zum Einzeldinge innerhalb der bestehenden Wirklichkeit hinbewegt,
insoweit dieses gut ist, nicht insoweit dieses Gute Schranken hat, so ist
damit es zugleich gegeben, dafs dem Willen im Akte das Vermögen bleibt,
nach allem anderen Guten streben zu können; denn alle anderen Dingo
in der bestehenden Wirklichkeit sind auch etwas Gutes, insofern sie Sein
haben, und somit sind sie erstrebbar. Diese Bestimmung demnach von
Seiten Gottes ist die bewirkende Ursache, dafs das Indeterminiertsein des
Willens oder seine Indifferenz durch den Willensakt bethätigt wird. Und
zwar wird sie um so mehr bethätigt, je tiefer Gott eingreift, je kräftiger
er den Willen zum Einzelgute bestimmt, soweit dieses nicht das oder
jenes beschränkte Gut, sondern soweit es im allgemeinen gut ist. Gerade
von dieser Seite her kommt das Moment des, nicht nur dem Vermögen
nach, sondern des thatsächlich oder im Akte Freien in die entsprechende
Thätigkeit, wie ähnlich jede Farbe besser gesehen wird, je kräftiger und
entschiedener das Licht die Augen bestimmt. Der Verfolg der
angeführten Stelle wird dies in noch höherem Grade zeigen.

Thomas fährt fort: „Ohne diese Bewegung zum Guten im allgemeinen
hin kann der Mensch nicht etwas wollen; aber der Mensch bestimmt sich
selber durch die Vernunft dazu, dafs er dieses oder jenes wolle, mag
dies dem Scheine oder der Wirklichkeit nach ein Gut sein." Die von
Gott ausgehende Bewegung oder Bestimmung des Willens also ist diesem,
um gemäfs seiner wesentlichen Beschaffenheit frei thätig sein zu können,
nach Thomas derart notwendig, dafs ohne dieselbe ein freier Akt gar
nicht möglich ist. Denn da der Wille von Natur allem Guten zugewendet
ist und nicht einem einzelnen besonderen, so kann eiu solch freiem
Willen zukömmlicher, also ein freier Akt nicht eintreten, wenn nicht
Gott, als das schlechthin allgemeine Gut, den Willen derart zum Einzelgut

hin bewegt, dafs derselbe darin zuvörderst das Gute überhaupt will.
Es ist ja klar, dafs ich nur in dem Falle dieses oder jenes Gute wollen
kann, wenn ich das Gute überhaupt will; will ich nicht in dem erstrebten
Dinge das Gute überhaupt, so mufs ich ein beschränktes Gute darin
von Natur wollen, und somit kann ich nicht zu „diesem oder jenem" mich
selber bestimmen, d. h. ich bin nicht frei. Ebenso kann ich nicht diese
oder jene Farbe sehen, wenn ich nicht die Farbe überhaupt oder im
allgemeinen sehen kann. Da haben wir demgemäfs die erste Ursache vor
uns, infolge deren der Willensakt thatsächlich frei ist. Es erübrigt noch
zu sehen, von woher es kommt, dafs derselbe so und nicht anders ist.
Beides scheidet Th. nicht allein hier, sondern auch an vielen anderen
Stellen. „ Wir führen nur noch jene aus der Summa an (I, II, qu. 9,
art. 1; Übers. Bd. V, S. 133); „Insoweit bedarf etwas dessen, dafs es von



Litterarische Besprechungen. 483

anderem her bestimmt und bewegt werde, als sein Vermögen sich auf
Mehreres erstreckt. Denn was seiner Natur nach nur vermögend ist,
das mufs in Thätigkeit gesetzt werden von Seiten eines Seins, welches
entsprechende Thatsächlicbkeit besitzt, und das gerade nennt man
Bewegen. In doppelter Weise aber findet sich eine Seelenkraft im
Vermögen für Verschiedenes: einmal dafür, dafs sie wirken kann und auch
nicht wirken kann; und dann, dafs sie dies wirken kann oder jenes, wie
der Gesichtssinn manchmal sieht und manchmal nicht sieht, oder jetzt
Schwarzes sieht und jetzt Weifses. Nach zwei Seiten hin also bedarf
die Seelenkraft einer sie bewegenden oder in Thätigkeit setzenden Ursache,
nämlich einmal, dafs sie überhaupt thätig sei, und dann, damit sie
etwas Bestimmtes, dies oder jenes wirke. Das erstere hält sich auf
seiten des handelnden Subjekts, das bisweilen thätig ist, bisweilen nicht;
das andere auf Seiten des Gegenstandes, und danach erhält der Akt seine
bestimmte Gattung" (In tantum indiget aliquid moveri ab aliquo, in
quantum est in potentia ad plura. Oportet enim, ut id, quod est in po-
tentia, reducatur in actum per aliquid, quod est in actu, et hoc est
movere. Dupliciter autem aliqua vis animae invenitur esse in potentia ad
diversa: uno modo quantum ad agere vel non agere, alio modo quantum
ad agere hoc vel illud ; sicut visus quandoque videt actu et quandoque
non videt, et quandoque videt album et quandoque videt nigrum. Indiget
igitur movente quantum ad duo: scilicet quantum ad exercitium vel usum
actus, et quantum ad determinationem actus, quorum primum est ex
parte subjecti quod quandoque invenitur agens, quandoque non agens,
aliud est ex parte objecti, secundum quod specificatur actus). Im selben
Sinne heifst es hier, dafs der Wille nichts wollen kann, ohne von Gott
zuerst in Thätigkeit gesetzt zu sein (quoad exercitium actus), und dann,
dafs der Wille durch die Vernunft „sich selbst bestimmt zu diesem oder
jenem Gute" (quoad specificationem actus). Das erste ist, dafs überhaupt
eine Thätigkeit des freien Willens existieren kann; das zweite, dafs sie

„so oder anders" beschaffen sei. Das erste ist dem „allgemeinen
Beweger" gedankt, das zweite kommt vermittels der Vernunft von der
Selbstbestimmung.

Will nämlich einmal der Wille das Gute überhaupt im vorliegenden
Einzelgute, ist er also auf den Zweck des Aktes gerichtet, denn Zweck
und Gut im allgemeinen, bonum commune, decken sich (bonum in com-
muni habet rationem finis, 1. c.), dann bestimmt sich der Wille selbst zu
dem Zweckdienlichen, was durch die Vernunft vorgelegt wird. Das that-
sächlicb bestehende Einzelgut ist ja nicht nur gut, es ist auch wahr,
grofs oder klein, süfs oder bitter, nützlich oder schädlich. Soweit alle
diese Eigenschaften am Dinge gut sind, bilden sie particularia bona und
erhalten vom bonum commune sowohl ihren Wert, als auch werden sie
zu Gegenständen des Begehrens als eines freien, so dafs das Vermögen,
anderes zu begehren, im Akte bleibt. Soweit sie auf andere Vermögen
oder Seelenkräfte sich beziehen, wie das Wahre auf die Vernunft, das
Süfse oder Bittere, das Weifse oder Schwarze und ähnliches auf den
Sinn, bilden sie die Schranken des freien Aktes, kraft deren dieser auf
das Eine so sich richtet, dafs er nicht zugleich thatsächlich auf das
andere gerichtet ist. In diesem Sinne sagt Thomas öfter, das Wahre sei
ein besonderes Gut, bonum particulare, für den Willen und das Gute eine
besondere Wahrheit (veritas narticularis) für die Vernunft. Und ebenso
(I, II, qu. 9, art. 3, ad III; Ubers. Bd. V, S. 135 u. 136): „Dem Willen
gehört es zu, die anderen Vermögen zu bewegen auf Grund des Zweckes,
seines eigentlichen Gegenstandes. So nun aber verhält sich der Zweck

31*



484

im Bereiche des Begehrenswerten wie das Princip im Bereiche des
vernünftig Erkennbaren (Hoc modo se habet finis in appetibilibus sicut
principinm in intelligibilibus). Da es jedoch offenbar ist, dafs die
Vernunft dadurch, dafs sie das Princip erkennt, sich selbst vom Zustande
eines Vermögens zur Thiitigkeit hinüberführt, nämlich zur Kenntnis der
Schlußfolgerungen, die sie vorher nur vermögend war zu erkennen, da
also nach dieser Seite hin die Vernunft sich selbst bewegt; so geschieht
es ähnlich mit dem Willen. Dadurch, dafs er den Zweck will, bewegt
er sich selbst dazu, dafs er die Mittel, da3 Zweckdienliche, will (intel-
lectus per hoc quod cognoscit principium reducit seipsum de potentia iu
actum, quantum ad cognitionem conclusionum, et hoc modo movet
seipsum; et similiter voluntas per hoc quod vult finem movet seipsum ad
volendum ea quae sunt ad finem)." Auf den Einwurf, dafs doch nichts
zugleich und mit Rücksicht auf ein und dasselbe im Vermögen und in
Thätigkeit, in potentia et in actu, sein, dafs also der Wille nicht sich
selbst bestimmen könne, antwortet deshalb Thomas (1. c. ad 1): „Nicht
unter demselben Gesichtspunkte (secundum idem) bewegt der Wille und
wird in Bewegung gesetzt. Vielmehr weil der Wille thatsächlich
den Zweck will (also diese Bewegung zum Zwecke hin voraussetzt),
führt er sich selbst vom Zustande des Vermögens aus zur thatsächlichen
Wirksamkeit, soweit die Mittel zum Zwecke in Betracht kommen, also
mit Rücksicht auf das Zweckdienliche" (inquantum vult finem, reducit
se de potentia in actum respectu eorum, quae sunt ad finem, ut scilicet
actu velit ea). Deshalb „ist wohl der Wille als Vermögen sich selbst
immer gegenwärtig. Aber der Akt, womit er den Zweck will, ist nicht
immer innerhalb des Willens. Kraft dieses Aktes nun bewegt er sich
selber (dieser Akt zum Guten im allgemeinen hin, soweit nämlich das
Einzelding, was vorliegt, gut ist, wird von der Selbstbestimmung
vorausgesetzt; das Gute ist ja die ratio finis, d. h. der mafsgebende Grund,
warum etwas erstrebbar ist; zu diesem Akt bewegt der Wille sich nicht,
sondern wird bewegt). Weil dieser Akt nicht immer im Willen ist,
bewegt der Wille nicht immer sich selbst." Darum definiert auch Thomas
den freien Willen kurz als die facultas, posito fine, eligendi media. Es
besteht für ihn kein Kreisschlufs. Der Wille bewegt sich nicht selbst,
weil er sich selbst bewegt. Vielmehr „bewegt der allgemeine Beweger
den Willen zum bonum hin, quod est universale objectum voluntatis",
oder wie es hier heifst „zum Zwecke". Beides ist genau dasselbe. Der
Wille aber bewegt sich selber kraft dieses Aktes zu dem Zweckdienlichen.

Der Arzt ist, wie Thomas öfter diesbezüglich sagt, darin nicht
frei, dafs er die Gesundheit des Kranken will. Kraft dieses Willens aber
wählt er frei die Mittel zu diesem Zwecke. Des Mensqhen Wille begehrt
den Zucker, weil dieser ihm als ein Gut erscheint. Dies ist die Wirkung
des Bestimmens von Seiten der ersten Ursache, des allgemeinen
Bewegers, von seiten Gottes. Durch diese Bestimmung wird der Wille aus
einem blofsen Vermögen zu einem wirklichen thätigen. Dafs aber der
Gelehrte im Zucker das besondere Gut will und betrachtet, welches in der
Wesenheit des Zuckers eingeschlossen ist, das also gerade dem Verstände
entspricht; und dafs der Gaumenlustige im Zucker das besondere Gut
des Süfsen erstrebt, welches eine Eigenschaft des Zuckers ist und somit
einem Sinne, dem des Geschmackes, zugehört; dies, diese Schranke des
Guten, kommt von der Selbstbestimmung vermittels der Vorstellung,
welche der Verstand macht. Was in dieser Selbstbestimmung an Freiheit

ist, dies kommt von der erstgenannten Bestimmung, von der des

allgemeinen Bewegers; was darin an Schranken ist und somit zur Folge



Litterarische Besprechungen. 485

hat, dafs noch anderes begehrt werden kann, kommt von der Vernunft,
soweit ihr Wirken naturgemäfs mit den Sinnen verbunden erscheint.
Ähnlich kommt im Erkenntnisakte das Allgemeine von der Idee in der
Vernunft, das Besondere und Einzelne im selben Akte von der Anteilnahme

der Sinne. Die Vernunft erkennt den einzelnen Menschen, aber
ratione essentiae, unter dem Gesichtspunkte des allgemeinen Begriffs.
Der Wille will das besondere Gut des Sülsen, des Wahren im Zucker,
aber ratione boni, unter dem allgemeinen Gesichtspunkte des Guten.
Dais das Wahre oder das Süfse erstrebt wird, dankt es dem Umstände,
dafs beides „gut" ist, und mit Rücksicht auf diesen Charakter des Guten
kommt die bewegende Bestimmung, welche das Streben des Willens auf
den Zucker richtet, von jenem Sein, welches nichts ist als thatsächliches
Gut. Quod est in potentia, reducitur in actum per aliquid quod est actu."
Der Wille ist im Stande des Vermögens für alles Gute; also kann er
nur dann sich selbst thatsächlich bestimmen, wenn er vorher (prius na-
turà) bethiitigt — in actum reducitur — ist durch jenes Gut, welches in
keiner Weise im Stande des Vermögens für ein Gut ist, sondern dessen
Wesen nichts ist wie thatsächliches Gut. So können wir nun die
Grenzen des geschöpflich freien Willens nach beiden Seiten hin
bestimmen : nach der Seite des bonum commune und der des bonum par-
ticulare, oder nach der Seite des motor universalis und der des menschlichen

iutellectus.
c) Es ist ein Irrtum, wenn man das Wesen der Freiheit in die

Indifferenz oder in das Indeterminiertsein setzt, darin nämlich, dals die
betr. Person thätig sein kann oder nicht, so thätig sein kann oder anders.
Dieses Indeterminiertsein ist an. und für sich, ohne Zusatz, vielmehr eine
Schwäche oder Unvollkommenheit. Schlechthin vollkommen ist ja nichts,
was sein oder nicht sein kann ; sondern nur das, was von innen aus
notwendig und somit in bestimmtester Weise ist. Weil eben hier von
geschöpfliche r Freiheit die Rede ist, deshalb folgt, als geschöpfliche
Unvollkommenheit, dem freien Wirken in diesem Bereiche, vom
Willensvermögen selber aus, das Indeterminiertsein, d. h. die Thatsaclfe,
dafs, soweit es auf das freie Geschöpf allein ankommt, dieses frei thätig
sein kann oder nicht, dafs es so oder anders thätig sein kann. Hiermit
ist die eine Grenze freien Wirkens gegeben: Das freie Willensvermögen
hat nicht in sich den ersten Grund zum Thätigsein, sondern es wird
bestimmt, determiniert dazu von anderswoher. Aber diese Determinierung
ist dem Willen eine innerliche und somit in keiner Weise den Willen
selber in seiner Natur beschränkende, als ob sie die Freiheit lähmte.
Diese beiden Seiten der Determinierung des Willens von Seiten Gottes,
dafs sie einerseits die erste Ursache des freien Aktes sei und andererseits

dem Willen innerlich, hebt Thomas öfter hervor und erschliefst
zugleich damit das Verständnis von dieser Innerlichkeit. Wir haben
bereits oben gehört, wie es notwendig sei, dafs der Wille ex instinctu ali-
cujus exterioris moventis den freien Akt setze (I, II, qu. 9, art. 4).
Andererseits schreibt derselbe Kirchenlehrer (II, dist. 39, qu. 1, art. 1) :

„Dafs der Wille in bestimmter Weise diesen oder jenen Akt setzt, ist
nicht von einem andern Bestimmenden abzuleiten, sondern vom Willen
selber" (quod determinate exeat in hunc vel illum actum, non est ab alio
déterminante, sed ab ipsa voluntate). Er versöhnt beide Ausdrucksweisen,

indem er schreibt (III C. G. c. 88): „Wenn der Wille bewegt
wird von einem aufsenstehenden Princip (ab aliquo principio extrinseco),
ist der entsprechende Akt ein gewaltsamer (erit violentus motus) und
kein freier. Somit kann der Wille nicht von einem aufsenstehenden



486 Litterarische Besprechungen.

Princip bewegt werden wie von der wirkenden Ursache (quasi ab agente).
Keine geschaffene Substanz aber verbindet sich mit dem Inneren der
vernünftigen Seele (conjungitur animae intellectuali quantum ad sua in-
teriora), sondern einzig Gott (nisi solus üeus), der allein die wirkende
Ursache derselben ist und sie im Sein erhält. Von Gott allein also kann
der freie Akt verursacht werden. Einzig jenes Princip nämlich kann
die Willensbewegung verursachen, ohne Zwang, was da die Ursache ist
von dem innerlichen Princip dieser Bewegung und dieses innerliche Princip
ist. das Willensvermögen. Gott allein aber schafft die Seele. Er allein
kann also den freien Willen bewegen, ohne dafs damit Zwang verbunden
wäre". „Es ist nicht gesagt", so I, II, qu. 9, art, 4, ad 1 (Übers. Bd. V,
S. 137), „dafs das innerliche Princip, von dem das Freiwillige seiner Natur
nach ausgeht, das erste Princip sei, welches nicht von einem anderen in
Bewegung gesetzt wäre (non motum ab alio). Das nächste Princip im
freien Akte ist innen, im Akte; das erste aber ist aufsen (principium
proximum est intrinsecum, principium primum motus voluntarii est extra).
Als nächstes Princip bewegt. der Wille sich selbst in auareichender
Weise; aber er kann sich nicht selber bewegen mit Rücksicht auf alles
und so bedarf er dessen, dafs er von einem anderen in Bewegung gesetzt
werde" (Voluntas quantum ad aliquid se movet sufficienter, et in suo
ordine, seil, sicut agens proximum; sed non potest seipsam movere quantum

ad omnia, unde indiget ab alia moveri sicut a primo moveute). Wird
demnach das Wesen des geschöpflich freien Willens genommen und das
Wesen Gottes als der Fülle alles Seins und alles Guten seiner innersten
Natur nach, so wird der Wille von etwas ihm Äufserlichen (ab aliquo
extrinseco) in erster Linie, als von der wirkenden Ursache, bewegt. Wird
aber der freie Wille genommen als Wirkung der Kraft Gottes, so ist
der wirkende Einflufs Gottes ihm, wie nichts anderes, innerlich, und
zwar innerlicher wie sein eigenes Wesen; denn dieses wohnt dem Willen
erst vermöge seines wirklichen Seins, also vermöge der wirkenden Kraft
Gottes inne. Was wäre denn dem Kunstwerke als solchem innerlicher
wie die formende Kraft des Künstlers, soweit sie dieses Kunstwerk formt!
Was ist dem Lichte innerlicher wie die Kraft der Sonne, trotzdem die
Sonne nicht das Licht ist! Kann denn die Sonne das helle Strahlen dos
Lichtes beengen? Gott ist sein eigenes Selbst. Kann er durch sein
Einwirken das Seihst der Kreatur einschränken? Gerade dieses
Einwirken stellt im selben Grade die Selbständigkeit her, wie das wesentlich
warme Feuer die Wärme im Zimmer herstellt, das an sich warm sein
kann oder kalt. Der Krpatur ist etwas im selben Mafse zu eigen, als
Gott es ihr zu eigen gibt. Gott allein ist eben der wesentlich Freie,
nur sich selbst Gehörende. Soweit er unvermittelt einwirkt, gehört die
Kreatur sich selbst.

Besteht also die Schranke der geschöpflichen Freiheit, mit Rücksicht

auf die Quelle der Freiheit überhaupt, in der Abhängigkeit von der
ersten Ursache, welcher im freien Akte die erstbestimmende Bewegung
zukommt, wie das Licht zuerst das Auge bestimmt und dann erst dies
die Farbe thut; so ist die Schranke mit Rücksicht auf den Gegenstand
des Aktes in der Beschaffenheit der menschlichen Natur begründet. Es
wäre ja im allgemeinen gefehlt, wollte man so ohne weiteres die Freiheit
in die Unbeschränktheit setzen. Wir müssen die Freiheit dem ganzen
Wesen nach im vernünftigen Geschöpfe wahren; dieses Wesen selber
nun findet sich in mannigfachen Seinsbedingungen, soweit es auf die
Wirklichkeit ankommt. Ahnlich ist das Kind von einem Tage wirklicher
Mensch dem Wesen nach gerade wie auch der starke ausgewachsene



Litterarisclie Besprechungen. 487

Mann, (1er Idiot ebenso wie Plato oder Aristoteles, Thersites wie Achilles.
Das Wesen „Mensch" ist in allen Menschen gleich, aber es äufsert die
Weite seines Vermögens in den verschiedenen Menschen verschieden.
Worin ist die Freiheit dem Wesen nach zu suchen? Nicht in der
Indifferenz; es ist eine durchaus falsche und irreführende Definition, wenn
man sagt, die Freiheit sei die Fähigkeit, trotz aller für das Thätigsein
gegebenen Vorbedingungen zu handeln oder nicht zu handeln. Dies ist
höchstens eine Folge der Freiheit im Bereiche des Geschöpflichen. Die
Freiheit ist dem Wesen nach, wie Thomas beständig bei gegebener
Gelegenheit hervorhebt, „die Herrschaft über das eigene Handeln", domina
sui, „die Verursachung des eigenen Wirkens", causa sui. Es ist also zu
erörtern, welches Moment in der menschlichen Natur oder welche Kraft
darin es macht, dafs der Wille „Herr" ist, d. h. selbstbestimmend für
seine Thätigkeit. Da ist die Autwort nicht zweifelhaft. Herr über etwas
ist jemand dadurch, dafs er die Ursache in sich trägt, wonach er darüber
verfügt. „Herr" ist der Baumeister über das Bauen, weil er den Plan
in sich trägt, nach welchem gebaut wird, und die künstlerischen Mittel,
um ihn auszuführen; „Herr" ist jener, der bauen läfst, über den Bau,
weil er das Geld hat, ohne welches nicht gebaut werden kann. „Herr"
ist der Mensch über seine Thätigkeit, weil die Vernunft ihm die Ursache
vorstellt und zu eigen gibt, weshalb er handelt. Nach dieser Seite hin
nennt Thomas die Vernunft die radix libertatis innerhalb des Menschen
selbst. Der Gegenstand nun, welchen die Vernunft vorstellt, ist innerhalb

des Willens, und so bestimmt gemäfs demselben der Wille sich
selber, weil, nach demselben Thomas, die Vernunft und deren Gegenstand
ein „besonderes Gut", bonum particulare, ist, ähnlich wie der Wille oder
der Zweck iu der Vernunft Ist als eine „besondere Wahrheit". Die
Schranken also, welche die Vernunft begleiten, sind auch der freien
Selbstbestimmung eigen. Worin bestehen diese Schranken? Sie sind
nicht subjektiv im Vernunftvermögen. Vielmehr ist dieses, von sich aus,
auf das Allgemeine, als auf seinen Gegenstand, gerichtet, und gerade auf
Grund dessen kann es „Wurzel der Freiheit", mit Ilücksicht auf das
Wesen der Freiheit, sein. Die Schranken der vernünftigen menschlichen
Erkenntnis kommen von der natürlichen Verbindung und demgemäfsen
Einheit der Vernunft mit den Sinnen im Menschen. Wegen dieser natürlichen

Einheit, von der das natürliche Wirken bedingt wird, kann der
Gegenstand der Vernunft im Menschen, im jetzigen Zustande, nichts
anderes sein als „die allgemeine Wesenheit der Dinge, soweit sie im
Stoffe sich findet" — essentia in materia existens. Von dieser Seite her,
aber nur von dieser, gewinnen die sinnlichen Leidenschaften Einflufs auf
den Willen; nicht direkt hindern sie die Bethätigung des letzteren als
eines freien. In den Phantasiebildern liest die Vernunft das Allgemeine
mit ganz und gar eigener, nicht von den Sinnen abhängiger Kraft. Die
Phantasie hält der Vernunft das Buch vor, in der diese lesen kann; aber
sie trägt nichts bei zu der Fähigkeit, das Allgemeine oder die Wesenheit

lesen zu können. Ist nun das Buch in zitternder Bewegung oder
sind die Buchstaben schlecht gedruckt, so wird darunter auch das Lesen
und die Freude daran leiden. Ähnlich verhält es sich mit dem Einflüsse
der sinnlichen Leidenschaften. Sie machen, dafs das der Vernunft
Vorgestellte schwer zu entziffern, dafs das Allgemeine, das Fundament, auf
dem die Herrschaft des freien Willens ruht, unklar erscheint und dafs
dementsprechend der Wille Schwierigkeiten hat, sich gemäfs dem
Allgemeinen zu entscheiden und somit sich selbst und seiner Freiheit treu zu
bleiben. Kann die Vernunft gar nicht das Allgemeine oder das Wesen



488 Litterarische Besprechuugeu.

der Dinge im Phantasiebilde finden, ist also die Unordnung in letzteren
so grofs, dafs nur „Besonderheiten", d. h. Gegenstände der Sinne
erscheinen so besteht kein freier Akt und dem angemessen auch keine
Verantwortlichkeit. Ist aber für die Vernunft ihr Gegenstand wohl
erkennbar, wenn auch mit Schwierigkeiten, und entscheidet sich der Wille
vorschnell für den vordringlichen Gegenstand der Sinnlichkeit als für das
„besondere Gut", in welchem der Endzweck, das bonum commune, sich
kundthut, anstatt die Vernunft weiter in Bewegung zu setzen, bis das
„wirkliche" (vere bonum) Gut erscheint, so fehlt der Wille gegenüber
sich selbst und seiner Freiheit, denn er setzt sich, als in seinem
Endzwecke, fest in einem beschränkten Gute, so dafs er fortan nur dieses
beschränkte Gut zur Richtschnur für sein ganzes Handeln nimmt und
somit in seinen besonderen Akten von der Richtung seines Vermögens
auf „alles Gute", bonum commune, d. h. von seiner eigenen Natur
abfällt. Er macht, nach Augustin, in der Sünde das Mittel zum Zweck.

Wir können jetzt genau die Grenze ziehen zwischen Natur, Sünde
und Gnade, soweit die Freiheit des Menschen in Betracht kommt. Wir
thun es nach Anleitung des hl. Thomas in der zweiten Hälfte der
Eingangs angeführten Stelle: „Bisweilen bewegt Gott einige, dafs sie etwas
bestimmt Gutes wolleD, und zwar geschieht dies durch die Gnade" (in-
terdum movet Deus aliquos ad aliquid determinate volendum, quod est
volendum, sicut in his, quos movet per gratiam). Der freie Akt bleibt
in seiner Natur, wenn Gott den Willen auf ein Einzelding hin bewegt,
soweit dieses Ding „gut" ist, und die Vernunft im Menschen bestimmt,
nach welcher Seite hin der menschlichen Natur das Gute im Dinge unter
den gegebenen einzelnen Verhältnissen entspricht, ob z. B. hic et, nunc
das Süfse im Zucker ein dem Menschen notwendiges oder geziemendes Gut
ist oder das Wahre darin, was eigens der Betrachtung der Vernunft
entspricht, oder das Gewicht oder Ahnliches. Damit ist gegeben, dafs,
wenn in diesen besonderen Eigenschaften die Vernunft nicht mehr ein
„Gut", bonum particulare, sieht, der Wille sich abwendet. Es bleibt bei
solch natürlichem freien Akte immer das Vermögen lebendig für andere
„besondere" oder beschränkte Güter; der Wille findet in letzteren nicht
den endgültig abschliefsenden Zweck; der Akt ist, so lange er dauert,
vollendungsfähig. Der freie Akt ist sündig, wenn der Wille, trotz der
Stimme der Vernunft, sich an ein beschränktes Gut anklammert, als ob
es „alles Gute", also der letzte Endzweck sei, und somit sich selbst das
Vermögen beschränkt resp. nimmt, nach weiteren Gütern zu streben.
Da hier freie Zustimmung ist, an einem begrenzten Gute wie am einzigen
und Allgute festzuhalten, also alles Gute in diesem zu finden, so
versteht sich von selbst, dafs, vom Sünder aus, es nicht möglich ist, der
Sünde aus natürlichen Kräften den Rücken zu wenden; er sieht eben —
darin besteht die Sünde — alles Gute im Gegenstande seiner Leidenschaft

und betrachtet somit nichts anderes mehr als ein Gut, aufser
unter dem Gesichtspunkte dieses beschränkten Gutes, um nämlich den
Genufs daran zu vermehren. Die Vernunft hat wohl das betr. Gut als
wahres in dessen Schranken gezeigt; aber der Wille hat sich selbst an
dieses von der Vernunft gezeigte Gut voreilig angeschlossen, als ob es
alles Gute wäre, was die Vernunft nicht gezeigt hat; und danach ist es
ein Scheingut geworden. Der mit der Gnade vollbrachte freie Akt folgt
nicht nur der Bewegung von Seiten Gottes, als der ersten wirkenden
Ursache, auf das Gute im allgemeinen hin, und wird so mit der Quelle der
Freiheit in Verbindung gesetzt; sondern Gott ist, seinem Wesen nach,
durch Glaube, Hoffnung und Liebe, auch der bestimmte Gegenstand,



Litterarische Besprechungen. 4b!)

welchen die Vernunft vorstellt, und damit ist die Freiheit eine
vollendetere, auf beiden Seiten mit dem unerschöpflichen Quell der freien
Selbständigkeit verknüpfte. Der ewige, allumfassende Grund des Wirkens
ist im Menschen und verleiht ihm die Teilnahme an der Allherrschaft;
an die Stelle der geschöpflichen Wesenheit in der Vernunft tritt die
unerschalfene Wesenheit durch den Glauben und später durch die klare
Anschauung.

Wir dürfen nach dem Gesagten also nicht so unbeschränkt und
bedingungslos von dem notwendig erforderten Indeterminiertsein des freien
Willens sprechen. Das letztere selbst hat zur Voraussetzung eine
Determinierung, wie jegliches Vermögen für Sein und Wirken ein thatsäch-
lich bestehendes Sein zur Voraussetzung hat. Das von der Freiheit
verlangte Indeterminiertsein ist allerdings von Natur unbeschränkt, aber
nur mit Rücksicht auf alle geschaffenen, beschränkten und danach
äufserlichen Ursachen. Dafs eben alle diese Ursachen den freien Akt
nicht bewirken können, dafs vielmehr dieser in sich selbst seine Bestimmung

und seineu Grund hat, kommt von nichts anderem als daher, dafs
die unbeschränkte Ursache, das Sein selber dem ganzen Wesen nach,
den Willen zu allererst zum Einzeldinge hin bestimmt, soweit dieses
überhaupt „gut" ist; denn ohne diese Ursache kann keine endliche
Ursache in Wirksamkeit treten. Diese Ursache macht, eben als der alles
Sein umfassende Akt, der somit kein Sein beengen kann, durch ihren
wirkenden Einflufs in den Akt, ut libere agamus, wie Augustin sagt;
und so tief deren Einflufs reicht, ebenso tief und lebendig und umfassend
ist die freie Selbstbestimmung im Geschöpfe. Gott ist frei dem innersten
Wesen, nicht blofs einem Vermögen nach, weil sein Wesen die reinste
Bestimmtheit und Thatsächlichkeit notwendig ist und sonach er, in sich
durchaus bestimmt und vollendet, in keinerlei Abhängigkeit von aufsen
steht. Das vernünftige Geschöpf aber ist frei, von aufsen unabhängig,
weil es natürlichermafsen geeignet ist, unmittelbar von Gott bewegt oder
vollendet zu werden und auf Grund dessen sich selbst, resp. seine Fähigkeiten,

zu bewegen und zu vollenden.
Diese Wahrheit allein ist im Stande, die gegen die Willensfreiheit

erhobenen Einwürfe wirksam zu widerlegen.
Der Verfasser der vorliegenden Schrift behandelt S. 8 ff, eingehend

den Einwurf, dafs die Freiheit im Grunde Ursachlosigkeit sei und somit
dem Satze vom hinreichenden Grunde widerspreche. Im Verlaufe der
Abhandlung wird dann dieser Einwurf am öftesten berührt. — G. findet
die hinreichende Ursache für den freien Akt (S. 9) „in den Motiven zum
Handeln in Verbindung mit dem Vermögen zum Wollen". Er fügt hinzu:
„Jede Seelenthätigkeit wird ja durch ein objektives und ein subjektives
Moment bedingt: Das Denken durch die Wahrheit und den Verstand,
das Sehen durch das Licht und das Auge. Darum können auch beim
Wollen die Motive, welche die objektive Seite der Handlung darstellen,
nicht die alleinige Ursache sein, sondern es mufs die Fähigkeit zu wollen
mitwirken." G. scheint gar nicht zu merken, wie er mit dieser Parallele
seinen Gegnern, den Deterministen, das Wort redet. Wenn die Motive,
die der Verstand dem Willen vorlegt, sich so zu diesem verhalten wie
die Wahrheit zur Vernunft, das Licht zum Auge, so ist damit die Freiheit

gerichtet; denn notwendig wird vom Lichte das Auge bestimmt, von
der Idee die Vernunft. Will er aber sagen, die Verbindung sei gemäfs
der Beschaffenheit des Vermögens, also hier frei gemäfs dem Vermögen
der Willensfreiheit, so setzt er voraus, was er beweisen will. Er
behauptet ohne weiteren Grund, das Willensvermögen sei indeterminiert,



490 Litterarische Besprechungen.

und die Gegner sagen, dasselbe sei determiniert. Zudem widerspricht er
sich selber auf S. 11, wo er sagt, darin „bestehe gerade die Freiheit,
dafs, wenn auch alle zu einem Wollen notwendigen Bedingungen gegeben
seien, der Wille doch sich anders entscheiden oder das Wollen ganz
suspendieren könne". Danach sind also die „Motive" gar nicht Ursache
des Handelns, sondern trotz ihrer, als „der zu einem Wollen notwendigen

Vorbedingungen", kann der Wille so oder anders. Soll die Handlung

frei sein, dann mufs sie ohne Zweifel unabhängig bleiben von allem
Vorhergehenden, ibr Äufserlichen, mit Notwendigkeit Einwirkenden, wie
dies bei den Motiven auf Seiten des Verstandes der Fall ist, die da
einwirken, ob der Wille will oder nicht. Die Handlung mufs rein vom
Innern des Willens ausgehen. Und da tritt eben die Frage ein: Wo ist
da, im Willen, die hinreichende Ursache für das bestimmte Wollen; da
doch, seinem Wesen nach, der Wille von Natur weder dieses noch jenes
Gut will? Es gibt eine befriedigende Antwort auf diese Frage nur gemäfs
den obigen Auseinandersetzungen. Dafs der Wille thatsächlich will,
nachdem er nicht gewollt hat, dafs er dieses oder jenes will, davon ist
die erste Ursache in der Determinierung von Seiten Gottes zu suchen
als der allgemeinen Ursache, die ebenso alles Gute dem thatsächlichen
Sein nach ist, wie der geschöpfliche Wille auf alles Gute von Natur aus,
dem Vermögen nach, sich richtet. Dafs der Wille dann die Vernunft
und die anderen Vermögen in Bewegung setzt und so ihm Motive für
ein partikuläres Gut vorgestellt werden, nach denen er sich selbst
bestimmt oder von denen er frei abfällt, dies kommt von der ersten
Bewegung, die nichts vernichtet oder einengt, sondern im Gegenteil, weil
von der allumfassenden wirkenden Ursächlichkeit ausgehend, alle Kräfte
vermittels des Willens bethätigt zum Zwecke, zum Guten hin. Hören wir
Thomas (III. C. G. c. 59), der, schärfer wie wir es können, diese Antwort
erläutert: „Manche Gelehrte konnten es nicht verstehen, wie Gott ohne
Nachteil der Freiheit die thatsächliche Selbstbestimmung in uns
verursachen kann, und meinten mit Rücksicht auf prov. 21, 1 und Phil. 2, 13,
Gott sei deshalb in uns Ursache des Wollens und Vollbringens, weil er
uns das Willensvermögen gibt, nicht aber, weil er mache, dafs wir
dies oder jenes wollen (inquantum dat nobis virtutem volendi, non autem
sic, ut faciat nos velle hoc vel illud). Diese Erklärung aber, die Origenes
gibt, ist ganz offenbar gegen die Schrift. Denn da wird gesagt: 'Alle
unsere Werke hast du gewirkt, o Herr.' Nicht nur das Vermögen also
haben wir von Gott, sondern auch das wirkliche thatsächliche Wollen.
Aufserdem beweist ja prov. 21, 1, dafs sich die Ursächlichkeit Gottes
nicht allein auf das Willensvermögen erstreckt, sondern auch auf den
Willensakt. Der Mensch kann sich seines Willensvermögens gar nicht
bedienen (non potest virtute voluntatis sibi data uti, nisi inquantum
agit in virtute Dei), aufser insoweit dieses durch die Macht Gottes in
Thätigkeit gesetzt wird. Jene Macht aber, kraft deren etwas in 'l'hätig-
keit ist, verursacht nicht nur das Vermögen zu handeln, sondern den
Akt selbst. (Illud autem, in cujus virtute aliquid agit, est causa non
solum virtutis, sed etiam actus.) Dies erscheint bereits beim Künstler,
der das Werkzeug in Bewegung setzt (in cujus virtute agit instrumen-
tum) und so die Ursache des Angefertigten ist, trotzdem das Werkzeug
von ihm nicht seine Gestalt empfangen hat, sondern nur von ihm
angewandt wird. So ist Gott in uns nicht nur Ursache des Willens,
sondern auch des Wollens (sed etiam volendi)".

G. verwechselt Freiheit und Verantwortlichkeit: Die Motive unseres
freien Handelns sind Ursache unserer Verantwortlichkeit, aber sie machen,



Litterarische Besprechungen. 491

für sich allein genommen, in keiner Weise, dafs wir frei handeln. Die
Verantwortlichkeit stützt sich auf die Freiheit, ist untrennbar von der
Freiheit, wie die Selbstbestimmung untrennbar ist von der Determinierung
durch Gott, das Allsein dem Wesen nach, und von dieser den Charakter
des Freien entlehnt; aber die Verantwortlichkeit ist nicht die Freiheit.
Die letztere reicht weiter als die Verantwortlichkeit. Dafs ich ein freies
Willensvermögen habe, dafs Gott als „universalis motor" meinen Akt in
erster Linie bestimmt, dafs die Umstände aufsen dieses oder jenes
„Motiv", um mit G. zu reden, in die Vernunft niederlegen; dafür bin ich
nicht verantwortlich, aber das alles gehört zum freien Akte. Der freie Akt
ist ein Ganzes, in welchem meiner Verantwortlichkeit ein gewisser Bereich
zugewiesen ist. Ähnlich arbeitet der Handwerker am Baue wie auch der
Baumeister. Der Bau ist ein Ganzes und jeder hat seinen Wirkungsbereich.
Der Handwerker wird nicht getadelt, wenn er das Fenster, die Thüre darin
streng nach der Vorlage gemacht hat, falls seine Arbeit nicht stilgerecht
ist; aber er wird getadelt, und mag er sonst noch so gut gearbeitet
haben, wenn er zu viel mit seiner Teilarbeit hervortreten wollte und
deshalb über die Zeichnung des Planes hinausgegangen ist. Das Heer ist
mit dem Feldherrn ein Ganzes, so aber, dafs jeder Soldat ein wirklicher
Streiter ist, wenn auch sein Platz ihm vom Feldherrn angewiesen und
bestimmt ist. Dafs Gott jedes freie Geschöpf als erste Ursache im freien
Akte bestimmt, nimmt dem Geschöpfe es nicht, sondern gibt es ihm, dafs
es frei wirkt; aber es ist verantwortlich nur in dem Bereiche, der ihm
in Anbetracht seiner Natur zukommt. Und dieser Bereich ist für den
Menschen folgender.

Die Vernunft stellt die im'sichtbaren Dinge befindliche allgemeine
Wesenheit vor. Letztere ist allgemein, weil alle thatsächlichen Einzelheiten,

mögen dies Vermögen, Zustände oder Thätigkeiten sein, in dieser
Wesenheit ihre mafsgebende Richtschnur finden. Die Zusammengehörigkeit

und das Ineinandergreifen dieser Wesenheiten in den Dingen der
sichtbaren Welt bildet die aufsen gegebene Grundlage für das
Naturgesetz. Dadurch nun eben, dafs die Vernunft das Wesen, als das
mafsgebende Allgemeine, vorstellt, ist sie, wie eben Thomas sagte, die radix
libertatis, und wo deshalb vernünftige Thätigkeit ist, mufs Freiheit im
Handeln sein. Denn Freiheit bedeutet das naturgemäfse Losgelöstsein
von allen Einzelgütern, so dafs das freie Geschöpf, von Natur, auf kein
Einzelgut als den letzten Endzweck gerichtet ist, wie der Stein auf die
Tiefe, die Biene auf den Honig. Die Wesenheit aber in jedem Dinge
gewinnt darum gerade den Charakter des Allgemeinen, weil sie für sich
kein einzelnes Wirklichsein hat und somit auch kein erstrebbares Gut
ist, sondern vielmehr die poteutia ad esse, das innere, im Dinge selber
vorhandene Vermögen für das Wirklich- oder Einzelsein und somit
Vermögen für das Gute. Die Wesenheit „Mensch" schliefst ja keine einzeln
bestimmte Gröfse oder Kleinheit, weder einen bestimmten Grad Thorheit
noch hohe Weisheit und Ähnliches in sich ein; sondern sie ist im Innern
des Menschen die Richtschnur für alle möglichen Einzelheiten und
besteht mit ihnen zusammen. So verhält es sich mit allen Wesenheiten,
ausgenommen die göttliche, die da reinste einzelne Wirklichkeit von innen
aus ist und durch deren wirkende Kraft deshalb alle übrigen existieren.
Alle geschöpflichen Wesenheiten in den Dingen sind allgemeine Vermögen
für das wirkliche Sein, d. h. sie bilden im Dinge selber die Möglichkeit,
dafs von demselben die allgemeine Aussage gilt: Es ist; und sowie das
wirkliche Sein zusammenfällt mit dem Charakter des Guten — omne ens
est bonum —, so bilden diese Wesenheiten in den Dingen die allgemeine



492 Litterarische Besprechungen.

Möglichkeit, dafs sie gut und demnach erstrebbar siud. Der Bereich
unserer Verantwortlichkeit ergibt sich daraus von selber: Wie die Wesenheiten

aufsen Grund und Richtschnur im Innern des Dinges für das
wirkliche Sein sind, so sollen sie in unserer Vernunft Grund und
Richtschnur — „Motiv" nach G. — für das Wirken bilden. Wie in keinem
Dinge sonach die thatsächlichen Einzelheiten derart die Wesenheit
erschöpfen, dafs nicht endlos mehrere oder wenigere mit demselben Wesen,
dafs nicht noch andere mit diesem zusammen sein könnten; wie also,
trotz aller Einzelheiten und Wirklichkeiten, der Wesenheit das
unverkürzte Vermögen bleibt, noch endlos anders in der Wirklichkeit sein zu
können; so darf der Wille, folgt er anders seiner natürlichen Richtschnur,
nämlich der Vernunft, bei keinem Einzelgute stehen bleiben, als ob dieses
das Allgut und somit endgültig befriedigender Zweck sei. Er darf nicht
alles andere auf dieses beschränkte Einzelgut beziehen, sondern er ist
verantwortlich dafür, dafs im Akte dieses sein Vermögen sich äufsert,
alles andere Einzelgut wollen zu können. In diesem Sinne sind die „Motive"

nicht Teilursache, nicht der Willkür überlassen, so dafs der Mensch
auch ohne solche „Motive" in der Vernunft handeln dürfte, sondern sie
sind volle Ursache davon, dafs der Mensch sich verantworten, d. h.
antworten kann auf die Frage, warum er dies oder jenes gethan habe. Die
Sünde besteht präcis nicht darin, dafs der Mensch gegen ein Gesetz sich
verfehlt, sondern sie ist ein Abfall von der eigenen Gröfse des Menschen,
der durch die Vernunft auf Endloses, Unbegrenztes gewiesen wird und
durch den Willen, trotz aller Eindrücke von den sichtbaren Dingen aus,
die Kraft hat, diesen Zug lebendig zu halten; der jedoch trotzdem,
wiewohl er bei der Natur seines Willens anders kann, bei einem
beschränkten Gute endgültig und, mit Rücksicht auf die Natur, unheilbar
stehen bleibt.

Bei der Darstellung G.s liegt es gar zu nahe zu denken, er
verstehe unter Freiheit die Fähigkeit und das Recht, jedes beliebige Gut
zu wollen. Dann wäre jedes Gesetz gegen die Natur des Menschen und
somit nicht verpflichtend. Nein; die Freiheit besagt die Fähigkeit, bei
jedem thatsächlichen Wollen eines beschränkten Einzelgutes das
Vermögen für das Unendliche offen zu halten; und das geschieht, wenn der
Mensch gemäfs den allgemeinen Ideen in der Vernunft sich bestimmt.
Haftet er an etwas Beschränktem wie am Unendlichen, so schliefst er
das Thor zum Unendlichen und beleidigt .zuerst seine eigene Würde. Er
kann dann nicht „antworten" auf die Frage, warum er so gethan ; und
darum ist er schuldig. Die Sünde ist wesentlich negativ oder privativ ;
sie ist, wie der Areopagite (c. 4 de div. uom.) sagt: „Grundlosigkeit,
Vernunftlosigkeit, Maßlosigkeit". Es ist ein unentschuldbares Mifsver-
ständnis, wenn man meint, dadurch, dafs Gott, als erste Ursache, den
Willen bestimme, werde der letztere seiner Verantwortlichkeit entkleidet,
„er konnte ja nicht anders". Für die Bestimmung von Seiten der ersten
Ursache ist kein Wille verantwortlich. Er ist verantwortlich, strafbar
oder des Lohnes würdig, in seinem Bereiche, wegen des Gebrauches oder
Mifsbrauches der Vernunft und des freien Willensvermögens. Und diese
Vernunft und den freien Willen kann jener nur bethätigen, der die
unendliche Vefnunft und die ungemesseno Freiheit seinem Wesen nach ist:
Das Licht kann nicht verdunkeln, das Feuer nicht Kälte verbreiten.

G. hat auf alle Einwürfe, welche die Gegner der Willensfreiheit
machen, am Ende nur immer diese eine Antwort: Das Bewufstsein
bezeugt, dafs wir anders handeln können und somit frei sind. Es ist schwer
verständlich, wie gerade G. sich derart auf das Bewufstsein der Freiheit



Litterarische Besprechungen.

stützen kann. Nach seiner Annahme ist ja ein solches Bewufstsein gar
nicht möglich. Die „Motive" sind unzureichend für den freien Akt, wie
er betont; also können sie das ßewufstsein der Freiheit beim Handeln
nicht erzeugen. Neben den „Motiven" besteht nach ihm einzig das
Vermögen, so oder anders oder gar nicht handeln zu können. Von einem
blofseti allgemeinen Vermögen aber, das einen Akt setzen kann oder
nicht setzen kann, vermag ich, auf Grund eben dieses Vermögens, kein
Bewufstsein zu haben; solches blofses Vermögen äul'sert sich ja noch
nicht, sondern kann blofs sich äufsern. Wir fürchten, dafs G. das
Bewufstsein mit einem unbestimmten Gefühl, auch anders zu können,
verwechselt; ein solches Gefühl aber findet sich nicht blofs bei den Menschen,
sondern auch bei den Tieren. Soll das Bewufstsein überhaupt etwas in
unserem Falle bedeuten, so kann es nur dahin verstanden werden, dafs
ich zu meinem eigenen Akte vermittels der Reflexion zurückkehre und
so erkenne, dafs ich handle. Ist damit gesagt, dafs ich meinen Akt als
einen „frei gewirkten" erkenne? G. kann dies nicht behaupten, da doch
nur die „Motive" erkennbar sind und diese nach ihm nicht zureichen für
den freien Akt selber. Aber selbst wenn wir in den „Motiven" die
zureichende Grenze sehen, nicht zwar der Freiheit, sondern der durch die
Freiheit bedingten Verantwortlichkeit, so können wir doch nicht den Akt
mit Sicherheit als einen wirklich frei gewirkten bezeichnen. Denn einzelne
„Motive" des eigenen Wollens sind uns nicht selten verborgen und leiten
uns dennoch in einer Weise, die uns verantwortlich macht; denn wir
könnten sie erkennen, wenn eigene Schuld es nicht hinderte. Deshalb
sagt der Apostel: „Nichts bin ich mir bewufst, aber deshalb bin ich noch
nicht gerechtfertigt." Und im, Propheten heifst es: „Es gibt Wege, die
dem Menschen gerecht scheinen, ihr Ende aber ist die Hölle." Der
Heiland aber selber sagt, er werde zu manchen, die sich gottgefällig
dünken und sogar Wunder wirkten, sprechen: „Ich kenne euch nicht".
Mancher ist durch Leidenschaften gebunden, die all sein Thun und Lassen
leiten und die zu erkennen oder gar zu bekämpfen er sich nicht bemüht.
Nach dem allem scheint uns das „Selbstbewufstsein" als Beweisgrund
für den Bestand der Freiheit wenig Wert zu haben. Wir wüfsten auch
nicht, dafs Thomas oder ein anderer allgemein anerkannter Autor
dasselbe eine mafsgebende Stelle unter den Zeugnissen für die Freiheit
einnehmen liefse. Da wird die Freiheit allgemein und objektiv vom Wesen
der Vernunft abgeleitet, was zwar G. auch berührt, aber ohne darauf
einzugehen. Vollends jedoch kann das Bewufstsein in keiner Weise für
die Existenz der Freiheit angeführt werden gegen solche, die gerade dieses
Bewufstsein leugnen. Da steht dann Behauptung gegen Behauptung,
subjektives Empfinden gegen subjektives Empfinden; ein Ergebnis kommt
nicht heraus. Wenn übrigens auch G. S. 37 das Bewufstsein als „den
hauptsächlichsten Beweis" für die Freiheit ansieht und „auf der Untrüglichkeit

des Bewufstseins alle Gewifsheit beruhen" läfst, so scheint er
doch selbst nicht so sehr davon überzeugt zu sein, denn S. 200 schreibt
er; „Nicht das Bewufstsein kann sagen: 'Ich kann, was ich will', sondern
nur der urteilende Verstand".

Wirft Hartmann (S. 246) mit Wahn gegen die Willensfreiheit ein,
durch sie werde ein geordneter Zustand der menschlichen Gesellschaft
unmöglich, so wird sich vom Gutberletschen Standpunkte aus schwerlich
etwas dagegen sagen lassen. Die „Motive" anführen als die notwendig
mafsgebende Regel der Willensfreiheit heifst diese letztere selber leugnen.
Ist es aber dem subjektiven Willen an entscheidender Stelle überlassen,
rein von sich aus zu bestimmen, so fehlt das Band, welches die Menschen



494 Litterarische Besprechungen.

zur Menschheit, zu einem Teil des All macht. Ist jedoch der Ewige der
Erstbestimmende im Willen aller und wird durch diese Bestimmung,
soweit sie reicht, der geschöpfliche Wille erst thatsächlich frei, nachdem
er dem Vermögen nach frei gewesen, so dafs er die Vernunft und die
anderen Kräfte zum Guten hin bestimmt, zu dem Zweckdienlichen; kommt
also das wahre Moment des Freien erst durch den Einflufs desjenigen
in den Willen, der die Freiheit und Unabhängigkeit selbst ist, dann ist
beides gewahrt; die Freiheit des einzelnen und die Entwickelung des
Ganzen mit allen seinen Kräften zum Zwecke, zum Guten hin.

Wir betonen „der Ewige", damit man uns nicht den Vorwurf
mache, wir machten, mit Thomas, den Charakter des Freien im Akte von
etwas Vorhergehendem abhängig, so dafs schon vorher bestimmt sei, was
frei entschieden werden solle. Kraft der Ewigkeit nämlich „umschliefst",
wie Thomas sagt (I, qu. 14, art. 13) „Gott alle Zeit"; ist der ganzen Zeit
und allem, was in ihr ist, zugleich gegenwärtig; läfst in sich kein Vorher
und Nachher zu, sondern steht als das instans perpetuum da. Bestimmt
also der Ewige thatsächlich den menschlichen Willen, so wird dieser von
keinem „Vorher" abhängig, sondern die Selbstbestimmung ist zugleich
mit der Bestimmung von seiten Gottes. Ein Vorher und Nachher tritt
erst ein, insoweit der Wille die übrigen Kräfte, je nach deren der Zeit
unterliegenden Natur, in Bewegung setzt.

G. sagt (S. 468) gegen Meyer: „Aus diesem indifferenten Willen
sittliche Bestimmtheit ableiten zu wollen, ist ihm identisch mit der Spino-
zistischen Entwickelung des Allgemeinen und Unbestimmten zum
Konkreten und Individuellen". Wenn aber G. den Willen einzig durch sich
selbst—denn er kann ja auch gegen die „Motive" sich entscheiden und
muf8 dies thun können, soll er frei bleiben — aus dem Zustande des
Indifferenten zur Bestimmtheit, „vom Allgemeinen zum Konkreten" kommen
läfst; so wüfsten wir nicht, wie er, nach dieser Seite hin, sich vom
Fundamente der Spinozaschen Spekulation unterscheidet. — Von der
Behauptung (S. 249), dafs „eine Wahl unvernünftig ist, welche das kleinere
Gut dem gröfseren vorzieht", sowie (S. 251), dafs „der Wille, obgleich frei,
regelmäfsig das Leichtere, Angenehmere, Bessere wählt", nehmen wir im
Interesse des Probabiliorismus gebührend Akt.

G. kommt (S. 270) zum Ergebnisse, dafs „fast alles bei menschlichen

Entscheidungen auf Charakter, Erziehung und äufsere Verhältnisse
ankommt und also der Spielraum unserer Freiheit ein sehr engbegrenzter
ist". Er ist „subjektiv sehr geneigt, die Unfreiheit der Gewohnheitssünder

viel weiter auszudehnen, als es durchweg von unseren
Moraltheologen geschieht". Wenn er dann noch die „humanen Bestrebungen
der Lombrososchen Schule mit Freuden begrüfst", so ist dies alles einer
Abbitte, gegenüber den Gegnern der Willensfreiheit, ähnlich. W i r brauchen
die Willensfreiheit nicht eng zu begrenzen; ihr Gegenstand ist und bleibt
das unbegrenzte Gut und sonach hat sie selber, au sich betrachtet, keine
Grenzen; sie kann jmmer anderes noch wollen als das, was sie will. Die
Grenzen in ihrer Äufserung kommen vom Gegenstande, nicht von ihr
selbst. Im Vorstellen des Gegenstandes wird die Vernunft in der Weise
von den Leidenschaften der Sinne beeinflufst, wie wir oben auseinandergesetzt

haben. Von der Regelmäfsigkoit im Vorwalten der Leidenschaften,
je nach den verschiedenen Menschenklassen und Gegenden, kommt die
Kegelmäfsigkeit der Verbrecherstatistik. Die Gewohnheitssünder und
Verbrecher „verdienen ganz sicher inniges Mitleid und nicht so sehr
Unwillen"; aber nicht, weil die Organe schuld sind an ihrer Bosheit,



Litterarische Besprechungen. 41)5

sondern im Hinblicke auf ihr schliefsliches Ende, wenn sie nicht bereuen.
Es gibt ein Mitleid, welches grausamer ist als die härteste Strafe.

G. hätte besser gethan, nicht mit vornehmer Verachtung auf Thomas
herabzusehen in der heute sich immer mehr verbreitenden Meinung, der
Aquinate sei zu alt für unsere Zeit der Fortschritte. Thomas hat die
ganze Frage der Willensfreiheit ausführlich bearbeitet und alle Schwierigkeiten

in befriedigendster Weise gelöst, auch die heute vom Pantheismus
und Naturalismus gemachten. Wir konnten seine Lehre nur skizzieren.
Auf dem Wege G.s kommt man notwendig zur „Einengung" der Willensfreiheit

und von da bis zur Lengnuug ist nur ein Schritt. G. hat in
früheren Schriften den heil. Thomas von Aquin wenigstens noch häufig
angeführt; in dieser haben wir, wenn wir uns recht erinnern, keine
einzige Stelle aus Thomas gefunden. Sollte G. den Aquinaten ebenfalls
zu den Gegnern der Willensfreiheit zählen, weil er eine Determinierung
annimmt, die da Ursache der Indifferenz des Willens im freien Akte ist,
und sollte er nur aus einer gewissen Scheu dies nicht offen ausgesprochen
haben; so kann er getrost auch die übrigen Principien der Spekulation
des Aquinaten preisgeben und sich dabei der Worte jenes Papstes
erinnern (Innocenz VI.): „Wer dieser Lehre (des hl. Thomas) folgte, ist
noch niemals vom Pfade der Wahrheit abgewichen, und wer ihr entgegen
stand, war stets des Irrtums verdächtig".

Dr. C. M. Schneider.

Dr. P. Schilfz : Summa Philosophiae, atl meutern D. Thomae
Aquiuatis, in usum Seminarii Luxemburgensis. Vol. I
Logioa-Critica. Luxemburgi, typographia ad S. Paulum.
1892.

Man hat sich schon daran gewöhnt, dafs es in der Behandlung der
philosophischen Wissenschaft geht wie beim Unterrichte in den höheren
Schulen. Da zieht jeder einzelne Professor so viel in seinen besonderen
Lehrgegenstand hinein, dafs es den Anschein gewinnt, er lehre allein
oder doch sei zum mindesten sein Unterricht der allerwichtigste. Ähnlich

verhält es sich mit den einzelnen Zweigen der Philosophie. Wer
eine Logik schreibt, mengt so ziemlich alle Fragen hinein, die überhaupt
in der Philosophiê behandelt zu werden pflegen. Und wer eine Psychologie

herausgibt, bringt es sicher ebenfalls zu mehreren dicken Bänden;
denn, um vollständig zu sein, wird alles behandelt, wozu die Seele mit
ihren Kräften irgend eine Beziehung hat. Zu welchem Seinskreise aber
hätte sie keine?

Wir waren deshalb angenehm überrascht, als wir in dem angezeigten
Buche einer Logik begegneten, die wirklich nichts als Logik ist und alle
fremdartigen Materien beiseite läfst. Hat der Autor die „critica" zu seiner
Logik hinzugefügt, so findet er dies mit Recht durch den allgemeinen,
schon lange bestehenden Gebrauch begründet, obgleich die bebandelten
Punkte gewöhnlich in der Erkenntuislehre und in der Metaphysik
wiederkehren. Nach einer sehr kurz gehaltenen Einleitung in die Philosophie
spricht der Verfasser über den Begriff, die Notwendigkeit und die
Einteilung der Logik. Es folgt der erste Teil über das Zeichen, den
terminus und seine Eigenheiten, die univocatio, aequivocatio, Analogie, über
die Prädikabilien, Prädikaraente und Postprädikamente. Der zweite Teil
behandelt den Namen, das Verbum, die oratio, das Urteil und den Satz.
Im dritten Teile wird zuerst die analytica prior vorgelegt, dann die



Litterarische Besprechungen.

aualytica posterior, darauf die Dialektik oder Logik und den Schlufs
macht die Sectio sophistica. Die „critica" enthält 16 Quästionen, in denen
zur Behandlung kommen: Die Gewifsheit der Wahrnehmungen der äufseren
Sinne, die Universalien, die aus sich allein bekannten Principien, die
Gewifsheit der Schlufsfolgerung, die Kriterien der Wahrheit, die
Einteilung der Wissenschaft und die wissenschaftliche Methode. Aus dieser
Aufzählung ist bereits zu ersehen, wie trotz des geringen Umfanges
nichts Wesentliches fehlt, was zur Logik gerechnet wird. Zudem mufs
betont werden, dafs die kurze Fassung des Stoffes weder der Klarheit
noch der Gründlichkeit in der Behandlung schadet. Nachdem die positive

Lehre prägnant vorgetragen worden, werden die Schwierigkeiten
erledigt. In den meisten Fällen bedarf es nur des Hinweises auf einen
Punkt der vorgetragenen Lehre, damit der Leser selbst die Lösung iu
befriedigender Weise finde. Unter den Schwierigkeiten sind, zumal im
kritischen Teile, jene nicht aufser acht gelassen, die von der modernen
Naturforschung, z. B. gegen die Gewifsheit der Sinne, gemacht werden.

Der Verfasser hätte sich viel Mühe, sowohl im Nachdenken wie in
der Auseinandersetzung selber, erspart, wenn er bei allen den Begriffen,
die von Ar. und Th. behandelt werden, die Fassung gewählt haben
würde, die jene grofseu Meister den betreffenden Begriffen gegeben. Je
allgemeiner und umfassender ein Wort ist, desto schwerer ist es, einen
Begriff aufzustellen, der, wie im Keime, die Anwendung auf die ganze,
damit verbundene Lehre enthält. Es ist da immer gut, Definitionen zu
folgen, welche ein Jahrhunderte langer Gebrauch geheiligt hat. Nehmen
wir gleich die erste Definition: Philosophia est scientia humani intolligi-
bilis ex immediata ratione (S. 3), so ist das „ex immediata ratione"
unklar und wird auch nicht klarer durch die hinzugefügte Erklärung,
obwohl jeder Kundige weifs, was der Verfasser sagen will. Was bedeutet
da das „immediata"? S. 133 wird eine propositio als immediata hingestellt,

quae caret medio probativo, die also nicht bewiesen werden kann,
wie die ersten Grundprincipien. Aber damit ist nicht die ganze
Philosophie erschöpft. Wir halten es mit der alten Definition: „cognitio
per causas". Da liegt in der Verschiedenartigkeit der causa die Gliederung
der ganzen Philosophie. Das Nämliche gilt von der Definition des Signum.
In der Definition Augustius (vgl. catech. Rom. pars II, cap. 1, qu. 6)
liegt zugleich die im Bereiche der Erkenntnis wirkende Ursächlichkeit
des Zeichens ausgedrückt, wodurch die Definition allgemeiner und somit
fähig wird, auch im Bereiche des Obernatürlichen zu dienen (vgl. Th.
III, qu. 60). Das facere cognoscere per raodum repraesentationis ist
geeignet, Zweideutigkeiten Raum zu geben. S. 18 hätte hervorgehoben
werden müssen, dafs das phantasms' sich für das vernünftige Erkennen
einzig ex parte objecti hält, wie die Farbe mit Rücksicht auf das
Auge, damit sogleich der Vorstellung vorgebeugt werde, als ob (S. 17)
in derselben Art und Weise, wie die Phantasie von den äufseren Sinnen
empfängt, so die Vernunft von der Phantasie abhänge. Im Art. 9 S. 32
hätte der Verfasser auch in den einzelnen Sätzen höhere Klarheit erzielt,
obgleich sie im Zusammenhange nicht fehlt, wenn er aus der Summa I,
qu. 3, art. 5, ad I zu Grunde gelegt haben würde. Der Ausdruck essentia
determinabilis für das genus ist ungenau; die essentia als solche ist
determinabilis blofs mit Rücksicht auf das esse der Existenz. In allen
diesen Stellen mufs es heifsen pars determinabilis essentiae. Dies ist
das genus, und pars determinans in essentia ist die differentia. Ähnliches
gilt S. 44 von der Substanz, „cui debetur esse in se et non in alio". Da
mufste, um Mifsverständnisse auszuschliefsen, bemerkt werden, „voraus-



Litterarische Besprechungen. 497

gesetzt, dafs der Substanz das esse der Existenz gegeben wird, was
ihr nicht geschuldet ist, kommt es ihr so zu, dafs sie für sich und nicht
in anderem besteht." So erklärt auch Thomas gegen öftere Schwierigkeiten

dieses dehetur esse in sc. Sonst kommt man mit der göttlichen
Substanz in Kollision. Bei der Behandlung der Sinne (II, S. 5 u. ff.)
hätte Rücksicht genommen werden müssen auf die immutatio spiritualis
und immutatio materialis, wie Thomas dies auseinandersetzt I, qu. 78,
art. 3. Nur das richtige Verständnis der forma spiritualis in den Sinnen
führt zur Lösung der gegen die Sinnenkenntnis bestehenden Schwierigkeiten.

Dafs der actus der Sinnenerkenntnis ein immanenter ist, haben
wir nicht erwähnt gefunden. Eine Erläuterung dieses terminus wäre
wünschenswert gewesen. Das „testimonium conscience" hat wenig zu
sagen; zu weit getrieben, würde es den reinen Subjektivismus Kants zur
Folge haben. — Wir wollten diese leicht zu verbessernden Punkte kurz
hervorheben, um dem Verfasser zu zeigen, wie er den Titel „ad mentem
D. Thomae", den er seinem Werke vorgesetzt, noch wahrer und damit
seine Arbeit selber wertvoller machen kann. Diese selbst empfehlen wir
auf das wärmste. Sie hat alle Merkmale eines guten, auch für den
Selbstunterricht durchaus brauchbaren Lehrbuches der Logik.

Dr. C. M. Schneider.

Chr. Pesch S. J., Gott und Götter. Freiburg, Herder 1890.

Diese Schrift will auf Grund früherer religionsgeschichtlicher Studien
des Verfassers zunächst als erste Aufgabe den historischen Gottesbeweis
in stichhaltiger Strenge durchführen.

I. Wahrheit des Gottesbegriffes.
Die apologetischen Nachweise sind Waffen, welche für den

allgemeinen Gebrauch hergestellt werden — natürlich dürfen sie nicht so
beschaffen sein, dafs sie beim ersten Waffengang zerbrechen. Allein
schon diese erste Ausführung ist nicht geeignet, einem ernsten Gegner
gegenüber zum Gebrauche angeraten zu werden. Die Allgemeinheit und
stete Hochschätzung der Religion überhaupt wird als ein besonderer
Vorzug gegenüber dem Wechsel und der Abstufung geltend gemacht, die
sich in der wissenschaftlichen und künstlerischen, sittlichen, rechtlichen
und gesellschaftlichen Kultur der Menschen offenbare, oder auch in der
Mannigfaltigkeit der Farbe und Gröfse bei der gleichen Grundform des
menschlichen Körpers. „Kein Weltweiser hat bis jetzt ein Lehrgebäude
zu errichten vermocht, das den Beifall aller gefunden hätte; wenn
es sich aber um eine der höchsten und tiefsten Fragen handelt, um die
Religion, dann erhebt sich die ganze Menschheit wie ein Mann, um
Zeugnis abzulegen." pag. 2. Ist nicht die Verschiedenheit auf dem
Gebiete der Religion ebenso grofs und heftig, ja, feindseliger und energischer
als wie auf jedem anderen Kulturgebiete? Streben und Sehnsucht nach
Wahrheit und Vollkommenheit, nach Recht, Sittlichkeit und Schönheit
sind wohl gemeinsam allen Rassen und Zeiten, nicht aber die Art und
Weise, nicht die Form und die Wege, wie man diesem gemeinsamen
Ideal zu entsprechen suchte.

Der Einwand gegen die Allgemeinheit und Vernunftnotwendigkeit
des Gottesbewufstseins, der den Unglauben der Verbildeten und
Verwilderten sowie die angebliche Religionslosigkeit der Wilden gegen die
Religion ins Feld führt, wird wirksam zurückgewiesen pag. 3 sq. Unrichtig

Jahrbuch fiir Philosophie etc. VIII. 32



498 Litterarische Besprechungen.

dünkt mir, dafs der Begriff der unendlichen Vollkommenheit nichts weiter
sei als der Ausschlufs jeder Schranke des Endlichen von Gott: pag. 17.
Dann litte in der That der Gottesbegriff selbst an Anthropomorphismus.
Gott wäre als ein unendliches Geschöpf gedacht. Er wird aber deshalb
als unendlich gedacht, weil nur der Unendliche selbstwirklich und
selbständig zu existieren vermag. — Die Allgemeinheit der Religion ist
natürlich bedingt durch die Frage, welche Vorstellungen noch als Gottesglaube

gelten können. Pesch glaubt sagen zu können: Alle Menschen
haben an das Dasein eines persönlichen Gottes geglaubt, weil alle an
eine unsichtbare Welt und an einen (beziehungsweise p. 23) höchsten
Geist geglaubt haben, p. 20 sq. 23. 43. 46. — Mir scheint der Beweis
doch sehr bedenklich, dafs alle heidnischen Religionen in allen ihren
Entwickelungsformen einen monarchischen Polytheismus darstellen —
ganz abgesehen von dem Buddhismus. Der Dualismus zwischen Materie
und Geist, Fatum und Vernunft, Gut und Bös, zwischen männlicher und
weiblicher Urkraft läfst sich doch nicht als wesentliche Form des
Naturalismus übersehen. Sodann möchte ich bemerken, dafs der Begriff:
„Uberirdisches, persönliches Wesen, das mit unabhängiger Gewalt
unsere Geschicke lenkt", „zu dem wir in notwendiger Abhängigkeit und
in freier Beziehung stehen" pag. 22, eine reiche Wesenserklärung Gottes
bedeutet, aber leider nicht in der Mehrzahl der Religionsphasen gefunden
wird, so dafs wir mit Pesch sagen dürften: „Die ganze Menschheit legt
ihr Zeugnis ab: Es gibt einen persönlichen Gott" pag. 23. Selbst in
dem monarchischen Polytheismus ist jener Gott, der sich als die
Erinnerung an den wahren Gott der Urzeit kundgibt, vielfach durch den
höchsten Gott des mythologischen Götterkreises verdrängt worden. —
Es ist sehr auffällig, dafs Pesch den Buddhismus bei dem historischen
Gottesbeweis einfach nicht in Erwägung zieht, und doch ist diese
Religion, welche man schon geradezu religiösen Atheismus genannt hat, die
Religion der Selbsterlösung, ihrer inneren und äufseren Entwickelung
zufolge bedeutend genug, um das Ergebnis der an sich äufserst
wertvollen Ausführungen Pesch's in Frage zu stellen. — Auch den Satz halten
wir für unberechtigt, wenn er in ausschliefsender Schärfe ausgesprochen
wird: „Die Gottesleugnung nimmt nie den Weg vom Kopfe zum Herzen,
sondern umgekehrt" p. 27. Manche Werke der neueren Philosophie
beweisen, dafs der wissenschaftliche Atheismus noch auf der Meinung
beruht, die Idee des persönlichen oder des christlichen Gottes sei mit
der Idee der absoluten Vollkommenheit und Güte unvereinbar; insbesondere

der biblische Gottesbegriff, sodann der Gott, welcher durch Blut
versöhnt werden wollte, ein Gott der berechnenden Frömmigkeit, ein
Gott, der für die ganze Ewigkeit das Ansehen der Person kenne, sei
gerade um des sittlichen Ideales willen unmöglich und zu verwerfen.

Dafs die Religion nicht eine Erfindung der Staatsklugheit sei,
erweist Pesch in wirksamer Weise pag. 26 sq., auch nicht des Priesterbetruges

pag. 28, auch nicht als Krankheit oder Schwäche des Geistes

pag. 29 sq., als Erzeugnis der Furcht pag. 31, als Vergötterung der
eigenen Triebe pag. 34 sq., als Gebilde der Phantasie pag. 36 sq., als
ursprünglicher Seelenkult pag. 38, als kindliche Metaphysik und
Naturerklärung zur vorläufigen Befriedigung des Triebes nach Erkenntnis der
Ursachen pag. 40; allein bezüglich letzterer hätte ich gewünscht, dafs
Pesch den Ursachentrieb oder Erkenntnisdrang nicht so schroff als Grund
des Gottesglaubens abgelehnt hätte: „Nicht die Verkettung von Ursache
und Wirkung ist es, was die Religion erklären will, sondern die Regeln
zum rechten sittlichen Verhalten der Menschen" pag. 41. Allerdings ist



Litterarische Besprechungen.

nicht das Kausalgesetz der grofse Glaubensinhalt der Religion, auch nicht
die nächste beste Naturursache, sondern die Erkenntnis der
hinreichenden, d. i. der vollkommenen, höchsten und selbstwirklichen
Ursache, des Inbegriffes und Hortes aller Vollkommenheit und Sittlichkeit.

Die Erkenntnis der höchsten wahren Ursache des Seins ist
zugleich der Schutz und die Eiuprägung des Sittengesetzes — Auch den
Satz möchten wir stark bezweifeln, zu dem wohl die Gewohnheitsmacht
des Sarkasmus den Verfasser fortgerissen: „Ebenso ist leicht zu begreifen,
dafs materialistische Naturforscher, deren Sinnen und Trachten in der
Nachweisung der den Naturerscheinungen zu Grunde liegenden Ursachen
aufgeht, ihre ältesten Stammverwandten lediglich als angehende
Naturforscher ansehen, für die schon der Inbegriff aller Wünsche sich in den
Worten zusammenfassen liefse: 'felix qui potuit rerum cognoscere causas'
p. 41. Was führt denn anderes zur Erkenntnis Gottes, der höchsten und
vollkommenen Ursache

II. Entstehung des Gottesbegriffes.
Mit Recht weist Pesch die wissenschaftliche Entstellung zurück,

mit der u. a. Schelling und Max Müller den Kirchenglauben an die Ur-
offenbarung verzerrten — als ob Gott rein mechanisch dem Urmenschen
die Religion und Sprache eingegossen habe (pag. 48 sq.). Auch die
Angriffe der darwinistischen Kulturgeschichte gegen die Möglichkeit der
Offenbarung werden von Pesch wirksam zurückgewiesen. Ich möchte
hinzufügen: Man sagt vom darwinistischen Standpunkte aus, der Mensch
könne die Sprache des sich offenbarenden Gottes nicht verstehen (p. 73),
weil dazu eine grofse Vorbildung gehöre. — Wie ist es möglich, dem
vernunftbegabten Menschen die Lernfähigkeit gegenüber der Offenbarung
abzusprechen, wenn man es für möglich hält, dafs sich der vernunftlose
Mensch durch den Einflufs von aufsen zur Sprache und dadurch zur
Vernunft aufgeschwungen habe, oder vom rein sinnlichen Empfinden zu
geistigen Begriffen und zu Ideen des Göttlichen? pag. 53.

Pesch glaubt: Ebenso wie die ersten Menschen in körperlicher Reife
erschaffen worden seien, so auch in geistiger Reife: und dazu gehöre
unbedingt eine Fülle eingegossener Ideen und Kenntnisse; sonst hätte es
sehr lange gedauert, bis der Mensch sich einigermafsen zurechtgefunden
und die allernotwendigsten Kenntnisse erworben hätte, p. 52. Allein die
körperliche Reife fordert nicht die Einschaffung all der körperlichen
Fertigkeiten, welche durch Übung z. B. im Gebrauche der Werkzeuge
und dgl. erlangt werden; all dies gibt sich bei entsprechender Behendigkeit

der Glieder und des Geistes sofort mit den Gelegenheiten und
Aufgaben. Ebenso bedeutet die einfache Anlage zu freiem und gewandtem
Denken und Urteilen viel mehr als die gröfste Menge von eiugeschaffenen
Ideen, die doch auch nur allmählich von dem Denken ins Auge ge-
fafst und verwertet werden können. Ist denn der Gelehrteste immer der
Geschickteste? Gelehrsamkeit aber ist ein virtueller Besitz von Ideen
und Kenntnissen, wie er der angeborenen Ideenfülle entspricht. Die
Gewöhnung des Kulturmenschen in allen Gebieten an geistige
Bevormundung ist so grofs, dafs man dem sich selbst überlassenen Geiste in
der Freiheit nichts mehr zutraut. Daher mulh der Deus ex machina bei
Adam die mangelnde Schul- und Seminarhildung durch ein Wunder
ersetzen. — Die Sprache, in welche Gott seine Mitteilungen einkleidet, ist
so durchsichtig und verständlich, der Verstand Adams war so
durchdringend (cf. p. 66), dafs es keiner anerschaffenen Sprachkunde in dem
Sinne bedurfte, in dem dieselbe sonst durch Grammatik und Lexikon

82'



500 Litterarische Besprechungen.

erworben wird, d. i. durch rein positive Tradition ohne innere
Durchsichtigkeit und Einsicht. Hörend und sehend verstand Adam, was Gott
zu ihm sprach — sei es durch Worte und Gesichte, sei es durch die
Werke und Erscheinungen der Natur.

Scharf und packend wird von Pesch gegen M.Müller der Nachweis
geführt, dal's nicht die Sprache die Mutter der Vernunft sei und aus dem
Tiermenschen einen Vernunftmenschen gemacht habe, sondern dafs der
Mensch zu sprechen begann, weil er im Unterschiede vom Tiere die
Dinge und Erscheinungen unter einem besonderen Gesichtspunkte d. h.
begrifflich aufzufassen vermochte. — Übrigens zeigt uns Pesch selbst
p. 60. 62 sq. 64, dafs auch nach seinem Urteile der offene Sinn, Takt
und Geschick mehr bedeutet als Gelehrsamkeit: „Selbsterfinden,
Selbstschaffen und Selbstvervollkommnen ist der schönste natürliche Vorzug
des Menschen" p. 62. Ja, wir lesen sogar p. 72 den Satz Pesch's:
„Kunst und Wissenschaft aber von vornherein dem Menschen so mitzuteilen,

dafs keine Entwickelung mehr möglich wäre, entspräche durchaus
nicht der göttlichen Weisheit". Die Sätze Réville's p. 70 gehen gewifs
nicht über das hinaus, was p. 65 im Namen der Scholastik von Adams
Wissensfülle gelehrt wurde: aber welche Zurechtweisung wird ihm auf
p. 72 zuteil! Behauptet ferner Réville p. 77 als scholastische Lehre im
wesentlichen etwas anderes, als was Pesch auf p. 52 im Namen der
Vernunft als notwendig gefordert hatte, weil das Gegenteil „Gottes
unwürdig" sei? Die Auffassung p. 101 sq. tritt durch die Bescheidenheit
ihrer Vorstellung von Adams Geist in einen auffallenden Gegensatz zu
p. 48 sq. 64. 65. 72 sq. 74 sq. Dieser Gegensatz wird für den ungeübten
Blick nur dadurch etwas verhüllt, dafs das innerliche Gottesbewufstsein
in der Schilderung Hemans als wesenhafte Gottschauung hiugestellt wird,
als ob bei dieser nicht Gottes Wesensbild der Spiegel wäre, sondern die
geschaffene Welt und der endliche Geist

Wenn übrigens nach p. 65. 66 Adam alle Artbegriffe der Schöpfung
eingegossen besafs, so ist es sicher nicht mehr „mifsverständlich", wie
wir p. 63 belehrt werden, wenn Adam von den Jüngern jener Autoritäten
der gröfste Physiker und Chemiker genannt wird. Nach p. 63 (unten),
p. 64 (oben) wäre indes dann unbegreiflich, wie z. B. ein so wichtiger
Begriff wie der vom richtigen Verhältnis der Erde zum Himmel, zur
Sonne, zu den Fixsternen und den Planeten, sowie vom Wesen der Erde
als einem Himmelskörper gleich den anderen Planeten, spurlos
verschwunden wäre. Doch wenn man um jeden Preis der Apologet menschlicher

Systeme sein will, mufs man zuweilen die Identität des Entgegengesetzten

kommandieren. Die Frage Kleutgens p. 66 findet doch wahrlich
ihre kräftige Beantwortung auf p. 65!

Der Beweis, dafs die Urreligion von übernatürlichem Charakter
gewesen sei und zwar nach dem Zeugnis der Genesis, wird von Pesch
nicht in stichhaltiger Weise geführt. Was Pesch zu diesem Zwecke
p. 69 ausführt, würde den aufsernatürlichen, nicht aber den wesentlich
übernatürlichen Charakter der Uroffenbarung darthun. Letzterer läfst
sich zwar aus Gen. 2 und 3 beweisen, wie ich es in meiner Dogmatik
Bd. 2 p. 296. 297 sq. versucht habe.

Zuerst prüft und verwirft Pesch den Versuch M. Müllers, dem
Positivismus gegenüber die Entstehung der Gottesidee auf rein
empirischem Wege nachzuweisen. Schon um dessentwillen hätte die Ironie
hierbei etwas zurücktreten sollen; aber auch um des altscholastischen
Satzes willen: Nil est in inteilectu, quod non ante fuerit in sensu. Ich
verkenne die Fehler und Vorurteile nicht, welche dem Philosophieren



Litterarische Besprechungen.

M. Müllers an der Wurzel und an den Ästen anhaften : hier sind
besonders die ungenauen Auffassungen von Abstraktion zu erwähnen.
Abstrahieren heifst unterscheiden oder unter bestimmten Gesichtspunkten
auffassen. Abstraktion ist hingegen sicher nicht Schlufsfolgerung auf
ein anderes, Übersinnliches. — M. Müllers Versuch hat schon einiges
Recht: denn das thatsächliche Empfinden des Menschen, von dem der
Positivismus allein als der gegebenen Grundlage des Denkens ausgehen
will, ist nicht rein sinnlich, sondern sinnlich-geistig. Die Zahl „Vier"
wird im Gegensatz zur kleineren und gröfseren Zahl menschlich erfafst,
im Gegensatz zur unendlichen Verkleinerung wie zur unendlichen
Vermehrung. Das ist freilich zunächst nur der negative Begriff des Unendlichen;

allein sind die Negativa als rein geistige Denkgebilde verständlich,
wenn die Erfassung des Positiven (des Endlichen) rein sinnlich ist? Das
geistige Denken kommt eben nie als eine äufsere Zuthat und zeitlich
später zur Sinneswahrnehmung hinzu, sondern ist beim Menschen
ursprünglich mit ihr gegeben und n u r in unserer abstrakten Beschreibung
von ihr losgelöst: Das ist es, was dem Positivismus gegenüber wichtig
ist; das ist es, was M. Müller meint und was hei ihm, der unter dem
Banne der Entwickelungslebre steht, sehr anerkennenswert ist: denn die
Entwickelungslehre verleitet ihn, 11. a. zu sagen, der Mensch habe zuerst
hlofs sinnlich empfunden; erst später sei ein geistiges Denken dazu
gekommen. Das ist ebenso mechanisch als ungeschichtlich. — Was M.
Müller zur näheren Erklärung ausführt, wie der Unterschied der
greifbaren, halbgreifbaren, ungreifbaren Dinge zur Ausbildung der Gottesidee
mitgewirkt habe, wird von Pesch mit Recht als unglücklich abgewiesen.
Hingegen verstehe ich nicht, wie die Ausführung M. Müllers p. 84. 85
über den religiösen Atheismus von Pesch als Preisgabe der objektiven
Wahrheit des Gottesglaubeus betrachtet werden könnte; sonst mag
M. Müller dazu Grund und Anlafs geben; allein hier meint er offenbar
jene Geistesrichtung, welche den Gottesbegriff in allen Religionen zu eng,
zu beschränkt und vermenschlicht findet — und darum abweist, ohne ihn
doch überhaupt abweisen zu wollen. Das ist ja der Vorwurf, den M. Müller
gegen den Katholicismus p. 86. 87 erhebt.

Sodann geht Pesch p. 87 zur Kritik jener alten und neuen Theorie
über, welche eine angeborene Gottesidee annimmt. Pesch findet die
angeborenen Ideen nicht für psychologisch unmöglich wie z. B. ich (zur
Begründung vergl. meine Dogmatik 2. Bd. p. 201. 218. 298. 4. Bd. 912),
wohl aber seien sie empirisch nicht nachweisbar. Die Beweisführung,
dafs die Kirchenväter mit den erwähnten Ausdrücken nicht von der
platonischen Philosophie beeinflufst waren, ist nicht überzeugend, es sei
denn, insoweit Pesch nur zeigen wollte, dafs die Väter nicht an eine
Gottesidee dachten, die ganz unabhängig von Erfahrung und
sittlicher Gesinnung fertig vor dem Geiste lebendig dastehe. Allein das
wollte auch Plato nicht.

Unrichtig ist, was Pesch sagt, dafs „Vorstellungen und Gedanken
im menschliehen Geiste nur in dem Mafse entstehen, als die Sinneswahrnehmungen

irgendwie den Stoff zu denselben bieten" p. 87. Unsere ganze
innere Erfahrung, unser unmittelbares Innewerden unseres Vorstellens
und Denkens, Zweifeins und Urteilens, Fühlens und Strebens, Begehrens
und Entscbliefsens, unseres Ich und Selbst: alle diese Gegenstände unseres
Innenlebens werden von uns mit nichten in der Form ausgedehnter oder
sinnlicher Dinge, noch auch „nach der Art des Körperlichen" vorgestellt,
wie Pesch meint.

Der Thomist wird auch nicht zugeben, dafs Pesch schreibt: Es



502 Litterarische Besprechungen.

sei „Gott in uns als Teilursache unseres Erkennens und als das
Urbild" p. 91. Bei der Kritik Kuhns kommt in Betracht, dafs dieser
tiefsinnige Theologe die psychologische Gotteserkenntnis um so eher für ein
angeborenes Gottesbewufstsein halten konnte, da diese Gotteserkenntnis
von alters her als Spiegel haft betrachtet wurde und infolge dessen nicht
in Beweisform entwickelt vorlag. Dafs die Scholastiker eine spiegelhafte
Gotteserkenntnis an sich nicht so unbegreiflich fanden, wie Pesch in der
Kritik Kuhns meint, mag aus meiner Ausführung über die Engellehre
des heil. Thomas (Dogmatik 2. Bd. p. 218) ersehen werden. Auch die
andere Unbegreiflichkeit, welche p. 93 (unten) Kuhn vorgeworfen wird,
darf nur von einem solchen erhoben werden, der in der Erklärung, wie
sich die höchste Gewifsheit des Glaubeusurteils zu der Gewifsheit der
Glaubwürdigkeitsgründe verhält, eben diese Unbegreiflichkeit selber ver-
mie den hat.

Was Kuhn und Schanz zur Geltung bringen wollen (cf. p. 95), ist
die Notwendigkeit, die innere Erfahrung zur Ergänzung des
Gottesbegriffes und des Gottesbeweises herbeizuziehen. Allerdings braucht
Gesicht und Gehör keine angeborenen Ideen, um in menschlicher d. h.
ästhetischer Weise zu empfinden, wohl aber die Anlage für Schönheit, deren
Gesichtspunkte der Sehende und Hörende in sich trägt. Daher siebt der
Mensch nicht blofs Farben, sondern Schönes, weil er mit seinem geistig
geschärften Auge in den sinnlichen Erscheinungen Verhältnisse mit
empfindet, welche dem Tiere ewig verborgen bleiben.

Der Ontologismus wird p. 96 sq., das mystische Innewerden Gottes
p. 98 sq. widerlegt. Pesch hätte dabei nur nicht den Anschein erwecken
sollen, als ob jedes unmittelbare Innewerden Gottes nur als wesenhafte
Gottschauung gedacht werden könne, hei der Gott selbst, bzw. sein
persönliches Wesensbild der Seele als Erkenntnismittel mitgeteilt ist.

In dem Schlufsabschuitte des zweiten Teiles scheint mir Pesch viel
zu günstig von der Entstehung des populären Gottesglaubens zu denken
und viel zu ungünstig und gering von der Bedeutung der wissenschaftlichen

oder vollbewufsten Prüfung jenes mehr instinktiven Glaubens —
sei es zu dessen Rechtfertigung oder im Sinne des Zweifels. Die vielen
Formen des Heidentums sind doch ein hinreichender Beweis dafür, wie
weit instinktive und philosophische Einwirkung das menschliche Denken
von dem Gottesglauben wegzubringen vermögen 1 p. 102—105.

III.
Im dritten Teile behandelt Pesch die Entwickeln ng des

Gottesbegriffes und verteidigt die durch Urkunden wie Überlieferung
bestätigte Lehre der hl. Schrift, dafs die Religion der Urzeit
Monotheismus war. Mit Recht weist er die Methode der Gelehrten zurück,
welche sich stellen, als ob es keine vernünftige Mitte gebe zwischen dem
steten Gängelband und absoluter Gleichgiltigkeit Gottes gegenüber dem
Menschen, und daher die Offenbarung nur als volle Entmündigung des
Menschen und als allseitige Bevormundung desselben hinstellen, p. 112.

Die Bedeutung des Henotheismus hätte Pesch positiver und
wohlwollender würdigen können, ohne deshalb denselben als die ursprüngliche
Form der Religion zugestehen zu müssen. Zu der schroffen Behandlung
der M. Müllerschen Theorie scheint Pesch dadurch genötigt, dafs er
meint, der Monotheismus als Urreligion sei nur aus der hl. Schrift er-
weisbar, nicht aber durch die vergleichende Religionsforschung (p. 116).

Der Bann des Vorurteils und der Intoleranz gegen die gott- und
offenbarungsgläubige Wissenschaft ist bei der modernen Wissenschaft so



Litterarische Besprechungen. 503

stark und massiv, dafs sie ihrerseits die sarkastische Behandlung des
Verfassers vollauf verdient: allein die ironische Methode hat ihrerseits
auch den Nachteil, dafs man durch sie zu der gewohnheitsmäfsigen
Forderung verleitet wird, auf der eigenen Seite alles vernünftig gedacht und
richtig ausgedrückt zu finden, dagegen die Gegner allzuleicbt einseitig
auffafst und so ungünstig auslegt, dafs sie lächerlich und beschränkt
erscheinen. Dem augenblicklichen Effekte folgen indes bald Beschämungen
und Niederlagen. Eine wohlwollende Auslegung wäre geeigneter, die
Ergebnisse der modernen Forschung dem christlichen Gedanken dienstbar
zu machen und eine Brücke zwischen den beiden feindseligen
Weltanschauungen zu schlagen.

Doch habe ich diese Kritik nicht etwa deshalb so eingehend geübt,
um den bedeutenden Wert dieser Schrift irgendwie zweifelhaft zu machen,
sondern um der Sache selbst und der apologetischen Behandlung der
vergleichenden Religionswissenschaft zu nützen.

Würzburg. Herman Schell.

Kappes, Dr. Matthias (Privatdocent f. Philos, u. Päda¬

gogik an d. k. Akademie zu Münster), Aristoteles-Lexikon.
Erklärung der philos, termini teohnioi des Aristoteles in
alphab. Reihenfolge. Paderborn, F. Schöningh, 1894.

Ein recht brauchbares Hilfsmittel zum Verständnis des Aristoteles
bietet hier Dr. K. den Anfängern und Vorgerückteren und erleichtert
zugleich nicht unwesentlich dem Lehrer die Abhaltung von aristotelischen
Übungen, indem das Werkchen vielleicht selbst aus solchen hervorgegangen
ist. Sei dem aber wie ihm wolle, so wäre schon der Vorteil der
Zeitersparnis, von allem andern ganz abgesehen, eine hinreichende Empfehlung

für dasselbe, und sollte dieses Lexikon eigentlich in der Hand keines
Mitgliedes eines aristotelischen Seminars fehlen. Noch unentbehrlicher
wird natürlich ein derartiges Buch für denjenigen, der ohne die Leitung
eines Lehrers sich mit Aristoteles beschäftigt.

Über das Mehr oder Minder der in ein solches Lexikon aufzunehmenden

Termini möchte Ref. nicht streiten, zumal ihm augenblicklich
behufs strengerer Kontrolle die eigenen terminologischen Collectaneen
nicht zur Verfügung stehen. Erinnerlich ist dem Ref. nur aus seiner
Erfahrung, die er mit strebsamen Jüngern des Aristoteles machte, dafs
wohl noch dies und jenes, was in dem vorliegenden Lexikon unberücksichtigt

geblieben ist, dem Anfänger Schwierigkeiten bereitete, wie
beispielsweise schon das einfache dig in Verbindungen, wie zo ov wg à>.r/9ég
u, ähnl., wo ihm auf einmal alles klar wurde, wenn ,im Sinne von' sich
dafür als das allein Richtige herausstellte. Was die Interpretation der
in das Buch aufgenommener. Termini selbst betrifft, so ist dieselbe stets
klar und präcis und fast immer vollkommen zutreffend. Wo Beispiele
zur Verdeutlichung gewählt werden, erläutern sie thatsächlich auch den
Gedanken. Hier und da ist Ref. zweifelhaft, ob nicht eine andere Deutung

als die gewählte vorzuziehen sei, z. B. S. 25 bei zo zI r/v s'lvai.
Man wird an Stelle der vom Verfasser bevorzugten Deutung des Imperfektes

r/v vielleicht eine einfachere dadurch finden, dafs man die
Provenienz des ganzen eigentümlichen Ausdrucks im mündlichen Schulvortrag
annimmt und daher erklärt: das, was immer und bekanntermafsen, so oft
wir davon sprachen, die Antwort war auf die Frage zl èaziv. In einem
Falle bekennt sich Ref. jedoch zu einer principiell abweichenden Ansicht.



504 Litterarische Besprechungen.

Es kann nämlich, so wie Ref. die Sache auffafst, das npoxepov xaxa
xov Xoyov nicht, wie der Verfasser meint (S. 48), dem nQoxeçov (pvasL
entsprechen, sondern bedeutet vielmehr 'dem Begriffe nach früher' (oder:
'dem Begriffe nach unabhängiger') und hat mit der Erkenntnis als solcher
nichts zu schaffen. Hätte Aristoteles in der angezogenen Stelle (metaph.
V, 11. 1018 b 32) den Gedanken wiedergeben wollen, dal's das Allgemeine
der Erkenntnis nach früher sei (sc. als das Besondere), so würde er
gesagt haben xuxà xov vovv oder xaxà xrjv voijoiv. Der Ausdruck
;carà xov Xoyov TiQoxspov besagt mit Bezug auf xà xct&ôXov weiter nichts,
als dafs, je allgemeiner ein Begriff ist, er um so weniger anderer Begriffe
zu seiner (begrifflichen) Existenz bedarf oder solche voraussetzt und
einschliefst. In dem anderen Gliede, welches (1. c.) diesem gegenübersteht,

kann aïo&tjoiç nicht 'sinnliche Auffassung' bedeuten, weil es bei
dieser überhaupt nur xà zu!h' exaoza gibt. Es mufs 'Erkenntnis' im
weiteren Sinne bedeuten (vgl. Arist.-Lex. S. 7), und dann stimmt es,
dafs das Einzelne oder Besondere früher erkannt wird als das
Allgemeine.

Die knappe Litteraturangabe am Ende des Buches pafst zu dem
praktischen Zweck, den es verfolgt, und ist Ref. überzeugt, dafs der
Erfolg nicht fehlen und eine Förderung und Verbreitung der Kenntnis
des Aristoteles in philosophischen und philologischen Kreisen zur Seite
gehen werde.

Heran (Tirol). Dr. E. Hardy.

Happel, Julius, Der Ei<l im Alten Testament, vom Stand¬

punkte der vergleichenden Religionsgeschichte aus betrachtet.
Leipzig, Wilhelm Friedrich.

Die Berechtigung, Vorstellungen, Lehren und Einrichtungen der
Offenbarungsreligion des Alten wie des Neuen Testamentes im Lichte der
vergleichenden Religionsgeschichte zu betrachten, mag nur für solche
noch fragwürdig sein, welche die natürliche Grundlage der Religion
überhaupt nie zum Gegenstand ernsteren Nachdenkens gemacht haben. Wie
völlig unbegründet indes die Besorgnis ist, als ob das Juden und Christen
Heilige durch diese Methode eine Einbufse erleide, zeigt wieder recht
deutlich Happels Untersuchung de3 Eides.

Es kam dieser Schrift auf den Nachweis an, dafs der Eid nicht
Menschensache ist — der Mensch hat im Gegenteile nur in den Eid
Gottes einzutreten —; dafs ferner der Eid des Herrn allen sittlichen,
rechtlichen und religiösen Verhältnissen Kraft und Bestand verleiht.
Dementsprechend wird (I. T. 1—33) das Fundament des Eides und (II. T.
34—59) der Eid als Fundament der sittlichen Institutionen dargelegt
und (III. T. 60—72) der Verfall und die Verjüngung des Eides besprochen.

Der Verfasser ist ein bekenntnistreuer Lutheraner, aber auch wir
vom katholischen Standpunkte aus geben ihm Recht: 'Ist der Eid ein
Bekenntnisakt, so ergibt sich daraus auch für uns Christen, dafs wir bei
der Eidesabnahme streng auf die christlich-konfessionelle oder christlichreligiöse

Form des Eides bestehen müssen' (69); 'Die gänzliche Verkennung

des Wesens des Eides und der anerkannt geradezu schauerliche
Mifsbrauch desselben eben durch die, welche seine Hüter sein sollten,
durch die Gesetzgebung und Rechtsprechung, ist das charakteristische
Zeichen dieser Verflachung und Entheiligung der sittlichen Institutionen
unserer Zeit' (34).



Litterarische Besprechungen. 505

Der Verfasser gilt überdies seit Jahren als ein verdienstvoller
Religionsforscher. Es freut uns nun, mit ihm auch hier in manchen
Ansichten zusammenzutreffen. So, wenn derselbe (20) das Vorurteil bekämpft,
dafs die spätere, jüngere Entwicklungsstufe allemal auch die höhere
und vollkommenere sein müsse, verglichen mit der früheren und
ursprünglicheren; wenn er nicht müde wird, den lebendigen Gottesbegriflf
des A. T. dem rationalistischen unserer Zeit entgegenzustellen (s. S. 32)
u. dgl. m. Wir glauben aber darum gerade die Ansicht des Verfassers
tadeln zu sollen, dafs die rationalistische Theologie der 'Fortbildung'
bedarf (71). Nur die Umkehr vielmehr vermag der (protestantischen)
Theologie Hilfe zu bieten.

Von S. 60 an sind mehrere Druckversehen stehen geblieben. Sonst
ist die Schrift auch nach dieser Seite hin sorgfaltig gearbeitet.

Meran (Tirol). Dr. E. Hardy.

Die Seelenlelire Tertulliaus. Von Dr. theol. Gerh. Esser,
Repetent am Collegium Albertinum in Bonn. Paderborn,
E. Schöningh, 18Ü3.

Der Verfasser will uns „die psychologischen Ansichten T'ertullians
in ihrem Zusammenhang mit antiken Anschauungen und in ihrer
Verschiedenheit von denselben, wie sie sein christlicher Standpunkt bedingte,
möglichst allseitig entwickeln" und zugleich „die christliche Apologie auf
dem Gebiete der Seelenlehre in ihrem ersten und hervorragenden
Vertreter vor dem Vorwurf einer systemlosen Dialektik und polemischen
Gewaltthätigkeit wahren". In der Einleitung wird zunächst der
philosophische Standpunkt Tertullians im allgemeinen dargelegt und gezeigt,
dafs mau ihm unrecht thue, wenn man ihn für einen Feind der
Philosophie überhaupt ansehe, wenngleich „man uneingeschränkt zugeben kann,
dafs er die Bedeutung der griechischen Philosophie im Weltplane Gottes
und die providentielle Führung der Heidenwelt auf dem Wege
wissenschaftlicher Erkenntnis zum Christentum hin nicht voll und ganz erfafst
und sich zu der Höhe der religiösen Geschichtsanschauung der Alexandriner

nicht erhoben hat, ja, dafs er selbst hinter früheren Apologeten
wie Justinus zurückbleibt". Der Verfasser will uns also seinen Helden
nicht als ein Ideal richtiger Würdigung der auf dem Boden des Heidentums

erwachsenen Philosophie hinstellen. Aber mit Recht nimmt er den
Apologeten gegen diejenigen in Schutz, welche gewisse geistreiche
Aussprüche von ihm („prorsus credibile, quia ineptum, certum, quia impos-
sibile") nicht geistreich, sondern crassa Minerva deuten und unter
Herbeiziehung einiger scharfen Bemerkungen gegen die griechische
Philosophie ihn zum Verteidiger eines widervernünftigen Christentums machen
und so verstehen wollen, als habe er den Gebrauch der Vernunft beim
Glauben untersagen wollen, während er doch offenbar mit jenen
Aussprüchen nur in seiner prägnanten, hyperbolisierenden Weise auf die
absolute Erhabenheit der christlichen Geheimnisse über das Begreifen
der menschlichen Vernunft und auf das darin liegende motivum credibi-
litatis hinweisen, mit diesen scharfen Ausdrücken aber die damalige
Philosophie nur insofern treffen will, als sie thatsächlich in ihren
Vertretern und in ihrer Verwendung dem Christentum feindlich sich zeigte.
Offenbarung und Vernunft sind nach ihm, wie der Verfasser zeigt, zwei
verschiedene, aber nicht entgegengesetzte Quellen der Wahrheit, deren
gemeinsamer Urheber Gott ist; wenn auch der Glaube eine höhere Er-



506 Litterarische Besprechungen.

kenntnis gibt und Wahrheiten verkündet, die wegen ihrer Erhabenheit
der menschlichen Vernunft als Thorheiten erscheinen können, so stehen
doch Vernunft und Glaube in innigster Beziehung zu einander, so zwar,
dafs die erstere, recht gebraucht, zum Glauben hinführt und diesem
nachher zur Verteidigung dient. Nachdem uns sodann der Verf. noch
über die wichtigsten gegnerischen Systeme, zu denen Tertullian in der
Psychologie Stellung nimmt, kurz orientiert hat, führt er uns in drei
Abschnitten die Lehre desselben vor 1. über die Seele für sich betrachtet,
2. über das Verhältnis von Leib und Seele, 3. über die Entstehung der
individuellen Menschenseele bei der Fortpflanzung des menschlichen
Geschlechtes. Der erste Abschnitt zerfällt in zwei Abteilungen: a) das
Wesen der Seele, b) die Qualitäten der Seele. Über das Wesen der
Seele erfahren wir, dafs sie nicht, wie Ilermogenes meinte, aus der
Materie, auch nicht, wie Marcion lehrte, ein dem guten Gott fremdes Gebilde,
ferner nicht, wie die Stoiker wollten, ein aus der Gottheit emanierter
Spiritus sei, sondern nach Gen. 2, 7 ein flatus Dei. Dieser Ausdruck ist
zwar etwas unbestimmt, aber Tert. glaubte, in ihm den verschiedenen
Irrtümern gegenüber den richtigen Terminus gefunden zu haben. Über
die Qualitäten sodann der Seele, die „naturalia animae", erfahren wir
mancherlei, Wahres und Unwahres. Hier zeigt sich, dafs Tert. in der
That mehr Apologet als Philosoph ist, der wohl zu dem richtigen Grundsatze

sich bekennt, dafs der Vernunftgebrauch in religiösen Fragen sich
an der Offenbarung orientieren müsse, der aber bezüglich der im Dienste
der Offenbarung zu verwertenden Philosophie nicht richtig orientiert ist.
Die Stoiker Zeno und Kleauthes, und vor allem Seneca, gelten ihm
durchweg mehr als Plato und Aristoteles. Aristoteles ist nach ihm
stärker in der Widerlegung der Ansichten anderer, als in der Begründung
der eigenen. Wenngleich der Verfasser ein solches Urteil zu hart findet,
so nimmt er doch den Tertullian dem Aristoteles gegenüber nach unserer
Meinung etwas zu viel in Schutz und bekennt sich im Zusammenhange
damit zu modernen Auffassungen des Stagiriten, denen wir unsere
Zustimmung nicht geben können. Wenn er (S. 96) mit Zeller meint, bei
dem Versuche, alle Bestimmungen, welche Aristoteles dem vovg noirjxixög,
wie dieser später sei benannt worden, im Gegensatz zu dem vovg nu-
d-rjzixig gehe, stofse man auf viele Fragen, auf welche uns der Philosoph
die Antwort schuldig bleibe, so ist darauf zu bemerken, dafs Aristoteles
als echter Philosoph nur soviel jedesmal über eine Sache zu sagen pflegt,
als er weifs, dafs aber überall das, was er sagt, zu weiterem Denken
und Forschen über die Sache anregt. Dadurch eben ist er der Gründer
der peripatetischen Schule geworden, die alle anderen in der Vorzeit
überragt hat und auch jetzt wieder, im gegenwärtigen Kampf der Geister,
den Sieg davon tragen wird über die verschiedenen materialistischen und
pantheistischen Systeme, die sich heutzutage nicht weniger breit machen
als im Altertum zur Zeit der Ionier und Eleaten. Diese umsichtige
Bedächtigkeit des Aristoteles, die überall in seinen Werken hervortritt,
sollte man nicht aus dem Auge lassen, wenn es sich, sei es nun in der
Psychologie oder in anderen Fragen, darum handelt, was Arist. gelehrt
habe. Sieht man blofs auf das, „was da steht", so hat man freilich das,
wovon man ausgehen mufs, aber ebensowenig das, wobei man stehen
bleiben mufs, als der Naturforscher in positivistischer Weise bei den
Thatsachen und Gesetzen stehen bleiben darf, die ihm Beobachtung und
Experiment liefern. Die grofsen Geister pflegen eben die Dfnge principien-
haft zu behandeln und mit grofsen Zügen Lehren anzudeuten, die sie
den Epigonen auszuführen überlassen. Darum mufs man bei Aristoteles



Litterarische Besprechungen. 507

mehr vielleicht, als bei irgend einem anderen Schriftsteller, wenn es sich
darum handelt, was er gelehrt habe, nicht blofs das angeben, was er
explicite gelehrt und mit ausdrücklichen Worten gesagt Bat, sondern auch
das, was er implicite gelehrt hat. Dafs dazu nicht blofs philologische
Kenntnisse erforderlich sind, sondern auch ein echt philosophischer Geist,
ist klar genug.

Dies konnten wir nicht ganz unerwähnt lassen, weil der Verfasser,
wenn auch in recht mafsvoller Weise, einer Auffassung des Aristoteles
sich anschliefst, die wir nicht für die richtige halten. Im übrigen
verdient die Arbeit des Verfassers alle Anerkennung. Wenn von früheren
Bearbeitern desselben Gegenstandes meistens nur das wiedergegeben
wurde, was sich in der Schrift Tertullians de anima findet, so hat der
Verfasser auch die anderen Schriften, besonders die dogmatischen und
apologetischen, herangezogen. Für die Textkritik wurden auch die
„Patristischen Studien" von v. Härtel, die in den Sitzungsberichten der
philosophisch historischen Klasse der Wiener Akademie der Wissenschaften
(Bd. 121) sich finden, berücksichtigt. Der Verfasser hat sich in seinen
Autor, dessen Verständnis bekanntlich nicht immer ganz leicht ist, gut
hiueingelesen und zeigt sich auch sowohl mit den philosophischen
Richtungen, die zur Zeit Tertullians herrschten, als auch mit der Tertullia-
nischen Litteratur der Gegenwart, die in den Noten vielfach berücksichtigt
wird, durchaus vertraut. Der Lektionskatalog der Münsterischen
Akademie vom Jahre 1863 wird dem Verfasser wohl nicht zur Verfügung
gestanden haben ; er würde in demselben zwei Abhandlungen von Prof.
Stöckl über die Psychologie Tertullians gefunden haben, die er allenfalls
noch hätte berücksichtigen können. Wir können die Schrift als einen
schätzenswerten Beitrag zur Patristik bestens empfehlen.

Münster. Dr. B. Dörholt.

/>>'. F. X. Kieß : Pierre Gassendis Erkenntnistheorie und
seine Stellung zum Materialismus. Inauguraldissertation.
Fuldaer Aktiendruckerei.

JProf. Pr. Stephan Pawlicki: Alfred Fouillées ueue
Theorie der Ideenkräfte. Wien, Roller et Comp.

Die erste Schrift beschäftigt sich mit dem „Vater des modernen
Materialismus", wie Lange in seiner „Geschichte des Materialismus"
Gassendi nennt; die zweite mit der neuesten Theorie des Materialismus.
Denn wenn auch der Verfasser der erstgenannten Dissertation diesen
Titel, welchen Lange dem Gegner des Cartesius gibt, nicht anerkennen
will, so geht doch aus allen Darlegungen, die er selber darbietet, hervor,
dafs Gassendi dem nackten Materialismus huldigte, mag der letztere auch
in den Schriften dieses Philosophen ein anderes Gewand tragen wie bei
Büchner und Moleschott, oder wie bei Demokrit und Epikur. Wer da
behauptet, man „wisse nichts vom Wesen der Dinge", „wir seien
eingeschränkt auf das Gebiet der sinnlichen Anschauung", „die Einfachheit,
Geistigkeit, Unsterblichkeit unseres Geistes sei nicht Gegenstand des
Wissens", sondern des religiösen Glaubens, der hält eben am Wesen des
Materialismus fest. Gegen den Vorwurf der Heuchelei brauchte der
Verfasser seinen Philosophen nicht so warm in Schutz zu nehmen; dieser
Vorwurf trifft mit wenigen Ausnahmen alle Hauptvertreter des modernen
Pantheismus und Materialismus, Cartesius ebenso gut wie Kant. Sobald



508 Litterarische Besprechungen.

es sich darum handelt, für ihre wissenschaftliche Theorie das Opfer ihrer
Stellung oder andere Opfer zu bringen, geben sie einschränkende
Erklärungen und ziehen dieselben später wieder zurück; nachdem nämlich
die Gefahr vorüber ist. Auch der Gegensatz zwischen Cartesius und
Gassendi ist nicht so grofs. Beide kommen darin überein, dafs sie das
Verhältnis der Phantasie zur Vernunft nicht so auffassen, wie es Aristoteles

auffafst und wie es das einzig richtige ist. Die Phantasie bietet
nämlich der Vernunft nur den Erkenntnisgegenstand, hält sich ex
parte objecti; sie ist für die Vernunft, was die Farbe für das Auge.
Cartesius und Gassendi aber wollen blofs von einer solchen Phantasie
etwas wissen, welche zum geistigen Erkennen subjektiv ihren Teil
beiträgt. Cartesius setzt dann das rein vernünftige Erkennen in das gänzliche

Absehen von der Phantasie, dies ist das eine Extrem; Gassendi
aber steigt im Gegenteil herunter und macht die Ideen zu Früchten der
Einbildungskraft. Fouillée baut dieses System Gassendis bis in dessen
letzte Konsequenzen aus und stellt die Grundlage alles Seins aus unbe-
wufsten Ideenkräften her. (Diese Ansicht findet sich übrigens auch bei
Fechner.) Beide Schriften haben ihre Bedeutung nicht darin, dafs sie
den falschen Principien die richtigen, aus Thomas nämlich,
gegenüberstellen und dadurch sie zurückweisen, sondern dafs sie, und zwar
recht gewandt und zutreffend, zeigen, wie im Lager der modern-materialistischen

Wissenschaft selber die einen unter den Autoren die Schwächen
und Widersprüche in den Systemen der anderen rücksichtslos und scharfsinnig

aufdecken. Für den Philosophen der kathol. Richtung sind ja
durch die Bulle Aeterni Patris von vornherein die einzig wahren und
vom Irrtum befreienden Principien als verpflichtende gegeben.

Dr. C. M. Schneider.

Zur ßeligionsphilosophie und spekulativen Theologie von
Karl Christian Krause; aus dem handschriftlichen Nachlasse

des Verfassers herausgegeben von Dr. P. Hohlfeld
und Dr. A. Wünsche. Leipzig, Schulze, 1891.

Es ist das Verhängnis unserer bedeutenden moderneu Philosophen,
dafs jeder von ihnen meint, mit ihm begänne erst das eigentliche
philosophische Forschen. Wer denkt wohl unter den Vertretern der sogen,
exakten Wissenschaften daran, die Grundsätze, welche von den Alten
überliefert worden, rein beiseite zu lassen und seine Untersuchungen auf
ganz neue Principien zu stützen! Den Mathematiker, so talentvoll er
wäre, würde man als einen Narren ansehen, der damit beginnen wollte,
den Satz, dafs in einem Dreieck 2 II sind, den pythagoreischen Lehrsatz
oder ähnliches zu leugnen, damit er der Welt ein völlig neues System
der Mathematik vorführe. Einzig bei der höchsten menschlichen Kraft, im
Bereiche der allgemeinsten Denkgrundsätze, in der eigentlichen Philosophie,
scheint es Regel zu sein, zum mindesten in der neueren Zeit, dafs sich
niemand an die Ergebnisse des Denkens der Vorzeit gebunden erachtet,
um auf diesem Boden weiter zu arbeiten. Die Alten sind nur dazu gut,
um an ihren vermeintlichen Fehlern das eigene Licht zu recht heller
Flamme vor den anderen anzufachen. Und doch lehrt es tausendfach
die Erfahrung, dafs gerade die gröfsten Geister elend Schiffbruch leiden,
wenn sie im absolutesten Sinne ihre persönliche Vernunft als die all-
mafsgebende betrachten, im Vergleich zu welcher diejenige früherer



501)

Denker nichts zu bedeuten habe. Niemand wird den aufrichtigen Ernst
der Forschung in K. Ch. Krause sowie soin hoch hervorragendes Talent
leugnen. Aber er meint, das Genie aller grofsen Denker aller Zeiten,
der „Moses, Sokrates, Piaton, Zerduscht, Jesu, Mohammed, Konfuzi, Kien-
longs" (S. 19) in gesteigerter Potenz in sich zu besitzen und etwas ganz
Neues, die höchste Vollendung des geistigen Schauens, schaffen zu müssen.
Und so kommt es, dafs er nichts geschaffen und sich selbst mit seiner
Philosophie betrogen hat, wie aus der Verzweiflung in seinen
Selbstbekenntnissen (S. 116) hervorgeht: „So lange Körperkraft da war, behielt
ich Mut und Haltung; da aber diese nun gehrochen, so denke ich, du
kannst doch nicht wieder aufkommen, du richtest doch wider dich selbst
nichts aus." Da erst sieht er, wie wenig ihm das Ergebnis seines
Denkens nützt; „von der Körperkraft" kam sein Mut, nicht vom
„Erschauen", nämlich vom Schauen des göttlichen Wesens. Wir sagen nicht,
dafs in dem vorliegenden, übrigens nur fragmentarische Aufzeichnungen
enthaltenden Buche nichts wahrhaft Edles und Erhebendes wäre, wie
z. B. S. 15, 102 u. ff.; aber das finden wir, besser ausgedrückt und
tiefer begründet, in jedem ascetischeu oder mystischen Werke der lcath.
Wissenschaft. Was die Ausdrucksweise anbelangt, so geben wir Ueber-
weg recht, der in seinem Grundrisse der Geschichte der Philosophie
(5. Aufl. III, 257) sagt, Krause „habe seinen philosophischen Schriften
die Verbreitung unter den Deutschen durch seine wunderliche Terminologie,

die reindeutsch sein soll, aber undeutsch ist, selbst beschränkt".
Andererseils haben indessen auch die Herausgeber vorliegender Schrift
nicht unrecht, wenn sie an dieser Terminologie nichts äuderten; denn
zahlreiche Darlegungen Krauses würden gar nichts besagen, wenn sie in
klares Deutsch übersetzt würden.

Dr. G. M. Schneider.

——<
ZEITSCHRIFTENSCHAU.

A. Zeitschriften für Philosophie und spekulative Theologie.
Annales de philosophie chrétienne. CXXVI., 5. u. 6. H. 1893.

F. Ermoni: La personnalité de Dieu et la critique contemporaine. —j
Les antinomies: le Parfait (Forts.; vgl. VIII, 381 dieses Jahrb.) 385.'
CXXVII, 49. M. Hebert: L'Anneau de Nibelung, Tristan et Iseult,
Parsifal: trois moments de la pensée de Richard Wagner (Forts.; vgl. VIII,
381 a. a. 0.) 441. J. Gardair : La philosophie morale et la réforme
sociale 430. P. Duhem: Physique et métaphysique 461. Ch. Denis:
Ernest Renan et la philosophie religieuse au XIXe siècle (Schlufs; vgl.
VIII, 381 a. a. 0.) 486. Léon Jouvin: Le nécessaire, l'infini, l'un: Essai
d'une nouvelle théorie de la connaissance 524. CXXVII, 5. Aus. Franchi:
Rationalisme et christianisme 537. CXXVII, 32. L. Ollé-Laprune :
Discours prononcé au Collège Stanislas 558. G. Lechalas: L'année
philosophique, étude critique CXXVII, 72.

Archiv für Geschichte der Philosophie Bd. 7. H. 2. 1894. Ferd.
Dümmler: Zur orphischen Kosmologie 147. H. Biels: Über Demokrits
Dämonenglauben 154. Joh. Dräselce: Patristische Herakleitos-Spuren 158.
Harald Hoffding: Die Kontiuuität im philosophischen Entwickelungs-
gange Kants 173. A. Espinas: La philosophie de l'action au Ve siècle


	Litterarische Besprechungen

