Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 8 (1894)

Artikel: Die Potentia Obedientialis der Kreaturen [Fortsetzung]
Autor: Feldner, F. Gundisalv
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761932

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761932
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die gehorsame Potenz besteht nicht in einer Thatigkeit. 459

nachdem diese sich selbst zur Sklavin gemacht, und welche
sie befihigen kann, mitzuwirken zu ihrer Vollendung: dies
ist die Macht der zweiten Person in der Gottheit, die da Mensch
geworden ist, um zuerst dem einzelnen Menschen, trotz der
Untauglichkeit seiner menschlichen Natur, den Zugang zu seiner
letzten Vollendung in der Anschauung Gottes zu erdffnen und
vermittels dieser Vollendung auch seiner irdischen Natur die
Herrlichkeit zu bringen. Die Kraft der gottmenschlichen Person
ist an die Stelle der frilheren Unschuld oder Urgerechtigkeit
getreten und dringt noch tiefer in die Natur selber ein wie
jene; denn an ihr ist es, bevor sie vollendet, noch zu heilen.
An die Stelle der Gesundheit der Natur ist die frei personliche
Liebe in Christo getreten, die, weil ausflielsend von der alles
in sich fassenden Liebe des allgewaltigen Wortes, nun auch
geeignet ist, das Ganze und die ihm zukémmliche Ordnung
wiederherzustellen. :

e

DIE POTENTIA OBEDIENTIALIS DER
KREATUREN.

VON FR. GUNDISALV FELDNER,
Mag. S. Theol. Ord. Praed.

VII. Die gehorsame Potenz besteht nicht in einer
Thiitigkeit.

Da die verschiedenen, vorhin genannten Theorieen iiber die
gehorsame Potenz unmoglich alle auf Richtigkeit Anspruch
haben konnen, so miissen wir zu der Untersuchung schreiten,
welche von allen diesen Ansichten der Wahrheit entspricht.
Die Behauptung, die gehorsame Potenz, die Empfinglichkeit fiir
die Giiter der iibernatiirlichen Ordnung, bestehe in dem natiir-
lichen Akte, nimlich in dem actus intellectivus elicitus, ist so
unphilosophisch als nur moglich. Ebenso widersinnig ist es,
eine derartige Anschauung dem hl. Thomas auf Rechnung zu
schreiben.



460 Die potentia obedientialis der Kreaturen.

Und in der That! Wie sucht man die Sache zu erkldren?
In dem Augenblicke, wo der iibernatiirliche Einfluls oder die
Gnadenwirkung den Geist des Menschen zum erstenmale be-
riihrt — wenigstens bei den Erwachsenen —, wird der actus
imperfectus nicht aufgehoben, nicht unterdriickt, sondern erhoben,
verstairkt, vervollkommnet; der actus imperfectus wird zum
actus perfectus, completus, adaequatus. (Dr. Kranich: a. a. O.
S. 67, 70.)

Diese Auffassung nun miissen wir als eine durchaus un-
philosophische bezeichnen. Denn der iibernatiirliche Einflufs, die
Gnadenwirkung, verhilt sich wie der Akt, und der actus imper-
fectus, der actus intellectivus elicitus, wie die Potenz. Der
Grundsatz, dals das Aufzunehmende in dem Verhiltnisse eines
Aktes, das Aufnehmende hingegen in dem Verhiltnisse einer
Potenz stehe, ist ohne allen Zweifel richtig. Seine Wahrheit
muls in unserm Falle umsomehr zugegeben werden, als der
vorhingenannte actus imperfectus ausdriicklich als potentia
obedientialis betrachtet wird. Dieser Akt selber, der folg-
lich als natiirlicher Akt schon besteht, wird unmittelbar
erhoben, verstirkt, vervollkommnet; aus diesem bereits vor-
handenen, unvollkommenen Akt wird ein vollkommener. Allein
dies ist ein Ding der Unmoglichkeit. Diese Theorie stimmt im
Grunde genommen genau iiberein mit einer Ansicht des Magisters
der Sentenzen in einer speciellen Frage. Vernehmen wir hier-
iiber den hl. Thomas. ,Einige Autoren vertraten die Anschauung,
die Liebe in uns, womit wir Gott und den Ebenmenschen lieben,
wire nichts anderes als der hl. Geist, wie aus dem Meister der
Sentenzen lib. 1. d. 17 zu ersehen ist.“ Um diese Ansicht ge-
nau zu verstehen, mufs beachtet werden, dals der Akt der Liebe,
womit wir Gott und den Menschen lieben, nach dem Magister
in uns etwas Geschaffenes ausmacht, gleichwie es die Akte der
iibrigen Tugenden sind. Allein der Magister fand den Unter-
schied zwischen dem Akte der Liebe und den der andern
Tugenden darin, dafs der hl. Geist die Seele zu den Akten der
andern Tugenden mittelst gewisser Habitus bewegt, die wir
Tugenden nennen, wihrend die Seele zu dem Akte der Liebe



Die gehorsame Potenz besteht nicht in einer Thitigkeit, 461

unmittelbar durch sich selber, ohne Habitus bewegt wird.
Nicht der hl. Geist selber bildet diesen Akt der Liebe in uns;
eine derartige Annahme wire ldcherlich. Aber der hl Geist
bewegt den Willen durch sich selber, nicht durch einen Habitus.
Gott bringt also diesen Akt in uns nicht vermittelst eines Ha-
bitus hervor. (Quaest. disp. de charit. a. 1.)

Was sagt nun der englische Lehrer zu dieser Aunsicht des
Meisters der Sentenzen? Die Lehre des Magisters ist unmog-
lich haltbar. Ein Akt, der alle und jede Fihigkeit der Natur
des Menschen iibersteigt, ist nur dann fiir den Menschen ein
freigewollter, wenn der menschlichen Natur etwas Inner-
liches, das den Willen vervollkommnet, beigefigt wird. Der
Akt muls von dem in dieser Art vervollkommnpeten inuern
Princip ausgehen. Geht demnach der Akt der Liebe im
Menschen nicht aus einem innern, zu der natiirlichen Potenz
hinzugefiigten Habitus, sondern ausschliefslich aus der Be-
wegung des hl. Geistes hervor, so folgt ein zweifaches, nimlich:
dals entweder der Akt der Liebe kein freiwilliger ist, eine
Behauptung, die einen Widerspruch enthilt, indem lieben soviel
bedeutet als wollen; oder es folgt, dals dieser Akt die Fahigkeit
der Natur nicht iiberragt, eine Lehre, die haretisch ist. Nun
aber ist der Akt der Liebe ein freigewollter. Uberdies ist
er ein verdienstlicher, was nur sein kann, wenn er nicht
ausschliefslich von einem dulserlich bewegenden Princip, sondern
von einer innern Form herstammt. Das Agens mufs geméls
seiner innern Form diesen Akt setzen, somit einen Habitus
in sich besitzen, der das formelle Princip dieses Aktes bildet.
Das Ubernatiirliche kommt demnach nicht von aulsen, sondern
von innen zu dem Akte hinzu.

Wenden wir nun das soeben Gesagte auf unsern Gegen-
stand an. Bildet der actus elicitus des Verstandes und Willens
die potentia obedientialis fiir die Giiter der Ubernatur, so muls
dieser Akt selber unmittelbar von der Gnade beriihrt, er-
hoben, vervollkommnet werden. Die Potenz mufs offenbar dort
sein, wo sich der ihr entsprechende Akt befindet, weil sie den
Akt in sich aufnimmt. Nun bestreitet der englische Lehrer



462 Die potentia obedientialis der Kreaturen,

ganz entschieden, dals es einen iibernatiirlichen Akt geben
konne, der nicht von einem innern, formellen, iibernatiir-
lichen Princip ausgehe. Nie und nimmer kann ein natiirlicher
Akt unmittelbar in sich selber erhoben, verklirt, vervoll-
kommunet, aus einem actus imperfectus ein actus perfectus, com-
pletus, adaequatus werden, ohne dafs er aufhorte entweder ein
freigewollter, oder ein iibernatiirlicher zu sein. Wir
bestreiten also in keiner Weise die Moglichkeit, dafs Gott einen
natirlichen Akt des Verstandes und Willens erheben,
verstidrken, vervollkommnen, aus diesem actus imper-
fectus, incompletus und inadaequatus einen actus perfectus,
completus et adaequatus machen konne. Die innere Mog-
lichkeit ist ja ohne Zweifel vorhanden. Der Akt selber besitzt
eine potentia obedientialis. Was der Mensch zustande bringt,
das vermag sicher auch Gott selber. Nun aber kann der Mensch
einen Akt setzen, der physisch der Natur angehort und doch
iibernatirlicher Ordnung ist. Allein dem Menschen gelingt
dies nur dann, wenn er neben den natiirlichen Fahigkeiten
noch eine iibernatiirliche Form in sich hat, die das innere
formelle Princip des Aktes bildet, insofern derselbe der iiber-
natiirlichen Ordnung angehort. Dies alles liegt nun auch in
der Macht Gottes. Gott kann aber noch mehr thun. Er konnte
einen iibernatiirlichen Akt bewirken, der nicht aus einer
innern Form, als dem Princip des Aktes, hervorgeht. Der All-
macht Gottes wiirde das nicht schwer iallen, und ein innerer
Widerspruch ist an und fir sich nicht vorhanden. Allein ein
innerer Widerspruch wiirde sich sofort einstellen, wollte jemand
behaupten, der also hervorgebrachte Akt wire ein Akt des
Menschen, d. h. ein vom Menschen selbst gewollter,
und zugleich ein iibernatirlicher. Sicut enim naturales
actiones et motus a quodam principio intrinseco procedunt, quod
est natura; ita et actiones voluntariae oportet quod a principio
intrinseco procedant. Nam sicut inclinatio naturalis in rebus
naturalibus appetitus naturalis nominatur, ita in rationalibus in-
clinatio apprehensionem intellectus sequens, actus voluntatis est.
Possibile autem est quod res naturalis ab aliquo exteriori agente



Die gehorsame Potenz besteht nicht in einer Thatigkeit. 463

ad aliquid moveatur non a principio intrinseco, puta cum lapis
projicitur sursum. Sed quod talis motus vel actio non a principio
intrinseco procedens, naturalis sit, hoc omnino est impossibile,
quia in se contradictionem implicat. Unde, cum contradictoria
esse simul non subsit divinae potentiae, nec hoc a Deo fieri
potest, ut motus lapidis sursum, qui non est a principio intrin-
seco, sit el naturalis. Potest quidem lapidi dare virtutem, ex qua
sicut ex principio extrinseco sursum naturaliter moveatur, non
autem ut motus iste sit ei naturalis, nisi ei aliqua natura detur.
Et similiter hoc non potest divinitus fieri, ut aliquis motus ho-
minis, vel interior, vel exterior qui sit a principio extrinseco,
sit voluntarius... Actus igitur qui excedit totam facultatem
naturae humanae non potest esse homini voluntarius, nisi
superaddatur naturae humanae aliquid intrinsecum voluntatem
perficiens. S. Th. de Charit. a. 1.

Soll demnach der natiirliche Akt wirklich in der ange-
gebenen Weise vervollkommnet, erhoben und verstirkt werden,
und zugleich noch ein freiwilliger sein und bleiben, so
mufs er aus der Gnade, also aus einem iibernatiirlichen mit-
geteilten Habitus, als seinem innern formellen Princip hervor-
gehen. Allein dann ist nicht dieser Akt die potentia obedientialis
fiir die Giiter der Ubernatur, sondern dasjenige, in welchem sich
die Gnade oder der iibernatiirliche Habitus befindet. Die Potenz
muls dort sein, wo der Habitus ist. Dieser aber ruht nicht im
Akte, sondern in der Potenz, in dem Vermogen., Der Akt
ist deshalb ein vollkommener, kompleter, addquater, weil das
innere formelle Princip, die Gnade oder Tugend, der iiber-
natiirlichen Ordnung angehort. Der Akt selber wird somit
in keiner Weise von aulsen unmittelbar erhoben, verstiarkt
und vervollkommnet. Es ist ganz und gar unrichtig, dals aus
ihm, als dem actus imperfectus, je ein actus perfectus, completus,
adaequatus werde. Entweder ist das innere formelle Princip
des Aktes ein natiirliches, und dann bleibt auch der daraus
hervorkommende Akt ein natiirlicher, wird er durchaus kein
iibernatiirlicher; oder das genannte Princip ist ein iibernatiir-
liches, und dann gehort der Akt eben auf Grund dieses Princips,



464 Die potentia obedientialis der Kreaturen.

welches dem Akte selber eine iibernatiirliche Form mitteilt,
gleichfalls der Ubernatur bereits an. Folglich wird nicht der
Akt selber in sich von aufsen her von der Gnade vervoll-
kommnet, zu einem addquaten gemacht. Daraus ergibt sich
aber dann die reine Unmoglichkeit, dals dieser natiirliche Akt
in der von Dr. Kranich angegebenen Weise die potentia
obedientialis fir die Giiter der Ubernatur bilden konne.
Vielmehr wird dasjenige die potentia obedientialis sein miissen,
was in der Wirklichkeit erhoben, verstirkt und vervollkommnet
wird. Dies aber trifft bei der Natur und den Fihigkeiten
oder Potenzen zu. Darum fordert der englische Lehrer zu
dem Zwecke, dafs der Akt ein iibernatiirlicher und zugleich
noch freier sei, einen habitus paturae humanae superadditus.
Der Akt selber wird ein iibernatiirlicher durch die vom innern,
iibernatiirlichen Princip mitgeteilte Form. Omne agens agit
sibi simile. |

Es ist richtig, dafs nicht jeder Akt aus einem habitus, als
seinem innern formellen Princip, heraustritt. Die sogenannte
aktuelle Gnade kann den Menschen auch im Zustande der Siinde
zu einem Akte bewegen, der nicht die Gnade als habitus zu
seiner Voraussetzung hat. Allein in diesem Falle wirkt Gott
dadurch bewegend auf den Willen ein, dafs er ihm eine iiber-
natiirliche Form per modum transeuntis oder intentionis
mitteilt. Darin besteht, wie bekannt sein diirfte, iiberhaupt das
Wesen der Bewegung. Diese voriibergehend mitgeteilte
Form bildet aber auch in diesem Falle das innere formelle
Princip des Aktes in demjenigen, der die gratia habitualis
noch nicht besitzt.

Noch aus einem andern Grunde miissen wir die Theorie,
dals der schon existierende Akt selber in sich erhoben, ver-
stirkt, vervollkommnet werde, als unrichtig abweisen. Wire
dieses thatsichlich der Fall, so befinde er sich in der Potenz
zu der Gnade, zu den ibernatirlichen Giitern. In sich selber
kann ein Akt nur dadurch eine Vervollkommnung erfahren, dals
er etwas in sich aufnimmt. Dies setzt aber voraus, dafs er
sich im Zustande der Potenz befinde, andernfalls konnte er



Die gehorsame Potenz besteht nicht in einer Thitigkeit. 46D

nicht etwas aufnehmen. Allein ein Akt, eine Thitigkeit,
ist gar nicht mehr in der Potenz, um irgend etwas aufzunehmen.
Es liegt im innersten Wesen einer Thitigkeit selber die
letzte Vollkommenheit des Agens auszumachen. Der englische
Lehrer kennt nur zwei Akte als Vollkommenheit der Kreaturen:
die Form und die Thétigkeit. Wohl unterscheidet er von
diesen beiden das Dasein oder die Existenz. Da aber die Exi-
stenz die Wesenheit vollendet, indem sie dieselbe aufser ihre
Ursachen setzt, so gehort sie reduktiv in die Kategorie der
Substanz. Daher spricht S. Thomas meistens nur von zwei
Akten: von der Form, und in diese Kategorie mufs auch das
Dasein eingereiht werden, und von der Thétigkeit. Duplex
est rei perfectio: prima et secunda. Prima quidem perfectio
est, secundum quod res in sua substantia est perfecta. Quae
quidem perfectio est forma totius, quae ex integritate partium
consurgit. Perfectio autem secunda est finis. Finis autem vel
est operatio, sicut finis citharistae est citharizare; vel est aliquid
ad quod per operationem pervenitur, sicut finis aedificatoris est
domus, quam aedificando facit. S. Thom. Summ. theol. 1. p.
q. 73. a. 1. Vgl. de veritate q. 1. a. 10 ad 3 in contr. —
Duplex est creaturae actus: sc. primus et secundus. Primus
autem est forma, et esse quod forma dat, quorum forma dicitur
primo primus, et esse secundo primus. Secundus autem actus
est operatio. S. Thom. de veritate q. 5. a. 8. obj. 10.

Nun bildet aber der zweite Akt oder die Thatigkeit fiir
jede Kreatur die letzte Vollendung. Sobald ein Ding thatig
1st, und durch eben diese Thitigkeit wird es vollkommen, in
jeder Weise komplet. Folglich kann nicht die Thitigkeit selber
in sich, noch in der Potenz zu einem andern sein. So wenig
das Dasein noch etwas anderes aufzunehmen in der Lage ist,
ebensowenig kann der zweite Akt, die Thitigkeit, noch etwas
aufnehmen. Beide sind nicht abermals noch in der Potenz.
Darum ist es durchaus nicht richtig, dals die potentia obedien-
tialis der Kreaturen in der Thatigkeit derselben bestehe, einen
natiirlichen Akt bilde. Der englische Lehrer sagt in der friiher
angezogenen Stelle gegen den Magister der Sentenzen nicht ohne

Jahrbuch fiir Philosophie ete. VIII. 30



466 Die potentia obedientialis der Kreaturen.

tiefe Begriindung, die Natur des Menschen miisse durch einen
mitgeteilten Habitus erhoht und vervollkommnet werden. Der
Akt wird nicht unmittelbar durch Gott, sondern durch die
Gnade, diesen Habitus, also von innen heraus ein iiber-
natiirlicher.

Man wende nicht ein, dals die Sache bei dem Meister der
Sentenzen, und in unserer Theorie denn doch ganz anders liege.
Dort werde behauptet, dals der iibernaturliche Akt selber
unmittelbar von Gott gewirkt werde. Von einem natiirlichen
Akte sei da iiberhaupt keine Rede. Hier aber werde gelehrt,
dafs der natiirliche Akt von dem Menschen selber stamme
und die notwendige Voraussetzung bilde fiir den iibernatiir-
lichen, indem Gott den natiirlichen Akt selber zu einem
iibernatiirlichen mache, auf den Standpunkt der Ubernatur
erhebe. — Dieser Einwand hat keine Geltung, denn es handelt
sich doch im einen, wie im andern Falle darum, nachzuweisen,
auf welche Art ein ubernatiirlicher Akt zustande komme,
die Ubernatur in die Natur eingreife. Wird nun dieses Ver-
hiltnis in der Weise dargestellt, dafs die Ubernatur auf dem
natiirlichen Akte sich aufbaue, so muls dargethan werden,
wie dies geschehen konne. Der hl. Thomas nun kennt blofs
einen einzigen Weg, der in dieser Art zum Ziele fiihrt. Und
dieser Weg geht dahin, dafs Gott die Natur durch die Gnade,
und die natiirlichen Potenzen durch die eingegossenen
Tugenden erhebt, verstdrkt und vervollkommnet, indem
er dem Menschen Habitus oder Formen mitteilt. Die Habitus
bilden dann das innere formelle Princip des Aktes, der
Thitigkeit. Weil dieses Princip ein iibernatiirliches ist, deshalb
gehort auch der daraus hervorgehende Akt der Ubernatur an.
Es ist nun allerdings richtig, da’s Gott den Akt selber erheben,
iibernatiirlich machen konnte. Denn jeder Akt des Menschen
ist etwas Geschaffenes, und jedes Geschopf besitat Gott
gegeniiber eine potentia obedientialis, gehorcht somit
Gott, seinem Schopfer. Allein, bemerkt der englische Lehrer
gegen den Meister der Sentenzen, in diesem Falle wire der
Akt nicht ein freiwilliger mit Bezug auf die Ubernatur.



Die gehorsame Potenz besteht nicht in einer Thatigkeit. 4067

Geht der Akt nicht von einem innern Princip aus, so ist er
kein freigewollter. In unserm Falle aber kime dieser Akt
mit Riicksicht auf seine Ubernatur nicht von eivem innern
formellen Princip, von einem iibernatiirlichen Habitus,
sondern wiirde unmittelbar von Gott auf den Standpunkt der
Ubernatur erhoben. Folglich entbehrte er als ein iibernatiir-
licher Akt der Eigenschaft eines freigewollten Aktes,
Somit besteht die gehorsame Potenz der Kreaturen nicht
in deren Thiatigkeit.

Da wirft sich nun von selbst eine Schwierigkeit auf. Nach
der ausdriicklichen Lehre des hl. Thomas besitzt jede Kreatur
die potentia obedientialis. Dieser actus imperfectus aber ist
offenbar etwas Geschaffenes. Folglich mufs auch er eine gehor-
same Potenz haben, wie jede andere Kreatur.

Wir stellen durchaus nicht in Abrede, dafls der genannte
actus imperfectus sich des Besitzes einer potentia obedientialis
erfrene. 'Was wir ernstlich bestreiten miissen, das ist die Art
und Weise, wie man diesem Akte eine gehorsame Potenz zu-
schreiben will. Es wurde bereits frither hervorgehoben, dafs
Gott den Akt selber erheben, verstirken, vervollkommnen
konnte. Damit ist offen zugegeben, dafls sich in diesem Akte
ebenfalls eine potentia obedientialis vorfindet. Dieser Akt ge-
horcht Gott ebenso gut, wie irgend ein anderes Geschopf.
Dazu kommt auch noch ein anderer Umstand, der das Vor-
handensein der gehorsamen Potenz auf das zutreffendste beweist.
Der natiirliche, physische Akt, welcher aus den Potenzen, aus
dem Verstande und Willen, und zugleich aus der mitgeteilten
iibernatiirlichen Form hervorgeht, ist selber ein iibernatiir-
licher. Um dies sein zu konnen, muls er ohne allen Zweifel
eine potentia obedientialis haben. Denn die Ubernatur kniipft
an die gehorsame Potenz an, wird von dieser innerlich
aufgenommen. Dals somit der Verstands- und Willensakt
des Menschen gleichfalls eine potentia obedjentialis habe, steht
gar nicht in Frage. Allein, es ist etwas ganz anderes zu sagen,
dieser Akt habe eine gehorsame Potenz; und, er selber bilde
diese Potenz; das innerste Wesen der potentia obedientialis

30*



168 Die potentia obedientialis der Kreaturen.

liege in diesem natiirlichen Akte. KErsteres ist vollkommen
richtig, letzteres dagegen ganz und gar falsch. Ebenso gebricht
es der Behauptung, dals dieser Akt selber unmittelbar erhoben,
verstirkt und vervollkommnet, dals aus diesem actus imperfectus
unmittelbar ein actus perfectus, d. h. ein ubernatiirlicher
werde, unbedingt an Wahrheit. Der Ubernatur gehort dieser
Akt aus dem Grunde an, weil er aus der Gnade, diesem innern
formellen Princip, herauskommt, somit auch die Eigenschaften
dieses iibernatiirlichen Princips teilt. Lassen wir dagegen diesen
Akt nur aus den natiirlichen Principien des Menschen hervor-
gehen, so wird es ein natiirlicher Akt, ein actus imperfectus
im Sinne des Dr. Kranich, sein und bleiben. Gott erhebt,
verstirkt und vervollkommnet diesen Akt dann nicht, er macht
aus ihm keincswegs dann erst einen actus perfectus, completus
et adaequatus. Dazu hat er keine gehorsame Potenz, weil darin,
wie S. Thomas sagt, ein Widerspruch enthalten ist.

Es erweist sich demnach als ein Ding der Unméiglichkeit,
dals die potentia obedientialis des Menschen ihrem Wesen
nach in diesem actus imperfectus elicitus des Verstandes und
Willens bestehe. Diese Theorie hat iibrigens mit der potentia
obedientialis gar nichts zu thun. Gott erhebt den Akt, also
hat dieser Akt eine potentia obedientialis. Dieser Akt ist
von der Gnade informiert; folglich hat er eine potentia
obedientialis. Was ist aber diese potentia obedientialis im
Akte? Etwa abermals ein Akt? Danu hitten wir einen Akt
in dem andern. Oder ist es eine positive, reale, natiirliche
Potenz? Dann wire diese genannte Potenz in einem Akte. Das
sind nun lauter Widerspriiche. Somit sagt uns die Theorie des
Autors, falls sie richtig ist, hochstens, was das Substrat fiir
die Ubernatur, kein Wort dagegen, was die potentia obe-
dientialis dieses Substrates ist. Dals das Substrat etwas
Positives, Reales, Natiirliches bilde, bedarf keines Beweises, denn
die Ubernatur wird keineswegs in dem Nichts aufgenommen.
Allein damit ist nicht erklidrt, was die potentia obedientialis
dieses Positiven, Realen, Natiirlichen sei. Die ganze Frage wird
einfach gar nicht verstanden.



Die gehorsame Potenz besteht nicht in der sog. akt. Potenz. 469

VIII. Die gehorsame Potenz besteht nicht in der Potentia
in actu, oder in der sogenannten aktiven Potenz.

Unter der Potenz in actu verstehen wir die natiirlichen
Fihigkeiten, also Qualitdten, in jenem Zustande, aus welchem
unmittelbar die Thitigkeit erfolgt. Die Thitigkeit der Kreaturen
ist etwas vom Agens lleraustretendes und stets mit einer Be-
wegung verbunden. Actio secundum quod est praedicamentum
dicit aliquid fluens ab agente, et cum motu. S. Thom. L. Sent.
d. 8. q. 4 a. 3. ad 3. — Actio alicujus, etiamsi sit ejus ut
instrumenti, oportet ut ab ejus potentia egrediatur. Quaest.
disp. de potentia. q. 4. a. 3. Nun kaon aber eine Thitigkeit
nicht so ohne weiters aus der Potenz hervorgehen, denn die
Fihigkeiten der Kreaturen sind von Natur aus reine Potenzen,
somit unbestimmt. Aus einem unbestimmten Agens aber tritt
keine Thitigkeit heraus. Diese reine Potenz mufs vielmehr
vorerst durch eine Form bestimmt werden. Opus determinatum
non progreditur nisi a determinato agente. Kt inde est, quod
illud quod est tantum in potentia, non agit, quia se habet in-
determinate ad multa. Sed forma, quae est determinans poten-
tiam materiae principium actionis dicitur. 8. Thom. I. Sent.
d. 45. q. 1. a. 3. Die Fahigkeiten der Geschdpfe nennen wir,
sobald sie diese voriibergehende Form besitzen, Potenzen
in actu. Befindet sich ein Geschopf in diesem Zustande, so
sagen wir von ihm, es sei ein Agens in actu. Die Thatigkeit
selber ist nicht sachlich eins und dasselbe mit dieser potentia
in actn, weil sie ja aus dieser Potenz herausfliefst, wie der
englische Lehrer frilher bemerkt hat; aber sie folgt unmittelbar
auf diesen Zustand der Potenz und ist nicht der Zeit, sondern
nur der Natur nach spéater als die Potenz in diesem Zustande.
Auch wird die Potenz nicht durch die Thatigkeit, sondern,
wie wir gehort haben, durch eine Form in diesen Zustand ver-
setzt oder potentia in actu. Die Potenz mufs der Natur
nach frither durch etwas bestimmt werden, damit aus ihr
eine bestimmte Thatigkeit heraustrete, denn eine unbe-
stimmte Thitigkeit gibt es iiberhaupt nicht.



470 Die potentia obedientialis der Kreaturen.

Nun fragt es sich, ob wir uns die Potenzen der Kreaturen
in diesem Zustande denken miissen, um von ibnen behaupten zu
konnen, sie seien die gehorsame Potenz fiir die Giiter der
Ubernatur.  Mit andern Worten: besteht die potentia obedien-
tialis der Kreaturen in deren Potenzen in actu? Miissen diese
Potenzen wenigstens der Natur na ch frither durch eine Form
in actu versetzt werden, eine Form erhalten, damit sie empfang-
lich sind fir die Giiter der Ubernatur? Besteht die genannte
Empfianglichkeit ihrem Wesen nach in diesem Zustande?

Wir miissen diese Frage unbedingt verneinen. Aus der
Potenz in actu geht unmittelbar, und nur der Natur nach spiter,
die Thatigkeit selber hervor. Die Potenz ist somit in diesem
Zustande gebend, mitteilend, hervorbringend, nicht aber
empfangend und aufnehmend. Die Thétigkeit bildet ja eine
Wirkung der aktiven Potenz oder der potentia in actu.
Darum horen wir den hl. Thomas bestindig sagen, ein jedes
Ding sei insofern thatig, als es sich in actu befindet. Ebenso
besteht nach der Lehre des Doctor Angelicus die Thatigkeit in
nichts anderem als darin, dals ein Wesen sich selber oder seine
Ahnlichkeit einem andern mitteilt. Noch genauer bestimmt der
englische Lehrer die Thatigkeit, wenn er sagt, dieselbe bestehe
darin, dals ein Ding dem andern dasjenige mitteilt, wodurch
es selber in actu ist. Natura cujuslibet actus est, quod seipsum
communicet quantum possibile est. Unde unumquodque agens
agit secundum quod in actu est. Agere vero nihil aliud est
quam communicare illud, per quod agens est actu. S. Thom.
Quaest. disp. de potentia. q. 2. a. 1. In actu aber befindet sich
ein jedes Ding, wie wir frither gehort haben, durch eine Form.
Daraus ist klar, dals die potentia in actu gibt, nicht aber
empfingt. Allein im Wesen der potentia obedientialis liegt
das Nehmen, das Empfangen, nicht das Geben. Eben
darum heilst sie Empfinglichkeit, Fihigkeit, die Giiter der
Ubernatur aufzunehmen. In der Potenz in actu oder in der
aktiven Potenz, wie man in ganz und gar unrichtiger Weise
jetzt zu sagen beliebt, kann somit das Wesen der gehorsamen
Potenz nicht gesucht werden. Denn unmdglich kann ein und



Die gehorsame Potenz besteht nicht in der sog. akt. Potenz. 471

dasselbe zugleich empfangen und geben, aufnehmen und
mitteilen. Es muls unbedingt zuerst empfangen und auf-
nehmen, dann vermag es auch das, was es selber besitzt, andern
mitzuteilen. Liegt doch schon darin ein heller Widerspruch,
dafs man die Potenz in actu, im Sinne der Verteidiger der
aktiven gehorsamen Potenz, diese gehorsame Potenz eine
aktive Empfanglichkeit nennt. Der Begriff ,aktiv hebt
den Begriff ,empfinglich” regelrecht auf. Denn die Empfing-
lichkeit bedeutet nichts anderes als die Fihigkeit, von einem
andern etwas zu erhalten und in sich aufzunehmen. Sie schlielst
somit ihrem innersten Wesen nach ein Leiden, ein Passivsein
in sich. Das gerade Gegenteil trifft bei der aktiven Potenz
zu. Diese besagt die Fihigkeit, etwas anderes thatsichlich
hervorzubringen, diese bedeutet jenen vollkommenen Zustand
der Kreatur, aus welchem unfehlbar eine Wirkung, die Thi-
tigkeit hervorgeht. Darum liegt in ihrem Begriffe ein Thun,
die Aktivitat, ,

Daraus folgt mit aller Bestimmtheit, dafls das eigentliche
Wesen der gehorsamen Potenz nicht in der Potenz in actu,
in der sogenannten aktiven Potenz bestehen kann.

Welche Griinde werden denn beigebracht, als Beweise fiir
die aktive potentia obedientialis? Man sagt, wo geistige
Faktoren in so nahe Beziehung zu einander treten, wie dies bei
der Einwirkung Gottes auf den menschlichen Geist ohne Zweifel
geschehen muls, da lafst sich nur ein geistiges, lebensvolles,
energisches Wirken auf beiden Seiten erwarten. (Dr. Kranich:
a. a. O. 8. 12)) Aber zugleich ist festzuhalten, dals diese
Empfinglichkeit in Hinsicht auf die hochste Angemessenheit
jenes iibernatiirlichen Gutes mit der Natur des Ebenbildes
Gottes oder dessen Naturgemillsheit keine kalte Gleichgiltigkeit
ist, sondern der Gnade ein lebendiges Verlangen entgegen-
bringt, worin sie selbst als eine lebendige Empfianglichkeit
erscheint, und vermoge deren die Aufnahme der Gnade zu
einem sehnsiichtigen Eintrinken oder Einsaugen eines den
tiefsten 'Bediirfnissen der Natur entsprechenden himmlischen
Balsams wird. (Scheeben, Dogmatik. II. S. 407.)



472 Die potentia obedientialis der Kreaturen.

Die Sache hort sich in der That sehr schon an, wenn sie
nur auch der Wahrheit entsprache. Wenn von der potentia
obedientialis der Kreaturen die Rede ist, so sollie man doch
vor allem eine Regel aufstellen, die fur gewohnliche Falle
ihre Geltung wahrt. Alle Geschopfe sind im Besitze der ge-
horsamen Potenz. Nun palst aber die soeben vernommene,
ergreifende Schilderung der aktiven Potenz, als der potentia
obedientialis, auf die leblosen Kreaturen schon gar nicht. Von
den Lebewesen miissen dann wiederum die unverniinftigen
Geschipfe ausgenommen werden, denn diese haben sicher kein
lebendiges Verlangen nach dem, was Gott ihnen iiber ihre
Natur hinaus mitzuteilen fiir gut findet. Weiter kommen wir
dann zu dem Menschen. Den Kindern vor dem Gebrauche der
Vernunft fehlt dieses lebendige Verlangen ebenfalls ganz
und gar. Daran reiht sich die grolse Zahl der plotzlich Be-
kehrten, die frither nichts weniger als an Gott gedacht, oder
irgendwie nach ihm verlangt haben, aber im Momente umgeéndert
worden sind. Fragen wir einen Menschen dieser Art, wie er
denn zu seiner Bekehrung gelangt sei, so wird er uns der
Wahrheit gemils antworten, das wisse er selber nicht. Von
einem lebendigen Verlangen, von einer lebendigen
Empfanglichkeit im Augenblicke vor seiner Sinnesianderung ist
ihm absolut nichts bekannt. Wie kann aber ein Mensch ein
lebendiges Verlangen in sich haben, ohne es zu wissen? Wie
kann hier von einer gegenseitigen Thitigkeit die Rede sein?

Das Princip, dals die gehorsame Potenz der Kreaturen
ihrem Wesen nach nichts anderes sei als die Potenz in actu,
filschlich ak tive Potenz genannt, erleidet demnach so viele
Ausnahmen, dafs von ihm selbst kaum mehr etwas iibrig bleibt.
Diese Thatsache vertragt sich aber schlechterdings nicht mit
dem Wesen eines Dinges. Besitzen demnach alle Geschopte
die potentia obedientialis, und sind die allerwenigsten in dem
Augenblicke, wo Gott in besonderer Weise aut sie einwirkt,
selber théatig, so ist die gehorsame Potenz derselben ent-
schieden nicht eine aktive Potenz, oder die Potenz in actu.
Diese Theorie bildet einen in der Studierstube sorgsam aus-



Die gehorsame Potenz besteht nicht in der sog akt, Potenz. 473

gearbeiteten und aufgefiihrten Gnadenbau, den aber sofort die
Thatsachen der Wirklichkeit wiederum zum Einsturze bringen.
Schon die Gnade allein bewirkt diesen Zusammenbruch.

Weiter heilst es an der frilher genannten Stelle, vermoge
der lebendigen Empfanglichkeit werde die Aufnahme der Gnade
zu einem sehnsiichtigen Eintrinken oder Einsaugen eines
himmlischen Balsams. Dieses Eintrinken oder Kinsaugen bildet
im Sinne der Verteidiger einer potentia obedientialis activa
offenbar eine Thitigkeit. KEs ist ja auch von einem leben-
digen Verlangen die Rede. Nun, wer das Aufnehmen
eine Thiatigkeit nennt, der treibt einfach mit den Begriffen
einen argen Milsbrauch. Am wenigsten aber hat ein solcher
Autor das Recht, sich auf den hl. Thomas, oder auf die Scho-
lastik zu berufen. Der englische Lehrer sowohl, wie die gesamte
Scholastik war in den Begriffen iiberaus klar und bestimmt.
Nach ihrer Ansicht bildet das Aufnehmen den geraden Gegen-
satz zu der Thatigkeit. Wére thitigsein in Wahrheit soviel
als aufnehmen, dann lige in der That gar kein Grund vor, von
Gott jede Aufnahme irgendwelcher Art zu bestreiten. Denn die
allseitige Thiitigkeit kann Gott nicht abgesprochen werden.
Aufoehmen heifst, wie schon so oft gesagt wurde, etwas von
einem andern empfangen, thétigsein dagegen besagt, etwas
einem andern mitteilen. Nach den gewdshnlichen, von allen
Menschen anerkannten Begriffen sind aber empfangen und geben
zwel grundverschiedene Dinge. Wir werden alsbald sehen,
dafs die Seele bei der Aufnahme der Gnade im Sinne einer
aktiven Potenz gar nicht thitig sein kann.

Wozu sollte auch die Thitigkeit der Kreatur bei der
Aufpahme der Gnade dienen? Ist das Geschopf durch diese
Thitigkeit vielleicht me hr in der gehorsamen Potenz als .ohne
dieselbe? Diese Thitigkeit liegt ja doch durchaus im Bereiche
des Natirlichen, wie von den Verteidigern der aktiven
Potenz offen zugegeben wird, wihrend die Gnade der Uber-
natur angehort. Das Natiirliche aber, welcher Art es immer
sei, bildet niemals eine entsprechende, auch nicht eine ,)in-
addquate®, ,unvollkommene*, ,inkomplete Disposition fiir die



474 Die potentia obedientialis der Kreaturen.

Giiter der Ubernatur, Folglich kann iman auch nicht sagen,
der Mensch sei mit dieser Thitigkeit mehr disponiert, als ohne
dieselbe. Somit hat das verniinftige Geschopf im Zustande der
Thiatigkeit auch nicht mehr gehorsame Potenz, als wenn es
unthiatig ist. Die Ansicht des Dr. Kranich, a. a. 0. 8. 70,
dafs nach dem hl. Thomas in der Setzung des actus incomplefus
et imperfectus der potentia obedientialis eine Vorbereitung auf
den Empfang der Gnade in einem gewissen, beschriankten
Sinne liege, ist, wie gewohnlich die Lehre des englischen
Meisters bei diesem Autor, grundfalsch. Eine negative
Vorbereitung ist eben keine positive, bildet nicht etwas
Reales. Merkwiirdigerweise gesteht der Autor selber, diese
negative Vorbereitung sei im Sinne des hl. Thomas blofs eine
y,gewisse Angemessenheit. Wenn man uns nur einmal klar
und bestimmt sagen wollte, was denn diese ,gewisse Ange-
messenheit”, von der man fortwihrend spricht, eigentlich ist.
Wenn Dr. Kranich erklart, a. a. O. S. 72, das Verhiltnis des
actus imperfectus zum actus perfectus werde richtig angegeben,
wenn man sagte, die iibernatiirliche Erhebung geschehe mediante
libero arbitrio, so untergribt er sein eigenes Gebdude. Denn
unter liberum arbitrium kann man weder einen Akt, noch eine
Potenz in actu verstehen, sondern einfach die Fahigkeit,
die Potenz. Diese Potenz aber, der Verstand und Wille, ist
nach der ausdriicklichen Lehre des hl. Thomas eine passive
Potenz, d. h. sie ist nicht unausgesetzt in Thatigkeit, also
nicht fortwahrend potentia in actu. Warum sollte nun diese
Potenz gerade im Augenblicke der iibernatiirlichen Erhebung sich
in actu befinden? Wegen der ,gewissen Angemessenheit®,
sagt man. Aber diese , Angemessenheit bildet keine Dispo-
sition, wie Dr. Kranich, a. a. O. S. 92, gegen Kuhn mit
Recht bemerkt. Wie es sich mit der ,gewissen Angemessen-
heit“ des actus imperfectus, also der natiirlichen Thiatigkeit,
und damit der potentia in actu oder der aktiven Potenz in
der That verhalte, sagt uns Dr. Kranich, nach Scheeben, selber
am deutlichsten. ,,Gott braucht die EKinwilligung der Kreatur
zum KEintritte in den Gnadenstand nicht abzuwarten; es ist



Die gehorsame Potenz besteht nicht in der sog. akt. Potenz. 47D

vielmehr ,angemessen’, dals er denselben seinerseits ,octroyiere*
(a. a. 0. 8. 73). Also das eine Mal ist s ,angemessen®, dals
der Mensch noch eine ho here, als die natiirliche Gottes-
erkenntnis anstrebe, dals er Gott selber zu schauen verlange,
somit einen actus intellectivus und appetitus intellectivus setze,
damit er in den Gnadenstand erhoben werde; daun ist es
wiederum ,vielmehr angemessen®, dals Gott diese beiden Akte
gar nicht abwarte, sondern den Gnadenstand einfach octroyiere!
Jetzt wissen wir erst recht nicht, was eigentlich ,jangemessen‘‘
ist. Ist letzteres richtig, danun brauchen wir die aktive Poteng,
als potentia obedientialis, entschieden nicht. Und so ist es in
der That. Diese aktive Potenz ist sogar der Gnade gegen-
iiber unmaoglich.

Wollen wir iiberhaupt von einer ,,gewissen Angemessenheit“
sprechen, so kann sich dies nur auf die Weisheit und Giite
Gottes beziehen. Allein, dann hat das mit der potentia obe-
dientialis nicht das mindeste zu thun. Darum hat der Mensch
nicht mehr gehorsame Potenz, wenn er thitig, als wenn er
unthitig ist. Folglich ist die potentia obedientialis auch nicht
die aktive Potenz oder die Potenz in actu.

Diese Thatsache wird auch noch anderweitig bestitigt. Die
gehorsame Potenz muls dort sein, wo der entsprechende Akt
ist, deon sie nimmt diesen Akt in sich auf. - Lige also das
Wesen der potentia obedientialis in dem Akte des Verstandes
und Willens, oder auch in dem Verstande und Willen in actu,
so miifste die Gnade, die sich wie der Akt verhilt, in dem
Akte, beziehungsweise in der Potenz in actu aufgenommen
werden. Dies trifft aber durchaus nicht zu. Denn der heil.
Thomas lehrt ausdriicklich, dals die Gnade im Wesen der
Seele aufgenommen werde. Das Wesen der Seele aber bildet
weder einen Akt, eine Thatigkeit, noch ist es eine Potenz in
actu oder eine aktive Potenz, Die Theorie, dals die gehor-
same Potenz eine aktive Potenz sei, vertrigt sich demnach
durchaus nicht mit der Doktrin des englischen Lehrers. Wollte
man annehmen, das Wesen der Seele wire unmittelbar bei
der Aufnahme der Gnade thitig, so widerspriche man damit



476 Die potentia obedientialis der Kreaturen.

abermals der Lehre des hl. Thomas. Denn der englische Lehrer
bestreitet auf das entschiedenste, dafs die Wesenheit irgend-
einer Kreatur unmittelbar thitig sein konne. Unde relin-
quitur quod gratia, sicut est prius virtute, ita habeat subjectum
prius potentiis animae, ita scilicet, quod sit in essentia animae.
Sicut enim per potentiam intellectivam homo participat cogni-
tionem divinam per virtutem fidei, et secundum potentiam volun-
tatis amorem divinum per virtutem charitatis; ita etiam per
naturam animae participat secundum quandam similitudinem
naturam divinam per quandam regenerationem sive recreationem.
S. Thom. Summ. theol. 1. 2. q. 110. a. 4. — Operatio aniniae
non est in genere substantiae, sed in solo Deo operatio est ejus
substantia. Unde Dei potentia, quae est operationis principium,
est ipsa Dei essentia; quod non potest esse verum, neque in
anima, neque in aliqua creatura, ut supra etiam de angelo
dictum est. Summ. theol. 1. p. q. 77. a. 1.

Wird nun bei der Aufnahme der Ubernatur durch den
Menschen ein gegenseitiges lebendiges Wirken gefordert,
und mufs die gehorsame Potenz aus dem Grunde eine aktive
Potenz sein, um bei der Aufnahme der Gnade ihre Thitigkeit
zu entfalten, um die Gnade einzusaugen oder einzutrinken:
so bleibt in Wahrheit nichts anderes iibrig, als der Wesenheit
der Seele selbst unmittelbar eine Thitigkeit zuzuschreiben.
Wie dann diese Worte Scheebens in ,,echt thomistischem Geiste‘
gesprochen sein sollen, begreift freilich nur derjenige, der von der
wirklichen Lehre des hl. Thomas nicht die geringste Ahnung hat.
Der englische Meister sagt vielmehr, die Gnade werde unmit-
telbar in dem Wesen der Seele aufgenommen. Dann mufs
aber diese Seele offenbar eine potentia obedientialis un-
mittelbar in ihrer Wesenheit haben, andernfalls konnte
diese Wesenheit die Gnade nicht in sich aufnehmen. Was ist
nun diese gehorsame Potenz unmittelbar in der Wesen-
heit der Seele? Ist es eine ak tive Potenz? Allein der
hl. Thomas kennt nur zwei Potenzen, die unmittelbar dem
Wesen der Seele angehoren: den Verstand und den Willen.
Aber im Verstande und Willen findet die Gnade nicht ihre



Die gehorsame Potenz besteht nicht in der sog. akt. Potenz. 477

Aufnahme, sondern in der Wesenheit der Seele. Wir fragen
darum abermals: was ist die potentia obedientialis im
Wesen der Seele? Bildet weder der Verstand noch der Wille
diese gehorsame Potenz — und mehr als diese zwei Potenzen,
die unmittelbar der Seele angehoren, kennt der englische
Lehrer nicht —, so ist der Beweis, dals die gehorsame Potenz,
wenigstens fir die Gnade, keineswegs eine aktive Potenz
sei, vollgiiltig erbracht. Fiigen wir dem noch bei, dals weder
die Seele noch irgendeine andere Kreatur je unmittelbar
durch ihre Wesenheit eine Thitigkeit ausiiben, so ist das
Eintrinken oder Einsaugen der Gnade durch die Seele als
Thitigkeit von selber gerichtet. Der (Gnadenbau ist somit in
der Studierstube nicht einmal spekulativ griindlich ausgearbeitet
worden, ganz abgesehen davon, dals er an allen Ecken und
Enden aus den Fugen geht, sobald die Thatsachen des Lebens
ihn auf seine Festigkeit priifen.

e



	Die Potentia Obedientialis der Kreaturen [Fortsetzung]

