
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 8 (1894)

Artikel: Die Potentia Obedientialis der Kreaturen [Fortsetzung]

Autor: Feldner, F. Gundisalv

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761932

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761932
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die gehorsame Potenz besteht nicht in einer Tliätigkeit. 459

nachdem diese sich selbst zur Sklavin gemacht, und welche
sie befähigen kann, mitzuwirken zu ihrer Vollendung: dies

ist die Macht der zweiten Person in der Gottheit, die da Mensch

geworden ist, um zuerst dem einzelnen Menschen, trotz der

Untauglichkeit seiner menschlichen Natur, den Zugang zu seiner
letzten Vollendung in der Anschauung Gottes zu eröffnen und
vermittels dieser Vollendung auch seiner irdischen Natur die

Herrlichkeit zu bringen. Die Kraf't der gottmenschlichen Person

ist an die Stelle der früheren Unschuld oder Urgerechtigkeit
getreten und dringt noch tiefer in die Natur selber ein wie

jene; denn an ihr ist es, bevor sie vollendet, noch zu heilen.
An die Stelle der Gesundheit der Natur ist die frei persönliche
Liebe in Christo getreten, die, weil ausfliefsend von der alles

in sich fassenden Liebe des allgewaltigen Wortes, nun auch

geeignet ist, das Ganze und die ihm zukömmliche Ordnung
wiederherzustellen.

—

DIE POTENTIA OBEDIENTIALIS DER
KREATUREN.

VON FR. GUNDISALV FELDNER,
Mag. S. Tbeol. Oril. Praed.

VII. Hie gehorsame Potenz besteht nicht in einer
Thätigkeit.

Da die verschiedenen, vorhin genannten Theorieen über die

gehorsame Potenz unmöglich alle auf Richtigkeit Anspruch
haben können, so müssen wir zu der Untersuchung schreiten,
welche von allen diesen Ansichten der Wahrheit entspricht.
Die Behauptung, die gehorsame Potenz, die Empfänglichkeit für
die Güter der übernatürlichen Ordnung, bestehe in dem natürlichen

Akte, nämlich in dem actus intellectivus elicitus, ist so

unphilosophisch als nur möglich. Ebenso widersinnig ist es,

eine derartige Anschauung dem hl. Thomas auf Rechnung zu
schreiben.



460 Die potentia obedientialis der Kreaturen.

Und in der That! Wie sucht man die Sache zu erklären?
In dem Augenblicke, wo der übernatürliche Einflufs oder die

Gnadenwirkung den Geist des Mensehen zum erstenmale
berührt — wenigstens bei den Erwachsenen —, wird der actus

imperfectus nicht aufgehoben, nicht unterdrückt, sondern erhoben,

verstärkt, vervollkommnet; der actus imperfectus wird zum
actus perfectus, completus, adaequatus. (Dr. Kranich: a. a. 0.
S. 67. 70.)

Diese Auffassung nun müssen wir als eine durchaus

unphilosophische bezeichnen. Denn der übernatürliche Einflufs, die

Gnadenwirkung, verhält sich wie der Akt, und der actus imperfectus,

der actus intellectivus elieitus, wie die Potenz. Der

Grundsatz, dafs das Aufzunehmende in dem Verhältnisse eines

Aktes, das Aufnehmende hingegen in dem Verhältnisse einer
Potenz stehe, ist ohne allen Zweifel richtig. Seine Wahrheit
mufs in unserm Falle umsomehr zugegeben werden, als der

vorhingenannte actus imperfectus ausdrücklich als potentia
obedientialis betrachtet wird. Dieser Akt selber, der folglich

als natürlicher Akt schon besteht, wird unmittelbar
erhoben, verstärkt, vervollkommnet; aus diesem bereits
vorhandenen, unvollkommenen Akt wird ein vollkommener. Allein
dies ist ein Ding der Unmöglichkeit. Diese Theorie stimmt im
Grunde genommen genau überein mit einer Ansicht des Magisters
der Sentenzen in einer speciellen Frage. Vernehmen wir hierüber

den hl. Thomas. „Einige Autoren vertraten die Anschauung,
die Liebe in uns, womit wir Gott und den Ebenmenschen lieben,
wäre nichts anderes als der hl. Geist, wie aus dem Meister der
Sentenzen lib. I. d. 17 zu ersehen ist." Um diese Ansicht
genau zu verstehen, mufs beachtet werden, dafs der Akt der Liebe,
womit wir Gott und den Menschen lieben, nach dem Magister
in uns etwas Geschaffenes ausmacht, gleichwie es die Akte der

übrigen Tugenden sind. Allein der Magister fand den Unterschied

zwischen dem Akte der Liebe und den der andern

Tugenden darin, dafs der hl. Geist die Seele zu den Akten der

andern Tugenden mittelst gewisser Habitus bewegt, die wir
Tugenden nennen, während die Seele zu dem Akte der Liebe



Die gehorsame Potenz besteht nicht in einer Thätigkeit. 461

unmittelbar durch sich selber, ohne Habitus bewegt wird.
Nicht der hl. Geist selber bildet diesen Akt der Liebe in uns;
eine derartige Annahme wäre lächerlich. Aber der hl. Geist

bewegt den Willen durch sich selber, nicht durch einen Habitus.
Gott bringt also diesen Akt in uns nicht vermittelst eines

Habitus hervor. (Quaest. disp. de Charit, a. 1.)

Was sagt nun der englische Lehrer zu dieser Ansicht des

Meisters der Sentenzen? Die Lehre des Magisters ist unmöglich

haltbar. Ein Akt, der alle und jede Fähigkeit der Natur
des Menschen übersteigt, ist nur dann für den Menschen ein

freigewollter, wenn der menschlichen Natur etwas Innerliches,

das den Willen vervollkommnet, beigefügt wird. Der

Akt muf8 von dem in dieser Art vervollkommneten i n n e r n

P r i n c i p ausgehen. Geht demnach der Akt der Liebe im
Menschen nicht aus einem innern, zu der natürlichen Potenz

hinzugefügten Habitus, sondern ausschliefslich aus der

Bewegung des hl. Geistes hervor, so folgt ein zweifaches, nämlich:
dafs entweder der Akt der Liebe kein freiwilliger ist, eine

Behauptung, die einen Widerspruch enthält, indem lieben soviel
bedeutet als wollen; oder es folgt, dafs dieser Akt die Fähigkeit
der Natur nicht überragt, eine Lehre, die häretisch ist. Nun
aber ist der Akt der Liebe ein freigewollter. Überdies ist
er ein verdienstlicher, was nur sein kann, wenn er nicht
ausschliefslich von einem äufserlich bewegenden Princip, sondern

von einer innern Form herstammt. Das Agens mufs gemäfs
seiner innern Form diesen Akt setzen, somit einen Habitus
in sich besitzen, der das formelle Princip dieses Aktes bildet.
Das Übernatürliche kommt demnach nicht von aufsen, sondern

von innen zu dem Akte hinzu.

Wenden wir nun das soeben Gesagte auf unsern Gegenstand

an. Bildet der actus elicitus des Verstandes und Willens
die potentia obediential^ für die Güter der Übernatur, so mufs

dieser Akt selber unmittelbar von der Gnade berührt,
erhoben, vervollkommnet werden. Die Potenz mufs offenbar dort
sein, wo sich der ihr entsprechende Akt befindet, weil sie den

Akt in sich aufnimmt. Nun bestreitet der englische Lehrer



462 Die potentia obediential^ der Kreaturen.

ganz entschieden, dafs es einen übernatürlichen Akt geben

könne, der nicht von einem innern, formellen, übernatürlichen

Priucip ausgehe. Nie und nimmer kann ein natürlicher
Akt unmittelbar in sich selber erhoben, verklärt,
vervollkommnet, aus einem actus imperfectus ein actus perfectus, com-

pletus, adaequatus werden, ohne dafs er aufhörte entweder ein

freigewollter, oder ein übernatürlicher zu sein. Wir
bestreiten also in keiner Weise die Möglichkeit, dafs Gott einen

natürlichen Akt des Verstandes und Willens erheben,
verstärken, vervollkommnen, aus diesem actus
imperfectus, incompletus und inadaequatus einen actus perfectus,
completus et adaequatus machen könne. Die innere
Möglichkeit ist ja ohne Zweifel vorhanden. Der Akt selber besitzt
eine potentia obedientialis. Was der Mensch zustande bringt,
das vermag sicher auch Gott selber. Nun aber kann der Mensch
einen Akt setzen, der physisch der Natur angehört und doch

übernatürlicher Ordnung ist. Allein dem Menschen gelingt
dies nur dann, wenn er neben den natürlichen Fähigkeiten
noch eine übernatürliche Form in sich hat, die das innere
formelle Princip des Aktes bildet, insofern derselbe der
übernatürlichen Ordnung angehört. Dies alles liegt nun auch in

der Macht Gottes. Gott kann aber noch mehr thun. Er könnte
einen übernatürlichen Akt bewirken, der nicht aus einer

innern Form, als dem Princip des Aktes, hervorgeht. Der
Allmacht Gottes würde das nicht schwer fallen, und ein innerer

Widerspruch ist an und für sich nicht vorhanden. Allein ein

innerer Widerspruch würde sich sofort einstellen, wollte jemand

behaupten, der also hervorgebrachte Akt wäre ein Akt des

Menschen, d. h. ein vom Menschen selbst gewollter,
und zugleich ein übernatürlicher. Sicut enim naturales

actiones et motus a quodam principio intrinseco procedunt, quod
est natura; ita et actiones voluntariae oportet quod a principio
intrinseco procédant. Nam sicut inclinatio naturalis in rebus

naturalibus appetitus naturalis nominatur, ita in rationalibus
inclinatio apprehensionem intellectus sequens, actus voluntatis est.

Possibile autem est quod res naturalis ab aliquo exteriori agente



Die gehorsame Potenz besteht nicht in einer Thätigkeit. 463

ad aliquid moveatur non a principio intrinseco, puta cum lapis
projicitur sursum. Sed quod talis motus vel actio non a principio
intrinseco procedens, naturalis sit, hoc omnino est impossibile,
quia in se contradictionem implicat. Unde, cum contradictoria
esse simul non subsit divinae potentiae, nec hoc a Deo fieri
potest, ut motus lapidis sursum, qui non est a principio intrinseco,

sit ei naturalis. Potest quidem lapidi dare virtutem, ex qua
sicut ex principio extrinseco sursum naturaliter moveatur, non

autern ut motus iste sit ei naturalis, nisi ei aliqua natura detur.
Et similiter hoc non potest divinitus fieri, ut aliquis motus

hominis, vel interior, vel exterior qui sit a principio extrinseco,
sit voluntarius Actus igitur qui excedit totam facultatem
naturae humanae non potest esse homini voluntarius, nisi

superaddatur naturae humanae aliquid intrinsecum voluntatem

perficiens. S. Th. de Charit, a. 1.

Soll demnach der natürliche Akt wirklich in der
angegebenen Weise vervollkommnet, erhoben und verstärkt werden,
und zugleich noch ein freiwilliger sein und bleiben, so

mufs er aus der Gnade, also aus einem übernatürlichen
mitgeteilten Habitus, als seinem innern formellen Princip hervorgehen.

Allein dann ist nicht dieser Akt die potentia obedientialis

für die Güter der Übernatur, sondern dasjenige, in welchem sich

die Gnade oder der übernatürliche Habitus befindet. Die Potenz

mufs dort sein, wo der Habitus ist. Dieser aber ruht nicht im

Akte, sondern in der Potenz, in dem Vermögen. Der Akt
ist deshalb ein vollkommener, kompleter, adäquater, weil das

innere formelle Princip, die Gnade oder Tugend, der
übernatürlichen Ordnung angehört. Der Akt selber wird somit

in keiner Weise von aufsen unmittelbar erhoben, verstärkt
und ver7ollkommnet. Es ist ganz und gar unrichtig, dafs aus
ihm, als dem actus imperfectus, je ein actus perfectus, complétas,

adaequatus werde. Entweder ist das innere formelle Princip
des Aktes ein natürliches, und dann bleibt auch der daraus

hervorkommende Akt ein natürlicher, wird er durchaus kein

übernatürlicher; oder das genannte Princip ist ein übernatürliches,

und dann gehört der Akt eben auf Grund dieses Princips,



464 Die potentia obediential« der Kreaturen.

welches dem Akte selber eine übernatürliche Form mitteilt,
gleichfalls der Übernatur bereits an. Folglich wird nicht der

Akt selber in sich von aufsen her von der Gnade
vervollkommnet, zu einem adäquaten gemacht. Daraus ergibt sich

aber dann die reine Unmöglichkeit, dafs dieser natürliche Akt
in der von Dr. Kranich angegebenen Weise die potentia
o b e d i e n t i a 1 i s für die Güter der Übernatur bilden könne.

Vielmehr wird dasjenige die potentia obediential« sein müssen,

was in der Wirklichkeit erhoben, verstärkt und vervollkommnet
wird. Dies aber trifft bei der Natur und den Fähigkeiten
oder Potenzen zu. Darum fordert der englische Lehrer zu
dem Zwecke, dafs der Akt ein übernatürlicher und zugleich
noch freier sei, einen habitus naturae humanae superadditus.
Der Akt selber wird ein übernatürlicher durch die vom innern,
übernatürlichen Princip mitgeteilte Form. Omne agens agit
sibi simile.

Es ist richtig, dafs nicht jeder Akt aus einem habitus, als

seinem innern formellen Princip, heraustritt. Die sogenannte
aktuelle Gnade kann den Menschen auch im Zustande der Sünde

zu einem Akte bewegen, der nicht die Gnade als habitus zu

seiner Voraussetzung hat. Allein in diesem Falle wirkt Gott
dadurch bewegend auf den Willen ein, dafs er ihm eine

übernatürliche Form per modum transeuntis oder intentionis
mitteilt. Darin besteht, wie bekannt sein dürfte, überhaupt das

Wesen der Bewegung. Diese vorübergehend mitgeteilte
Form bildet aber auch in diesem Falle das innere formelle
Princip des Aktes in demjenigen, der die gratia h a b i t u a 1 i s

noch nicht besitzt.
Noch aus einem andern Grunde müssen wir die Theorie,

dafs der schon existierende Akt selber in sich erhoben,
verstärkt, vervollkommnet werde, als unrichtig abweisen. Wäre
dieses thatsächlich der Fall, so befände er sich in der Potenz
zu der Gnade, zu den übernatürlichen Gütern. In sich selber

kann ein Akt nur dadurch eine Vervollkommnung erfahren, dafs

er etwas in sich aufnimmt. Dies setzt aber voraus, dafs er
sich im Zustande der Potenz befinde, andernfalls könnte er



Die gehorsame Potenz besteht nicht in einer Thätigkeit. 465

nicht etwas aufnehmen. Allein ein Akt, eine Thätigkeit,
ist gar nicht mehr in der Potenz, um irgend etwas aufzunehmen.
Es liegt im innersten Wesen einer Thätigkeit selber die

letzte Vollkommenheit des Agens auszumachen. Der englische
Lehrer kennt nur zwei Akte als Vollkommenheit der Kreaturen:
die Form und die Thätigkeit. Wohl unterscheidet er von
diesen beiden das Dasein oder die Existenz. Da aber die

Existenz die Wesenheit vollendet, indem sie dieselbe aufser ihre

Ursachen setzt, so gehört sie reduktiv in die Kategorie der

Substanz. Daher spricht S. Thomas meistens nur von zwei

Akten: von der Form, und in diese Kategorie mufs auch das

Dasein eingereiht werden, und von der Thätigkeit. Duplex
est rei perfeetio: prima et secunda. Prima quidem perfectio
est, secundum quod res in sua substantia est perfecta. Quae

quidem perfectio est forma totius, quae ex integritate partium
consurgit. Perfectio autem secunda est finis. Finis autem vel
est operatio, sicut finis citharistae est citharizare; vel est aliquid
ad quod per operationem pervenitur, sicut finis aedificatoris est

domus, quam aedificando facit. S. Thom. Summ, theol. 1. p.

q. 73. a. 1. Vgl. de veritate q. 1. a. 10 ad 3 in contr. —

Duplex est creaturae actus: sc. primus et secundus. Primus
autem est forma, et esse quod forma dat, quorum forma dicitur
primo primus, et esse secundo primus. Secundus autem actus

est operatio. S. Thom. de veritate q. 5. a. 8. obj. 10.

Fun bildet aber der zweite Akt oder die Thätigkeit für
jede Kreatur die letzte Vollendung. Sobald ein Ding thätig
ist, und durch eben diese Thätigkeit wird es vollkommen, in

jeder Weise komplet. Folglich kann nicht die Thätigkeit selber

in sich, noch in der Potenz zu einem andern sein. So wenig
das Dasein noch etwas anderes aufzunehmen in der Lage ist,
ebensowenig kann der zweite Akt, die Thätigkeit, noch etwas
aufnehmen. Beide sind nicht abermals noch in der Potenz.
Darum ist es durchaus nicht richtig, dafs die potentia obedien-
tialis der Kreaturen in der Thätigkeit derselben bestehe, einen

natürlichen Akt bilde. Der englische Lehrer sagt in der früher

angezogenen Stelle gegen den Magister der Sentenzen nicht ohne
Jahrbuch für Philosophie etc. VIII. 30



4(36 Die potentia obedientialis der Kreaturen.

tiefe Begründung, die Natur des Menschen müsse durch einen

mitgeteilten Habitus erhöht und vervollkommnet werden. Der
Akt wird nicht unmittelbar durch Gott, sondern durch die

Gnade, diesen Habitus, also von innen heraus ein

übernatürlicher.

Man wende nicht ein, dafs die Sache bei dem Meister der

Sentenzen, und in unserer Theorie denn doch ganz anders liege.
Dort werde behauptet, dafs der übernatürliche Akt selber
unmittelbar von Gott gewirkt werde. Von einem natürlichen
Akte sei da überhaupt keine Rede. Hier aber werde gelehrt,
dafs der natürliche Akt von dem Menschen selber stamme

und die notwendige Voraussetzung bilde für den übernatürlichen,

indem Gott den natürlichen Akt selber zu einem

übernatürlichen mache, auf den Standpunkt der Übernatur
erhebe. — Dieser Einwand hat keine Geltung, denn es handelt
sich doch im einen, wie im andern Falle darum, nachzuweisen,
auf welche Art ein übernatürlicher Akt zustande komme,
die Übernatur in die Natur eingreife. Wird nun dieses

Verhältnis in der Weise dargestellt, dafs die Übernatur auf dem

natürlichen Akte sich aufbaue, so mufs dargethan werden,
wie dies geschehen könne. Der hl. Thomas nun kennt blofs

einen einzigen Weg, der in dieser Art zum Ziele führt. Und

dieser Weg geht dahin, dafs Gott die Natur durch die Gnade,

und die natürlichen Potenzen durch die eingegossenen

Tugenden erhebt, verstärkt und vervollkommnet, indem

er dem Menschen Hab i tu s oder Formen mitteilt. Die Habitus

bilden dann das innere formelle Princip des Aktes, der

Thätigkeit. Weil dieses Princip ein übernatürliches ist, deshalb

gehört auch der daraus hervorgehende Akt der Übernatur an.

Es ist nun allerdings richtig, da's Gott den Akt selber erheben,
übernatürlich machen könnte. Denn jeder Akt des Menschen

ist etwas Geschaffenes, und jedes Geschöpf besitzt Gott

gegenüber eine potentia obedientialis, gehorcht somit

Gott, seinem Schöpfer. Allein, bemerkt der englische Lehrer

gegen den Meister der Sentenzen, in diesem Falle wäre der

Akt nicht ein freiwilliger mit Bezug auf die Übernatur.



Die gehorsame Potenz besteht nicht in einer Thätigkeit. 4<>7

Geht der Akt nicht von einem innern Princip aus, so ist er
kein freigewollter. In unserm Falle aber käme dieser Akt
mit Rücksicht auf seine Übernatur nicht von einem innern
formellen Princip, von einem übernatürlichen Habitus,
sondern würde unmittelbar von Gott auf den Standpunkt der
Übernatur erhoben. Folglich entbehrte er als ein übernatürlicher

Akt der Eigenschaft eines f r e i g e w o 11 te n Aktes.
Somit besteht die gehorsame Potenz der Kreaturen nicht
in deren Thätigkeit.

Da wirft sich nun von selbst eine Schwierigkeit auf. Fach

der ausdrücklichen Lehre des hl. Thomas besitzt jede Kreatur
die potentia obedientialis. Dieser actus imperfectus aber ist
offenbar etwas Geschaffenes. Folglich mufs auch er eine gehorsame

Potenz haben, wie jede andere Kreatur.
Wir stellen durchaus nicht in Abrede, dafs der genannte

actus imperfectus sich des Besitzes einer potentia obedientialis
erfreue. Was wir ernstlich bestreiten müssen, das ist die Art
und Weise, wie man diesem Akte eine gehorsame Potenz
zuschreiben will. Es wurde bereits früher hervorgehoben, dafs

Gott den Akt selber erheben, verstärken, vervollkommnen
könnte. Damit ist offen zugegeben, dafs sich in diesem Akte
ebenfalls eine potentia obedientialis vorfindet. Dieser Akt
gehorcht Gott ebenso gut, wie irgend ein anderes Geschöpf.
Dazu kommt auch noch ein anderer Umstand, der das

Vorhandensein der gehorsamen Potenz auf das zutreffendste beweist.
Der natürliche, physische Akt, welcher aus den Potenzen, aus
dem Verstände und Willen, und zugleich aus der mitgeteilten
übernatürlichen Form hervorgeht, ist selber ein übernatürlicher.

Um dies sein zu können, mufs er ohne allen Zweifel
eine potentia obedientialis haben. Denn die Übernatur knüpft
an die gehorsame Potenz an, wird von dieser innerlich
aufgenommen. Dafs somit der Verstands- und Willensakt
des Menschen gleichfalls eine potentia obedientialis habe, steht

gar nicht in Frage. Allein, es ist etwas ganz anderes zu sagen,
dieser Akt habe eine gehorsame Potenz; und, er selber bilde
diese Potenz; das innerste Wesen der potentia obedientialis

30*



468 Die potentia obedientialis der Kreaturen.

liege in diesem natürlichen Akte. Ersteres ist vollkommen

richtig, letzteres dagegen ganz und gar falsch. Ebenso gebricht
es der Behauptung, dafs dieser Akt selber unmittelbar erhoben,

verstärkt und vervollkommnet, dafs aus diesem actus imperfectus
unmittelbar ein actus perfectus, d. h. ein übernatürlicher
werde, unbedingt an Wahrheit. Der Übernatur gehört dieser

Akt aus dem Grunde an, weil er aus der Gnade, diesem innern
formellen Princip, herauskommt, somit auch die Eigenschaften
dieses übernatürlichen Principe teilt. Lassen wir dagegen diesen

Akt nur aus den natürlichen Principien des Menschen hervorgehen,

so wird es ein natürlicher Akt, ein actus imperfectus
im Sinne des Dr. Kranich, sein und bleiben. Gott erhebt,
verstärkt und vervollkommnet diesen Akt dann nicht, er macht

aus ihm keineswegs dann erst einen actus perfectus, completus
et adaequatus. Dazu hat er keine gehorsame Potenz, weil darin,
wie S. Thomas sagt, ein Widerspruch enthalten ist.

Es erweist sich demnach als ein Ding der Unmöglichkeit,
dafs die potentia obedientialis des Menschen ihrem Wesen
nach in diesem actus imperfectus elicitus des Verstandes und

Willens bestehe. Diese Theorie hat übrigens mit der potentia
obedientialis gar nichts zu thun. Gott erhebt den Akt, also

hat dieser Akt eine potentia obedientialis. Dieser Akt ist
von der Gnade informiert; folglich hat er eine potentia
obedientialis. Was ist aber diese potentia obedientialis im
Akte? Etwa abermals ein Akt? Dann hätten wir einen Akt
in dem andern. Oder ist es eine positive, reale, natürliche
Potenz? Dann wäre diese genannte Potenz in einem Akte. Das

sind nun lauter Widersprüche. Somit sagt uns die Theorie des

Autors, falls sie richtig ist, höchstens, was das Substrat für
die Übernatur, kein Wort dagegen, was die potentia
obedientialis dieses Substrates ist. Dafs das Substrat etwas

Positives, Reales, Natürliches bilde, bedarf keines Beweises, denn

die Übernatur wird keineswegs in dem Nichts aufgenommen.
Allein damit ist nicht erklärt, was die potentia obedientialis
dieses Positiven, Realen, Natürlichen sei. Die ganze Frage wird
einfach gar nicht verstanden.



Die gehorsame Potenz besteht nicht in der sog. akt. Potenz. 469

VIII. Die gehorsame Potenz besteht, nicht in der Potentin
in actu, oder in der sogenannten aktiven Potenz.

Unter der Potenz in actu verstehen wir die natürlichen

Fähigkeiten, also Qualitäten, in jenem Zustande, aus welchem

unmittelbar die Thätigkeit erfolgt. Die Thätigkeit der Kreaturen
ist etwas vom Agens Heraustretendes und stets mit einer

Bewegung verbunden. Actio secundum quod est praedicamentum
dicit aliquid fluens ab agente, et cum motu. S. Thorn. I. Sent,

d. 8. q. 4. a. 3. ad 3. — Actio alicujus, etiamsi sit ejus ut

instrumenti, oportet ut ab ejus potentia egrediatur. Quaest.

disp. de potentia. q. 4. a. 3. Nun kann aber eine Thätigkeit
nicht so ohne weiters aus der Potenz hervorgehen, denn die

Fähigkeiten der Kreaturen sind von Natur aus reine Potenzen,
somit unbestimmt. Aus einem unbestimmten Agens aber tritt
keine Thätigkeit heraus. Diese reine Potenz mufs vielmehr
vorerst durch eine Form bestimmt werden. Opus determinatum

non progreditur nisi a determinato agente. Et inde est, quod
illud quod est tantum in potentia, non agit, quia se habet
indeterminate ad multa. Sed forma, quae est determinans poten-
tiam materiae principium actionis dicitur. S. Thorn. I. Sent,

d. 45. q. 1. a. 3. Die Fähigkeiten der Geschöpfe nennen wir,
sobald sie diese vorübergehende Form besitzen, Potenzen

in actu. Befindet sich ein Geschöpf in diesem Zustande, so

sagen wir von ihm, es sei ein Agens in actu. Die Thätigkeit
selber ist nicht sachlich eins und dasselbe mit dieser potentia
in actu, weil sie ja aus dieser Potenz herausfliefst, wie der

englische Lehrer früher bemerkt hat; aber sie folgt unmittelbar
auf diesen Zustand der Potenz und ist nicht der Zeit, sondern

nur der Natur nach später als die Potenz in diesem Zustande.

Auch wird die Potenz nicht durch die Thätigkeit, sondern,
wie wir gehört haben, durch eine Form in diesen Zustand
versetzt oder potentia in actu. Die Potenz mufs der Natur
nach früher durch etwas bestimmt werden, damit aus ihr
eine bestimmte Thätigkeit heraustrete, denn eine

unbestimmte Thätigkeit gibt es überhaupt nicht.



470 Die potentia obediential^ der Kreaturen.

Nun fragt es sich, ob wir uns die Potenzen der Kreaturen
in diesem Zustande denken müssen, um von ihnen behaupten zu

können, sie seien die gehorsame Potenz für die Güter der
Übernatur. Mit andern Worten: besteht die potentia obedien-

tialis der Kreaturen in deren Potenzen in actu? Müssen diese

Potenzen wenigstens der Natur na ch früher durch eine Form
in actu versetzt werden, eine Form erhalten, damit sie empfänglich

sind für die Güter der Übernatur? Besteht die genannte

Empfänglichkeit ihrem Wesen nach in diesem Zustande?

Wir müssen diese Frage unbedingt verneinen. Aus der
Potenz in actu geht unmittelbar, und nur der Natur nach später,
die Thätigkeit selber hervor. Die Potenz ist somit in diesem

Zustande gebend, mitteilend, hervorbringend, nicht aber

empfangend und aufnehmend. Die Thätigkeit bildet ja eine

Wirkung der aktiven Potenz oder der potentia in actu.
Darum hören wir den hl. Thomas beständig sagen, ein jedes
Ding sei insofern thätig, als es sich in actu befindet. Ebenso

besteht nach der Lehre des Doctor Angelicus die Thätigkeit in
nichts anderem als darin, dafs ein Wesen sich selber oder seine

Ähnlichkeit einem andern mitteilt. Noch genauer bestimmt der

englische Lehrer die Thätigkeit, wenn er sagt, dieselbe bestehe

darin, dafs ein Ding dem andern dasjenige mitteilt, wodurch
es selber in actu ist. Natura cujuslibet actus est, quod seipsum
communicet quantum possibile est. Unde unumquodque agens

agit secundum quod in actu est. Agere vero nihil aliud est

quam communicare illud, per quod agens est actu. S. Thom.

Quaest. disp. de potentia. q. 2. a. 1. In actu aber befindet sich
ein jedes Ding, wie wir früher gehört haben, durch eine Form.
Daraus ist klar, dafs die potentia in actu gibt, nicht aber

empfängt. Allein im Wesen der potentia obedientialis liegt
das Nehmen, das Empfangen, nicht das Geben. Eben
darum heifst sie Empfänglichkeit, Fähigkeit, die Güter der
Übernatur aufzunehmen. In der Potenz in actu oder in der

aktiven Potenz, wie man in ganz und gar unrichtiger Weise

jetzt zusagen beliebt, kann somit das Wesen der gehorsamen
Potenz nicht gesucht werden. Denn unmöglich kann ein und



Die gehorsame Potenz besteht nicht in der sog. akt. Potenz. 471

dasselbe zugleich empfangen und geben, aufnehmen und

mitteilen. Es mufs unbedingt zuerst empfangen und
aufnehmen, dann vermag es auch das, was es selber besitzt, andern
mitzuteilen. Liegt doch schon darin ein heller Widerspruch,
dafs man die Poteuz in actu, im Sinne der Verteidiger der

aktiven gehorsamen Potenz, diese gehorsame Potenz eine

aktive Empfänglichkeit nennt. Der Begriff „aktiv" hebt
den Begriff „empfänglich" regelrecht auf. Denn die Empfänglichkeit

bedeutet nichts anderes als die Fähigkeit, von einem

andern etwas zu erhalten und in sich aufzunehmen. Sie schliefst
somit ihrem innersten Wesen nach ein Leiden, ein Passivsein
in sich. Das gerade Gegenteil trifft bei der aktiven Potenz

zu. Diese besagt die Fähigkeit, etwas anderes thatsächlich
hervorzubringen, diese bedeutet jenen vollkommenen Zustand

der Kreatur, aus welchem unfehlbar eine Wirkung, die Thü-

tigkeit hervorgeht. Darum liegt in ihrem Begriffe ein Thun,
die Aktivität.

Daraus folgt mit aller Bestimmtheit, dafs das eigentliche
Wesen der gehorsamen Potenz nicht in der Potenz in actu,
in der sogenannten aktiven Potenz bestehen kann.

Welche Gründe werden denn beigebracht, als Beweise für
die aktive potentia obedientialis? Man sagt, wo geistige
Faktoren in so nahe Beziehung zu einander treten, wie dies bei

der Einwirkung Gottes auf den menschlichen Geist ohne Zweifel
geschehen mufs, da läfst sich nur ein geistiges, lebensvolles,
energisches Wirken auf beiden Seiten erwarten. (Dr. Kranich:
a. a. 0. S. 12.) Aber zugleich ist festzuhalten, dafs diese

Empfänglichkeit in Hinsicht auf die höchste Angemessenheit
jenes übernatürlichen Gutes mit der Natur des Ebenbildes
Gottes oder dessen Naturgemäfsheit keine kalte Gleichgiltigkeit
ist, sondern der Gnade ein lebendiges Verlangen entgegenbringt,

worin sie selbst als eine lebendige Empfänglichkeit
erscheint, und vermöge deren die Aufnahme der Gnade zu
einem sehnsüchtigen Eintrinken oder Einsaugen eines den

tiefsten Bedürfnissen der Natur entsprechenden himmlischen
Balsams wird. (Scheeben, Dogmatik. II. S. 407.)



472 Die potentia obedientialis der Kreaturen.

Die Sache hört sich in der That sehr schön an, wenn sie

nur auch der Wahrheit entspräche. Wenn von der potentia
obedientialis der Kreaturen die Rede ist, so sollte man doch

vor allem eine Regel aufstellen, die für gewöhnliche Fälle
ihre Geltung wahrt. Alle Geschöpfe sind im Besitze der
gehorsamen Potenz. Nun pafst aber die soeben vernommene,
ergreifende Schilderung der aktiven Potenz, als der potentia
obedientialis, auf die leblosen Kreaturen schon gar nicht. Von

den Lebewesen müssen dann wiederum die unvernünftigen
Geschöpfe ausgenommen werden, denn diese haben sicher kein
lebendiges Verlangen nach dem, was Gott ihnen über ihre
Natur hinaus mitzuteilen für gut findet. Weiter kommen wir
dann zu dem Menschen. Den Kindern vor dem Gebrauche der
Vernunft fehlt dieses lebendige Verlangen ebenfalls ganz
und gar. Daran reiht sich die grofse Zahl der plötzlich
Bekehrten, die früher nichts weniger als an Gott gedacht, oder

irgendwie nach ihm verlangt haben, aber im Momente umgeändert
worden sind. Fragen wir einen Menschen dieser Art, wie er
denn zu seiner Bekehrung gelangt sei, so wird er uns der
Wahrheit gemäfs antworten, das wisse er selber nicht. Von
einem lebendigen Verlangen, von einer lebendigen
Empfänglichkeit im Augenblicke vor seiner Sinnesänderung ist
ihm absolut nichts bekannt. Wie kann aber ein Mensch ein

lebendiges Verlangen in sich haben, ohne es zu wissen? Wie
kann hiervon einer gegenseitigen Thätigkeit die Rede sein?

Das Princip, dafs die gehorsame Potenz der Kreaturen
ihrem Wesen nach nichts anderes sei als die Potenz in actu,
fälschlich aktive Potenz genannt, erleidet demnach so viele

Ausnahmen, dafs von ihm selbst kaum mehr etwas übrig bleibt.
Diese Thatsache verträgt sich aber schlechterdings nicht mit
dem Wesen eines Dinges. Besitzen demnach alle Geschöpfe
die potentia obedientialis, und sind die allerwenigsten in dem

Augenblicke, wo Gott in besonderer Weise auf sie einwirkt,
selber thätig, so ist die gehorsame Potenz derselben
entschieden nicht eine aktive Potenz, oder die Potenz in actu.
Diese Theorie bildet einen in der Studierstube sorgsam aus-



Die gehorsame Potenz besteht nicht in der sog. akt. Potenz. 473

gearbeiteten und aufgeführten Gnadenbau, den aber sofort die
Thatsaehen der Wirklichkeit wiederum zum Einstürze bringen.
Schon die Gnade allein bewirkt diesen Zusammenbruch.

Weiter heifst es an der früher genannten Stelle, vermöge
der lebendigen Empfänglichkeit werde die Aufnahme der Gnade

zu einem sehnsüchtigen Eintrinken oder Einsaugen eines

himmlischen Balsams. Dieses Eintrinken oder Einsaugen bildet
im Sinne der Verteidiger einer potentia obedientialis activa
offenbar eine Thätigkeit. Es ist ja auch von einem lebendigen

Verlangen die Rede. Nun, wer das Aufnehmen
eine Thätigkeit nennt, der treibt einfach mit den Begriffen
einen argen Mifsbrauch. Am wenigsten aber hat ein solcher

Autor das Recht, sich auf den hl. Thomas, oder auf die
Scholastik zu berufen. Der englische Lehrer sowohl, wie die gesamte
Scholastik war in den Begriffen überaus klar und bestimmt.
Nach ihrer Ansicht bildet das Aufnehmen den geraden Gegensatz

zu der Thätigkeit. Wäre thätigsein in Wahrheit soviel
als aufnehmen, dann läge in der That gar kein Grund vor, von
Gott jede Aufnahme irgendwelcher Art zu bestreiten. Denn die

allseitige Thätigkeit kann Gott nicht abgesprochen werden.
Aufnehmen heifst, wie schon so oft gesagt wurde, etwas von
einem andern empfangen, thätigsein dagegen besagt, etwas
einem andern mitteilen. Nach den gewöhnlichen, von allen
Menschen anerkannten Begriffen sind aber empfangen und geben
zwei grundverschiedene Dinge. Wir werden alsbald sehen,
dafs die Seele bei der Aufnahme der Gnade im Sinne einer

aktiven Potenz gar nicht thätig sein kann.
Wozu sollte auch die Thätigkeit der Kreatur bei der

Aufnahme der Gnade dienen? Ist das Geschöpf durch diese

Thätigkeit vielleicht mehr in der gehorsamen Potenz als ohne

dieselbe? Diese Thätigkeit liegt ja doch durchaus im Bereiche
des Natürlichen, wie von den Verteidigern der aktiven
Potenz offen zugegeben wird, während die Gnade der Übernatur

angehört. Das Natürliche aber, welcher Art es immer

sei, bildet niemals eine entsprechende, auch nicht eine

„inadäquate", „unvollkommene", „inkomplete" Disposition für die



474 Die potentia obediential^ der Kreaturen.

Güter der Übernatur. Folglich kann man auch nicht sagen,
der Mensch sei mit dieser Thätigkeit mehr disponiert, als ohne

dieselbe. Somit hat das vernünftige Geschöpf im Zustande der

Thätigkeit auch nicht mehr gehorsame Potenz, als wenn es

unthätig ist. Die Ansicht des Dr. Kranich, a. a. 0. S. 70,

dafs nach dem hl. Thomas in der Setzung des actus incompletus
et imperfectus der potentia obedientialis eine Vorbereitung auf

den Empfang der Gnade in einem gewissen, beschränkten
Sinne liege, ist, wie gewöhnlich die Lehre des englischen
Meisters bei diesem Autor, grundfalsch. Eine negative
Vorbereitung ist eben keine positive, bildet nicht etwas

Reales. Merkwürdigerweise gesteht der Autor selber, diese

negative Vorbereitung sei im Sinne des hl. Thomas blofs eine

„gewisse Angemessenheit". Wenn man uns nur einmal klar
und bestimmt sagen wollte, was denn diese „gewisse
Angemessenheit", von der man fortwährend spricht, eigentlich ist.
Wenn Dr. Kranich erklärt, a. a. 0. S. 72, das Verhältnis des

actus imperfectus zum actus perfectus werde richtig angegeben,

wenn man sagte, die übernatürliche Erhebung geschehe mediante

libero arbitrio, so untergräbt er sein eigenes Gebäude. Denn

unter liberum arbitrium kann man weder einen Akt, noch eine

Potenz in actu verstehen, sondern einfach die Fähigkeit,
die Potenz. Diese Potenz aber, der Verstand und Wille, ist
nach der ausdrücklichen Lehre des hl. Thomas eine passive
Potenz, d. h. sie ist nicht unausgesetzt in Thätigkeit, also

nicht fortwährend potentia in actu. Warum sollte nun diese

Potenz gerade im Augenblicke der übernatürlichen Erhebung sich

in actu befinden? Wegen der „gewissen Angemessenheit",
sagt man. Aber diese „Angemessenheit" bildet keine
Disposition, wie Dr. Kranich, a. a. 0. S. 92, gegen Kuhn mit
Recht bemerkt. Wie es sich mit der „gewissen Angemessenheit"

des actus imperfectus, also der natürlichen Thätigkeit,
und damit der potentia in actu oder der aktiven Potenz in

der That verhalte, sagt uns Dr. Kranich, nach Scheeben, selber

an» deutlichsten. „Gott braucht die Einwilligung der Kreatur
zum Eintritte in den Gnadenstand nicht abzuwarten; es ist



Die gehorsame Potenz bestellt nicht in der sog. akt. Potenz. 475

vielmehr ,angemessen', dafs er denselben seinerseits ,octroyiere'"
(a. a. 0. S. 73). Also das eine Mal ist es „angemessen", dafs

der Mensch noch eine höhere, als die natürliche
Gotteserkenntnis anstrebe, dafs er Gott selber zu schauen verlange,
somit einen actus intellectivus und appetitus intellectivus setze,
damit er in den Gnadenstand erhoben werde; dann ist es

wiederum „vielmehr angemessen", dafs Gott diese beiden Akte
gar nicht ab warte, sondern den Gnadenstand einfach octroyiere!
Jetzt wissen wir erst recht nicht, was eigentlich „angemessen"
ist. Ist letzteres richtig, dann brauchen wir die aktive Potenz,
als potentia obedientialis, entschieden nicht. Und so ist es in
der That. Diese aktive Potenz ist sogar der Gnade gegenüber

unmöglich.
Wollen wir überhaupt von einer „gewissen Angemessenheit"

sprechen, so kann sich dies nur auf die Weisheit und Güte
Gottes beziehen. Allein, dann hat das mit der potentia
obedientialis nicht das mindeste zu thun. Darum hat der Mensch
nicht mehr gehorsame Potenz, wenn er thätig, als wenn er
unthätig ist. Folglich ist die potentia obedientialis auch nicht
die aktive Potenz oder die Potenz in actu.

Diese Thatsache wird auch noch anderweitig bestätigt. Die

gehorsame Potenz mufs dort sein, wo der entsprechende Akt
ist, denn sie nimmt diesen Akt in sich auf. Läge also das

Wesen der potentia obedientialis in dem Akte des Verstandes
und Willens, oder auch in dem Verstände und Willen in actu,
so müfste die Gnade, die sich wie der Akt verhält, in dem

Akte, beziehungsweise in der Potenz in actu aufgenommen
werden. Dies trifft aber durchaus nicht zu. Denn der heil.
Thomas lehrt ausdrücklich, dafs die Gnade im Wesen der
Seele aufgenommen werde. Das Wesen der Seele aber bildet
weder einen Akt, eine Thätigkeit, noch ist es eine Potenz in
actu oder eine aktive Potenz. Die Theorie, dafs die gehorsame

Potenz eine aktive Potenz sei, verträgt sich demnach

durchaus nicht mit der Doktrin des englischen Lehrers. Wollte
man annehmen, das Wesen der Seele wäre unmittelbar bei

der Aufnahme der Gnade thätig, so widerspräche man damit



47(3 Die potentia obedientialis der Kreaturen.

abermals der Lehre des hl. Thomas. Denn der englische Lehrer
bestreitet auf das entschiedenste, dafs die Wesenheit irgendeiner

Kreatur unmittelbar thätig sein könne. Unde relin-

quitur quod gratia, sicut est prius virtute, ita habeat subjectum

prius potentiis animae, ita scilicet, quod sit in essentia animae.
Sicut enim per potentiam intellectivam homo participât
Cognitionen! divinam per virtutem fidei, et secundum potentiam voluntatis

amorem divinum per virtutem charitatis; ita etiam per
naturam animae participât secundum quandam similitudinem
naturam divinam per quandam regenerationem sive recreationem.

S. Thom. Summ, theol. 1. 2. q. 110. a. 4. — Operatio animae

non est in genere substantias, sed in solo Deo operatio est ejus

substantia. Unde Dei potentia, quae est operationis principium,
est ipsa Dei essentia; quod non potest esse verum, neque in
anima, neque in aliqua creatura, ut supra etiam de angelo
dictum est. Summ, theol. 1. p. q. 77. a. 1.

Wird nun bei der Aufnahme der Übernatur durch den

Menschen ein gegenseitiges lebendiges Wirken gefordert,
und mufs die gehorsame Potenz aus dem Grunde eine aktive
Potenz sein, um bei der Aufnahme der Gnade ihre Thätigkeit
zu entfalten, um die Gnade einzusaugen oder einzutrinken:
so bleibt in Wahrheit nichts anderes übrig, als der Wesenheit
der Seele selbst unmittelbar eine Thätigkeit zuzuschreiben.

Wie dann diese Worte Scheebens in „echt thomistischem Geiste"

gesprochen sein sollen, begreift freilich nur derjenige, der von der

wirklichen Lehre des hl. Thomas nicht die geringste Ahnung hat.

Der englische Meister sagt vielmehr, die Gnade werde unmittelbar

in dem Wesen der Seele aufgenommen. Dann mufs

aber diese Seele offenbar eine potentia obedientialis
unmittelbar in ihrer Wesenheit haben, andernfalls könnte
diese Wesenheit die Gnade nicht in sich aufnehmen. Was ist
nun diese gehorsame Potenz unmittelbar in der Wesenheit

der Seele? Ist es eine aktive Potenz? Allein der
hl. Thomas kennt nur zwei Potenzen, die unmittelbar dem

Wesen der Seele angehören: den Verstand und den Willen.
Aber im Verstände und Willen findet die Gnade nicht ihre



Die gehorsame Potenz besteht nicht in der sog. akt. Potenz. 477

Aufnahme, sondern in der Wesenheit der Seele. Wir fragen
darum abermals: was ist die potentia obedientialis im
Wesen der Seele? Bildet weder der Verstand noch der Wille
diese gehorsame Potenz — und mehr als diese zwei Potenzen,
die unmittelbar der Seele angehören, kennt der englische
Lehrer nicht —, so ist der Beweis, dafs die gehorsame Potenz,
wenigstens für die Gnade, keineswegs eine aktive Potenz

sei, vollgültig erbracht. Fügen wir dem noch bei, dafs weder
die Seele noch irgendeine andere Kreatur je unmittelbar
durch ihre W esenheit eine Thätigkeit ausüben, so ist das

Eintrinken oder Einsaugen der Gnade durch die Seele als

Thätigkeit von selber gerichtet. Der Gnadenbau ist somit in
der Studierstube nicht einmal spekulativ gründlich ausgearbeitet
worden, ganz abgesehen davon, dafs er an allen Ecken und
Enden aus den Fugen geht, sobald die Thatsachen des Lebens
ihn auf seine Festigkeit prüfen.

»H36«-


	Die Potentia Obedientialis der Kreaturen [Fortsetzung]

