
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 8 (1894)

Artikel: Die Grundprincipien des Hl. Thomas und der moderne Socialismus
[Fortsetzung]

Autor: Schneider, C.M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761931

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761931
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


442 Die Grundprincipien des hl. Thomas von Aquin

nicht aber die nach dem inneren Grunde der Individualität
beantwortet.

Endlich spricht der Kritiker noch den überraschenden Satz

aus, es sei nicht zu verwundern, dafs Thomas den „starren"
unfruchtbaren Formen die Individuation nicht zutrauen mochte
und lieber nach der so tief herabgesetzten Materie griff, um im
Grunde genommen ihr die wichtigste Funktion zuzuweisen
(S. 315). Die wichtigste Funktion! Solches kann nur derjenige
behaupten, der sich in diesem Gegenstande den Fragepunkt
nicht zum Bewufstsein gebracht hat. Wir wissen, dafs die
individualisierende Funktion der Materie genau der Unvoll-
kommenheit und Potentialität ihres Wesens entspricht.

DIE GRUNDPRINCIPIEN DES HL. THOMAS
VON AQUIN UND DER MODERNE

SOCIALISMUS.

Von Dr. C. M. SCHNEIDER.

IV.
Die Zweckbestimmung der menschlichen Natur.

„Die Natur hat die Menschen geschaffen", schreibt Machiavelli,
„mit der Fähigkeit, alles sich zu wünschen, und mit der
Ohnmacht, alles zu erwerben. Sie richten mit der ganzen Glut
ihrer Seele ihr Verlangen nach den nämlichen Gütern und sind
demnach verdammt, sich gegenseitig zu verabscheuen." Will
jemand die Logik des unerreichten Meisters der modernen
Staatsmaschinerie etwa leugnen? Die Klassenkämpfe unserer Tage
würden ihn eines andern belehren. Die Güter der Natur will
jeder ohne Mafs besitzen; und niemand hat die Macht, sich alle

anzueignen. Es bleibt beim Mächtigsten sowie beim Reichsten

immer noch etwas übrig, was er mit der ganzen Gewalt seiner
Seele begehrt, weil er es nicht hat. Auf das Gleiche in der
Natur richtet sich das Streben der Besitzenden und das der
Besitzlosen. Und weil nicht alle dieses Gleiche haben können,



und der moderne Socialismus. 443

will die eine Klasse die Vernichtung der andern. Die Besitzenden

wollen ihre materiellen Güter festhalten und vermehren, die
Besitzlosen wollen sich derselben bemächtigen. Welche andere

Folge kann da entstehen, als dafs sich beide gegenseitig
verabscheuen

Machiavelli stellt diesen Gegensatz als ein notwendiges

Naturereignis hin. „Die Natur hat den Menschen dazu

gemacht, dafs er alles haben will und dafs er keine Kraft besitzt,
seinen Zweck zu erreichen." Der Streit also und zwar ewig
notwendiger Streit, in welchem jeder erprobt, was er vermag, ohne

jemals an ein Ende und somit zur Ruhe gelangen zu können,

wäre danach die schliefsliche Endbestimmung des Menschen.

Klar ist Machiavel, das kann niemand leugnen; so klar wie
kaum ein moderner Staatskünstler nach ihm gewesen ist. Sein

Princip ist der Schlüssel für den ganzen Mechanismus der

heutigen Staatsweisheit. Wenn die Natur dem Menschen den

schliefslichen Endzweck vorstellt und sonach dieser letztere, nur
soweit Zwang und Gewalt reicht, besessen werden kann, so ist
der Staat das letzte Wort für den Menschen, und im Staate

steht an leitender und entscheidender Stelle die mechanische,

mit innerlicher Notwendigkeit arbeitende Gewalt. Da aber auch

der Staat immer umfangreicher sein und über stets endlos mehr
Gewalt gebieten kann, so findet sich überhaupt keine Möglichkeit
für das Erreichen der menschlichen Endbestimmung.

Die unheimliche Klarheit des Machiavellischen Princips aber
ist bei weitem noch nicht ein Beweis seiner Richtigkeit und
Wahrheit. Und zwar schon darum nicht,, weil das endgültig
bestimmende Element in der menschlichen Natur nicht berücksichtigt

wird: die persönliche Freiheit und Unabhängigkeit,
welcher alle übrigen natürlichen Kräfte zu dienen haben und

nicht souverän befehlen dürfen. Die socialdemokratischen Wort-
I

führer fragen höhnisch, was denn das Christentum für den

Fortschritt der Menschheit gethan habe. Die Antwort ist kurà:
Gerade das hat die christliche Religion dem Menschen

zugebracht, was die Socialdemokratie und ihr Nährvater, 3er

moderne Liberalismus, ihm wieder nehmen will. Das Christentum



444 Die Grundprincipien des hl. Thomas von Aquin

hat den Menschen mit der Überzeugung vom Werte der persönlichen

Freiheit durchdrungen und ihm damit eine Kraftquelle
geöffnet, der gegenüber die gewalttätigsten staatlichen

Einrichtungen nichts ausrichteten, sondern selber vergehen mufsten.

Der Socialismus, als die letzte Phase in der Evolution der
antichristlichen Principien des 16. Jahrhunderts, trägt den Widerspruch

und somit den Keim des Verderbens notwendig in sich.

Er wendet sich zwar an die persönliche Freiheit und Selbständigkeit

im Menschen, als an die Quelle seiner Macht und seines

Bestehens; sein ausgesprochener Zweck aber ist das Aufgehen
der persönlichen Freiheit und Selbständigkeit in der staatlichen

Allgewalt. Das Christentum sieht die Grenzen der staatlichen

Gesetzgebung in der Freiheit des einzelnen, seine letzte
Bestimmung und damit seine allseitig vollendete Kühe zu erhalten.
Der Socialismus kennt keine Grenzen der staatlichen Gewalt;
und trotzdem zieht er seine ganze Nahrung aus dem Bewul'stsein
und dem Gefühle der freien persönlichen Selbständigkeit.

Er tritt zum Menschen in der Wüste des Lebens und bietet
ihm Steine: den Stein des Streites, den Stein der Unmöglichkeit
für die eigene Person glücklich zu sein, den Stein des

Aufgehens in die Gesamtheit, den Stein von haltlosen Phrasen.

Diese Steine soll der Mensch selber, an den der Socialismus sich

wendet, zu, Brot machen. Er soll sich vom Munde absparen
und die Wortführer nähren; er soll die mit der Natur gegebene

Begeisterung für die freie, persönliche Selbständigkeit des
einzelnen leihen, um die Idee des alles verschlingenden Staates
und somit das Grab der persönlichen Freiheit mit lebensvoller

Anziehungskraft auszustatten; er soll das Seinige: Besitz, Leib
und Seele, opfern, um aus dem Steine der Vernichtung seiner

heiligsten Güter Brot für andere herzustellen.

Wir führen dies jetzt weiter aus und legen, ausdrücklich
nach den Principien des hl. Thomas, dar, worin die

Selbstbestimmung des Menschen, bereits gemäfs der innerhalb der
menschlichen Natur mafsgebenden Richtschnur, gemäfs der
Vernunft nämlich, bestehen mufs. Ein Schatten von Wahrheit findet
sich, wie in jedem Irrtume, so auch in jenem Principe Machiavellis



und der moderne Socialismus. 445

und des modernen Pessimismus: Die natürlichen Kräfte des

Menschen sind unzureichend für die Erreichung des Zweckes
der menschlichen Natur. Aber man darf nicht sagen, „die
Natur hat den Menschen mit der Fähigkeit ausgestattet, alles

zu wünschen, und mit der völligen Ohnmacht, es zu besitzen."
Die Natur wirkt mit Notwendigkeit, und sonach wäre es für den

Menschen überhaupt unmöglich, er wäre in jedem Falle ganz
und gar unfähig, den Zweck seiner Natur, allein oder mit der

Gesamtheit, zu erreichen. Alles Bemühen der Menschen würde
noch nicht einmal einer Chimäre oder einem Phantasiehilde,
sondern der ausgeprägtesten Unmöglichkeit geweiht sein, und der
Mensch würde nicht blofs ein unlösbares Bätsei, sondern ein

Ungeheuer sein, hergestellt zum Zwecke der Zwecklosigkeit oder der

Unmöglichkeit, einen Endzweck überhaupt zu haben. Sagen wir
aber mit Thomas (in Boët. de Trin. qu. 6, art. 4, ad 5):
„Obgleich der Mensch von Natur zu seinem letzten Zwecke hinneigt,
so hat er es doch nicht in seinen natürlichen Kräften, diesen

Zweck zu erreichen, sondern dies kann er einzig durch die

Gnade, und zwar ist dies der Fall wegen der Erhabenheit
dieses Zweckes" (Quamvis homo naturaliter inclinetur in finem

ultimum, non tarnen potest consequi illum naturaliter, sed solum

per gratiam; et hoc est propter eminentiam istius finis); so öffnen

wir, von der Natur selbst dazu aufgefordert, den Bereich der
natürlichen Kräfte nach oben hin. Gerade weil der Mensch von
Natur frei ist, steht er, auf Grund dieses freien Vermögens, über
den natürlichen Kräften, welche das Band der Notwendigkeit
verknüpft. Seine frei persönliche Selbständigkeit hat ihre Nahrung

über der Natur, nämlich unmittelbar in jenem Sein, welches
die Fülle alles Seins und Wesens ist und deshalb alle Kraft der

Natur, in unendlich höherem Grade, in sich einschliefst. In
Verbindung mit dieser Kraftquelle allein wird der Mensch geeignet,
die ganze Natur und in derselben das Staatsganze als Mittel
für den Besitz seiner frei und persönlich gewollten letzten
Endbestimmung und dementsprechend für den Besitz seiner allseitigen
Vollendung zu gebrauchen.



446 Die Grundprincipien des hl. Thomas von Aquin

Wir legen dies dar mit Rücksicht auf die sociale
Ordnung, sodann in sich, soweit nämlich ein Zweck der menschlichen

Natur an und für sich genommen werden kann, und

endlich mit Rücksicht auf die persönliche Freiheit. Unsere
Thesis ist diese: Weder hat es jemals einen andern Endzweck
des Menschen als den übernatürlichen gegeben noch kann, und

zwar auf Grund der Vernunft selber, ein anderer bestehen, als
ein solcher, der nur mit übernatürlichen Kräften zu erreichen ist.

1.

Die letzte Zweckbestimmung und die sociale
Ordnung.

a) Der hier darzulegende Grundsatz der Lehre des heil.
Thomas ist von der einschneidendsten praktischen Bedeutung.
Der Tübinger Prof. Baur warf den Verteidigern der katholischen
Lehre einmal vor, nach ihnen sei das Christentum ein Accessorium
für die fertig dastehende menschliche Natur und könne somit
ebenso gut fortbleiben als weiterbestehen, ohne wesentlich die

menschliche Natur zu beeinflussen. Er gründete diesen Vorwurf
auf die opera supererogatoria, deren Verdienstlichkeit für den

Himmel die Kirche festhält. In der Gegenwart ist dieser
Vorwurf in die weitesten Volkskreise gedrungen. Wird nach der
Beschaffenheit des Zukunftsstaates, als des letzten Endzweckes

der Socialdemokratie gefragt, so ist die Antwort, man solle doch

den letzten Endzweck, welchen das Christentum verfolgt, zuerst
beschreiben. Wozu nütze das Christentum? Was habe es in den

langen Jahrhunderten seines Bestehens für einen Einfluis auf die
menschliche Gesellschaft ausgeübt? Welcher Unterschied trenne

es, nach dieser Seite hin, von den andern Religionen? Selbst

in volkswirtschaftlichen Werken katholischer Autoren wird man
viel Theoretisches über Kapitalbildung, Wert der Arbeit,
Lohnverhältnisse finden; aber herzlich wenig oder gar nichts Princi-

pielles über den wirksamen Einflufs des Christentums auf die

sociale Ordnung. Höchstens weist man auf das katholische
Ordenswesen hin und sieht mitleidig auf gewisse Theorieen der



und der moderne Socialismus. 447

Väter und Kirchenlehrer herab, wenn man auch nicht wagt, sie

offen zu verachten.
Sieht das Christentum vom natürlichen Zwecke der menschliehen

Natur ab, so sind die eben erwähnten Vorwürfe
vollberechtigt und die aufgestellten Fragen gar nicht zu beantworten.
Das Christentum ist in diesem Falle etwas Nebensächliches,

wenn wir nicht sagen wollen, etwas der menschlichen Natur

resp. dem natürlichen Zwecke Feindliches, mag es auch der
letzteren eine noch so hohe Bestimmung anbieten. Dies erkennen
auch stillschweigend die Anhänger einer sog. „Erhebung der
Natur" zu einem höheren Zwecke an, indem sie die Freiheit in
Gegensatz stellen zur Gnade, für das Gesetz, welches den

Himmel verbürgt, eine nur äufserliche Rechtsquelle, den Willen
Gottes, annehmen und in solchem Gesetze gleichfalls einen Feind
der Freiheit erblicken. Das Wasser unterliegt darum nicht minder
der Gewalt, weil es in überaus hochliegende und schöne Gärten

geleitet wird. Hat die menschliche Natur von sich aus einen
Zweck und das Christentum hat einen andern, wenn auch unendlich

höheren, so läfst das Christentum mit den Kräften, die es in
sich enthält, die menschliche Natur beiseite liegen. Diese bleibt
mit ihrem Zwecke tot liegen und eine andere, eine „Übernatur"
tritt an deren Stelle; denn die Zusammensetzung einer Natur
hängt vom Zwecke ab. Ist dieser unmöglich geworden, so ist
die entsprechende Natur zwecklos, nutzlos, selbst eine
Unmöglichkeit. Dadurch, dafs faules Holz vergoldet und so wieder
Gegenstand der Bewunderung wird, dafs also über die Natur
des Holzes die des Goldes gelegt erscheint, wird das Holz nicht
gesund. Das Gold erscheint nunmehr, nicht mehr die Farbe
des Holzes.

Aber so ist nicht das Verhältnis des Christentums zur
menschlichen Natur. Es ist das Verhältnis der Natur zur Thä-

tigkeit, des Wesens zu seiner Vollendung, des Vermögens zum
Gegenstande. Die menschliche Natur erreicht und kann nur
erreichen durch das Christentum den durch ihre Zusammensetzung
angezeigten Zweck. Nur das Christentum bietet ihr die nötigen
Kräfte behufs der endgültigen Vollendung. In sich selber hat sie



448 Die Grundprincipien des hl. Thomas von Aquin

nur die Beziehung zu dieser Vollendung, das naturale desiderium,
wie Thomas sagt, aber keinerlei Kraft, sie zu erreichen. Frei ist
sie von dieser Kraft und darum kann sie aus sich heraus fallen,
und nur derjenige kann sie* kräftigen und frei bethätigen, der sie

gemacht hat. Deshalb ist das Christentum äufserst notwendig
der menschlichen Natur und zumal der glänzendsten natürlichen
Äufserung derselben, der socialen Ordnung; es gibt keine
Vollendung, keinen Frieden, keine trostreiche Buhe in der menschlichen

Gesellschaft ohne das Christentum. Was das Meer dem Strome

ist, der Sonnenschein dem besäeten Felde, die Keimkraft dem

Baume, dies ist das Christentum für die menschliche Natur. Es

ist nichts Daraufgeklebtes, nichts Gewaltsames, nichts
Nebensächliches; sondern wie der Bestand der Natur von ihrem Zwecke

abhängt, wie alle ihre Thätigkeit bedingt und geregelt ist durch
den Drang nach der ihr entsprechenden Vollendung, so, im selben

Mafse, hängt sie von der Kraft ab, die das Christentum d. h. der

gottmenschliche Erlöser ihr beut.

b) Der Aquinate wird uns dies jetzt im einzelnen
nachweisen und zwar nicht nur, dafs thatsächlich die menschliche

Natur immer zum letzten Endzwecke die Anschauung Gottes

hatte, sondern dafs sie keinen andern Zweck haben kann. Er
schliefst sich dem hl. Augustin in allem an. Wir haben nicht
ohne Grund im Beginne dieser Darlegungen auf die Erbsünde
als „Sünde der Natur" hingewiesen, sowie auf das Geheimnis

der unbefleckten Empfängnis Mariens, eines der fruchtreichsten
Geheimnisse des christlichen Glaubens. Denn durch beide

wird dargethan, wie Gott das Menschengeschlecht als ein Ganzes

wollte, und zwar nicht blofs insofern alle Menschen dieselbe

Natur haben, sondern auch weil alle dem Fleische nach in Adam

eins sind. Diesen Willen des Schöpfers drückt die Erbsünde

aus, welche auf alle aus Adam, der fleischlichen Zeugung nach,

Abstammenden überging, weil alle von Adam eben diese Natur

erhielten, die durch und in Adam mit der Schuld beladen war.
Und der Schöpfer selbst achtet diese von ihm gewollte Einheit
des Menschengeschlechts; denn er legte zum Besten aller in eine

einzige Seele alle Gnadenschätze Christi mit ihrer voll erlösenden



und der moderne Socialismus. 449

Kraft nieder. Maria wurde durch die Gnade Christi so voll
und ganz von dem aus Adam geerbten Verderben des Fleisches

erlöst, dafs dieses niemals die vernünftige Seele nach sich zog,
sondern die Gnade allen Folgen der Erbsünde im einzelnen

Menschen zuvorkam, soweit sie auf die Seele sich beziehen.

Erbsünde aber und Erlösung durch die Gnade Christi setzen

die Urgerechtigkeit oder den Stand der Unschuld voraus. Denn

nur weil Gott wollte, dafs alle Menschen, dem Fleische nach,

von Adam abstammten und demnach in Adam eins seien, mufsten

die Gaben, mit denen er die Natur in Adam im Bereiche der

natürlichen Kräfte, über jedes Fordern der Natur hinaus,
vollendete, übergehen auf diejenigen, welche diese mit solchen

Gaben ausgestattete Natur erbten; und nur deshalb blieb bei

allen Menschen in der Natur die Schuld, diese Gaben zu
besitzen, nachdem die Sünde Adams dieselben verloren. Nachdem
Gott sie der menschliehen Natur in Adam frei gegeben, war
die Natur in allen von Adam kommenden Menschen schuldig,
sie zu haben.

Wie begründet nun Thomas die Verbindung der Natur und
ihrer Kräfte im Urzustände mit der wesentlich die Natur
übersteigenden Gnade und sonach mit dem letzten Endzwecke,
nämlich der Anschauung Gottes? Er schliefst aus der Schriftstelle:

(Eccle. 7, 30) „Gott schuf den Menschen als einen

Aufrechten", dafs der 1. Adam auch in der Gnade geschaffen wurde.
Das „Aufrechte" ist bei Thomas und den Vätern der Stand der
Unschuld, die Urgerechtigkeit oder die Vollendung der menschlichen

Natur im Bereiche der natürlichen Kräfte, so dafs diese

Vollendung mit der natürlichen Fortpflanzung vererbt wird. Aus
dieser Vollendung der Natur in ihrem eigensten Bereiche folgt
für Thomas mit Notwendigkeit die Anwesenheit der dem Wesen
nach übernatürlichen Kraft, der Gnade, in Adam. Also kann,
nach Thomas, die Natur, auch soweit nur ihre eigenen Kräfte
in Betracht kommen, nicht vollendet sein ohne die Gnade. Dies

ist aber gar nicht denkbar, wenn diese Vollendung der Natur, im

Bereiche ihrer Kräfte, der letzte Endzweck überhaupt sein könnte.

Es bliebe da nämlich eine Kraft, die Gnade, im Menschen zurück,
Jahrbuch für Philosophie etc. VIII. 29



450 Die Grundprincipien des hl. Thomas von Aquin

die wesentlich einem andern höhern Zwecke zugewandt ist, und
richtete demnach, bei aller natürlichen Vollendung, den Menschen

auf eine weitere Bestimmung.
Doch hören wir den Aquinaten selber (I, qu. 95, art. 1;

Übers. Bd. III, S. 509): „Diese Urgerechtigkeit oder Geradheit
bestand darin, dafs die Vernunft Gott unterthan war, die

niedrigeren Kräfte aber der Vernunft gehorchten und der Körper
der Seele folgte. Die erstgenannte Art Unterwürfigkeit nun ist
die Ursache sowohl der 2. als auch der 3. Denn so lange die

Vernunft Gott unterthan blieb, war ihr das Niedrigere
unterworfen. Nun ist es aber offenbar, dafs jene Unterordnung des

Körpers und der Sinneskräfte unter die Vernunft nicht von
der Natur im Menschen kam; sonst wäre sie nach der
Sünde geblieben, da ja auch in den Dämonen die natürlichen
Gaben blieben. Also flofs auch die Unterwürfigkeit der
Vernunft unter Gott nicht aus der blofsen Natur, sondern aus dem

übernatürlichen Geschenke der Gnade, insofern es nicht geschehen

kann, dafs die Wirkung mächtiger sei wie die Ursache. Deshalb

sagt Augustin: „Nachdem das Gebot übertreten war, ver-
lief8 die ersten Menschen die göttliche Gnade und sie schämten

sich der Nacktheit ihrer Körper. Ist also, weil sie die Gnade

verliefs, die Unterordnung des Fleisches gegenüber der Seele

gestört worden, so war auch die Gnade im Menschen die
Ursache dieser Unterordnung."

Machen wir uns das Gewicht dieser Worte recht klar.
Thomas leitet nicht aus einer gewissen Zukömrnlichkeit, aus der

Güte Gottes, aus der Notwendigkeit die Sünde zu vermeiden
und ähnlichem, die Wahrheit ab, dafs die Menschen in der

Gnade, also mit der dem Wesen nach übernatürlichen Kraft,
geschaffen wurden; sondern er begründet dies unter Anführung
der hl. Schrift, mit metaphysischer Notwendigkeit, d. h. mit dem

Satze vom zureichenden Grunde. Die Wirkung ist die: Die
Sinne folgten der Vernunft, der Leib dem vernünftigen Geiste;
denn dies eben ist das Aufrechtstehen des Menschen, dafs die

Vernunft nicht den Sinnen, dem Niederen, nicht dem Leib die
Seele dient, sondern umgekehrt das Niedere dem Höheren, die



und der moderne Socialismus. 451

Sinne dem Verstände, der Verstand Gott dem Herrn als der
höchsten Vernunft. Welches ist die Ursache? Weil die
Vernunft Gott unterworfen war, folgte ihr der Sinn. Das steht fest.

Die Frage ist nun: Genügte die natürliche Kraft der Vernunft,
um eine solche Wirkung zu haben, um also stets die Vorherrschaft

vor den Sinnen in Anspruch zu nehmen und thatsächlich
auszuüben? Durch welche Kraft war die Vernunft Gott
unterworfen? Thomas antwortet: „Was an natürlicher Kraft im

Menschen sich fand, ist geblieben nach der Sünde." Genügt
also jetzt diese natürliche Kraft, um den Sinn in vollem Frieden
zu beherrschen? Ist jetzt diese natürliche Kraft hinreichend,
damit der Leib stets ein gefügiges Werkzeug der Seele sei und
niemals ihr Schwierigkeiten bereite? Offenbar nein. Also war
im Stande der Urgerechtigkeit diese Kraft ebenfalls nicht
genügend, um eine solche Wirkung hervorzubringen. Es bedurfte
der übernatürlichen Kraft der Gnade in der vernünftigen Seele

als der wirkenden Ursache; nicht aber als ob die Gnade der
formale Inhalt der Urgerechtigkeit gewesen wäre. Wenn nun die

Gnade im Menschen sein mufs, bereits wegen der Vollendung
im natürlichen, der Fortpflanzung zugänglichen Bereiche; so

kann unmöglich die menschliche Natur innerhalb der natürlichen
Kräfte ihre letzte Vollendung haben, nämlich jene Vollendung,
die keiner weiteren und höheren mehr dienen kann.

Oder ist vielleicht die Basis der Beweisführung auf seiten
des Aquinaten eine fragliche? Sie ist eine in der Natur der
menschlichen Vernunft und der Sinnesthätigkeit ganz
augenscheinlich gelegene. Der Gegenstand der vernünftigen und

derjenige der Sinnenkenntnis sind derartig, dafs niemals im
Bereiche der Natur ein harmonischer Friede verbürgt, niemals
also auch nur die natürliche Vollendung, die Unterordnung
nämlich aller menschlichen Kräfte unter die Vernunft, erreicht
werden kann. Der Gegenstand der Vernunft nämlich ist das

Allgemeine, derjenige der Sinne das Einzelne. Sowie der Feldherr,

welcher das Terrain als ein gebirgiges im allgemeinen nur
kiinnte, nicht ohne weiteres den Offizieren seine Befehle zu geben

vermöchte, die da wissen, wo im einzelnen die Schluchten, die
29*



452 Die Grundprincipien des hl. Thomas von Aquin

Bergkegel und gefahrlichen Giefsbäche sind; wie er sonach von den

Offizieren Vorstellungen annehmen mufs, wenn er etwas befiehlt,
was der Beschaffenheit des Bodens im einzelnen nicht entspricht;
— ähnlich verhält es sich mit der Vernunft. Sie ist der Feldherr,

weil ihr Blick auf das Allgemeine geht; die Sinne sind

die Offiziere, welche das Einzelne vorlegen. Die Vernunft hat
wohl ganz selbständig die Kraft, das allgemeine Wesen sich

gegenwärtig zu halten; aber dieses Wesen selber erscheint ihr
erst, wie in einem vorgehaltenen Buche, in den Phantasiebildern,
welche die Einzelheiten nach Farbe, Ton, Geruch, Geschmack,

Gefühl, Ausdehnung etc. vorführen. Und selbst wenn sie genau
das Wesen erfafst und sich es klar vergegenwärtigt, ist sie noch

nicht Herr aller Einzelheiten, die ihm anhaften können; denn

niemals erschöpft sie vollauf alle die Einzelheiten, in denen das

betreffende Wesen auftreten kann. Immer kann sonach von den

Sinnen aus Widerspruch erfolgen, auf Grund dessen die Vernunft
genötigt ist, ihren Gegenstand zu revidieren, und wonach der
bereits gegebene Befehl zurückgenommen werden mufs. Thomas

sagt darum mit Aristoteles sehr richtig, „die Vernunft herrsche

über die Sinne, wie ein König über Freie", die nämlich auch

im einzelnen Falle widersprechen können.

Dieses Verhältnis der Vernunft zu den Sinnen beruht in

der Natur, nämlich im natürlichen Gegenstande beider Arten

von Erkenntnis-Kräften. Es kann demnach, so lange im blofsen

Bereiche des Natürlichen die Vermögen in Thätigkeit sind,
niemals eine volle richtige Herrschaft der Vernunft über die Sinne

eintreten; der einzige rein natürliche Zweck, der gedacht werden
kann. Dies ist erst möglich, d. h. die menschliche Vernunft
wird erst dann voll und ganz Meister, wenn jene Vernunft ihr
Kraft leiht, welche ihrem Wesen nach das Einzelsein, die
Einzelexistenz selber ist und der die Sinne, ad nutum, im Augenblick,
folgen müssen, weil ihre Kenntnis in dieser Ur-Vernunft
eingeschlossen ist wie die Wirkung in der ausreichenden Ursache.

Diese Ur-Vernunft aber steht über aller Natur und ihre Kraft
ragt deshalb über alle Natur hinaus. Friede im Bereiche der

natürlichen Kräfte, ungestörte Unterordnung des Niedrigen unter



und der moderne Socialismug. 453

das Höhere, die natürliche Vollendung selber also ist, wie die

Betrachtung der menschlichen Vernunft und der Sinne ergibt,
einzig eine Wirkung übernatürlicher Kraft.

Ganz das Nämliche gilt vom Begehren. Der vernünftige
Wille richtet sich auf das Gute im allgemeinen, das Gute im
einzelnen ist direkter Gegenstand der Sinne. Oder sagen wir,
der Mensch will den Gegenstand der Sinne unter dem Gesichtspunkte

des Guten im allgemeinen. Sowie aber das letztere
keine besondere Existenz hat, die für sich aufgefafst oder

begehrt werden könnte; so tritt der Gegenstand der Sinne, das

Einzelne, immer zuerst vor und strebt den ganzen Menschen

nach sich zu reifsen, ohne auf die Willensthätigkeit zu warten.
Es bedarf der Mühe, der Schulung, der beständigen Wachsamkeit

und fortgesetzten Kampfes, um dem vernünftigen Willen
den Vorrang zu verschaffen. Und das mufs so bleiben, so lange
die natürlichen Kräfte allein thätig sind; denn immer bleibt
dann der Gegenstand des Willens das Gute im allgemeinen,
der nur gewollt werden kann im Gegenstande der Sinne, im

Einzelgute nämlich, worauf die Sinne gerichtet sind. Nur die

Kraft jenes Gutes, welches als Einzelexistenz alles Gute dem

Wesen nach in sich einschliefst, kann, und zwar über die

Natur hinaus, in die Natur des Menschen den Frieden, nämlich
den durch keine Mühe gestörten harmonischen Zusammenklang
der menschlichen Thätigkeiten und somit die natürliche
Vollendung bringen. Die Anwendung auf die sociale Ordnung ist
bald gemacht.

d) Wir nehmen steten Bezug auf die verschiedenen Stände

der Natur, weil der Gedanke Hartmanns von der Solidarität des

ganzen Menschengeschlechts und der damit verbundenen

Entwicklung der Sittlichkeit ein völlig richtiger ist. Wir nehmen

jedoch, im Unterschiede von Hartmann, der inkonsequent ist,
wirklich das gesamte Menschengeschlecht, mag es der
Vergangenheit oder der Zukunft angehören, als ein Ganzes und
finden thatsächlich das Fortschreiten der Sittlichkeit in der

Anlehnung an diese Solidarität, die keinerlei Ausnahme zuläfst, in
der Anlehnung nämlich an Jenen, in welchem die Menschheit



454 Die Grundprincipien des hl. Thomas von Aquin

und ihre Kräfte wahrhaft von neuem geeint worden zum Heile
der Selbständigkeit eines jeden, in der Anlehnung an Denjenigen,
von dem Paulus sagt (Apostelg. 17), dafs „in Ihm wird der

Erdkreis gerichtet, in dem Manne, in welchem Gott beschlossen

hat, Allen den Glauben zu geben, indem Er Ihn von den Toten

auferweckte."
Was wir oben von der Vernunft und den Sinnen im

einzelnen Menschen gesagt, das gilt ebenso vom gesellschaftlichen
Ganzen, vom Staate. Streit, Mühe und Anstrengung, Gegensatz
ist das Ergebnis der natürlichen Kräfte. Diese letzteren können

nicht die vollendete sociale Ordnung zur Folge haben, wenn sie

getrennt sind von der übernatürlichen Kraft, wie sie Christus

bietet und wie im Urzustände sie die aus der Gnade im Menschen

fliefsende Urgerechtigkeit geboten hat. Die Natur des Menschen

ist stets dieselbe geblieben. Die Erbsünde ist keine abergläubischmystische

Thatsache; sie ist ein Thor der Erkenntnis und des

Segens, wenn sie als das Geheimnis aufgefafst wird, als welches
sie der christliche Glaube hinstellt. Die Natur ist nicht durch
die Erbsünde zu einer toten geworden, die keinem Leben mehr

zugänglich ist, anstatt deren eine „Übernatur" angenommen
werden mufs. Sie ist indessen nicht mehr in ihrem natürlichen
Bereiche vollendet, so dafs diese Vollendung mit dem Fleische

fortgepflanzt würde; und zwar hat sie nicht mehr diese natürliche

Vollendung, durch die ihr der Weg zur letzten Vollendung, zum ewigen
Leben, offen stand, auf Grund der von Adam ihr eingeprägten
Schuld. Der Unterschied zwischen der menschlichen Natur, wie
sie jetzt ist, und derselben Natur, wenn sie im Anfange nicht
„aufrecht", sondern in puris naturalibus geschaffen worden wäre,
besteht darin, 1. dafs ihr jetzt die Vollendung im Bereiche der

natürlichen Kräfte, nämlich das harmonische Thätigsein aller
einzelnen und die damit verbundene Kräftigung einer jeden im

besonderen, aus eigener Schuld fehlt; 2. dieser Zustand ist

jetzt ein dauernder, so dafs, von der Natur selber aus, die eigene

Vollendung und, mit dieser verbunden, die letzte Vollendung
nicht mehr erreicht werden kann. Wäre der Mensch nicht
durch Gottes reine Güte „aufrecht" geschaffen worden, also nicht



und der moderne Socialismus. 455

in der friedlichen Vollendung seiner irdischen Natur und nicht
sogleich mit der übernatürlichen Kraft, die ihn mit dem letzten
Endzwecke seiner Natur verband, in puris naturalibus also, so würde
er für seine Person allein entweder, gekräftigt durch die Gnade,
nach Kampf und Streit, nach Mühe und Anstrengung in den

Stand des übernatürlichen Lebens und somit in die direkte
Anwartschaft auf den Himmel, getreten sein oder er wäre, ebenfalls

für sich allein, in den Stand der Sünde gefallen. Die
moralische „Solidarität" des Menschengeschlechts hätte sich nicht
bis auf die Einheit in Adam erstreckt.

Letztere Solidarität besteht aber thatsächlich und deshalb

kann jetzt die sociale Ordnung nur in der Weise aufrecht
gehalten werden, wie sie in Christo von neuem aufgestellt wurde
d. h. einzig durch die Thüre der Person hindurch, nicht mehr
durch die Thüre der schuldig bleibenden Natur. Und hier liegt
der innere Widerspruch aller kommunistischen und ähnlichen
Ideen zu allen Zeiten. Von der weitsehenden Vernunft einzelner
Personen gehen, diesejben aus; die Vorbedingung aber ihrer
Durchführung ist die Gesundheit oder der gute Zustand der

Natur, wobei selbstverständlich die Initiative der Person

unnütz wäre. Denn jeden würde bereits die Natur von selbst

zu dergleichen Zuständen, nämlich zum harmonischen Zusammenklang

aller Kräfte, führen ohne irgend eine weitere Theorie:
die ganze Menschheit würde ein Reich bilden; ihr König würde
zugleich unsterblicher Hohe-Priester sein, Adam nämlich; jeder
böte alle seine Kraft auf für die Gemeinsamkeit, so dafs

Privateigentum nicht notwendig wäre, um gröfsere Sorgfalt zu

entwickeln; die Kirche der Menschheit stände auch als Staat

da; geistliche Obrigkeit fiele zusammen mit weltlicher. Oder
sind es diese Punkte nicht, welche, immer wieder von neuem,
die Sehnsucht des Menschen anziehen? Richtet sich nicht auf
sie gerade die gesellschaftliche Entwicklung der neueren Zeit,
die von Höherem, als die Natur ist, absehen möchte?

Hat aber jemals der thatsächliche Erfolg diesem Streben

entsprochen? Ist der Schein heutzutage für einen allmählichen
Erfolg? Die Vernunft allein soll ausgebildet werden; zahllose



456 Die Grundprincipien des hl. Thomas von Aquin

Schulen sollen dem Menschen von Kind an begreiflich machen,
wie er sich für das Ganze aufopfern, wie er durch die Kenntnis

von entsprechenden Grundsätzen die entgegenstehenden

Neigungen und Leidenschaften bekämpfen soll; genau soll der
Mensch wissen, was Tugend sei, und sie dem entsprechend
ausüben! Und was zeigen die Thatsachen? Wo der Vernunft
kein anderer höherer Einflufs zur Seite steht, herrscht einzig
und ohne Schranken der Eigennutz, die Sinnenlust, die rohe

Gewalt, nicht aber die Vernunft. Unordnung, Aufwiegelei gegen
alle staatliche Ordnung ist die Folge, nicht der Friede und der
harmonische Zusammenklang aller menschlichen Kräfte. Die
Gewalten der Natur sollen der Vernunft des Menschen

gehorchen, und wer könnte es leugnen, dafs der Menschengeist
auf diesem Gebiete grofse Fortschritte gemacht hat! Aber ist
dadurch der Gegensatz der Nationen ausgeglichen und vielmehr
das Gute im Charakter einer jeden in den Dienst des Guten

im Charakter der andern gestellt? Feindlicher, eifersüchtiger
wie je stehen sie sich gegenüber und die Beherrschung der

Naturgewalten dient an erster Stelle der Kunst des Vernichtens.

Ja, diese Naturgewalten selber sind eben dadurch, dafs sie

mehr gesammelt worden, desto bereitwilliger und geeigneter, um

in einem Augenblicke umfangreicher zu schaden wie vorher in
Stunden und Tagen oder überhaupt.

Dem Menschen drängt sich eine Thatsache mit Gewalt auf,

welche er nun einmal nicht anerkennen, will. Dies ist ja
vollständig richtig, dafs die Vernunft von Natur die hauptsächliche
leitende Kraft im Menschen ist und danach ihre Ausbildung an

erster Stelle steht. Auch das ist richtig, dafs dem geistigen
Element von Natur unterworfen ist der blofse Stoff. Aber
wenn nur diese Natur gesund, wäre! Sie war einmal

gesund. Damals, im goldenen Zeitalter, das in der Erinnerung
oder Ahnung der Menschheit stets haften blieb, da hätte die

stoffliche Naturgewalt nie die Werke des Mensehen zertrümmert;
etwas zu wissen, hätte genügt, um auch danach zu handeln; die

Natur selber in den Menschen würde zur ruhigen, stillen Uber-

und Unterordnung, welche zu einem staatlichen Ganzen gehört, je



und der moderne Socialismus. 457

nach den verschiedenen geistigen Gaben, bestimmt haben; keine
Mühe hätte es dem Kinde gekostet, zu lernen; die Kräfte des

Menschen wären so gewesen und hätten so gewirkt wie jetzt,
aber ohne Störung, ohne einseitiges Überwiegen der einen,
friedlich geeint je nach der verschiedenen wesentlichen
Beschaffenheit (vgl. Th. s. th. I, qu. 96; Übers. III, S. 514).
Diese Vollendung im natürlichen Bereiche aber konnte nimmer

von der Natur kommen. Es gibt unter den natürlichen Kräften

keine, die da bedingungslos alle insgesamt umfafste. Wir haben

gesehen, wie die höchsten unter ihnen, der Sinn und die

Vernunft, sich ergänzend zu einander verhalten, wie aber weder
die Vernunft noch der Sinn für sich allein absolut zu herrschen

vermag und wie beide zusammen wieder in notwendigem
Zusammenhange stehen mit der Aufsenwelt, soweit es auf die

Thätigkeit ankommt. Nur von der übernatürlichen Kraft, von
der unmittelbar einwirkenden Kraft jenes Seins, dessen
Einzelexistenz selber allgemeines Wesen ist, das sonach alles Sein in

sich einschliefst und von dem als der wirkenden Ursache alles
Sein absolut abhängt, nur von dieser Kraft im Menschen konnte,
ohne dafs eine natürliche Kraft es zu fordern oder zu veranlassen

vermochte, die ungestört vollendete, wahrhaft sociale,
d. h. Stoff und Geist, Aufsen- und Innenwelt zu einem einzigen
gesellschaftlichen Ganzen verbindende Ordnung kommen.

In ihrer Wirkung tritt somit die Gnade in die Natur
notwendig mit ein; soll anders diese Natur, auch nur nach der
den natürlichen Kräften entsprechenden Vollendung, frei streben.
Diese Thatsache will die moderne Zeit, der sog. Naturalismus,
nicht anerkennen. Und darum kann nur das Gegenteil von
dem Erstrebten das Ergebnis sein. Denn die Thatsache existiert,
und wer gegen die Mauer rennt, stöfst sich wohl selbst den

Kopf ein, aber zertrümmert nicht die Mauer. Oder spricht nicht
für unsere Darlegung die Erfahrung der ganzen Weltgeschichte
Und mögen Philosophen wie Plato, Staatsmänner wie Thomas

Morus, geniale Köpfe wie Proudhon sich an die Spitze stellen
und im Kommunismus, Socialismus und Ähnlichem das Ideal
der socialen Ordnung sehen; ihre Vernunft sagt ihnen die



Die Grundprincipien des hl. Thomas von Aquin.

Wahrheit; gevvifs, so und nicht anders müfste die menschliehe

Gesellschaft beschaffen sein, wenn sie ungestörter Ruhe und

Ordnung genielsen soll! Aber die Thatsache ist gegen sie; ihr
Ideal ist eine „Utopie". Der Krieg bleibt eine sociale Einrichtung.

Warum? Die Natur kann, in ihrem eigensten Bereiche,
ihre Vollendung von keiner unter ihren Kräften empfangen;
denn es gibt unter ihnen keine, welche alle insgesamt in

ihrer Hand zusammenhielte. Sie hat sich in Adam von jener
Kraft freiwillig abgewandt, welche allein sie zusammenhalten

konnte; und nun ist sie nicht einmal mehr, für sich allein, ein

taugliches Werkzeug für die sociale Ordnung, sondern erzielt,

je mehr ihre Kräfte ausgebildet werden, ein desto

entgegengesetzteres Resultat. Das erkennen, ohne sich dessen bewufst

zu sein, auch jene grofsen Talente und die ganze sociale

Strömung von heutzutage selber thatsächlich an. Sie alle ziehen

bei ihren kommunistischen Systemen den Zwang in ihre
Berechnung; ,,wollen die Menschen im socialistischen Zukunftsstaate

nicht arbeiten, so wird der Hunger sie zwingen", sagte
neulich Bebel im Reichstage. Kann es denn etwas Besseres

im Bereiche der Natur geben, als was die Vertreter dieser

Richtungen anbieten: Unmöglichkeit des Krieges, stete

Zufriedenheit, Uberflufs in allem etc.? Wer kann da widersprechen,
wenn er eine gesunde Natur hat, die nämlich thatsächlich nach

der Vollendung strebt, wie die Vernunft sie zeigt? Aber eben

die Natur des Menschen ist, mit Rücksicht auf alle natürlichen

Kräfte, unheilbar krank. Deshalb stellen, unbewufst, alle diese

Systeme den Zwang in ihre Rechnung ein und treten dadurch in

den offenbarsten Widerspruch mit sich selbst und mit der Natur:
Sie wollen die Vollendung der menschlichen Natur und möchten
dieselbe bewerkstelligen, indem sie gegen deren vollendetste

Kraft, die Freiheit, sich wenden oder vielmehr sie, soweit es

auf die Äufserung ankommt, vernichten. Sie regen die Massen

auf mit dem Worte „Freiheit" und in der That können sie nur
durch den bittersten Zwang zu ihrem Zwecke gelangen.

Man mag hinsehen, wohin man will, es gibt jetzt, nach der

Sünde, nur eine Macht, welche der Natur ihre Freiheit wahrt,



Die gehorsame Potenz besteht nicht in einer Tliätigkeit. 459

nachdem diese sich selbst zur Sklavin gemacht, und welche
sie befähigen kann, mitzuwirken zu ihrer Vollendung: dies

ist die Macht der zweiten Person in der Gottheit, die da Mensch

geworden ist, um zuerst dem einzelnen Menschen, trotz der

Untauglichkeit seiner menschlichen Natur, den Zugang zu seiner
letzten Vollendung in der Anschauung Gottes zu eröffnen und
vermittels dieser Vollendung auch seiner irdischen Natur die

Herrlichkeit zu bringen. Die Kraf't der gottmenschlichen Person

ist an die Stelle der früheren Unschuld oder Urgerechtigkeit
getreten und dringt noch tiefer in die Natur selber ein wie

jene; denn an ihr ist es, bevor sie vollendet, noch zu heilen.
An die Stelle der Gesundheit der Natur ist die frei persönliche
Liebe in Christo getreten, die, weil ausfliefsend von der alles

in sich fassenden Liebe des allgewaltigen Wortes, nun auch

geeignet ist, das Ganze und die ihm zukömmliche Ordnung
wiederherzustellen.

—

DIE POTENTIA OBEDIENTIALIS DER
KREATUREN.

VON FR. GUNDISALV FELDNER,
Mag. S. Tbeol. Oril. Praed.

VII. Hie gehorsame Potenz besteht nicht in einer
Thätigkeit.

Da die verschiedenen, vorhin genannten Theorieen über die

gehorsame Potenz unmöglich alle auf Richtigkeit Anspruch
haben können, so müssen wir zu der Untersuchung schreiten,
welche von allen diesen Ansichten der Wahrheit entspricht.
Die Behauptung, die gehorsame Potenz, die Empfänglichkeit für
die Güter der übernatürlichen Ordnung, bestehe in dem natürlichen

Akte, nämlich in dem actus intellectivus elicitus, ist so

unphilosophisch als nur möglich. Ebenso widersinnig ist es,

eine derartige Anschauung dem hl. Thomas auf Rechnung zu
schreiben.


	Die Grundprincipien des Hl. Thomas und der moderne Socialismus [Fortsetzung]

