Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 8 (1894)

Artikel: Die Grundprincipien des HI. Thomas und der moderne Socialismus
[Fortsetzung]

Autor: Schneider, C.M.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761931

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761931
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

442 Die Grundprincipien des hl. Thomas von Aquin

nicht aber die nach dem inneren Grunde der Individualitat
beantwortet.

Endlich spricht der Kritiker noch den iiberraschenden Satz
aus, es sei nicht zu verwundern, dafs Thomas den ,,starren*
unfruchtbaren Formen die Individuation nicht zutrauen mochte
und lieber nach der so tief herabgesetzten Materie griff, um im
Grunde genommen ihr die wichtigste Funktion zuzuweisen
(8. 315). Die wichtigste Funktion! Solches kann nur derjenige
behaupten, der sich in diesem Gegenstande den Fragepunkt
nicht zum Bewulstsein gebracht hat. Wir wissen, dafs die
individualisicrende Funktion der Materie genau der Unvoll-
kommenheit und Potentialitdt ihres Wesens entspricht.

———h e

DIE GRUNDPRINCIPIEN DES HL. THOMAS
VON AQUIN UND DER MODERNE
SOCIALISMUS.

Von Dr. C. M. SCHNEIDER.

—_—0fe — -

1¥s
Die Zweckbestimmung der menschlichen Natur.

,,Die Natur hat die Menschen geschaffen®, schreibt Machiavelli,
,mit der Fihigkeit, alles sich zu wiinschen, und mit der Ohn-
macht, alles zu erwerben. Sie richten mit der ganzen Glut
ihrer Seele ihr Verlangen nach den namlichen Giitern und sind
demnach verdammt, sich gegenseitig zu verabscheuen.“ Will
jemand die Logik des unerreichten Meisters der modernen Staats-
maschinerie etwa leugnen? Die Klassenkdmpfe unserer Tage
wiirden ihn eines andern belehren. Die Giiter der Natur will
jeder ohne Mals besitzen; und niemand hat die Macht, sich alle
anzueignen. Es bleibt beim Michtigsten sowie beim Reichsten
immer noch etwas ibrig, was er mit der ganzen Gewalt seiner
Seele begehrt, weil er es nicht hat. Auf das Gleiche in der
Natur richtet sich das Streben der Besitzenden und das der
Besitzlosen. Und weil nicht alle dieses Gleiche haben konnen,



und der moderne Socialismus. 443

will die eine Klasse die Vernichtung der andern. Die Besitzenden
wollen ihre materiellen Giiter festhalten und vermehren, die
Besitzlosen wollen sich derselben beméchtigen. Welche andere
Folge kann da entstehen, als dafs sich beide gegenseitig verab-
scheuen!

Machiavelli stellt diesen Gegensatz als ¢in notwendiges
Naturereignis hin. ,Die Natur hat den Menschen dazu ge-
macht, dafs er alles haben will und dafs er keine Kraft hesitat,
seinen Zweck zu erreichen.” Der Streit also und zwar ewig not-
wendiger Streit, in welchem jeder erprobt, was er vermag, ohne
jemals an ein Ende und somit zur Ruhe gelangen zu konnen,
wire danach die schliefsliche Endbestimmung des Menschen.
Klar ist Machiavel, das kann niemand leugnen; so klar wie
kaum ein moderner Staatskiinstler nach ihm gewesen ist. Sein
Princip ist der Schlissel fiir den ganzen Mechanismus der
heutigen Staatsweisheit. Wenn die Natur dem Menschen den
schliefslichen Endzweck vorstellt und sonach dieser letztere, nur
soweit Zwaung und Gewalt reicht, besessen werden kann, so ist
der Staat das letzte Wort fir den Menschen, und im Staate
steht an leitender und entscheidender Stelle die mechanische,
mit innerlicher Notwendigkeit arbeitende Gewalt. Da aber auch
der Staat immer umfangreicher sein und iiber stets endlos mehr
Gewalt gebieten kann, so findet sich iiberhaupt keine Moglichkeit
fir das Erreichen der menschlichen Endbestimmung.

Die unheimliche Klarheit des Machiavellischen Princips aber
ist bei weitem noch nicht ein Beweis seiner Richtigkeit und
Wabhrheit. Und zwar schon darum nicht, weil das endgiiltig
bestimmende Element in der menschlichen Natur nicht beriick-
sichtigt wird: die personliche Freiheit und Unabhingigkeit,
welcher alle iibrigen natirlichen Krifte zu dienen haben und
nicht souverin befehlen diirfen. Die socialdemokratischen Wort-
fiihrer fragen hohnisch, was denn das Christentum fiir den
Fortschritt der Menschheit gethan habe. Die Antwort ist kura:
Gerade das hat die christliche Religion dem Menschen zuge-
bracht, was die Socialdemokratie und ihr Nihrvater, der
moderne Liberalismus, ihm wieder nehmen will. Das Christentum



444 Die Grundprincipien des hl. Thomas von Aquin

hat den Menschen mit der Uberzeugung vom Werte der person-
lichen Freiheit durchdrungen und ihm damit eine Kraftquelle
geoffnet, der gegeniiber die gewaltthitigsten staatlichen KEin-
richtungen nichts ausrichteten, sondern selber vergehen mufsten.
Der Socialismus, als die letzte Phase in der Evolution der anti-
christlichen Principien des 16. Jahrhunderts, trigt den Wider-
spruch und somit den Keim des Verderbens notwendig in sich.
Er wendet sich zwar an die personliche Freiheit und Selbstindig-
keit im Menschen, als an die Quelle seiner Macht und seines
Bestehens; sein ausgesprochener Zweck aber ist das Aufgehen
der personlichen Freiheit und Selbstindigkeit in der staatlichen
Allgewalt. Das Christentum sieht die Grenzen der staatlichen
Gesetzgebung in der Freiheit des einzelnen, seine letzte Be-
stimmung und damit seine allseitig vollendete Ruhe zu erhalten.
Der Socialismus kennt keine Grenzen der staatlichen (Gewalt;
und trotzdem zieht er seine ganze Nahrung aus dem Bewufstsein
und dem Gefiihle der freien personlichen Selbstindigkeit.

Er tritt zum Menschen in der Wiiste des Lebens und bietet
ihm Steine: den Stein des Streites, den Stein der Unmoglichkeit
fir die eigeme Person gliicklich zu sein, den Stein des Auf-
gehens in die Gesamtheit, den Stein von haltlosen Phrasen.
Diese Steine soll der Mensch selber, an den der Socialismus sich
wendet, zu, Brot machen. Er soll sich vom Munde absparen
und die Wortfiihrer néhren; er soll die mit der Natur gegebene
Begeisterung fiir die freie, personliche Selbstandigkeit des ein-
zelnen leihen, um die Idee des alles verschlingenden Staates
und somit das Grab der personlichen Freiheit mit lebensvoller
Anziehungskraft auszustatten; er soll das Seinige: Besitz, Leib
und Seele, opfern, um aus dem Steine der Vernichtung seiner
heiligsten Giiter Brot fiir andere herzustellen.

Wir fiihren dies jetzt weiter aus und legen, ausdriicklich
nach den Principien des hl. Thomas, dar, worin die Selbst-
bestimmung des Menschen, bereits gemifs der ionerhalb der
menschlichen Natur malsgebenden Richtschnur, gemils der Ver-
nunft ndmlich, bestehen mufs. Ein Schatten von Wahrheit findet
sich, wie in jedem Irrtume, so auch in jenem Principe Machiavellis



und der moderne Socialismus. 445

und des modernen Pessimismus: Die natiirlichen Krifte des
Menschen sind unzureichend fiir die Erreichung des Zweckes
der menschlichen Natur. Aber man darf nicht sagen, ,die
Natur hat den Menschen mit der Fahigkeit ausgestattet, alles
zu wiinschen, und mit der villigen Ohnmacht, es zu besitzen.“
Die Natur wirkt mit Notwendigkeit, und sonach wire es fiir den
Menschen iiberhaupt unméglich, er wire in jedem Falle ganz
und gar unfihig, den Zweck seiner Natur, allein oder mit der
Gesamtheit, zu erreichen. Alles Bemiihen der Menschen wiirde
noch nicht einmal einer Chiméare oder einem Phantasiebilde, son-
dern der ausgeprigtesten [Inmoglichkeit geweiht sein, und der
Mensch wiirde nicht blofs ein unlosbares Ritsel, sondern ein Un-
geheuer sein, hergestellt zum Zwecke der Zwecklosigkeit oder der
Unméoglichkeit, einen Endzweck iiberhaupt zu haben. Sagen wir
aber mit Thomas (in Boét. de Trin. qu. 6, art. 4, ad 5): ,,0b-
gleich der Mensch von Natur zu seinem letzten Zwecke hinneigt,
8o hat er es doch nicht in seinen natiirlichen Kriften, diesen
Zweck zu erreichen, sondern dies kann er einzig durch die
Gnade, und zwar ist dies der Fall wegen der Erhabenheit
dieses Zweckes” (Quamvis homo naturaliter inclinetur in finem
ultimum, non tamen potest consequi illum naturaliter, sed solum
per gratiam; et hoc est propter eminentiam istius finis); so 6ffnen
wir, von der Natur selbst dazu aufgefordert, den Bereich der
natiirlichen Krifte nach oben hin. Gerade weil der Mensch von
Natur frei ist, steht er, auf Grund dieses freien Vermigens, iiber
den natiirlichen Kriften, welche das Band der Notwendigkeit
verkniipft. Seine frei personliche Selbstédndigkeit hat ihre Nah-
rung iiber der Natur, nadmlich unmittelbar in jenem Sein, welches
die Fiille alles Seins und Wesens ist und deshalb alle Kraft der
Natur, in unendlich hoherem Grade, in sich einschlielst. In Ver-
bindung mit dieser Kraftquelle allein wird der Mensch geeignet,
die ganze Natur und in derselben das Staatsganze als Mittel
fiir den Besitz seiner frei und personlich gewollten letzten End-
bestimmung und dementsprechend fiir den Besitz seiner allseitigen
Vollendung zu gebrauchen.



446 Die Grundprincipien des hl. Thomas von Aquin

Wir legen dies dar mit Riicksicht auf die sociale Ord-
nung, sodann in sich, soweit nimlich ein Zweck der mensch-
lichen Natur an und fiir sich genommen werden kann, und
endlich mit Riicksicht aunf die personliche Freiheit. Unsere
Thesis ist diese: Weder hat es jemals einen andern Endzweck
des Menschen als den iibernatiirlichen gegeben noch kann, und
zwar auf Grund der Vernunft selber, ein anderer bestehen, als
ein solcher, der nur mit iibernatiirlichen Kriften zu erreichen ist.

|

Die letzte Zweckbestimmung und die sociale
Ordnung.

a) Der hier darzulegende Grundsatz der Lehre des heil.
Thomas ist von der einschneidendsten praktischen Bedeutung.
Der Tiibinger Prof. Baur warf den Verteidigern der katholischen
Lehre einmal vor, nach ihnen sei das Christentum ein Accessorium
fir die fertig dastehende menschliche Natur und konne somit
ebenso gut fortbleiben als weiterbestehen, ohne wesentlich die
menschliche Natur zu beeinflussen. Er griindete diesen Vorwurf
auf die opera supererogatoria, deren Verdienstlichkeit fiir den
Himmel die Kirche festhilt. In der Gegenwart ist dieser Vor-
wurf in die weitesten Volkskreise gedrungen. Wird nach der
Beschaffenheit des Zukunftsstaates, als des letzten Endzweckes
der Socialdemokratie gefragt, so ist die Antwort, man solle doch
den letzten Endzweck, welchen das Christentum verfolgt, zuerst
beschreiben. Wozu niitze das Christentum? Was habe es in den
langen Jahrhunderten seines Bestehens fiir einen Einfluls auf die
menschliche Gesellschaft ausgeiibt? Welcher Unterschied trenne
es, nach dieser Seite hin, von den andern Religionen? Selbst
in volkswirtschaftlichen Werken katholischer Autoren wird man
viel Theoretisches iiber Kapitalbildung, Wert der Arbeit, Lohn-
verhiltnisse finden; aber herzlich wenig oder gar nichts Princi-
pielles iiber den wirksamen Kinflufs des Christentums auf die
sociale Ordnung. Hochstens weist man auf das katholische
Ordenswesen hin und sieht mitleidig auf gewisse Theorieen der



und der moderne Socialismus. 447

Viter und Kirchenlehrer herab, wenn man auch nicht wagt, sie
offen zu verachten.

Sieht das Christentum vom natiirlichen Zwecke der mensch-
lichen Natur ab, so sind die eben erwidhnten Vorwiirfe voll-
berechtigt und die aufgestellten Fragen gar nicht zu beantworten.
Das Christentum ist in diesem Falle etwas Nebenséchliches,
wenn wir nicht sagen wollen, etwas der menschlichen Natur
resp. dem natiirlichen Zwecke Feindliches, mag es auch der
letzteren eine noch so hohe Bestimmung anbieten. Dies erkennen
auch stillschweigend die Anhidnger einer sog. , Erhebung der
Natur“ zu einem hoheren Zwecke an, indem sie die Freiheit in
Gegensatz stellen zur Gnade, fiir das Gesetz, welches den
Himmel verbiirgt, eine nur éulserliche Rechtsquelle, den Willen
Gottes, annehmen und in solchem Gesetze gleichfalls einen Feind
der Freiheit erblicken. Das Wasser unterliegt darum nicht minder
der Gewalt, weil es in iiberaus hochliegende und schone Girten
geleitet wird. Hat die menschliche Natur von sich aus einen
Zweck und das Christentum hat einen andern, wenn auch unend-
lich hoheren, so lifst das Christentum mit den Kriften, die es in
sich enthdlt, die menschliche Natur beiseite liegen. Diese bleibt
mit ihrem Zwecke tot liegen und eine andere, eine ,,Ubernatur®
tritt an deren Stelle; denn die Zusammensetzung einer Natur
hangt vom Zwecke ab. Ist dieser unmoglich geworden, so ist
die entsprechende Natur zwecklos, nutzlos, selbst eine Unmog-
lichkeit. Dadurch, dafs faules Holz vergoldet und so wieder
Gegenstand der Bewunderung wird, dals also iiber die Natur
des Holzes die des Goldes gelegt erscheint, wird das Holz nicht
gesund. Das Gold erscheint nunmehr, nicht mehr die Farbe
des Holzes.

Aber so ist nicht das Verhaltnis des Christentums zur
menschlichen Natur, Es ist das Verhaltnis' der Natur zur Tha-
tigkeit, des Wesens zu seiner Vollendung, des Vermogens zum
Gegenstande. Die menschliche Natur erreicht und kann nur
erreichen durch das Christentum den durch ihre Zusammensetzung
angezeigten Zweck. Nur das Christentum bietet ihr die nétigen
Krifte behufs der endgiiltigen Vollendung. In sich selber hat sie



448 Die Grundprincipien des hl. Thomas von Aquin

nur die Beziehung zu dieser Vollendung, das naturale desiderium,
wie Thomas sagt, aber keinerlei Kraft, sie zu erreichen. Frei ist
sie von dieser Kraft und darum kann sie aus sich heraus fallen,
und nur derjenige kann sie kriftigen und frei bethitigen, der sie
gemacht hat. Deshalb ist das Christentum &ufserst notwendig
der menschlichen Natur und zumal der glinzendsten natiirlichen
Aufserung derselben, der socialen Ordnung; es gibt keine Voll-
endung, keinen Frieden, keine trostreiche Ruhe in der menschlichen
Gesellschaft ohne das Christentum. Was das Meer dem Strome
ist, der Sonnenschein dem besdeten Felde, die Keimkraft dem
Baume, dies ist das Christentum fiir die menschliche Natur. Es
ist nichts Daraufgeklebtes, nichts Gewaltsames, nichts Neben-
siachliches; sondern wie der Bestand der Natur von ihrem Zwecke
abhingt, wie alle ihre Thiitigkeit bedingt und geregelt ist durch
den Drang nach der ihr entsprechenden Vollendung, so, im selben
Malse, hingt sie von der Kraft ab, die das Christentum d. h. der
gottmenschliche Erloser ihr beut.

b) Der Aquinate wird uns dies jetzt im einzelnen nach-
weisen und zwar nicht nur, dafs thatsdchlich die menschliche
Natur immer zum letzten Endzwecke die Anschauung Gottes
hatte, sondern dafs sie keinen andern Zweck haben kann. Er
schlielst sich dem hl. Augustin in allem an. Wir haben nicht
ohne Grund im Beginne dieser Darlegungen auf die Erbsiinde
als ,Siinde der Natur” hingewiesen, sowie auf das Geheimnis
der unbefleckten Empfiangnis Mariens, eines der fruchtreichsten
Geheimnisse des christlichen Glaubens. Denn durch beide
wird dargethan, wie Gott das Menschengeschlecht als ein Ganzes
wollte, und zwar nicht blofs insofern alle Menschen dieselbe
Natur haben, sondern auch weil alle dem Fleische nach in Adam
eins sind. Diesen Willen des Schopfers driickt die KErbsiinde
aus, welche auf alle aus Adam, der fleischlichen Zeugung nach,
Abstammenden iiberging, weil alle von Adam eben diese Natur
erhielten, die durch und in Adam mit der Schuld beladen war.
Und der Schopfer selbst achtet diese von ihm gewollte Einheit
des Menschengeschlechts; denn er legte zum Besten aller in eine
einzige Seele alle Gnadenschétze Christi mit ihrer voll erlosenden



und der moderne Socialismus. 449

Kraft nieder. Maria wurde durch die Gnade Christi so voll
und ganz von dem aus Adam geerbten Verderben des Fleisches
erlost, dafs dieses niemals die verniinftige Seele nach sich zog,
sondern die Gnade allen Folgen der Erbsiinde im einzelnen
Menschen zuvorkam, soweit sie auf die Seele sich beziehen.
Erbsiinde aber und Erlosung durch die Gnade Christi setzen
die Urgerechtigkeit oder den Stand der Unschuld voraus. Denn
nur weil Gott wollte, dals alle Menschen, dem Kleische nach,
von Adam abstammten und demnach in Adam eins seien, mulsten
die Gaben, mit denen er die Natur in Adam im Bereiche der
natiirlichen Krifte, iber jedes Fordern der Natur hinaus, voll-
endete, iibergehen auf diejenigen, welche diese mit solchen
Gaben ausgestattete Natur erbten; und nur deshalb blieb bei
allen Menschen in der Natur die Schuld, diese Gaben zu be-
sitzen, nachdem die Siinde Adams dieselben verloren. Nachdem
Gott sie der menschlichen Natur in Adam frei gegeben, war
die Natur in allen von Adam kommenden Menschen schuldig,
sie zu haben. .

Wie begriindet nun Thomas die Verbindung der Natur und
ihrer Krifte im Urzustande mit der wesentlich die Natur iiber-
steigenden Gnade und sonach mit dem letzten Endzwecke,
namlich der Anschauung Gottes? Er schliefst aus der Schrift-
stelle: (Eccle. 7, 30) ,,Gott schuf den Menschen als einen Auf-
rechten, dafs der 1. Adam auch in der Gnade geschaffen wurde.
Das ,,Aufrechte* ist' bei Thomas und den Vitern der Stand der
Unschuld, die Urgerechtigkeit oder die Vollendung der mensch-
lichen Natur im Bereiche der natiirlichen Krifte, so dafls diese
Vollendung mit der natiirlichen Fortpflanzung vererbt wird. Aus
dieser Vollendung der Natur in ihrem eigensten Bereiche folgt
fir Thomas mit Notwendigkeit die Anwesenheit der dem Wesen
nach iibernatiirlichen Kraft, der Gnade, in Adam. Also kann,
nach Thomas, die Natur, auch soweit nur ihre eigenen Krifte
in Betracht kommen, nicht vollendet sein ohne die Gnade. Dies
ist aber gar nicht denkbar, wenn diese Vollendung der Natur, im
Bereiche ihrer Krifte, der letzte Endzweck iiberhaupt sein konnte.
Es bliebe da ndmlich eine Kraft, die Gnade, im Menschen zuriick,

Jahrbuch fiir Philosophie ete. VIII. 29



450 Die Grundprincipien des hl. Thomas von Aquin

die wesentlich einem andern hohern Zwecke zugewandt ist, und
richtete demnach, bei aller natiirlichen Vollendung, den Menschen
auf eine weitere Bestimmung.

Doch horen wir den Aquinaten selber (I, qu. 95, art. 1;
Ubers. Bd. III, 8. 509): ,Diese Urgerechtigkeit oder Geradheit
bestand darin, dals die Vernunft Gott unterthan war, die
niedrigeren Krifte aber der Vernunft gehorchten und der Korper
der Seele folgte. Die erstgenannte Art Unterwiirfigkeit nun ist
die Ursache sowohl der 2. als auch der 3. Denn so lange die
Vernunft Gott unterthan blieb, war ihr das Niedrigere unter-
worfen. Nun ist es aber offenbar, dals jene Unterordnung des
Kérpers und der Sinneskrifte unter die Vernunft nicht von
der Natur im Menschen kam; sonst wire sie nach der
Siinde geblieben, da ja auch in den Dimonen die natiirlichen
Gaben blieben. Also flofs auch die Unterwiirfigkeit der Ver-
nunft unter Gott nicht aus der blofsen Natur, sondern aus dem
iibernatiirlichen Geschenke der Gnade, insofern es nicht geschehen
kann, dals die Wirkung méchtiger sei wie die Ursache. Des-
halb sagt Augustin: , Nachdem das Gebot iibertreten war, ver-
liefs die ersten Menschen die gottliche Gnade und sie schamten
sich der Nacktheit ihrer Korper. Ist-also, weil sie die Gnade
verliels, die Unterordnung des Fleisches gegeniiber der Seele
gestort worden, so war auch die Gnade im Menschen die Ur-
sache dieser Unterordnung.“

Machen wir uns das Gewicht dieser Worte recht klar.
Thomas leitet nicht aus einer gewissen Zukommlichkeit, aus der
Giite Gottes, aus der Notwendigkeit die Siinde zu vermeiden
und #hnlichem, die Wahrheit ab, dals die Menschen in der
Gnade, also mit der dem Wesen nach iibernatiirlichen Kraft,
geschaffen wurden; sondern er begriindet dies unter Anfiihrung
der hl. Schrift, mit metaphysischer Notwendigkeit, d. h. mit dem
Satze vom zureichenden Grunde. Die Wirkung ist die: Die
Sinne folgten der Vernunft, der Leib dem verninftigen Geiste;
denn dies eben ist das Aufrechtstehen des Menschen, dafs die
Vernunft nicht den'Sinnen, dem Niederen, nicht dem Leib die
Seele dient, sondern umgekehrt das Niedere dem Hoheren, die



und der moderne Socialismus. 451
Sinne dem Verstande, der Verstand Gott dem Herrn als der
hochsten Vernunft. Welches ist die Ursache? Weil die Ver-
nunft Gott unterworfen war, folgte ihr der Sinn. Das steht fest.
Die Frage ist nun: Geniigte die natiirliche Kraft der Vernunft,
um eine solche Wirkung zu haben, um also stets die Vorherr-
schaft vor den Sinnen in Auspruch zu nehmen und thatsichlich
auszuiiben? Durch welche Kraft war die Vernunft Gott unter-
worfen? Thomas antwortet: ,;Was an natiirlicher Kraft im
Menschen sich fand, ist gebliecben nach der Siinde.” Geniigt
also jetzt diese natiirliche Kraft, um den Sinn in vollem Frieden
zu beherrschen? Ist jetzt diese natiirliche Kraft hinreichend,
damit der Leib stets ein gefigiges Werkzeug der Seele sei und
niemals ihr Schwierigkeiten bereite? Offenbar nein. Also war
im Stande der Urgerechtigkeit diese Kraft ebenfalls nicht ge-
niigend, um eine solche Wirkung hervorzubringen. Es bedurfte
der iibernatiirlichen Kraft der Gnade in der verniinftigen Seele
als der wirkenden Ursache; mnicht aber als ob die Gnade der
formale Inhalt der Urgerechtigkeit gewesen wire. Wenn nun die
Gnade im Menschen sein mufs, bereits wegen der Vollendung
im natiirlichen, der Fortpflanzung zuginglichen Bereiche; so
kann unmoglich die menschliche Natur innerhalb der natiirlichen
Krifte ihre letzte Vollendung haben, nimlich jene Vollendung,
die keiner weiteren und hoheren mehr dienen kann,

Oder ist vielleicht die Basis der Beweisfiihrung auf seiten
des Aquinaten eine fragliche? Sie ist eine in der Natur der
menschlichen Vernunft und der Sinnesthitigkeit ganz augen-
scheinlich gelegene. Der Gegenstand der verniinftigen und
derjenige der Sinnenkenntnis sind derartig, dafs niemals im
Bereiche der Natur ein harmonischer Friede verbiirgt, niemals
also auch nur die natiirliche Vollendung, die Unterordnung
niamlich aller menschlichen Krifte unter die Vernunft, erreicht
werden kann. Der Gegenstand der Vernunft ndmlich ist das
Allgemeine, derjenige der Sinne das Einzelne. Sowie der Feld-
herr, welcher das Terrain als ein gebirgiges im allgemeinen nur
kiannte, nicht ohne weiteres den Offizieren seine Befehle zu geben
vermochte, die da wissen, wo im einzelnen die Schluchten, die

29*



452 Die Grundprincipien des hl. Thomas von Aquin

Bergkegel und gefihrlichen Gielsbéiche sind; wie er sonach von den
Offizieren Vorstellungen annehmen mufs, wenn er etwas befiehlt,
was der Beschaffenheit des Bodens im einzelnen nicht entspricht;
-— ghnlich verhilt es sich mit der Vernunfs. Sie ist der Feld-
herr, weil ihr Blick auf das Allgemeine geht; die Sinne sind
die Offiziere, welche das Einzelne vorlegen. Die Vernunft hat
wohl ganz selbstindig die Kraft, das allgemeine Wesen sich
gegenwirtig zu halten; aber dieses Wesen selber erscheint ihr
erst, wie in einem vorgehaltenen Buche, in den Phantasiebildern,
welche die Einzelheiten nach Farbe, Ton, Geruch, Geschmack,
Gefiihl, Ausdehnung etc. vorfiihren. Und selbst wenn sie genau
das Wesen erfafst und sich es klar vergegenwirtigt, ist sie noch
nicht Herr aller Kinzelheiten, die ihm anhaften konnen; denn
niemals erschopft sie vollauf alle die Einzelheiten, in denen das
betreffende Wesen auftreten kann. Immer kann sonach von den
Sinnen aus Widerspruch erfolgen, auf Grund dessen die Vernunft
genotigt ist, ihren Gegenstand zu revidieren, und wonach der
bereits gegebene Befehl zuriickgenommen werden mufs. Thomas
sagt darum mit Aristoteles sehr richtig, ,,die Vernunft herrsche
iiber die Sinne, wie ein Konig iiber Freie®, die ndmlich auch
im einzelnen Falle widersprechen konnen.

Dieses Verhiltnis der Vernunft zu den Sinnen beruht in
der Natur, namlich im natiirlichen Gegenstande beider Arten
von Erkenntnis-Kriften. Es kann demnach, so lange im blofsen
Bereiche des Natiirlichen die Vermdgen in Thitigkeit sind, nie-
mals eine volle richtige Herrschaft der Vernunft iiber die Sinne
eintreten: der einzige rein natiirliche Zweck, der gedacht werden
kann, Dies ist erst moglich, d. h. die menschliche Vernunft
wird erst dann voll und ganz Meister, wenn jene Vernunft ihr
Kraft leiht, welche ihrem Wesen nach das Einzelsein, die Einzel-
existenz selber ist und der die Sinne, ad nutum, im Augenblick,
folgen miissen, weil ihre Kenntnis in dieser Ur-Vernunft ein-
geschlossen ist wie die Wirkung in der ausreichenden Ursache.
Diese Ur-Vernunft aber steht iber aller Natur und ihre Kraft
ragt deshalb iiber alle Natur hinaus. Kriede im Bereiche der
natiirlichen Krifte, ungestorte Unterordnung des Niedrigen unter



und der moderne Socialismus. 453

das Hohere, die natiirliche Vollendung selber also ist, wie die
Betrachtung der menschlichen Vernunft und der Sinne ergibt,
einzig eine Wirkung iibernatiirlicher Kraft.

Ganz das Némliche gilt vom Begehren. Der verniinftige
Wille richtet sich auf das Gute im allgemeinen, das Gute im
einzelnen ist direkter Gegenstand der Sinne. Oder sagen wir,
der Mensch will den Gegenstand der Sinne unter dem Gesichts-
punkte des Guten im allgemeinen. Sowie aber das letztere
keine besondere Existenz hat, die fiir sich aufgefafst oder be-
gehrt werden konnte; so tritt der Gegenstand der Sinne, das
Einzelne, immer zuerst vor und strebt den ganzen Menschen
nach sich zu reifsen, ohne auf die Willensthitigkeit zu warten.
Es bedarf der Miihe, der Schulung, der bestindigen Wachsam-
keit und fortgesetzten Kampfes, um dem verniinftigen Willen
den Vorrang zu verschaffen. Und das muls so bleiben, so lange
die natiirlichen Krifte allein thétig sind; denn immer bleibt
dann der Gegenstand des Willens das Gute im allgemeinen,
der nur gewollt werden kann im Gegenstande der Sinne, im
Einzelgute namlich, worauf die Sinne gerichtet sind. Nur die
Kraft jenes Gutes, welches als Einzelexistenz alles Gute dem
Wesen nach in sich einschlielst, kann, und zwar iiber die
Natur hinaus, in die Natur des Menschen den Frieden, ndmlich
den durch keine Miihe gestorten harmonischen Zusammenklang
der menschlichen Thitigkeiten und somit die natiirliche Voll-
endung bringen. Die Anwendung auf die sociale Ordnung ist
bald gemacht.

d) Wir nehmen steten Bezug auf die verschiedenen Stinde
der Natur, weil der Gedanke Hartmanns von der Solidaritit des
ganzen Menschengeschlechts und der damit verbundenen Ent-
wicklung der Sittlichkeit ein vollig richtiger ist. Wir nehmen
jedoch, im Unterschiede von Hartmann, der inkonsequent ist,
wirklich das gesamte Menschengeschlecht, mag es der Ver-
gangenheit oder der Zukunft angehdren, als ein Ganzes und
finden thatsidchlich das Fortschreiten der Sittlichkeit in der An-
lehnung an diese Solidaritat, die keinerlei Ausnahme zuldfst, in
der Anlehnung nidmlich an Jenen, in welchem die Menschheit



454 Die Grundprincipien des hl. Thomas von Aquin

und ihre Krifte wahrhaft von neuem geeint worden zum Heile
der Selbstandigkeit eines jeden, in der Anlehnung an Denjenigen,
von dem Paulus sagt (Apostelg. 17), dafls ,in Thm wird der
Erdkreis gerichtet, in dem Manne, in welchem Gott beschlossen
hat, Allen den Glauben zu geben, indem Er Ihn von den Toten
auferweckte.

Was wir oben von der Vernunft und den Sinnen im ein-
zelnen Menschen gesagt, das gilt ebenso vom gesellschaftlichen
Ganzen, vom Staate. Streit, Mihe und Anstrengung, Gegensatz
ist das Ergebnis der natiirlichen Krifte. Diese letzteren konnen
nicht die vollendete sociale Ordnung zur Folge haben, wenn sie
getrennt sind von der iibernatiirlichen Kraft, wie sie Christus
bietet und wie im Urzustande sie die aus der Gnade im Menschen
fliefsende Urgerechtigkeit geboten hat. Die Natur des Menschen
ist stets dieselbe geblieben. Die Erbsiinde ist keine abergldubisch-
mystische Thatsache; sie ist ein Thor der Erkenntnis und des
Segens, wenn sie als das Geheimnis aufgefalst wird, als welches
sie der christliche Glaube hinstellt. Die Natur ist nicht durch
die Erbsiinde zu einer toten geworden, die keinem Leben mehr
zugiinglich ist, anstatt deren eine ,,Ubernatur“ angenommen
werden muls. Sie ist indessen nicht mehr in ihrem natirlichen
Bereiche vollendet, so dafs diese Vollendung mit dem Fleische fort-
gepflanzt wiirde; und zwar hat sie nicht mehr diese natiirliche Voll-
endung, durch die ihr der Weg zur letzten Vollendung, zum ewigen
Leben, offen stand, auf Grund der von Adam ihr eingeprigten
Schuld. Der Unterschied zwischen der menschlichen Natur, wie
sie jetzt ist, und derselben Natur, wenn sie im Anfange nicht
yaufrecht, sondern in puris naturalibus geschaffen worden wiire,
besteht darin, 1. dals ihr jetzt die Vollendung im Bereiche der
natiirlichen Kréfte, ndmlich das harmonische Thitigsein aller
einzelnen und die damit verbundene Kriftigung einer jeden im
besonderen, aus eigener Schuld fehlt; 2. dieser Zustand ist
jetzt ein dauernder, so dafs, von der Natur selber aus, die eigene
Vollendung und, mit dieser verbunden, die letzte Vollendung
nicht mehr erreicht werden kann. Waére der Mensch nicht
durch Gottes reine Giite ,aufrecht’ geschaffen worden, also nicht



und der moderne Socialismus. 455

in der friedlichen Vollendung seiner irdischen Natur und nicht
sogleich mit der iibernatiirlichen Kraft, die ihn mit dem letzten End-
zwecke seiner Natur verband, in puris naturalibus also, so wiirde
er fiir seine Person allein entweder, gekriftigt durch die Gnade,
nach Kampf und Streit, nach Miihe und Anstrengung in den
Stand des iibernatiirlichen Lebens und somit in die direkte An-
wartschaft auf den Himmel, getreten sein oder er wire, eben-
falls fir sich allein, in den Stand der Siinde gefallen. Die
moralische ,,Solidaritdt“ des Menschengeschlechts hiitte sich nicht
bis auf die Einheit in Adam erstreckt.

Letztere Solidaritit besteht aber thatsiachlich und deshalb
kann jetzt die sociale Ordnung unur in der Weise aufrecht ge-
halten werden, wie sie in Christo von neuem aufgestellt wurde
d. h. einzig durch die Thiire der Person hindurch, nicht mehr
durch die Thiire der schuldig bleibenden Natur. Und hier liegt
der innere Widerspruch aller kommunistischen und &hnlichen
Ideen zu allen Zeiten. Von der weitsehenden Vernunft einzelner
Personen gehen, dieselben aus; die Vorbedingung aber ihrer
Durchfiihrung ist die Gesundheit oder der gute Zustand der
Natur, wobei selbstverstindlich die Initiative der Person
unniitz wiare. Denn jeden wiirde bereits die Natur von selbst
zu dergleichen Zustinden, niamlich zum harmonischen Zusammen-
klang aller Krifte, fihren ohne irgend eine weitere Theorie:
die ganze Menschheit wiirde ein Reich bilden; ihr Konig wiirde
zugleich unsterblicher Hohe-Priester sein, Adam nidmlich; jeder
bote alle seine Kraft auf fiir die Gemeinsamkeit, so dalfs
Privateigentum nicht notwendig wire, um grifsere Sorgfalt zu
entwickeln; die Kirche der Menschheit stinde auch als Staat
da; geistliche Obrigkeit fiele zusammen mit weltlicher. Oder
sind es diese Punkte nicht, welche, immer wieder von neuem,
die Sehnsucht des Menschen anziehen? Richtet sich nicht auf
sie gerade die gesellschaftliche Entwicklung der neueren Zeit,
dic von HGherem, als die Natur ist, absehen mochte?

Hat aber jemals der thatsiichliche Erfolg diesem Streben
entsprochen? Ist der Schein heutzutage fiir einen allmihlichen
Erfolg? = Die Vernunft allein soll ausgebildet werden; zahllose



456 Die Grundprincipien des hl. Thomas von Aquin

Schulen sollen dem Menschen von Kind an begreiflich machen,
wie er sich fiir das Ganze aufopfern, wie er durch die Kenntnis
von entsprechenden Grundsitzen die entgegenstehenden Nei-
gungen und Leidenschaften bekdmpfen soll; genau soll der
Mensch wissen, was Tugend sei, und sie dem entsprechend
ausiitben! Und was zeigen die Thatsachen? Wo der Vernunft
kein anderer hoherer Einfluls zur Seite steht, herrscht einzig
und ohne Schranken der Eigennutz, die Sinnenlust, die rohe
Gewalt, nicht aber die Vernunft. Unordnung, Aufwiegelei gegen
alle staatliche Ordnung ist die Folge, nicht der Friede und der
harmonische Zusammenklang aller menschlichen Krifte. Die
Gewalten der Natur sollen der Vernunft des Menschen ge-
horchen, und wer kionnte es leugnen, dafs der Menschengeist
auf diesem Gebiete grofse Fortschritte gemacht hat! Aber ist
dadurch der Gegensatz der Nationen ausgeglichen und vielmehr
das Gute im Charakter einer jeden in den Dienst des Guten
im Charakter der andern gestellt? Feindlicher, eifersiichtiger
wie je stehen sie sich gegeniiber und die Beherrschung der
Naturgewalten dient an erster Stelle der Kunst des Vernichtens.
Ja, diese Naturgewalten selber sind eben dadurch, dafls sie
mehr gesammelt worden, desto bereitwilliger und geeigneter, um
in einem Augenblicke umfangreicher zu schaden wie vorher in
Stunden und Tagen oder iiberhaupt.

Dem Menschen dringt sich eine Thatsache mit Gewalt auf,
welche er nun einmal nicht anerkemnen will. Dies ist ja voll-
standig richtig, dafs die Vernunft von Natur die hauptsdchliche
leitende Kraft im Menschen ist und danach ihre Ausbildung an
erster Stelle steht. Auch das ist richtig, dafs dem geistigen
Element von Natur unterworfen ist der blofse Stoff. Aber
wenn nur diese Natur gesund wire! Sie war einmal
gesund. Damals, im goldenen Zeitalter, das in der Erinnerung
oder Ahnung der Menschheit stets haften blieb, da hitte die
stoffliche Naturgewalt nie die Werke des Menschen zertriimmert;
etwas zu wissen, hitte geniigt, um auch danach zu handeln; die
Natur selber in den Menschen wiirde zur ruhigen, stillen Uber-
und Unterordnung, welche zu einem staatlichen Ganzen gehort, je



und der moderne Socialismus. 457

nach den verschiedenen geistigen Gaben, bestimmt haben; keine
Miihe hitte es dem Kinde gekostet, zu lernen; die Krifte des
Menschen wiren so gewesen und hitten so gewirkt wie jetat,
aber ohne Storung, ohne einseitiges Uberwiegen der einen,
friedlich geeint je nach der verschiedenen wesentlichen Be-
schaffenheit (vgl. Th. s. th. I, qu. 96; Ubers. III, S. 514).
Diese Vollendung im natiirlichen Bereiche aber konnte nimmer
von der Natur kommen. Es gibt unter den natiirlichen Kriften
keine, die da bedingungslos alle insgesamt umfafste. Wir haben
gesehen, wie die hochsten unter ihnen, der Sinn und die Ver-
nunft, sich erginzend zu einander verhalten, wie aber weder
die Vernunft noch der Sinn fiir sich allein absolut zu herrschen
vermag und wie beide zusammen wieder in notwendigem Zu-
sammenhange stehen mit der Aufsenwelt, soweit es auf die
Thitigkeit ankommt. Nur von der iibernatiirlichen Kraft, von
der unmittelbar einwirkenden Kraft jenes Seins, dessen Einzel-
existenz selber allgemeines Wesen ist, das sonach alles Sein in
sich einschlielst und von dem als der wirkenden Ursache alles
Sein absolut abhéingt, nur von dieser Kraft im Menschen konnte,
ohne dals eine natiirliche Kraft es zu fordern oder zu veran-
lassen vermochte, die ungestort vollendete, wahrhaft sociale,
d. h. Stoff und Geist, Aufsen- und Innenwelt zu einem einzigen
gesellschaftlichen Ganzen verbindende Ordnung kommen.

In ihrer Wirkung tritt somit die Gnade in die Natur not-
wendig mit ein; soll anders diese Natur, auch nur nach der
den natiirlichen Kriften entsprechenden Vollendung, frei streben.
Diese Thatsache will die moderne Zeit, der sog. Naturalismus,
nicht anerkennen. Und darum kann nur das Gegenteil von
dem Erstrebten das Ergebnis sein. Denn die Thatsache existiert,
und wer gegen die Mauer rennt, stolst sich wohl selbst den
Kopf ein, aber zertriimmert nicht die Mauer. Oder spricht nicht
fir unsere Darlegung die Erfahrung der ganzen Weltgeschichte ?
Und mogen Philosophen wie Plato, Staatsménner wie Thomas
Morus, geniale Kopfe wie Proudhon sich an die Spitze stellen
und im Kommunismus, Socialismus und Ahnlichem das Ideal
der socialen Ordnung sehen; ihre Vernunft sagt ihnen die



458 Die Grundprincipien des hl. Thomas von Aquin.

Wahrheit; gewils, so und nicht anders miifste die menschliche
Gesellschaft beschaffen sein, wenn sie ungestorter Ruhe und
Ordnung genielsen soll! Aber die Thatsache ist gegen sie; ihr
Ideal ist eine ,Utopie“. Der Krieg bleibt eine sociale Einrich-
tung. Warum? Die Natur kann, in ihrem eigensten Bereiche,
ihre Vollendung von keiner unter ihren Kriften empfangen;
denn es gibt unter ihnen keine, welche alle insgesamt in
ihrer Hand zusammenhielte. Sie hat sich in Adam von jener
Kraft freiwillig abgewandt, welche allein sie zusammenhalten
konnte; und nun ist sie nicht einmal mehr, fiir sich allein, ein
taugliches Werkzeug fiir die sociale Ordnung, sondern erzielt,
je mehr ihre Krifte ausgebildet werden, ein desto entgegen-
gesetzteres Resultat. Das erkennen, ohne sich dessen bewulst
zu sein, auch jene grolsen Talente und die ganze sociale Stro-
mung von heutzutage selber thatsichlich an. Sie alle ziehen
bei ihren kommunistischen Systemen den Zwang in ihre Be-
rechnung; ,,wollen die Menschen im socialistischen Zukunfts-
staate nicht arbeiten, so wird der Hunger sie zwingen®, sagte
neulich Bebel im Reichstage. Kann es denn etwas Besseres
im Bereiche der Natur geben, als was die Vertreter dieser
Richtungen anbieten: Unmoglichkeit des Krieges, stete Zufrie-
denheit, Uberflufs in allem etc.? Wer kann da widersprechen,
wenn er eine gesunde Natur hat, die ndmlich thatsachlich nach
der Vollendung strebt, wie die Vernunft sie zeigt? Aber eben
die Natur des Menschen ist, mit Riicksicht auf alle natiirlichen
Krifte, unheilbar krank. - Deshalb stellen, unbewulst, alle diese
Systeme den Zwang in ihre Rechnung ein und treten dadurch in
den offenbarsten Widerspruch mit sich selbst und mit der Natur:
Sie wollen die Vollendung der menachlichen Natur und méchten
dieselbe bewerkstelligen, indem sie gegen deren vollendetste
Kraft, die Freiheit, sich wenden oder vielmehr sie, soweit es
auf die Aulserung ankommt, vernichten. Sie regen die Massen
auf mit dem Worte ,,Freiheit“ und in der That konnen sie nur
durch den bittersten Zwang zu ihrem Zwecke gelangen.

Man mag hinsehen, wohin man will, es gibt jetzt, nach der
Siinde, nur eine Macht, welche der Natur ihre Freiheit wahrt,



Die gehorsame Potenz besteht nicht in einer Thatigkeit. 459

nachdem diese sich selbst zur Sklavin gemacht, und welche
sie befihigen kann, mitzuwirken zu ihrer Vollendung: dies
ist die Macht der zweiten Person in der Gottheit, die da Mensch
geworden ist, um zuerst dem einzelnen Menschen, trotz der
Untauglichkeit seiner menschlichen Natur, den Zugang zu seiner
letzten Vollendung in der Anschauung Gottes zu erdffnen und
vermittels dieser Vollendung auch seiner irdischen Natur die
Herrlichkeit zu bringen. Die Kraft der gottmenschlichen Person
ist an die Stelle der frilheren Unschuld oder Urgerechtigkeit
getreten und dringt noch tiefer in die Natur selber ein wie
jene; denn an ihr ist es, bevor sie vollendet, noch zu heilen.
An die Stelle der Gesundheit der Natur ist die frei personliche
Liebe in Christo getreten, die, weil ausflielsend von der alles
in sich fassenden Liebe des allgewaltigen Wortes, nun auch
geeignet ist, das Ganze und die ihm zukémmliche Ordnung
wiederherzustellen. :

e

DIE POTENTIA OBEDIENTIALIS DER
KREATUREN.

VON FR. GUNDISALV FELDNER,
Mag. S. Theol. Ord. Praed.

VII. Die gehorsame Potenz besteht nicht in einer
Thiitigkeit.

Da die verschiedenen, vorhin genannten Theorieen iiber die
gehorsame Potenz unmoglich alle auf Richtigkeit Anspruch
haben konnen, so miissen wir zu der Untersuchung schreiten,
welche von allen diesen Ansichten der Wahrheit entspricht.
Die Behauptung, die gehorsame Potenz, die Empfinglichkeit fiir
die Giiter der iibernatiirlichen Ordnung, bestehe in dem natiir-
lichen Akte, nimlich in dem actus intellectivus elicitus, ist so
unphilosophisch als nur moglich. Ebenso widersinnig ist es,
eine derartige Anschauung dem hl. Thomas auf Rechnung zu
schreiben.



	Die Grundprincipien des Hl. Thomas und der moderne Socialismus [Fortsetzung]

