
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 8 (1894)

Artikel: Die Philosophie des Hl. Thomas von Aquin [Fortsetzung]

Autor: Glossner, M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761930

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761930
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


419

Scholarum institute», quod verbis profitentur, reipsa
rece88issent etc. Wer „diversa" von der Thomisten-Schule
im hl. Thomas entdeckt, der ist also nicht ein „verus" und
„orthodoxus Assecia" des hl. Thomas, sondern einer, der
„verbis profitetur", aber „reipsa recedit". Was würde der Autor
wohl dazu sagen, wenn ich mich für einen „verum et orthodoxuin
Assecia" des P. Moli na ausgeben wollte, obgleich ich „diversa"
von alledem verteidigte, was die Molinisten in ihrem Autor
gefunden zu haben vermeinen?

O-^gJ—C

DIE PHILOSOPHIE DES HL. THOMAS VON AQUIN.
Gegen Frohschammer.

Von Dr. M. GLOSSNER.

VII.
Naturphilosophie.

Mit triumphierender Miene und im stolzen Bewufstsein des
gewissen Sieges tritt der moderne Kritiker an die thomistische
Naturphilosophie heran. Während Thomas in der Gotteslehre
nicht von Aristoteles allein abhänge, sondern auch von der Bibel,
und vom Dogma bestimmt werde, trete in der Naturphilosophie
die volle Abhängigkeit von ihm entschieden hervor. Die
Naturphilosophie sei der durchaus schwächste Teil der thomistischen
Philosophie und zeige nicht blofs unvollkommene Kenntnis der
Natur, sondern auch vielfach falsche Auffassung derselben. Man
suche zwar die Scholastik gegen die Anklage, die Wissenschaft
der Natur vernachlässigt zu haben, durch den Hinweis auf ihre
höhere Aufgabe zu verteidigen, die Metaphysik und Theologie
auszubilden; es liege aber gerade in dieser vermeintlichen
Entschuldigung eine schwere Anklage gegen die Scholastik; denn
diese soll ja nach der Ansicht der Neuscholastiker die natürliche
Gotteslehre gerade auf die Natur und ihre Beschaffenheit
gegründet haben und Thomas selbst habe zu diesem Behuf auf
die Naturwissenschaft grofsen Wert gelegt. Wenn man gleichwohl

die Natur nicht tiefer und selbständig erforschte, so liege
der wahre Grund teils in der Meinung, Aristoteles habe in dieser
Beziehung alles Notwendige bereits geleistet, teils aber in der

27*



420 Die Philosophie des hl. Thoraas von Aquin.

Verbindung der herrschenden Naturanschauungen mit Vorstellungen,

durch die eine irgend bedeutend geänderte Naturauffassung
ausgeschlossen und verpöat war. Übrigens sei die jeweilige
Naturerkenntnis keine so sichere Grundlage für die
Gotteserkenntnis, da die Natur für menschliche Forschung sich als
unendlich erweise, ihre Erkenntnis also nie vollendet sein könne.
Die Scholastik komme daher über den Subjektivismus insofern
nicht hinaus, als eben nicht die Natur als solche, sondern das

jeweilige Bild von derselben die Grundlage für die höhere
Erkenntnis bildet, und die moderne Philosophie sei nicht deshalb
schon subjektivistisch, weil sie von der rationalen und idealen
Natur des Geistes aus nach Dasein und Wesen des göttlichen
Weltgrundes forsche. Sollte aber wirklich nur von der Natur
aus eine Theologie ausgebildet werden können, so müfsto diese
Natur Gott auch wirklich und auf eine leichte und sichere Weise
zu erkennen geben. Damit aber stünden die Thatsachen im
Widerspruch; denn die unverstandenen Erscheinungen der Natur
führten zu den verkehrtesten Vorstellungen vom Göttlichen. —
Wie dem übrigens auch sei, so hätten die Scholastiker in ihrer
Ansicht von der Grundlage der Gotteserkenntnis eine
Aufforderung ersehen sollen, die überlieferte Naturauffassung zu
prüfen und die Natur weiter zu erforschen. Dies hätten sie
aber unterlassen. Die Neuscholastiker aber sollten bedenken,
dafs die neuere Philosophie aus der fortgeschrittenen
Naturforschung mit Recht den Grund entnehme, die scholastische
Philosophie in Bezug auf den Grund des Daseins entsprechend
zu modifizieren und zu berichtigen (S. 269 ff.).

Wiederum haben wir einen Knäuel von unbewiesenen, wenn
auch teilweise bestechenden Behauptungen vor uns. Allerdings
bildet nach scholastischer Ansicht die Natur, d. h. deren
vernünftige Betrachtung, eine sichere Grundlage für die Erkenntnis
des Übersinnlichen und Göttlichen. Es ist auch richtig, dafs die
Scholastik ihre wissenschaftliche Naturerkenntnis im einzelnen
vielfach, jedoch nicht ausschliefslich aus Aristoteles schöpfte.
We.nn nun aber der Kritiker meint, diese Erkenntnis sei zu
mangelhaft gewesen, um darauf eine Philosophie der Natur und
eine natürliche Theologie aufzubauen, so ist er den Beweis
schuldig geblieben. Der Kritiker unterschätzt die durch einen
freien und offenen Blick auf die Natur auch ohne die zahlreichen
Hilfsmittel der modernen Forschung erreichbare Erkenntnis der
allgemeinen Eigenschaften und Unterschiede, der
Zweckbeziehungen, Stufenfolge und Ordnung der Dinge. Er unterscheidet
nicht, genügend zwischen einer ausgebreiteten Detailkenntnis



Naturphilosophie. 421

der Erscheinungen und der richtigen Bestimmung der
allgemeinen Naturbegriffe von Körper, Raum, Zeit, Bewegung,
Leben, Kausalität u. s. w. Würde diese letztere eigentlich
philosophische Erkenntnis der Natur schlechthin an die
Detailkenntnis der Erscheinungen gebunden sein und mit ihr gleichen
Schritt halten, so wäre durchaus nicht zu begreifen, wie es
komme, dafs die moderne Naturphilosophie so weit hinter ihrer
Aufgabe zurückbleiben und über das Schwanken zwischen einem
unwissenschaftlichen und skeptischen Positivismus und einem
träumerischen Apriori8mu8 sich nicht zu erheben vermochte. Endlich
denkt der Kritiker viel zu gering von den nach Methode, Inhalt
und Umfang so bedeutsamen naturwissenschaftlichen Schriften
des Aristoteles, aus denen die Scholastik trotz mancher Irrtümer
doch auch die schätzbarste Belehrung über die verschiedensten
Zweige der Naturforschung schöpfen konnte.

Mit Hilfe der Unterscheidung einer vernünftigen
Naturbetrachtung auf Grund der allgemein zugänglichen Naturerscheinungen

und einer experimentellen Detailforschung löst sich auch
der vorgebliche Subjektivismus der Scholastik; denn ihre
Philosophie und Metaphysik beruhen nicht auf einem „jeweiligen",
den Schwankungen der Zeiten ausgesetzten subjektiven Naturbild,

sondern auf den auch ohne künstliche Hilfsmittel und
vollendete Kenntnis der Erscheinungen, evidenten Thatsachen
der Bewegung, des Unterschiedes von mechanischer Mischung
und chemischer Verbindung, von Unorganisch-leblosem und
Organisch-lebendigem u. s. w. Oder glaubt man etwa, der
Zuwachs von neuen Elementarkörpern, der Fortschritt der organischen
Chemie u. dgl. vermöge an der richtigen begrifflichen Bestimmung
jener Unterschiede etwas zu ändern? Man rühmt die moderne
„Biologie" und meint einen Schritt vorwärts zu thun, indem man
mit der Erklärung des pflanzlichen Lebens aus der alleinigen
Wirksamkeit physikalisch-chemischer Kräfte unter die
feinsinnige formal - teleologische Auffassung eines Aristoteles weit
herabsinkt!

Was den Subjektivismus betrifft, den wir der modernen
Philosophie zum Vorwurf machen, so beruhen die Äufserungen
des Kritikers auf einem offenkundigen Mifsverständnis ; denn der
Subjektivismus besteht nicht etwa darin, dafs vom Geiste, statt
von der Natur ausgegangen wird, sondern darin, dafs die Idee,
die Vorstellung, der Vernunftbegriff statt der Wirklichkeiten
der Natur und des Geistes (es ist nämlich eine grundlose
Insinuation, dafs die Scholastik nur die Natur zur Grundlage der
Metaphysik mache) als Fundament der Erkenntnis betrachtet wird.



422 Die Philosophie des hl. Thomas von Aquin.

Im Erkennen ist nicht das Objekt, sondern das Subjekt und
zwar das rationale Subjekt das Ursprüngliche und Bestimmende:
dieser Satz drückt das Princip und die Richtung aus, welche
die moderne Philosophie von Descartes bis Hegel kennzeichnen,
indem Descartes von der Vernunftidee ausgeht, von ihr aus
aber noch einen Übergang zur Objektivität zu finden glaubt,
während Kant diese Möglichkeit in Abrede stellt, Hegel aber
geradezu die Vernunftidee an die Stelle der Objektivität setzt
und für den wahrhaften und ausschliefslichen Gegenstand der
Erkenntnis nimmt.

Ferner die Behauptung anlangend, Gott habe die Welt
unter der scholastischen Voraussetzung einer durch die Natur
vermittelten Gotteserkenntnis so einrichten müssen, dafs sein
Dasein und seine Beschaffenheit „leicht und sicher" daraus
erkennbar sei, so ist zu erwidern, dafs dieses „leicht und sicher",
sofern an eine irrtumslose, umfassendere und tiefere
Gotteserkenntnis gedacht wird, keineswegs aus jener Voraussetzung
folge; deun da der Mensch als Individuum wie als Gattung der
Entwicklung unterworfen ist, was doch sonst der Kritiker selbst
und zwar in einer das Mafs der Wahrheit überschreitenden
Weise so sehr betont, so widerspricht es der Natur des Menschen
nicht, dafs die höchste Erkenntnis oder die Erkenntnis dos

Höchsten eine Frucht der Mühe und Anstrengung bildet. Mit
gutem Grund folgern hieraus die Theologen eine moralische
Notwendigkeit der göttlichen Offenbarung, damit nicht der
Daseinszweck für die Mehrzahl der Menschen vereitelt werde. Die
thatsächlichen Irrtümer aber, auf welche der Krit. hinweist, sind
nicht aus einer mangelhaften Naturerkenntnis abzuleiten, sondern
aus sittlichen Gründen und stellen sich als ein Abfall von der
Reinheit der ursprünglichen Gotteserkenntnis dar. Die wiederholte

Behauptung des Krit. nämlich, die Religion habe mit
unvollkommenen Vorstellungen und Wahngebilden begonnen,
steht nicht allein mit dem Zeugnis der Offenbarung, sondern
auch mit den Thatsachen der Geschichte im Widerspruch.

Den Wink, der von dem Krit. den Neuscholastikern gegeben
wird, die Berechtigung der neueren Philosophie zur Modifikation
der aristotelischen Philosophie nach den fortgeschrittenen
Naturwissenschaften anzuerkennen, wollen wir uns gefallen
lassen, jedoch nur unter Vorbehalt einer schärferen Prüfung der
uns zugemuteten Berichtigungen. Die Furcht, es möchten die
notwendigen Reparaturen die Fundamente und wesentlichen
Teile des Baues selbst erschüttern, dürfte nicht allzusehr
begründet sein, sobald wir vernehmen, welches die der Berichtigung



Naturphilosophie. 423

bedürftigen Punkte seien. Denn sie betreffen lauter Probleme,
von welchen wir glauben mit Fug annehmen zu dürfen, dafs
ihre Lösung auch ohne die inzwischen von den Naturwissenschaften

gemachten Entdeckungen möglich ist.
Die nach den modernen Naturwissenschaften zu

berichtigenden Punkte sind nämlich keine andern als die Lehren über
Zeit und Raum, über die Grundprincipien der Weltdinge und
des Weltgeschehens, über Stoff, Form, Substantialität, Wesen
und Existenz, bewegende und Zweckursaehe, die Lehre von der
Potenzialität, vom Organischen und Lebendigen, vom Ursprung
und der Fortpflanzung des Beseelten, endlich von der Materie
als principium individuationis: wie man sieht, lauter philosophische
Probleme, die, wie man meinen möchte, kaum mit Lanzette und
Skalpell, Fernrohr und Prisma, Wage und Retorte, sondern mit
philosophischen Mitteln, d. h. Dialektik und vernünftiger Reflexion
behandelt sein wollen. Wir gehen nicht allein mit Vertrauen
und Zuversicht, sondern auch mit dem Entschlüsse an die
Prüfung, unter allen Umständen die Wahrheit anzuerkennen,
und den Irrtum, wann und wo er nachgewiesen erscheint,
unumwunden zuzugestehen.

Die vom Kritiker erregten Erwartungen erfahren schon im
Beginne, bei Erörterung der aristotelischen Begriffe von Raum,
Zeit, Bewegung und dem Weltgebäude eine Enttäuschung.
Wir erwarten, dafs gegen die aristotelisch-scholastische Theorie
von diesen Gegenständen sichere Entdeckungen und Resultate
der neueren Forschung ins Feld geführt würden. Statt dessen
lesen wir, was zunächst den Raum betrifft, einige Bemerkungen
über populäre Vorstellungen vom Himmel jenseits der begrenzten
Welt, deren sich auch die religiöse Kunst bemächtigt habe
(S. 275), die aber durch das kopernikanische System und die
Ausbildung der neueren Astronomie ihren Halt verloren haben.
Dafs nun aber nicht allein die Vorstellung von der Ausdehnung
des Weltgebäudes, sondern der aristotelisch-scholastische Raumbegriff

selbst durch das kopernikanische System widerlegt sei,
wagt auch der Kritiker nicht zu behaupten und beruft sich
einfach auf Theophrast, sowie auf die Philosophie und Physik
der neueren Zeit, von welchen der aristotelische Raumbegriff
durchaus aufgegeben sei. Da die Frage keine physikalische,
sondern eine philosophische ist, die philosophischen Systeme der
Neuzeit aber je nach der Verschiedenheit ihrer Richtung auch
verschiedene Begriffe vom Raum aufstellen, so kann eine solche
Berufung offenbar nicht genügen, Der Kritiker mufste demnach

an eine Widerlegung des aristotelischen Raumbogriffs aus



424

aachlichen Gründen gehen; da er dies unterliefs, haben auch
wir keine weitere Veranlassung, auf den Gegenstand näher
einzugehen, und wenden uns der Kritik des aristotelisch-thomistischen
Zeitbegriffs zu.

Der Kritiker meint, die aristotelische Bestimmung der Zeit
als Zahl der Bewegung nach dem Früher und Später nähere sich
der Auflassung der Zeit als subjektiver Anschauungsform, nimmt
aber dieses Urteil sofort wieder zurück, da Aristoteles die Zeit als
etwas Wirkliches betrachte, als eine gezählte, nicht zählende Zahl.
Man bemerke jedoch, dafs der Kritiker sowohl am aristotelischen
Begriff des Raums als an dem der Zeit zwischen zwei von
Aristoteles sorgfältig auseinander gehaltenen Dingen nicht
unterscheidet, nämlich einerseits zwischen der Ausdehnung und dem
Wo, andererseits zwischen der Zeit und dem Wann. Ausdehnung

und Zeit betrachtet der Stagirite als Arten der Quantität
(Categ. c. 6), während ihm das Wo und Wann besondere
Seins- und Aussageweisen bilden. Die Welt hat nach Aristoteles
kein Wo und kein Wann, obgleich sie räumlich (ausgedehnt)
und zeitlich (in kontinuierlicher Bewegung) ist. Was aber
Aristoteles durchaus und mit Recht ferngehalten wissen will, ist
die Vorstellung eines von der Welt vorausgesetzten Raumes,
in welchem sie hineingestellt ist, und einer der Bewegung
vorangehenden Zeit, in der diese aufgenommen und verlaufen
würde. Diese sinnlichen Vorstellungen von Gefäfsen, in welchen
Dinge und Bewegungen aufgenommen würden, teilte im Grunde
selbst Kant, nur dafs er sie idealistisch, als blofse Anschauungsformen

ins Subjekt verlegt, nicht aufserhalb desselben, wie eine
Art von Ungeheuern, nicht Substanz noch Accidens, vorhanden
sein läfst (So Gassendi u. and.).

Was die Bewegung betrifft, so ist es unrichtig, wenn der
Kritiker sagt, Aristoteles führe alle Arten der Bewegung auf
die örtliche zurück. Diese — moderne — Ansicht ist nicht die
des Aristoteles; nach diesem sind zwar die übrigen Bewegungen,
z. B- die Alteration, durch die örtliche bedingt, lassen sich aber
nicht darauf zurückführen. Die Veränderung der Farbe z. B.
geschieht nicht ohne örtliche Bewegung, sie ist aber deshalb im
aristotelischen Sinne noch lange nicht blofse örtliche Bewegung.
Koch weniger läfst sich das Entstehen und Vergehen auf blofse
örtliche Bewegung zurückführen. Dafs Aristoteles jede Art von
Bewegung als Ubergang der Potenzialität in die Aktualität
bezeichne, ist richtig; mit dieser Bestimmung aber ist nicht, wie
der Kritiker meint, wenig, sondern viel, sehr viel gewonnen.
Denn soll Veränderung nicht blofser Schein sein, so mufs im



Naturphilosophie. 425

Veränderlichen ein potenzieller, und zwar passiver Grund
vorhanden sein, eine Möglichkeit, die durch Bewegung aktuiert
wird. Daher mufs die moderne Auffassung, Bewegung sei immer
in Aktualität (S. 277) und es gebe nur aktive Potenzen oder
Kräfte, als eine philosophisch unhaltbare, als die in naturwissenschaftliche

Anschauungen eingedrungene Frucht eines philoso-r
phischen Dynamismus nach der mathematischen Formel der
positiven und negativen Gröl'sen angesehen werden.

Die Anklage, dafs die bedeutendste Bewegung, die der Form
(sie) oder Gestaltung, unberücksichtigt geblieben, ist grundlos,
wie der Kritiker selbst durch die weitere Bemerkung zugesteht,
als ihre Ursache sei eine starre Formel angenommen worden.
Wie falsch aber auch diese Behauptung sei, wird sich im
Folgenden zeigen. Bezüglich der angeblichen Unklarheit der
aristotelischen Theorie von der Ursache der Bewegung (die
übrigens nur vorhanden ist, wenn man durchaus — mit Zeller
— den griechischen Philosophen zum Dualisten stempeln und
ihm die seinen anderweitigen Lehren widersprechende Annahme
eines psychischen Begehrens der Materie zuschreiben will)
gibt unser Krit. zu, dafs sie von der Scholastik beseitigt worden
sei. Es entstünden aber andere Schwierigkeiten. Gott als reinör
Geist könne nicht die Materie hervorbringen, ebenso wenig könne
von ihm auf natürliche Weise die mechanische Bewegung abgeleitet

werden. Der Kampf der Arten aber sei mit dem
scholastischen Gottesbogriff — der göttlichen Weisheit und Güte —
unvereinbar. Es müfste also der Gottesbegriff entsprechend
abgeändert werden, um die mechanische und teleologische
Bewegung auf Gott zurückführen zu können.

Auf diese Bedenken ist die Antwort in dem vorangehenden
Abschnitt unserer Verteidigung der thomistischen Philosophie
bereits gegeben. Nachdem die absolute Geistigkoit des ersten
Seins bewiesen und gezeigt ist, dafs alles andere Sein von ihm
stammt, kann es keine Schwierigkeit haben, von ihm die Materie
abzuleiten; nur mufs das auf eine seiner angemessene Weise,
d. h. durch Annahme einer Schöpfung aus Nichts geschehen.
Dasselbe gilt von der mechanischen Bewegung. Diese hat
in Gott nicht einen natürlichen Grund, d. h. Gott bewegt
nicht wie Naturwesen, sondern durch seine Willensmacht, die
jedem natürlichen Agens in eminenter Weise äquivaliert. Und
diese Annahme ist nicht unnatürlich; denn was wäre natürlicher,
als dafs Gott in einer seiner Natur entsprechenden, jede Un-
vollkommenheit ausschliefsenden Weise bewegt? Auch die
teleologische Bewegung kann trotz des „Kampfes ums Dasein"



426 Die Philosophie des hl. Thomas von Aquin.

ohne Abänderung des scholastischen Gottesbegriffs auf Gott
zurückgeführt werden; nur darf an die göttliche Weisheit nicht
der niedrige Mafsstab menschlichen Begreifens angelegt werden.
Der Vorwurf, dies zu thun, trifft nicht die Scholastik, sondern
den Kritiker, der die von einem weisen und gütigen Schöpfer
hervorgebrachte Welt nur wie eine Art von Schlaraffenland, wo
sinnliches Wohlsein und Überflufs an üppigstem Sinnengenufs
herrscht, sich vorstellen zu können scheint.

Einen ausführlichen Exkurs glaubt unser Kritiker der
Stellung der Scholastik und der kirchlichen Autorität dem

kopernikanischen Weltsystem gegenüber widmen zu müssen. Er
liifst sich diese Gelegenheit nicht entgehen, alle Schleusen seiner
Beredsamkeit gegen das kirchliche Lehramt und die Unfehlbarkeit
desselben zu öffnen. Was uns betrifft, so halten wir trotz der
Bemerkung, dafs die Scholastiker der „modernen Observanz"
über diesen Punkt mit Stillschweigen wegzukommen suchen
(S. 281), nicht dafür, dafs eine Veranlassung gegeben sei, auf
einen Gegenstand näher einzugehen, der mit der Philosophie
des hl. Thomas nichts zu schaffen hat. Zur Verteidigung des

Aquinaten genügt es, auf das bei einer andern Gelegenheit
Bemerkte zu verweisen. Der englische Lehrer betrachtete das

ptolemäische System als eine Hypothese, durch welche die

Möglichkeit einer anderweitigen Erklärung der Erscheinungen
nicht ausgeschlossen ist (Bd. IV d. Jahrb. S. 37 f.). Es ist also
einfach unwahr, dafs er jenes System für unerschütterlich und über
alle Zweifel erhaben angesehen habe. Daher kann auch von einer
tiefen Erschütterung des ganzen Lehrgebäudes, mit dem jenes
System in keinem notwendigen Zusammenhang steht, nicht die
Rede sein (S. 280). Über das Verhältnis der kirchlichen Lehr-
autorität zur vorliegenden Frage aber möge der Leser die
eingehenden Untersuchungen neuerer Forscher (Grisar u. and.) zu
Kate ziehen.

Akt und Potenz, Materie und Form bezeichnet der Krit.
mit Recht als Fundamentalbegriffe der aristotelischen
Naturphilosophie und Metaphysik. Gegen diese Fundamente nun sehen
wir ihn mit aller Macht anstürmen. Der Stoff (materia prima
im thomistischen Sinne als reale Möglichkeit, ohne die ein
Werden von Wesen, eine substanzielle Veränderung nicht denkbar

ist,) gilt ihm als ein Unding, das nie etwas sein und wirken
könne. Denn, fragt er, wo sollte diese alle Materialität, wie
Räumlichkeit (Körperlichkeit) und Zeitlichkeit bedingende reale
Möglichkeit sein oder existieren, oder wie auch nur als seiend
gedacht werden können? In keiner Weise sicher. Sie ist ein



Naturphilosophie. 427

Unding und Unbegriff. Als unwirklich könne sie nichts wirken,
als qualitätslos kein Ding mit Eigenschaften hervorbringen, als
selbst unexistierend nicht zur Existenz verhelfen; selbst negative
Bestimmungen könnten von der Materie nicht ausgesagt werden,
da sie hierdurch gewissermafsen zu positiven Bestimmungen für
den Begriff würden, während doch die Materie als solche ganz
unerkennbar sein und nur durch die Form einige Erkennbarkeit
erhalten soll. Die Scholastiker vollends hätten auf diesen
Begriff der realen Möglichkeit als mit dem reinen Schöpfungsbegriff
unvereinbar verzichten sollen. (S. 288. S. 300 u. a. a. 0.) Es
sei nicht anzunehmen, dafs zuerst ein irrationales Unwesen, das
der göttlichen Vernunft noch weniger als der menschlichen
entsprach, geschaffen, und dann erst das vernünftige Moment
hinzugesetzt worden sei. „Mufste Gott selbst erst durch
Unvernünftiges zum Vernünftigen kommen oder erst die Seins- und
Kraft-lose Möglichkeit schaffen, um Wirkliches hervorbringen
zu können?" Und wenn Thomas, von der Autorität des
Aristoteles bestimmt, sich von diesem Unbegriff nicht loszumachen
wufste, so sollten doch dre Neuscholastiker davon lassen, nachdem

die moderne Chemie und Physik gezeigt, dafs allüberall in
der Materie strenge Gesetzmäfsigkeit und Rationalität herrschen,
die es verbieten, dieselbe, wie die Scholastik gethan, aufzufassen.
Zudem werde jener Begriff eigentlich durch die Annahme wieder
aufgehoben, dafs es eine Materie ohne Form nicht geben könne,
wiewohl man dieses Unding doch zur Erklärung von Allerlei,
z. B. selbst der Entstehung der Tierseele verwerte. Endlich
mufste diese erste Materie der Alchimie erwünscht sein zur
Lösung ihrer Aufgabe, Gold zu machen und zuletzt den Stein
der Weisen selbst daraus hervorzuzaubern. (S. 289 f.)

Das also sind die Gründe, mit welchen der moderne Kritiker
den fundamentalen Begriff der realen Möglichkeit als Unbegriff
und Unding erweisen zu können glaubt. Wir sehen darin nichts
weiter als hohle Deklamationen. Gleichwohl soll uns dies nicht
abhalten, Punkt für Punkt zu beantworten. Zuerst sei jedoch
die Frage aufgeworfen, woher diese Animosität gegen einen

Begriff, der schon deshalb, wir sagen nicht mit Achtung und
Ehrfurcht, aber doch mit Vorsicht und Umsicht behandelt werden
sollte, weil ihn die gröfsten heidnischen und christlichen Denker
als einen brauchbaren und wohlbegründeten, ja, notwendigen
betrachteten. Wir glauben den tieferen Grund angeben zu können.
Der laute und betäubende Lärm unserer Gegner ist nur eine
Kriegslist. Wir sollen über die Ungereimtheit der eigenen
Aufstellungen des Krit. getäuscht werden. Man lärmt und tobt



428 Die Philosophie des hl. Thomas von Aquin.

wider den bestimmungslosen Stoff, um uns in der Betäubung und
Verwirrung den wirklichen modernen Unbegriff einer sich selbst
setzenden, sich selbst verwirklichenden und bestimmenden Potenz,
das Unding der Identität des Möglichen und Wirklichen
aufzudrängen. Man weifs genau, dafs der Sieg der modernen Weisheit
entschieden ist, sobald wir diesen Begriff acceptieren. Gibt es
keine potentia pura, so ist auch der Begriff eines actus purus
nicht aufrecht zu erhalten, und die aristotelisch-thomistische
Metaphysik stürzt unter Ach und Krach in Trümmer. Denn der
Fnndamentalsatz dieser Metaphysik ist kein anderer, als dafs
alles bewegte, werdende und gewordene Sein einen unbewegten
Beweger, ein rein Wirkliches voraussetze. Fällt dieser Satz
und ist der Gedanke eines sich selbst verwirklichenden Seins
zulässig, so ist die theoretisch-wissenschaftliche Begründung des
Theismus und der Religion unmöglich und diese ist in die Region
des Gefühles verwiesen: die Wissenschaft ist frei — d. h. den
ausschweifendsten Phantasieen preisgegeben.

Wir behalten daher unseren vermeintlichen „Götzen"
der allem kreatürlichen Sein anhaftenden realen Potenz und
überlassen dafür anderen den wirklichen modernen Vernunftgötzen

(d. h. den Götzen der sich selbst vergötternden Menschen-
vernunft) eines aus der Möglichkeit in die Wirklichkeit sich
überführenden, sich selbst setzenden oder gar — wie die neueste
Fassung lautet — sich selbst schaffenden Seins.

Doch treten wir der Sache näher und beginnen mit der
Alchimie und dem Stein der Weisen! Wir fragen: sollte sich
wirklich der aristotelische Begriff der .Materie den Alchimisten
empfehlen? Ist denn nicht nach aristotelisch - scholastischer
Ansicht die Materie immer unter bestimmten Formen, zunächst
der Elemente vorhanden? Es kann sich also nur um die Frage
handeln, was aus diesem bestimmten Körper unter der Einwirkung
bestimmter Agentien werden könne? Da aber die Natur und
Wirkungsweise des Körpers mehr durch die Form als durch
den Stoff bedingt ist, so ist alles Werden ein streng gesetz-
mäfsige8 und geregeltes, und es ist weit davon entfernt, dafs
nach aristotelisch-scholastischer Ansicht Alles aus Allem werden
könnte. Wir finden daher die Alchimisten in der Regel nicht
im Bunde mit der aristotelischen Philosophie, sondern mit
Theurgie und Theosophie, d. h. mit Anschauungen' die das
aktive und passive Princip identifizieren, also unserem Kritiker
näher als der Scholastik stehen. Der Vorwurf trifft indes in
der That den Kritiker selbst, dessen Phantasie als Weltprincip
nicht blofs eine reale Möglichkeit ist, aus der ein wirkendes



429

Agens alles machen kann, sondern eine solche, die aus sich
wirklich alles macht, nicht blofs Gold und den Stein der Weisen,
sondern den Geist selbst, wenn auch nach zahllosen Versuchen
aus sich hervorzaubert. Er trifft alle diejenigen, die —
monistisch — alles Wirkliche als Erscheinung eines einzigen Wesens
betrachten, das folglich auch latent überall vorhanden sein mufs,
so dafs es nur der richtigen Zauberformel bedürfte, um den
Götterfunken daraus zu entbinden. Sur die Scholastik mit ihren
festen, „starren" Seinsstufen, die nebeneinander bestehen als
Wirkungen einer überragenden Schöpfermaeht, nicht aber
auseinander entspringen, trifft er nicht.

Die Potenz der Materie wird, um auf einen anderen Ein-
wand einzugehen, in keiner anderen Weise zur Erklärung der
Tierseele herbeigezogen als zu der irgend einer andern an den
Stoff gebundenen Wesensform. Das Entscheidende sind auch
hier die wirksamen, aktiven Agentien, ursprünglich der Schöpfer,
dann — nach scholastischer Ansicht unter dem Einflufs der
Sonne — die Erzeuger. — Ferner wird der Begriff' der Materie
damit nicht aufgegeben, wenn eingeräumt wird, dafs sie nur in
einer bestimmten Form existieren könne; denn sie ist eben
ihrem Begriffe nach nicht Wesen (essentia compléta), sondern
Princip eines solchen. Indem sie aber ein wirkliches Wesen
als Teilsubstanz und zwar bestimmbarer Teil konstituiert, behält
sie die Möglichkeit, unter anderen Formen zu existieren. Sie
blpibt also ihrem Begriff getreu, obgleich sie nicht in reiner
Unbestimmtheit oder als blofse Potenz zu existieren vermag.

Weiterhin beruht die an die Neuscholastiker gerichtete
Mahnung, im Hinblick auf Physik und Chemie den Begriff der
realen Potenz fallen zu lassen, wie schon früher gezeigt wurde,
auf einer Verwechslung des Körpers, z. B. des Elementes, mit
dem Stoffe. Die Gesetzmäfsigkeit und Rationalität, mit welcher
die Elemente wirken, kann mit der Irrationalität des Stoffes,
die nur eiue relative ist, ganz gut zusammenbestehen; denn im
Elemente und überhaupt im Körper ist aufser dem Stoffe noch
die Form als Grund seiner Eigentümlichkeiten und geregelten
Wirkungsweise vorhanden.

Was die weiteren Beschuldigungen betrifft, so wird mit
Unrecht der Scholastik die Vorstellung unterschoben, dafs sie
zuerst den unbestimmten Stoff geschaffen sein und zu diesem das

vernünftige Moment hinzufügen lasse. Der Kritiker selbst mufste
wissen, dafs wenigstens nach thomistischer Lehre der zusammengesetzte

Körper, nicht aber der Stoff als solcher, den Terminus
der Schöpfung bilde, da der formlose Stoff als der Existenz



430 Die Philosophie des hl. Thomas von Aquin.

unfähig betrachtet wird. Die vom Kritiker geäufserte Ansicht
aber, wenn Gott zuerst die Materie setzt (was nach thomistischer
Lehre nicht der Fall ist), so bedeute dies,» Gott müsse durch
Unvernünftiges zum Vernünftigen kommen, legt die Vermutung
nahe, dafs der Kritiker sich die Schöpfung nur als einen
theogonischen Prozefs denken könne. Gott konnte körperliche
Wesen schaffen, ohne selbst körperlich zu werden, dem Entstehen
und Vergehen unterworfene Wesen, ohne selbst zu entstehen
und zu vergehen; eine (relativ) irrationale Materie, ohne selbst
irrational zu werden. Denn das Schaffen Gottes ist ein Hervorbringen

aus Nichts, nicht eine Veränderung seines eigenen
Wesens. Wenn aber Gott ohne Einbufse an seinem geistigen
Wesen Körperliches schaffen konnte, so mufste er auch unter
der Voraussetzung, dafs er Körperliches schaflen wollte, diesem
ein (relativ) irrationales Konstitutiv beimischen, da es im Begriff
des Körperlichen (wenigstens nach thomistischer Lehre) liegt,
materiell zu sein. — Endlich der mit so vielem Scheine
vorgebrachte Einwand, die Materie als unwirklich könne nicht wirken,
als qualitätslos nicht Grund von Qualitäten sein u. s. w.,
verfehlt durchaus sein Ziel; denn die Materie ist nicht Princip des

Wirkens, sondern Grund des Leidens, ganz abgesehen davoq,
dafs der Satz unhaltbar ist, es müsse ein Princip notwendig all
das formell enthalten, was es mitteilt; unter dieser
Voraussetzung nämlich könnte die Substanz nicht Grund von Accidentien,
der Punkt nicht Princip der Linie, die Einheit nicht Princip der
Zahl sein.

Mehr Verständnis und Sympathie bringt der Kritiker dem
thomistischen F o r m begriff entgegen; erneuert aber die uns
bekannten Einwendungen, dafs man die Formen zu fixen Formeln
gemacht und das Gesetz der beständigen Entwicklung des
geistigen Lebens verkannt habe. Ein solches in dem vom Kritiker
adoptierten darwinistischen Sinne wird allerdings und mit Recht
von der Scholastik nicht anerkannt. An dem weiteren Einwand,
dafs die Formen als ewig gelten, obgleich die Arten entstehen
und vergehen, haben wir bereits die Verwechslung des Idealen
und Realen gerügt. Wenn auch in Bezug auf die realen Formen
gesagt wird, dafs nur dem Zusammengesetzten ein Werden
zukomme, nicht aber der Form, so wird doch dieser nicht ein
ewiges Sein zugeschrieben, sondern man will sagen, die Form
entstehe nur insofern, als ein Geformtes, nämlich das Ganze,
aus Form und Stoff Zusammengesetzte entsteht. Die Ewigkeit
der idealen Formen (Wesenheiten) aber ist eben nur eine
ideale und besteht darin, dafs die in ihnen liegende Wahrheit



Naturphilosophie. 431

eine von Zeit und Raum unabhängige ist. Die Frage nach dem
Wo ist demnach eine miifsige. Reflektieren wir dann auf die
Ideen im göttlichen Verstände, so haben diese allerdings ein
ewiges Sein im positiven und realen Sinne; dieses ewige Sein
aber ist von dem Sein des göttlichen Wesens nicht verschieden.
Hiermit ist gesagt, dafs die reale Vielheit und das wirkliche
Werden zwar von Gott gedacht sind, als solche aber nicht in
Gott, sondern aufser Gott bestehen; denn wie bemerkt wurde,
besteht kein Hindernis, dafs Gott auch das Unvollkommene
erkenne und schaffe. Auch die Erkenntnis des Unvollkommenen
nämlich kann vollkommen sein und ist es, wenn sie durch ein
vollkommenes Erkenntnismittel sich vollzieht. Selbst im menschlichen

Geiste ist die Erkenntnis des Unvollkommenen nur per
acciden8 eine Unvollkommenheit, sofern und soweit sie die
Erkenntnis des Vollkommenen verhindert, was bei dem ebenso
allumfassenden wie einfachen und ewigen Erkennen Gottes nicht
zutrifft.

Mit Darwin, dessen Descendenztheorie nicht mehr
abzuweisen sei (S. 294), behauptet der Kritiker einen genealogischen
Zusammenhang der Gattungen und Arten und wirft Aristoteles
und der Scholastik vor, jene als disjecta membra des Kosmos
zu betrachten. Dagegen aber mufs erinnert werden, dafs es
zwischen dem rein logischen und dem genealogischen Zusammenhang

ein Drittes, nämlich den realen Zusammenhang einer aus
objektiven Beziehungen und zweckmäfsigem Zusammenwirken
resultierenden Ordnung gibt. Der Kosmos ist weder das

zusammenhangslose Aggregat von gleichgiltig nebeneinander
bestehenden Atomen der materialistischen Naturforscher, noch die
in die Vielheit sich entfaltende Alleinheit der pantheistischen
Philosophen, sondern das zweckvoll eingerichtete Produkt einer
schöpferischen Intelligenz. Die Zusammenhänge in der
organischen Welt beruhen auf Wesens- und Wirkensähnlichkeiten,
auf Analogieen u. dgl. und sind keineswegs blofs genealogischer
Natur, wie sie eine rohe Vorstellungs- und Denkweise allein
fassen zu können scheint.

Was die Veränderlichkeit und die Bildung neuer Arten
betrifft, so liegt für uns kein Grund vor, hier auf diese Frage
einzugehen. Wir haben aber anderwärts gezeigt, dafs selbst,
wenn neue Arten entstünden, dies weder in der Weise, wie
Darwin die Sache darstellt, durch die Häufung zufälliger
Veränderungen, noch durch den Entwicklungsprozefs einer
objektivsubjektiven Bildungsmacht seine Erklärung finden würde. (Der
mod. Ideal. S. 104 f.)



432 Die Philosophie des hl. Thomas von Aquin.

An die Bemerkungen über den Formbegriff reiht der Kritiker
eine Lobrede auf das moderne Entwicklungsprincip, das nicht
allein in der Natur, sondern auch im Geistesleben sein Recht
beanspruche und auch auf die Ideen des Wahren, Guten, Schönen
seine Anwendung finde. Nur bei solcher Auffassung sei ein
richtiges Urteil über die Menschheit und ihre Geschichte möglich

und werde jeder Phase ihre Bedeutung zugeteilt, wie bei
der Entwicklung der Pflanze und des Tieres jede Phase ihre
Wahrheit besitze. Gehen wir auf diesen Vergleich ein, so ist
richtig, dafs jede Phase in der Entwicklung eines Organs seine

Bedeutung hat, aber nur im Hinblick auf den Höhepunkt der
Entwicklung. Wo ein solcher — ein Entwicklungsziel —
nicht gegeben ist, wie bei der Annahme einer nur relativen
Wahrheit und einer nie abgeschlossenen Entwicklung, da ist
diese selbst sinn- und bedeutungslos. — Zweifellos gibt es auch
im geistigen Gebiete eine Entwicklung, jedoch nur in der
(subjektiven Sphäre der) Erkenntnis des Wahren, Guten, Schönen,
nicht aber im Wahren, Guten, Schönen selbst. Der ideale
Kosmos ist, wie schon Piaton erkannt hat, unveränderlich und
ewig; sofern sie Glieder dieses idealen Kosmos sind, nehmen
daher auch die Gattungen und Arten an dieser Ewigkeit' teil,
nicht sofern sie in Wirklichkeit bestehen; denn um dasein zu
können, müssen sie zuerst innerlich möglich, intelligibel, von
einer ewigen Intelligenz gedacht sein.

Der theistische Standpunkt, der ohne den strengen vom
Kritiker preisgegebenen Schöpfungsbegriff nicht festgehalten
werden kann, erfordert keineswegs ein substanzielles Band —
vinculum substantiate — durch welches die Einzelwesen und
alle Arten und Gattungen zusammengehalten werden (S. 299);
denn auch im göttlichen Schöpfungsgedanken ist trotz der sub-
stanziellen Einheit der göttlichen Ideen im göttlichen Wesen
doch die Vielheit der Geschöpfe — objektiv — nur als eine
Einheit der Ordnung gedacht; denn man mufs doch wohl
zwischen dem Gedanken und dem Gedachten zu unterscheiden
wissen, wie schon früher erinnert wurde. Ein Abbild Gottes ist
die Welt auch als eine Einheit der Ordnung, ja, sie kann es in
anderer Weise gar nicht sein, wenn überhaupt eine Vielheit
geschaffener Wesen bestehen soll. Die Auffassung des Kritikers
hebt diese Vielheit ebenso auf, wie dies von Spinoza, Hegel und
allen denjenigen geschieht, die in widersprechender Weise die
Vielheit der Wesen als ein Wesen betrachten. Wie man aber
bei solcher Annahme noch von Theismus reden könne, ist schwer
zu begreifen, da aufser und über dem einen alle Besonderheit



Naturphilosophie.

in sich fassendem Wesen ein weiteres, dasselbe begründendes,
eine höhere Einheit, als ebenso überflüssig wie unmöglich
erscheinen müfste.

Aus Stoff und Form resultiert nach scholastischer Auffassung
ein substantielles Ganzes, eine zusammengesetzte Substanz. Der
Kritiker stellt dieses Verhältnis so dar, dafs in der Scholastik
Substanz das veränderliche Produkt des Werdens bedeute,
verschieden von der modernen Ausdrucksweise, derzufolge Substanz
das in sich Bestehende, Unveränderliche sei; die zusammengesetzte

Substanz aber habe das Dasein von der Materie, die
Wesenheit von der Form.

So schief und falsch diese Darstellung, so grundlos sind
die Einwendungen. Nach scholastischer Ansicht ist Substanz,
was in sich (nicht „durch sich"), nicht in einem anderen, als
dessen hinzukommende Bestimmung (Accidens), besteht, mag es
nun an sich selbst (abgesehen von einem Wechsel der Accidentien)
der Veränderung unterworfen sein oder nicht. Der moderne,
spinozistische Substanzbegriff ist der Scholastik mit Recht fremd;
derselbe degradiert von vorneherein die „Dinge", die wir
erfahren, die „vulgären" Substanzen zu Erscheinungen, sei es der
einzigen Substanz des Pantheismus oder der vielen Atome des
Materialismus.

Gegen die Möglichkeit der Verbindung von Form und
Materie wird eingewendet, der Grund der Vereinigung könne
nicht in der Materie, die blofse Potenz sei, noch in der Form
liegen, die ohne den Stoff nichts sei. Hierauf erwidern wir,
Stoff und Form existieren nie anders als verbunden, ursprünglich
durch schöpferische Setzung, im Kreislauf des Werdens aber
durch die Thätigkeit zweiter Ursachen, die in vorhandenen
zusammengesetzten Substanzen substanzielle Veränderungen
hervorbringen. Die Vorstellung, die sich den Stoff auf der einen, die
Form auf der anderen Seite gelagert denkt und dann die Frage
nach dem Grunde des Zusammenkommens, der Verbindung beider
aufwirft, ist eine durchaus unscholastische, die weder auf die
Schöpfung zutrifft, da diese die Substanzen, nicht getrennt
deren Elemente setzt, noch auf das natürliche Entstehen
und Vergehen; denn neue Substanzen entstehen Dicht durch
Verbindung vorhandener Formen mit dem Stoffe, sondern durch
substantielle Veränderung schon geformten Stoffes, eine
Veränderung, die durch die Thätigkeit einer wirkenden Ursache
hervorgerufen wird.

Damit fällt das gewöhnliche oberflächliche Räsonnement,
zwei! unwirkliche Dinge könnten nichts Wirkliches geben, das

Jahrbuch für Philosophie etc. VIII. 28



434 Die Philosophie des hl. Thomas von Aquin.

sich auch unser Kritiker aneignet, zu Boden. Wenn er aber
sogar das aristotelische Princip, dafs das Aktuale dem Potenzialen
vorausgehen müsse, ins Treffen führt, so wäre nur zu wünschen,
dafs er vollen Ernst mit diesem Grundsatze machen und mit
Aristoteles und dem Aquinaten auf ein rein aktuales Sein, einen
schöpferischen Grund alles werdenden Seins schliefsen möchte.
Denn da das aus Materie und Form zusammengesetzte Sein nur
als Ganzes bestehen, dieses Ganze aber Produkt weder seiner
selbst noch auch seiner Teile sein kann, so mufs ihm ein
einfaches, absolut aktuales Sein (zeitlich oder wenigstens sachlich)
vorangehen, durch dessen schaffende Thätigkeit es ins Dasein

gesetzt wird.
Gegen diese unsere Darstellung hält nun allerdings der

Kritiker den Einwurf bereit, dafs der Unterschied von Materie
und Form alsdann eine ernstliche Bedeutung nicht mehr habe.
Dem ist indes durchaus nicht so. Denn vermag auch der Stoff
nie ohne Form zu existieren, so existiert er doch successiv unter
verschiedenen Formen und bekundet damit seinen realen Unterschied

von der Form. Steht aber die Existenz eines in seinem

Wesensgrunde zusammengesetzten, mit substantieller Potentialität
behafteten Seins fest, so ist hiermit zugleich die wurzelhafte
Verschiedenheit des körperlichen vom geistigen Sein erkannt
und die Unvollkommenheit des körperlichen, den Schranken des
Baumes unterworfenen Seins auf seinen tieferen Grund, die
Materialität oder substantielle Potentialität zurückgeführt.

Die „Verbindung" von Materie und Form erklärt sich also
in letzter Linie aus dem schöpferischen Wirken einer absoluten
Aktualität, der „bewegenden", aktuierenden Thätigkeit eines
selbst unbewegten Bewegers. Was weifs man an die Stelle
dieser Theorie zu setzen? Nichts anderes und besseres, als die
ungereimte und widersprechende Identität des Potentialen und
Aktualen, den Widersinn einer sich selbst bestimmenden,
differenzierenden und verwirklichenden Macht (S. 301 ff.). Denn eine
solche .ist die Frohschammersche schaffende göttliche Imagination
als „sinnlich-geistiges, der Natur immanentes Grundprincip". Nur
mit einem offenkundigen Mifsbrauch der Worte läfst sich da noch

von „Schaffen" und „Theismus" reden.
Den weiteren Einwendungen (S. 303) gegen die angebliche

Unbestimmtheit des Potenzbegriffs hat die Scholastik durch
genaue Unterscheidung der substantiellen und accidentellen, aktiven
und passiven Potenz u. s. w. längst vorgebeugt. Ein Grund,
die materia prima als die einzige Potenz zu bezeichnen, liegt
deshalb nicht vor. Da ferner die Scholastik die Einheit der



Naturphilosophie. 435

Wesensformen in jedem Individuum behauptet, so kann auch
nicht die Rede davon sein, dafs eine „Form" sich zugleich als
aktive und passive Potenz verhalte. Was dann die Wechselwirkung

betrifft, so erfordert diese in den aufeinander wirkenden
Agentien allerdings aktive und passive (receptive) Potenzen
zugleich, und mit dieser Annahme ist erklärt, was zu erklären ist,
denn es ist für eine allgemeine Erscheinung der allgemeine
Grund angenommen. Der Kritiker meint wohl, es sei damit,
dafs man das Leiden auf einen passiven, das Wirken auf einen
aktiven Grund zurückführt, „eigentlich" nichts erklärt, bedenkt
aber nicht, dafs er mit diesem „eigentlich nicht" die gesamte
Ontologie und selbst die „Naturgesetze", z. B. das der
allgemeinen Anziehung, über den Haufen wirft, die „eigentlich" (im
Sinne des Kritikers) auch nichts erklären.

Das Wunderlichste leistet die Polemik des Kritikers gegen
den fundamentalen, sowohl durch sich selbst einleuchtenden als
auch von der Erfahrung durchweg bestätigten Satz, dafs ohne
vorausbestehende Aktualität keine Verwirklichung stattfinden
könne. Zunächst sei es bekannt, dafs nicht jedes beliebige
Potentielle von einem schon irgendwie Aktuellen zur Aktualität
gebracht werden könne. Als ob Derartiges von einem Aristoteliker
je behauptet, resp. geleugnet worden wäre! Fast unmittelbar
darauf aber wird gegen jenen Satz in der Weise argumentiert,
als würde er voraussetzen, dafs jede Verwirklichung durch eine
Aktualität von derselben Art wie das zu Verwirklichende
geschehen müsse. Denn es wird darauf hingewiesen, dafs der
Same zur Verwirklichung nicht einer Pflanze, sondern des

Lichtes, der Luft u. s. w. bedürfe. Jenes Axiom aber besagt
nicht mehr und nicht weniger als dafs jede Verwirklichung
durch eine Aktualität bedingt sei, in welcher das zu Verwirklichende

entweder in formeller oder virtueller oder
eminenter Weise präexistiert. In diesem Sinne ist dasselbe eine
einfache Konsequenz des Kausalitätsprincips, also eine einleuchtende

Wahrheit, der keine Erfahrung widerspricht noch
widersprechen kann; eine Wahrheit, deren Leugnung die Negation
des Widerspruchsprincips impliciert, wie dies von Hegel, dem
konsequentesten, klarsten und aufrichtigsten unter allen
Vertretern des modernen, vom Kritiker adoptierten Potenzbegriffs
(Potenz einer sich selbst aktuierenden Virtualität) zugestanden
worden ist.

Die Scholastiker sollen sich unserem Kritiker zufolge jenes
Principe bedienen, um die biblische Lehre von einer Uroffen-
barung dadurch zu begründen. Auch der menschliche Geist

28*



436 Die Philosophie des hl. Thomas von Aquin.

nämlich bedürfe einer homogenen Aktualität, um zum Bewufstsein
zu gelangen. Diese Ansicht mag man bei Günther und andern,
nicht beim hl. Thomas suchen, der die zur naturgemäfsen
Entwicklung des menschlichen Denkvermögens erforderliche Aktualität
nur zum Teile aufser ihm — in den Formen der Dinge —
bestehen läfst, als nächstes wirkendes Princip aber den intellectus
agens betrachtet. Wir sagen „nächstes", denn wie alle Bewegung,
so hat auch die im denkenden Geiste ihren letzten Grund in Gott,
dem ersten Beweger. Die Notwendigkeit einer TJroffenbarung
in dem positiven biblischen Sinne ist nach scholastischer Ansicht
für die natürliche Entwicklung des Menschen nur eine
moralische und relative, sofern sie auf eine raschere, sicherere
und vollkommenere Entwicklung desselben abzielt.

Der Kritiker bespricht ferner die thomistischen Lehren über
das Verhältnis von Wesenheit und Dasein sowie vom Princip
der Individuation. In beiden Fällen aber läfst ihn das
Verständnis vollständig im Stich. Es scheint begreiflich, dafs, wer
einen realen Unterschied des Potentiellen und Aktuellen
überhaupt nicht, einen solchen auch in diesem besonderen Falle nicht
anerkennen werde. Die neuere Philosophie und mit ihr der
Kritiker huldigen — ihrem Standpunkt in der Erkenntnistheorie,
dafs nur anschauliche Erkenntnis wirkliches Erkennen sei —
gemäfs —, dem Grundsatz, real sei nur, was wirklich, aktual,
existent ist. Von diesem Standpunkt mufs der reale Unterschied
von Wesenheit und Dasein konsequent bestritten werden. Vollends

gilt dies auf monistischem Standpunkt, nach welchem alles,
was ist, nur als Modifikation einer einzigen notwendigen und
ewigen Substanz existiert. Nimmt man dagegen den realen
Unterschied des Potentiellen und Aktuellen an, so wird die
Beantwortung der Frage nach der Qualität des Unterschiedes von
Wesenheit und Dasein davon abhängen, ob der Wesenheit auch
abgesehen vom Dasein Realität zukommt oder nicht, mit anderen
Worten, ob die Wesenheit durch das hinzukommende Dasein
nicht blofs zu aktualer, daseiender Realität, sondern zur Realität
überhaupt erhoben wird. Nach der, wie wir glauben, vollkommen
begründeten Ansicht des englischen Lehrers trifft das Erstere
zu. Indem wir die endlichen Wesenheiten ohne die Existenz
auffassen, denken wir wahre und in ihrer Linie abgeschlossene
Realitäten, reales, von dem durch Denken gesetzten Sein
(z. B. dem Allgemeinen, dem Genus u. s. w.) verschiedenes
Sein, zu welchem die Existenz in einer anderen Linie der Realität

als aktualisierender Grund hinzutritt.



Naturphilosophie. 437

Der Kritiker schreibt wiederholt der Scholastik die Ansicht
zu, dafs das Dasein des Zusammengesetzten aus der Materie
stamme, was der thomistischen Lehre entschieden widerspricht;
denn nach dieser ist nur das Zusammengesetzte für das Dasein
empfänglich, die Materie aber entbehrt an sich jedes actus
physicu8 und metaphysicus, wie sich die späteren Thomisten
ausdrücken.

Gegen den realen Unterschied führt der Kritiker sowohl
theologische als naturwissenschaftliche Gründe ins Feld. Der
theologische Grund läuft darauf hinaus, dafs sowohl Form als
Materie in Gott eine Idee, also auch Wesenheit und Dasein
und zwar eine und dieselbe (zunächst ideell) haben, um durch
Schöpfung als solche einheitliche Existenz ins endliche Dasein
(empirische Kealität?) zu treten. Denn das vorher Nichtseiende,
das nach scholastischer Lehre nicht aus dem Wesen Gottes
genommen sei, könne nur ein göttliches Imaginationsbild sein,
ein Vorgestelltes, dem Gott als Vorstellendes inne wohne
„So gestaltet sich die Sache konsequent auf dem theistischen
Schöpfungsstandpunkt, den die Scholastik inne hat, aber in ihren
Ausführungen nicht entsprechend einzuhalten oder auszubilden
vermochte." (S. 308.) So der Kritiker. Die Welt also existiert
bereits nach Stoff und Form in Gott und geht durch den
Schöpfungsakt, der nichts anderes als göttliche Imagination ist,
in endliches, gesondertes, empirisches Dasein über. Dies ist der
konsequente Theismus, den die Scholastik nicht festzuhalten
vermochte! Wir gestehen, uns ebenfalls bis zu solcher Höhe
der Fortbildung nicht emporschwingen zu können und in dem
„Theismus" des Kritikers nur eine ins Sensualistische schillernde
Erneuerung des Hegeischen Pantheismus erblicken zu können.
Nach Hegel produziert Gott die Welt durch einen in den Formen
menschlicher Denkthätigkeit sich bewegenden (logischen) Prozefs,
nach Froh8chammer durch schöpferische Phantasiethätigkeit —
das ist der Unterschied. Der Epigone ist nur etwas tiefer auf
der schiefen Ebene des spekulativen Anthropomorphismus
herabgesunken.

Der naturwissenschaftliche Grund besteht darin, dafs Arten
durch Naturkräfte entstehen und untergehen, woraus folge, dafs
aus Existenz Wesenheit und aus Wesenheit Existenz hervorgehe.
Wir lassen die Thatsache dahingestellt; sollten aber wirklich neue
„Arten" entstehen, so könnte dies nur auf Grund einer „fertigen"
göttlichen Idee, durch den aktuiereuden göttlichen Einflufs
geschehen. Der Gedanke aber, der dem Argument zu Grunde
liegt, dafs „Ideen" durch natürliche Kräfte entstehen, ist einfach



438 Die Philosophie des hl. Thomas von Aquin.

absurd und geeignet, alle Wahrheit und jede Möglichkeit
intellektueller Erkenntnis aufzuheben. Mit der Theorie der relativen
Wahrheit und eines ziellosen Entwicklungsprozesses ist eine
solche Annahme allerdings vereinbar.

Die Schwierigkeit, die der Kritiker zuletzt hervorhebt, dafs
die Existenz nicht zur Wesenheit hinzugefügt werden könne,
beruht auf einer durch die Sprache begünstigten sinnlichen
Vorstellung, die schlecht angebracht ist, wo es sich um ein intelligibles

Verhältnis handelt. Die Existenz wird sicherlich nicht
zu einer vorher bestehenden Wesenheit (der Kritiker denkt dabei
an die göttliche Idee, als ob die Dinge aus der göttlichen Idee
und dem Stoffe bestünden) hinzugefügt; sie eignet aber der
wirklichen Wesenheit in der Weise, dafs sie diese nicht zur
Realität (was sie schon an sich ist), sondern zur aktuellen,
daseienden Realität erhebt. Wie in der aus Materie und Eorm
zusammengesetzten Wesenheit ein realer Unterschied des (real)
Bestimmenden und Bestimmbaren besteht, obgleich das Letztere
aufserhalb der Verbindung nichts ist, so verhält es sich ähnlich
mit Wesenheit und Dasein. Aufserhalb des Daseins hat die
Wesenheit nur ein ideales Sein in der göttlichen Intelligenz;
die nach dem Vorbild der göttlichen Idee verwirklichte, daseiende
Wesenheit aber besitzt eine vom Dasein verschiedene, jedoch
von ihm abhängige Realität.

Bei der Behandlung der thomistischen Lehre vom Princip
der Individuation scheint der Kritiker jede Orientierung,
Stern und Kompafs, vollständig verloren zu haben. Da wir
diesen Gegenstand im Jahrbuche (Jahrg. I) ausführlich behandelt
haben, so glauben wir uns kurz fassen zu können. Dort wurde
gezeigt, dafs die Materie gerade wegen ihrer Unvollkommenheit
und Potentialität zur Individualisierung der Körper sich eigne,
weil sie nur als solche Grund der rein numerischen Vielheit
gleichartiger Wesen sein könne. Zu diesem Behufe wird sie

allerdings mit einer bestimmten Quantität dasein müssen ;

diese aber kommt ihr nicht durch die Materie, sondern durch
die Eorm oder äufsere Teilung —- Unterbrechung des kontinuierlichen

Zusammenhangs — zu, und bildet nicht den Grund,
sondern nur die Bedingung der substantiellen Individualität, so
dafs die Frage, wodurch die materia signata selbst wieder
individualisiert werde, jede Berechtigung verliert. Frohsoh. behandelt
die tiefdurchdachte Lehre des Aquinaten so oberflächlich, wie soviele
Andere, die sich nicht einmal den Fragepunkt klar vergegenwärtigen.

Aus dem Gesagten erhellt zugleich, dafs die Materie
Princip der Individuation nicht durch eine Thätigkeit, also



Naturphilosophie. 439

nicht wie eine wirkende Ursache, sondern als Wesenskonstitutiv
ist, wodurch das Zusammengesetzte ebenso als numerisch
Einzelnes besteht, wie durch die Form als ein specifisch Bestimmtes.
Wirkende Ursache der Individuation ist das Zeugende oder
Teilende, durch welches ein individuelles Wesen hervorgebracht
oder das der Potenz nach Viele zu einem actu Vielen gemacht
wird, nicht aber die Materie, die allerdings erst infolge ihrer
Formierung und ihrer Existenz unter bestimmten Gröfsenver-
hältni8sen, jedoch nicht durch eine Thätigkeit, sondern unmittelbar
als Konstitutiv und Materialprincip die rein numerische
Verschiedenheit von anderen der gleichen Art nach sich zieht. Dies
und nichts anderes besagt die so vielfach mifsverstandene und
mifshandelte thomistische Lehre vom Princip der Individuation
in den Körperwesen. Dieser, wie wir glauben, für jeden, der
philosophisch zu denken vermag, verständlichen Erklärung gegenüber

erweist sich, was vom Kritiker über die Vollkommenheit
der individuellen Existenz und die Unvollkommenheit der Materie
gesagt wird, als hohle Deklamation. Das Unvollkommene und
Bedeutungslose könne nicht als Ursache des Bedeutungsvollen
angesehen werden (S. 311). Möchte doch der Kritiker selbst
dieses Princip überall am richtigen Ort angewendet haben; es
hätte ihn gegen folgenschwere Irrtümer geschützt! Der thomi-
sti8chen Lehre von der Individuation gegenüber ist seine
Anwendung am unrechten Orte; denn da die Individuation der
Körper in dem Grade eine unvollkommene ist, in welchem sie
materiell sind — am vollkommensten im Menschen, am
unvollkommensten in Pflanzen und unorganischen Körpern — so eignet
sich gerade das Unvollkommene zur Erklärung der körperlichen

Individualität.
Die weiteren Einwendungen des Kritikers gegen diese

Theorie beruhen auf der falschen Voraussetzung, dieselbe
bedeute die Aufnahme und Beschränkung eines real Allgemeinen
in der Materie und durch sie. Daher seine Bemerkung, es
müfste, wenn das Individuell-Machende, das Materielle, der Leib
zerstört werde, das Menschliche wieder in das allgemeine
Gattungswesen „Mensch" zurückkehren, und das Individual- und
Persönlichsein sich auflösen und aufhören mit dem Zerfall des
materiellen Lebens. Da dieses Mifsverständnis von uns, wie wir
glauben, genügend aufgeklärt worden ist (Princ. d. Individuat.
S. 89 ff., S. 128 ff d. Separatabdr.), so machen wir hier nur
auf das Verfahren des Kritikers aufmerksam, der dem hl. Thomas
Lehren unterstellt, die seine eigenen sind, und Bedenken erhebt,
die er vor allem selbst zu lösen hätte. Denn das von ihm



440 Die Philosophie des hl. Thomas von Aquin.

angenommene Weltprincip ist in der That ein Allgemeines, das
sich in sinnlicher Erscheinung (also doch wohl durch die Materie?
— freilich in einem von uns verworfenen Sinne) individualisiert.
Läfst er doch die menschliche Seele durch eine Bethätigung der
„Gattungswesenheit" in den Erzeugern entstehen! Diese
Auflassung mag an Averroes einen Vorgänger haben und im
Darwinismus eine Stütze suchen; der hl. Thomas und die
modernen Thomisten haben trotz der Versicherung des Kritikers
weder mit dem einen noch mit dem andern etwas zu schaffen.
Um jedoch den klaffenden Abgrund, der diese Theorie von der
thomistischen trennt, nur mit einem Worte anzudeuten, so liegt
der Grund der Vergänglichkeit gewisser Formen nicht in der
Auflösung der Individualität und dem Bückgang ins Allgemeine,
sondern in ihrer Abhängigkeit vom Stoffe im Werden und Sein.
Bestünde diese Abhängigkeit nicht, so wären auch diese Formen
wie die menschlichen Seelen subsistent und unvergänglich. Wären
sie überdies frei von jeder Beziehung zum Stoffe, so käme ihnen
wie reinen Geistern oder den platonischen Ideen nicht nur
numerische, sondern auch specifische Einzigkeit zu.

Wenn der Kritiker von einer Trübung und Verhüllung der
göttlichen Ideen, die sie nach thomistischer Ansicht durch die
Materie erfahren sollen (S. 313), spricht, so liegt die gerügte
falsche Vorstellung zu Grunde. Da die göttlichen Ideen nicht
in den Werdeprozefs eingehen, so können sie durch die Materie
nichts erleiden. Wenn wir gleichwohl sagen, die Form werde
durch die Materie beschränkt, so mufs diese Ausdrucksweise
dahin verstanden werden, dafs verschiedener Stoff nach einem
gemeinsamen (specifischen Typus) geformt sein könne. Der ideale
Typus aber wird in Wahrheit weder beschränkt noch verhüllt.
Sollte man hierauf mit der Frage reagieren, ob denn nicht die
Thomisten von einer Enthüllung (Entsinnlichung) jenes
specifischen Typus durch die abstrahierende Thätigkeit des Verstandes
reden, wodurch eine vorangehende Verhüllung des Idealen durch
die Materie insinuiert werde, so ist darauf zu erwidern, dafs
die Abstraktion nicht als realer Prozefs, der die Dinge oder ihre
sinnlich-konkreten Vorstellungsbilder afficiere, gedacht werden
dürfe. Die „Entsinnlichung" ist nur eine subjektive und ideale,
die darin besteht, dafs vom denkenden Subjekt die speeifizierende
Form ohne den individuierenden Stoff aufgefafst wird. '

Vergeblich sucht der Kritiker die Gründe, auf welche die
Theorie des englischen Lehrers sich stützt, als bedeutungslos
hinzustellen. Die Form eignet sich in der That aus dem von
Thomas angegebenen Grunde der Mitteilbarkeit nicht, als



Naturphilosophie. 441

Individuationsprincip körperlicher, durch das Band einer gemeinsamen

Wesenheit umschlossener und nur numerisch verschiedener
Dinge zu dienen, weil sie dem Körper die specifische
Bestimmtheit gibt, während er durch seinen unter einer bestimmten
Quantität vorhandenen Stoff als dieser bestimmte einzelne, von
anderen seiner Art der Zahl nach verschiedene, also individuelle
und unmitteilbare sich darstellt. — Damit rechtfertigt sich auch
der weitere Grund, dafs die Form nur durch den Stoff in Raum
und Zeit sich befinde, also nur durch diesen individualisiert sei;
denn die Individuation, um welche es sich hier handelt, ist eben
die eines Körpers, der die specifische Natur mit andern
gemeinsam hat, von diesen aber durch die zeiträumlichen
Bestimmungen, die aus der Materie entspringen, oder durch das hie
et nunc in accidenteller und durch die Materie in substantieller
Weise verschieden ist.

Ferner ist der hl. Thomas vollkommen berechtigt, aus der
im Abstraktionsprozefs stattfindenden „Entsinnlichung", die allerdings

nur ein idealer, den Gegenstand selbst in keiner Weise
affieierender Vorgang ist, zu schliefsen, dafs der rein numerische
Unterschied der Körper aus ihrer Materialität entspringt, ohne
deshalb zur Annahme genötigt zu sein, dafs die Form ein blofs
abstraktes, allgemeines Wesen sei (S. 314); denn einerseits wäre
die Abstraktion von den materiellen Bedingungen des hic et
nunc und somit ein reiner Wesensbegriff, wie wir ihn unzweifelhaft

besitzen, schlechterdings unmöglich, wenn nicht im Gegenstande

selbst für eine Abstraktion und Ausscheidung ein Grund
gegeben wäre; andererseits aber folgt daraus doch nicht, dafs
nur das Allgemeine als solches existiere, da es selbst im
abstrahierenden Geiste nicht schon ursprünglich und als unmittelbare

Folge der Abstraktion, sondern nur aus der Vergleichung
der einen Wesenheit mit den vielen sinnlich vorgestellten
Einzelwesen in seiner Formalität als Allgemeines resultiert.

Nicht der hl. Thomas, sondern der Kritiker selbst verfällt
dem Vorwurf, das Allgemeine zu hypostasieren. Von seinem

Weltprincip, der schöpferischen Imagination, behauptet derselbe,
dafs es „trotz seiner Allgemeinheit die vielen Individuen setze".
(A. a. 0.) Wir hätten also ein wirkendes, die Individuen
hervorbringendes Allgemeines, womit die Fähigkeit der Form zu
individuieren bewiesen und die thomistische Lehre von der
individualisierenden Materie widerlegt sein soll. Indes ein
Allgemeines ist nicht und wirkt nicht, und wenn es wäre und
wirkte und zwar individuelles Sein bewirkte, so wäre damit
zwar die Frage nach dem wirkenden (äufseren) Grunde,



442 Die Grundprincipien des hl. Thomas von Aquin

nicht aber die nach dem inneren Grunde der Individualität
beantwortet.

Endlich spricht der Kritiker noch den überraschenden Satz

aus, es sei nicht zu verwundern, dafs Thomas den „starren"
unfruchtbaren Formen die Individuation nicht zutrauen mochte
und lieber nach der so tief herabgesetzten Materie griff, um im
Grunde genommen ihr die wichtigste Funktion zuzuweisen
(S. 315). Die wichtigste Funktion! Solches kann nur derjenige
behaupten, der sich in diesem Gegenstande den Fragepunkt
nicht zum Bewufstsein gebracht hat. Wir wissen, dafs die
individualisierende Funktion der Materie genau der Unvoll-
kommenheit und Potentialität ihres Wesens entspricht.

DIE GRUNDPRINCIPIEN DES HL. THOMAS
VON AQUIN UND DER MODERNE

SOCIALISMUS.

Von Dr. C. M. SCHNEIDER.

IV.
Die Zweckbestimmung der menschlichen Natur.

„Die Natur hat die Menschen geschaffen", schreibt Machiavelli,
„mit der Fähigkeit, alles sich zu wünschen, und mit der
Ohnmacht, alles zu erwerben. Sie richten mit der ganzen Glut
ihrer Seele ihr Verlangen nach den nämlichen Gütern und sind
demnach verdammt, sich gegenseitig zu verabscheuen." Will
jemand die Logik des unerreichten Meisters der modernen
Staatsmaschinerie etwa leugnen? Die Klassenkämpfe unserer Tage
würden ihn eines andern belehren. Die Güter der Natur will
jeder ohne Mafs besitzen; und niemand hat die Macht, sich alle

anzueignen. Es bleibt beim Mächtigsten sowie beim Reichsten

immer noch etwas übrig, was er mit der ganzen Gewalt seiner
Seele begehrt, weil er es nicht hat. Auf das Gleiche in der
Natur richtet sich das Streben der Besitzenden und das der
Besitzlosen. Und weil nicht alle dieses Gleiche haben können,


	Die Philosophie des Hl. Thomas von Aquin [Fortsetzung]

