
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 8 (1894)

Artikel: Die Neu-Thomisten

Autor: Feldner, Gundisalv

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761929

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761929
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


die; neu-thomisten.
VON FE. GUNDISALV FELDNER,

Mag. S. Tbeol. Ord. Praed.

Gerade sechs Jahre sind es, dafs P. Magister Dummermuth
sein Werk, betitelt: „Der hl. Thomas und die Lehre über die
physische Vorherbewegung", der Öffentlichkeit übergeben hat.
Nun liegt endlich eine ausführliche Besprechung des genannten
Werkes, in Form einer allseitigen Widerlegung durch P. Frins
S. J. vor uns. P. Frins setzt an den Kopf seines Buches die
Überschrift: „Der hl. Thomas ein Gegner der physischen
Vorherbewegung." In Anbetracht der langen Zeit, welche P. Frins
zur Herstellung der Widerlegung des Dummermuthschen Werkes
beansprucht hat, dürfen wir von diesem Autor eine recht
gediegene Arbeit erwarten. Inwieweit diese unsere Erwartung
ihre Erfüllung gefunden, wird der Inhalt des Buches selber
klar und bestimmt zum Ausdruck bringen. Sehen wir uns also
die Sache näher an, prüfen wir den Inhalt des Werkes etwas
genauer.

1°. Im Vorwort erklärt unser Autor, dafs der vortreffliche
P. Schneemann S. J. sich nicht mehr gegenüber dem „neuen
Gegner" habe verteidigen können, indem er bereits ein Jabr
früher starb. Seine Verteidigung übernimmt demnach unser
Autor. Derselbe glaubt die Bezeichnung: „gegen den neuen
Gegner", besonders hervorheben zu müssen, und zwar aus dem
Grunde, weil P. Schneemann selbst von seinen Gegnern provo-
ciert, somit von denselben gezwungen, ein Buch geschrieben
und veröffentlicht habe. Es ist gut, dafs der Autor uns dies
ebenfalls sagt, denn man kann nicht oft genug betonen und der
vergefslichen Welt in Erinnerung bringen, wer eigentlich
diejenigen sind, die beständig das Wasser trüben. Dies sind,
wie jedermann schon wissen sollte, die Neu-Thomisten. Und
in der That! verhält sich die Sache leider so; denn, fahrt unser
Autor fort, der hl. Thoraas selbst, sowie die „altern" Thomisteu
alle haben in der Frage über die Freiheit und Gnade keine
andern Principe aufgestellt, als später Molina. Fürwahr!
was Molina und die andern Autoren aus der Gesellschaft Jesu
behauptet und gelehrt haben, um die unfehlbare Wirksamkeit
der göttlichen Gnade mit der menschlichen Freiheit in Einklang

Jnhrhuch für Philosophie etc. VIII. 25



386

zu bringen, das alles findet sich schon im hl. Thomas in grofsen
Zügen vorgezeichnet (delineata). Der Autor will in seiner
Bescheidenheit den Theologen der Gesellschaft Jesu, wenn schon
kein anderes, so doch wenigstens das Lob spenden, dal's sie
alles das, was sich bei dem hl. Thomas nur angedeutet, zerstreut
und weniger bestimmt ausgearbeitet vorfindet, mit allem Fleifse
weiter ausgebildet, ausführlicher und klarer entwickelt und zu
einem fertigen Lehrgebäude zusammengefügt haben.

Der Lob-Hymnus des Autors auf Molina und die Gesellschaft

Jesu ist gar nicht schlecht komponiert. Leider bringen
Molina selbst und seine getreuen Schüler sofort einen grausen
Mil's ton in die Melodie unseres Autors. P. Molina sagt nämlich,

er müsse aufrichtig gestehen, dafs es ihm sehr schwer sei,
die Bewegung und Applicierung, welche der hl. Thomas
in 1. p. q. 105. a. 5 mit Bezug auf die zweiten Ursachen
verlange, zu verstehen. Er verwirft daher die Lehre des heil.
Thomas und nennt die Erklärung des englischen Lehrers in:
de potentia q. 3. a. 7. ad 7 ein „reines" commentitium. Concord,

q. 14. a. 13. disp. 29. ed. Antv. 1595. S. 110. P. Toletus S. J.
anerkennt, dafs S. Thomas die physische Vorherbewegung lehre,
bekämpft aber diese Lehre. Nach Suarëz hat der hl. Thomas
die physische Vorherbewegung verteidigt. Suarez verwirft diese
Lehre des englischen Meistors. Bellarmin gibt ebenfalls zu, dafs
die physische Vorherbewegung vom hl. Thomas vorgetragen
werde. Derselben Ansicht sind die Theologen S. J. von Co'imbra,
der Theologe Martinus Becanus, Benedictus Pererius, die Autoren
des Buches: De Ratione Studiorum 1586, Die Beweise dafür
hat P. Magister Dummermuth in seinem Werke: S. 685 ff. in
ausführlicher Weise beigebracht. Dies alles hindert aber unsern
Autor nicht, die Behauptung aufzustellen, Molina und die übrigen
Autoren der Gesellschaft Jesu hätten nichts anderes gethan, als
das, was bei dem hl. Thomas nur angedeutet, zerstreut und
weniger vollendet war, mit gröfserer Sorgfalt ausgearbeitet,
besser und klarer entwickelt und zu einem Lehrsystem aufgebaut.

Wir dürfen also in Zukunft nicht vergessen, dafs die

Verwerfung und Bekämpfung der Doktrin eines Autors
eigentlich nichts anderes ist, als die bessere Ausführung, Sammlung

und Vollendung, die klarere Entwicklung jener Doktrin.
Es ist doch gut, dafs zur rechten Zeit der Begriff sich einstellt.
Nach der Versicherung unseres Autors haben der hl. Thomas
und die „altern" Thomisten keine andern Principe aufgestellt
als Moli na. Molina aber sagt, dafs seine Principe ganz „neue"
seien. Longior fui in hac disputatione quam putaram; quia



Die Neu-Thomisten. 387

tarnen res est magni momenti et valde lubrica, et haec nostra
ratio conciliandi libertatem arbitrii cum divina praedestinatione
a nemine, quem viderim hucusque tradita fuit, ideo satius
haec duxi paulo fusius explicare. Conc. q. 23. a. 4. und 5.

dÎ8p. 1. menbr. ult. ed. 1588. Trotzdem sind unserm Autor diese

„neuen" Principe des Molina keine andern als die des hl. Thomas
und der „altern" Thomisten. Neue Principe aufstellen ist
unserm Autor soviel als eine alte Doktrin weiter ausbilden und
vollenden.

Hätte P. Schneemann, schreibt unser Autor weiter, durch
sein Buch nichts anderes erreicht, als dafs er durch die
Veröffentlichung der gewissesten und wahrsten Aktenstücke,
Autographe, Noten Papst Paul V. und anderer, die bei der Verhandlung
gegenwärtig waren, endlich jene Fabel von einer durch Papst
Paul V. abgefafsten Verwerfungsbulle des Molinismus, die von
den Gegnern allgemein verbreitet wurde, aus der Welt geschafft,
er hätte sich nicht wenig um die Sache der Molinisten verdient
gemacht und die Kenntnis der Wahrheit von einem grofsen
Hindernisse befreit.

Nun, P. Schneemann mul's leider auf dieses Verdienst
Verzicht leisten. Denn, um die'genannte Fabel aus der Welt zu
räumen, hätte er müssen jene Bulle aus dem päpstlichen Geheim-
Archive schaffen, und das wäre für ihn eine etwas schwere
Arbeit gewesen. Wie uns vor einigen Jahren einer der Herrn
Unter-Archivare des päpstlichen Archives persönlich erklärte,
existiert die genannte Bulle thatsächlich, aber sie trägt
nicht die übliche Unterschrift eines Kardinals. Das weifs ohne

Zweifel unser Autor auch, aber die Welt soll es nicht wisseD.
Ob diese Bulle gegenwärtig noch im genannten Archive ist,
wissen wir allerdings nicht, indem wir jetzt nicht angefragt haben.

2°. In der ersten Sektion versucht nun der Autor seine
Kraft in der Auslegung der päpstlichen Bullen oder Brevem
P. Magister Dummermuth hatte sich in seinem Werke auf mehrere
Bullen oder Breven der Päpste, nämlich auf die Bulle Papst
Clemens XI. „Unigenitus Dei Filius", ferner: „Pastoralis Officii";
auf die Bulle Benedikt XIII. „Demissas Preces", „Pretiosus";
endlich auf das Breve Clemens XII. „Apostolicae Providentiae"
berufen, worin die Lehre des hl. Thomas und der Thomisten-
Schule besonders hervorgehoben und belobt wird. P. Magister
Dummermuth leitete aus diesen Lobsprüchen der Päpste den
Schlufs ab, dafs diese Päpste die Lehre von der physischen
Vorherbewegung, von der Vorherbestimmung zur Seligkeit ohne
Rücksicht auf die vorausgesehenen Verdienste, wie sie von der

26*



388 Die Neu-Thomisten.

Thomi8ten-Schule vorgetragen wird oder damals
vorgetragen wurde, als Lehre des hl. Thomas anerkannten. Diese
Schlufsfolgerung des P. Magister Dummermuth bestreitet nun
unser Autor. Nach ihm beloben die Päpste die Lehre des
hl. Thomas, der Thomisten-Schule, aber nicht die Lehre der
Neu-Thomisten. Die Neu-Thomisten gehören gar nicht zu
der Thomisten-Schule, denn, wie der Autor bereits im
Vorwort hervorgehoben, bilden in Wahrheit die Molinisten die
Thomisten-Schule, nicht aber die Neu-Thomisten. Somit
gilt das Lob der Päpste im eigentlichen Sinne den Molinisten.
Diese haben ja die noch unbestimmte, zerstreute und wenig
ausgebildete Lehre des hl. Thomas weiter entwickelt und vollendet.

Wie dem immer sei, auf keinen Fall trifft dieses Lob die
Neu-Thomisten. Um zu beweisen, dafs auch diese darin
einbegriffen wären, miifste P. Dummermuth darthun, dafs die Neu-
Thomisten zu der Thomisten-Schule gehören. Unser Autor macht
sich die Sache sehr bequem. Er wälzt das onus probandi nicht
ohne Geschick auf P. Magister Dummermuth über. Unser Autor
argumentiert genau nach folgendem Syllogismus: die Päpste
loben die Lehre des hl. Thomas und der Thomisten-Schule;
atqui es gibt eine doppelte Thomisten-Schule, die „ältere" und
die „neuere", ergo: folgt aus dem Lobe der Päpste auf die
Thomisten-Schule keineswegs, dafs damit die „neue" Thomisten-
Schule gemeint sei. Wie beweist nun der Autor den Untersatz
von der zweifachen Thomisten-Schule? Beweisen? ja, P. Magister
Dummermuth soll beweisen, dafs es nicht eine doppelte
Thomisten-Schule gibt. Für unsern Autor ist die Sache
ausgemacht. Die Lehre von der zweifachen Thomisten-Schule
gehört mit zu den „inconcussis et tutissimis dogmatis". Doch,
hören wir unsern Autor selber.

Die Bulle Clemens XL „Pastoralis Officii" enthält nichts
anderes als das, was ohnedies alle Katholiken wissen, nämlich,
dafs durch die Bulle: „Unigenitus" die Doktrin der Thomisten
nicht verurteilt wurde; und dies aus dem Grunde, weil die
Thomisten ihre Lehre auch jetzt noch in Rom unter den Augen
des Papstes ungestraft vortragen. Daraus läfst sich aber in
keiner Weise darthun, dafs die Doktrin der Thomisten über die
Prädeterminierung oder auch über die physische Vorherbewegung
identisch sei mit derjenigen, welche später Papst Benedikt XIII.
als SS. Augustini et Thomae inconcussa et tutissima dogmata
bezeichnet hat.

Darauf mufs zunächst bemerkt werden, dafs die Bulle:
„Pastoralis Officii" allerdings nur von den „hervorragenden



Die Neu-Thomisten. 389

katholischen Schulen" ausdrücklich spricht. Wer unter diesen
„insignes Catholicorum scbolae" zu verstehen sei, mufsten die
Zeitgenossen am besten wissen. Nun hat P. Magister Dummer-
inuth einen Autor genannt, den Petrus Polidor, welcher das
Leben und die Thaten Papst Clemens XI. beschrieben hat.
Dieser berühmte Schriftsteller erklärt aber, dafs Papst Clemens XI.
mit der Bulle: „Unigenitus" die Lehre von der durch sich selbst
wirksamen Gnade, von der gratuita Prädestinatio zur Seligkeit,
welche hauptsächlich von der Thomisten-Schule, aber auch

von andern berühmten Akademien, Theologen unter der Führung
des hl. Augustin und Thomas damals vorgetragen wurde,
nicht verurteilt habe. Integra ac prorsus illaesa permanente
doctrina de divina gratia seipsa efficaci, et ad beatorum gloriam
praedestinatione gratuita, quam a damnatis nuper erroribus imani
tutam discrimine, potissimum schola Thomistica, aliaeque cele-
berrimae in orbe catholico Academiae, frequentesque Theologi
dueibu8 Sanctis Augustino et Angelico Doctore propugnant.
(Bull. Ord. Praed. t. VIII. pag. 286.) Wenn nun die Thomisten-
Schule der damaligen Zeit, also nach unserm Autor die der
Neu-Thomisten, die genannte Lehre unter der Führung des
hl. Augustin und Thomas verteidigte, und der Papst diese
Lehre gutheilst, so mufs es offenbar die Lehre des hl. Augustinus
und Thomas sein, die hier gemeint ist. Aber, der Papst sagt
nichts davon, dafs die Doktrin der Neu-Thomisten identisch
sei mit der Lehre des hl. Augustin und Thomas? Ganz richtig.
Der Papst spricht überhaupt von der Thomisten-Schule, wie
Petrus Polidor erklärt. An das „Dogma" der doppelten
Thomisten-Schule hat der Papst eben Dicht geglaubt. Darum
war es für ihn auch nicht notwendig, eine Unterscheidung
anzubringen. Peter Polidor unterscheidet zwar die Thomisten-
Schule von andern Akademien, Theologen, die ebenfalls dem
hl. Augustin und Thomas folgen, aber von einer „andern"
Thomisten-Schule, der alten, oder der „neuen" weifs er nichts.
Es gab eben nur eine Thomisten-Schule. Es ist nun geschichtlich
nichts bekannt, dafs die Molinisten die Thomisten-Schule
gebildet hätten, aüfser man nimmt an, die Bekämpf er des
hl. Thomas wären eigentlich seine Schüler.

Die Thatsache, fährt unser Autor fort, dafs die Thomisten
auch nach der Bulle: „Unigenitus" noch in Rom unter den
Augen des Papstes ihre Lehre ungestraft vortragen konnten,
beweist evident (sane constat), dafs die Doktrin der Thomisten
durchaus verschieden ist von den „inconcussis et tutissimis
SS. Doctorum Augustini et Thomae dogmatis". Wieso? Wäre



390 Die Neu-Thomisten.

die Lehre der Thomisten mit ihnen identisch, so würde eine

derartige Erklärung gleichbedeutend sein mit der Verwerfung
und Verurteilung der Doktrin der Molinisten. Denn jene Lehre,
die der Doktrin der Thomisten von der Wirksamkeit der Gnade
evident entgegengesetzt ist, wäre eo ipso auch im offenen
Gegensatz zu den „dogmatis inconcussis et tutissimis." Wenn
aber dies, wie könnte sie dann in Rom und anderwärts
ungestraft verteidigt werden?

Unser Autor hält in der That seine Leser für sehr beschränkt.
Er verläf8t sieh auf die Unkenntnis der Menschen. Alle Welt
weifs zwar, dafs jene Lehren, die den „dogmatis inconcussis et
tutissimis" des Glaubens oder der katholischen Kirche
entgegenstehen, verboten sind; es ist aber keinem Menschen
bekannt, dafs es nicht erlaubt sei, solange die Kirche kein
Verbot erläfst, eine Doktrin zu verteidigen, die den „dogmatis
inconcussis et tutissimis" des hl. Augustin und Thomas
entgegengesetzt ist. Sonderbar! zuerst erklärt der Autor, die
Behauptung, PapstPaul V. habe eine Verwerfungsbulle des Molinismus
ausfertigen lassen, welche aber aus bestimmten Rücksichten nicht
veröffentlicht wurde, sei weiter nichts, als eine von den Thomisten
allgemein verbreitete Fabel; dann aber fordert der Autor wieder
andererseits, dafs der Papst eine Lehre, die gegen die „dogmata
inconcussa et tutissima des hl. Augustin und Thomas" verstofse,
verurteilen müsse. Wie es sich mit dieser Fabel that-
sächlich verhalte, haben wir früher gesagt. Aber selbst wenn
der Molinismus durch die Veröffentlichung der Bulle verworfen
worden wäre, so wäre es nicht aus dem Grunde geschehen, weil
derselbe im Gegensatze zu den „dogmatis inconcussis et tutissimis
des hl. Augustin und Thomas", sondern im Gegensatze zu
den „dogmatis inconcussis et tutissimis" der katholischen
Kirche steht. Es bedarf wahrlich keines langen Nachweises,
dafs die Lehre eines einzelnen Kirchenvaters oder eines
Doctor Ecclesiae ihre ganze Auktorität von der Kirche
selbst herleitet. Ipsa doctrina Doctorum catholicorum ab
Ecclesia auctoritatem habet. Unde magis standum est auctoritati
Ecclesiae quam Auctoritati vel Augustini, vel Hieronymi, vel
cujuscunque Doctoris. S. Thom. Summ, theol. 2. 2. q. 10. a. 12.
Nun hat die Kirche allerdings die Lehre des hl. Augustin,
namentlich mit Bezug auf die Gnade, ebenso die Lehre des
hl. Thomas oft und oft ihren Gläubigen empfohlen, vor der
Doktrin anderer Kirchenväter und Doctores Ecclesiae
ausgezeichnet und ganz besonders hervorgehoben. Allein, solange sie
nicht ausdrücklich auf der Beorderung besteht, dafs man der



391

Lehre des hl. Augustin und Thomas folgen müsse, ist es ohne
weiteres erlaubt, eine andere Doktrin, abweichend von der
genannten, zu verteidigen. Wenn demnach unser Autor fragt,
aber wie kann eine Lehre, die den „dogmatis inconcussis et
tutissimis des hl. Augustin und Thomas" offen entgegengesetzt
ist, in Rom und anderwärts ungestraft vorgetragen werden? so

können w i r auf diese Frage natürlich keine Antwort geben.
Es ist und bleibt Sache der Päpste, zu bestimmen, was
ungestraft, und was nicht ungestraft gelehrt werden dürfe. Will
aber unser Autor daraus, dafs die Lehre der Molinisten auch

jetzt noch in Rom und anderwärts ungestraft verteidigt werde,
die Folgerung ableiten, dafs die Lehre eben aus diesem
Grunde den „dogmatis inconcussis et tutissimis des hl. Augustin
und Thomas" nicht offenbar entgegengesetzt sei, so kennt
er die Gesetze der Logik nicht. Seine Folgerung beruht auf
der durchaus falschen und grundlosen Voraussetzung, dafs der
Papst verboten habe, eine Lehre vorzutragen, die zu den
„dogmatis inconcussis et tutissimis des hl. Augustin und
Thomas" im offenen Gegensatz steht.

Merkwürdig ist, dafs der Autor die Unwahrheit, die
Lehre der Thomisten von der physisch vorherbewegenden Gnade
sei nicht identisch oder gleich mit den „inconcussis et tutissimis

dogmatis des hl. Augustin und Thomas", weil sonst
nicht erlaubt werden dürfte, dafs in Rom und anderwärts
die entgegengesetzte Doktrin gelehrt würde, wiederholt
vorbringt. So neben S. 9 auf S. 10, S. 13 zweimal. Es fehlt
der Sache aber auch nicht die komische Seite. Beständig-
erklärt unser Autor, durch diese Bulle der Päpste werde dar-
gethan, dafs durch die Bulle: „Unigenitus" die Doktrin des
hl. Augustin und Thomas über die Gnade nicht verurteilt
worden sei. Wir haben hier somit zwei ganz sonderbare
Erscheinungen. Auf der einen Seite dürfen die Päpste nicht
erlauben, dafs eine Lehre verteidigt werde, die im offenen

Gegensatze steht zu den „dogmatis inconcussis et tutissimis des
hl. Augustin und Thomas"; auf der andern Seite sind diese

„dogmata inconcussa et tutissiraa des hl. Augustin und Thomas"
durch die Päpste nicht verurteilt und verworfen worden!
Noch mehr! Der Autor weifs selber nicht recht genau, was er
schreiben soll. S. 13 heifst es: non enim posset Romanus Poutifex
concedere, ut aliae Scholae suas doctrinas a Thomistis diversas
traderent, si Thomistarum doctrinae SS. Augustini et Thomae
inconcussa et tutissima dogmata essent. Etwas weiter unten
lesen wir: quinimo, cum a talibus dogmatis recedere nulli liceat,



392 Die Neu-Thomisten.

licet omnino recedere ab assertis et opinionibus Thomistarum.
8. 8, Anm. 1, dagegen hören wir: quae his verbis a Benedicto XIII.
usurpatis SS. Augustini et Thomae de gratia doctrinae tribuitur
laus inconcussorum et tutissimorum dogmatum nequaquam tarn

ample extendenda est, ut propterea quaecunque illi Doctores

unquam in quaestionibus de gratia scripserint, sens-erint, dixerint,
dogmatis vim et auctoritatem habeant. Aliud enirn sunt incon-
cussa et tutissima dogmata, aliud quaestiones inagis reconditae
et fere ad explicationem dogmatis pertinentes. Es wird also
unserm Autor schon wieder angst um seine „dogmata inconcussa
et tutissima", von denen niemand abweichen darf.

Zu diesen „profundiores et difficiliores partes incurrentinm
quaestionum, de quibus diversa licet opinari", rechnet nun unser
Autor auf der nämlichen Seite auch die „doctrina de gratia per
se efficaci, et de praedestinatione ante praevisa mérita". So,
meint unser Autor, habe Papst Innocenz XII. erklärt. Wo hat
Papst Innocenz XII. diese Erklärung abgegeben? In dem vom
Autor angeführten Schreiben an die Universität von Löwen sagt
Papst Innocenz XII. mit Bezug auf die Doktrin des hl. Augustin
und Thomas folgendes: „Apostolica vos primum auetoritate
monemus, ut, sublatis contentionibus, sapientiae, quae de sursum
et pacifica est, vacetis; profitentes, sicut asseritis, doctrinam
praeclarissimorum Doctorum Augustini et Thomae; quaruin ille
tantae scientiae fuit, ut inter Magistros optimos etiam a Nostris
Praedecessoribus haberetur, et cujus doctrinam, secundum
eorundem Praedecessorum statuta, Bom ana sequitur, et ser-
vat Ecclesia. Alter vero mira eruditione eandem Dei Eccle-
siam clarificat, et saneta operatione fecundat. Hos dum Universitas
vestra doctrinae Duces secuta fuerit, secure pugnabit contra
hostes orthodoxae fidei, in Ecclesiae gloriam et aedificationem."
(Bullar. Ord. Praed. t. VI. pag. 498.)

Nach unserm Autor raufs man sich also die Sache so

zurechtlegen: Papst Innocenz XII. erklärt, die „Römische Kirche"
folge und pflichte der Lehre des hl. Augustin bei, aber unter
dieser Lehre dürfe man nicht alles verstehen, was der heil.
Augustin mit Bezug auf die Gnade je geschrieben, behauptet
und gelehrt hat. Allein davon sagt Papst Innocenz Xll. kein
Wort. Vielmehr heifst es dort: cujus doctrinam Romana
sequitur et servat Ecclesia. Wir finden somit keinerlei
Beschränkung der Lehre des hl. Augustin auf die „inconcussa et
tutissima dogmata", so dafs die „quaestiones magis reconditae
et fere ad explicationem dogmatis pertinentes" davon auszunehmen
wären. Allein, wird der Autor entgegnen, Papst Innocenz XII.



Die Neu-Thomisten. 393

beruft sich ja auf" Papst Cölestin I., welcher sagt: „profundiores
vero difficilioresque partes incurrentium quaestionum, quas latius
pertractarunt, qui haereticis restiterunt, sicut non audemus con-
temnere, ita non necesse habemus adstruere". Darauf antworten
wir: der Autor hat sehr wohl daran gethan, zu bemerken, dafs
diese Worte unter dem Namen Papst Cölestin 1. in der Welt
verbreitet würden, denn Baronius: ad ann. 431. n: 185, ed. c.
notis Pagii. Lucae 1741, toi. VII. pag. 407; Suarez: de gratia
proleg. VI. cap. 1. n: 1. behaupten, diese Worte stammten von
Prosper, nicht von Papst Cölestin I. Auch nach Sirmond: Conc.

antiq. Galliae. Paris 1629, Note ad torn. 1. p. 596 sind sie nicht
von Papst Cölestin 1. Aber selbst zugegeben, sie stammten von
Papst Cölestin 1., wie Kardinal Hergenröther: Handb. d. allg.
Kircheng. 3. Aufl. I. Bd. S. 443, Anm. 3 annimmt, so beweisen
sie doch nichts für unsern Autor. Von wem sind denn diese:

„profundiores difficilioresque partes incurrentium quaestionum"?
Natürlich vom hl. Augustin, sagt unser Autor, indem er in den
Text die Wo:te: scilicet imprimis S. Augustinus, einschiebt.
Das pafst aber famos schlecht zu der grammatikalischen
Konstruktion denn es heifst im Texte: quas „latius", und
„pertractarunt, qui haereticis restiterunt". Vom hl. Augustin selber
steht kein Wort. Daher sagt Papst Innocenz XII. mit Recht:
„cujus doctrinam Romana sequitur et servat Ecclesia." Dem
Autor liegt also die Pflicht ob, zu beweisen, nicht zu
behaupten, dafs der Papst darunter den hl. Augustin verstehe.

Daraus leuchtet eine früher von uns hervorgehobene Wahrheit

von selber ein. Nämlich, es ist nicht verboten, eine
Lehre vorzutragen, die zu den „dogmatis inconcussis et tutissimis
des hl. Augustin und Thomas" im offenen Gegensatz steht,
solange die Kirche, also der apostolische Stuhl, nicht
ausdrücklich sagt, es sei verboten, eine gegenteilige Lehre
vorzutragen. Der Doctor ecclesiae erhält seine Auktorität
bezüglich seiner Doktrin von der Ecclesia Romana. Diese
Lehre geniefst demnach nicht wegen der vortrefflichen Geistesgaben

des Autors ein so grofses Ansehen, sondern weil sie den
Sinn und die Lehre der Kirche, am prägnantesten ausdrückt.
Der hl. Augustin vertrat den Sinn der kirchlichen Tradition am
besten mit Bezug auf die Lehre von der Gnade und Freiheit,
wie die Päpste, die treuen Hüter der von den Aposteln
überlieferten Wahrheit, bemerken. Verstöfst also irgendeine Doktrin
gegen die Lehre eines von der Kirche ausdrücklich als

genauesten Interpreten der Lehre der Kirche erklärten Doctoris
ecclesiae, so mufs deren Weiterverbreitung von der Kirche selbst



394 Die Neu-Thomisten.

untersagt werden. Zu bestimmen aber, wann eine Doktrin in
offenem Widerspruche sich befinde mit der Lehre dieses getreuen
Interpreten, als Interpreten der Lehre der Kirche, das
ist Sache des päpstlichen Stuhles. Diesbezüglich läfst sich die
Kirche auch von P. Frins nichts vorschreiben, der fortwährend
sein Erstaunen darüber ausdrückt, dafs die Kirche eine Doktrin
gestatte, die mit den „dogmatis inconcussis et tutissimis des
hl. Augustin und Thomas" in offenem Gegensatze steht. Er
möge einmal bei dem hl. Stuhle Klage führen, dafs derselbe so
etwas erlaubt.

Wenn der Autor behauptet, eine derartige Lehre dürfe
von der Kirche nicht geduldet werden, so hätte dieselbe ja die
Doktrin der Neu-Thomisten verbieten müssen. Denn nach
der Ansicht unseres Autors ist die Lehre der Thomisten den

„dogmatis inconcussis et tutissimis des hl. Augustin und Thomas"
offen entgegengesetzt. Wie kann aber die Kirche eine
derartige Doktrin dulden, wenn es keinem erlaubt ist, von den
genannten „dogmatis" abzuweichen? Wie wenig die Molinisten
selber an die Unerlaubtheit, von der Doktrin des hl. Thomas
abzuweichen, glauben, beweisen Molina und die andern früher
genannten Autoren, die ganze Gesellschaft Jesu am allerbesten,
indem sie die Lehre des hl. Thomas offen bekämpfen. Mit
Argumenten dieser Art widerlegt man demnach seinen Gegner
nicht. Wenn man eine Unwahrheit als Princip aufstellt, so

kann man nicht eine der Wahrheit entsprechende Schlufsfolgerung
daraus ableiten. Nun ist es aber eine offene Unwahrheit, dafs

man von den „dogmatis inconcussis et tutissimis des hl. Augustin
und Thomas" nicht abweichen könne. Solange die Romana
Ecclesia nicht das Gegenteil erklärt, ist und bleibt es erlaubt,
abzuweichen. Diese aber erklärt durch Papst Innocenz XII. im
vorhin genannten Schreiben,an die Universität von Löwen: nec
arbitramur opportunum, ut in praesens habeatur exaetior illa
de Divinis Auxiliis tractatio, quae a Praedecessoribus Nostris
demente VIII. et Paulo V. instituta fuit. Folglich ist für jeden
der Grundsatz des verstorbenen Kardinals Zigliara der einzig
richtige: proeul dubio melius est aper te reeedere a doctrina
quae uon placet, quam eam cavillis corrumpere. Summ,

philos, ed. 8. torn. 2. pag. 256.
Aus alledem geht hervor, dafs der Autor den Ast, auf

welchem er sitzt, selber absägt. Denn er gesteht, dafs die
Lehre der Thomisten, also der Neu-Thomisten, in Rom und
überall anderwärts ungestraft gelehrt und verteidigt werde.
Er behauptet weiter, die Kirche dürfe nicht erlauben, dafs



395

eine Doktrin, die mit den dogmatis inconcussis et tutissimis des
hl. Augustin und Thomas in offenem Widerspruche steht, ungestraft

vorgetragen werde. Also steht die Lehre der Neu-
Thomisten nicht im Widerspruche mit den dogmatis inconcussis
et tutissimis des hl. Augustin und Thomas, sondern ist identisch

mit ihnen. Wir glauben kaum, dafs der Autor gegen
diesen Syllogismus etwas Vernünftiges einzuwenden hat. Gewifs
ist der Syllogismus falsch, weil der Obersatz falsch ist, aber
im Sinne des Autors, der die Richtigkeit des Obersatzes
verteidigt, läfst sich die Schlufsfolgerung nicht abweisen. So

unvernünftig aber hat P. Magister Dumraermuth auch gar nicht
ai-gumentiert. Mit dem gleichen Syllogismus läfst sich der
Beweis erbringen, dafs die Lehre der Molinisten als ganz und

gar identisch sich erweise mit der Doktrin des hl. Augustin
und Thomas. Endlich kann man, um den Widersinn voll zu
machen, durch diesen Syllogismus klar und bestimmt darthun,
dafs die Lehre der Molinisten und die Doktrin der Thomisten
oder Neu-Thomisten eigentlich identisch sind, weil beide
weiter nichts bilden als die „dogmata inconcussa et tutissima
des hl. Augustin und Thomas", von denen abzuweichen der
Papst nicht erlauben darf. So läfst sich denn nach dieser
Methode eigentlich alles Mögliche beweisen.

Aus der Bulle: Pastoralis officii, so schliefst unser Autor
seine Auslegung, folgt einzig und allein nur, dafs weder die
Lehre der Thomisten, noch die der Molinisten von irgend jemand
verurteilt werden darf, indem beide von den Päpsten geduldet
werden. Keineswegs folgt daraus, dafs die Päpste die Doktrin
der „Thomisten" für gleich gehalten haben mit den „dogmatis
inconcussis et tutissimis des hl. Augustin und Thomas".

Hören wir vorerst die betreffende Stelle aus der genannten
Bulle. „Praeterea, ut pessimae causae splendidum patrocinium
concilient (Refractarii) praefataeque Constitutioni (Unigenitus)
majorem undecunque invidiam faciant, se ab ea suscipienda
retardari affirmant, eo quod suspicentur, per illam damnari
Sententias atque Doctrinas, quas insignes Catholicorum Scholae
absque ulla censura hactenus tenuerunt. Cum tarnen, nisi ab

antiquis semitis, Sanctorumque Patrum vestigiis, imo et ab

earundem Scholarum instituto, quod verbis profitentur, reapse
recessis8ent, probe reminisci deberent, quod illarum Principes,
quorum nomina pertinaciae suae tenere praetendunt, quemad-
moduin et ceteri illustriores Ecclesiae scriptores, suum semper
esse duxerunt, ut ab Apostolica Sede discerent, quid credere,
quid tenere, quid docere deberent." Wie jedermann sieht,



396 Die Neu-Thomisten.

spricht hier der Papst von „insignes Catholicorum Scholae", und
auch von solchen, die sich zwar mit Worten unter diese „insignes
Scholas" rechnen, in der Wirklichkeit aber mit diesen Schulen
nicht das mindeste zu thun haben. Wer sind denn diese
„insignes Catholicorum Scholae"? Die Molinisten? Nein, diese
bilden keine Schule; diese kommen blofs in der Verneinung
und Bekämpfung des hl. Thomas iiberein. Die blofse Verneinung
aber ist nicht imstande, eine Schule zu begründen. Überdies
richtete sich der Angriff, wie alle Welt weifs, nicht gegen die

Molinisten, sondern gegen die Thomisten. Von welcher
Seite der Angriff unternommen wurde, sagt uns der früher
genannte Peter Polidor. Es waren nicht die Anhänger des

Quesnell allein, sondern noch andere geheime Mächte daran
beteiligt: „Neque defuerunt, qui tametsi Quesnellianis, ut
catholicos decebat homines, essent adversi, et Clementinae
sanetioni obsequerentur, licentia nihilominus pari, illustres utrius-
que Sanctissimi Doctoris Scholas criminabantur: sua alia de causa
interesse rati, id calumniae genus vulgo alere. Ad horum hoc
item pontificium diploma tempestive compressit audaciam." (In
Bullar. Ord. Praed. t. VIII. pag. 286.)

Die „insignes Scholae" sind demnach die Schule des heil.
Augustin und Thomas. Illustres utriusque Sanctissimi Doctoris
Scholae, sagt Peter Polidor. Aber die Doktrin dieser Schule ist
nicht identisch mit der Lehre des hl. Augustin und Thomas,
bemerkt unser Autor? Dann gibt es überhaupt keine Schule.
Es wäre doch der reinste Widersinn, von der Schule des heil.
Thomas zu reden, wenn in dieser Schule das gerade Gegenteil
von der Lehre des hl. Thomas vorgetragen würde. Auf diese
W eise gehörten in der That die Thomisten ebenso gut zu den

Molinisten, wie zu • irgendeiner andern beliebigen Schule.
Spräche der Papst nur im allgemeinen von Thomisten, oder
überhaupt von Autoren, so könnte man sich die Sache noch
allenfalls zurecht legen, obgleich es im Grunde auch dann nicht
gut anginge, wie wir später sehen werden. Allein der Papst
redet von Schulen. Wer ist nun ein Schüler eines Meisters?
Derjenige, antwortet uns der Autor, der sich vornimmt und
den Eifer zeigt, die Lehre des Meisters zu verstehen. Ob
indessen der Schüler in Wahrheit und thatsächlich zu dem
Verständnisse der Doktrin des Meisters gelangt, das ist eine andere
Erage. P. Erins erweist sich in der That als äufserst genügsam.
Er fordert von uns, auf dafs wir Molinisten seien, zu den
Schülern des Molina gehörten, soweit man von dieser Schule
reden kann, weiter nichts, als das „propositum" und den „animus".



397

Im übrigen dürfen wir dann lehren, verteidigen, was immer uns
beliebt. Das sind nun allerdings ganz kuriose Schüler; das
ist eine höchst sonderbare Schule. P. Magister Dummermuth
hatte nämlich bemerkt: at „fideles sunt discipuli". Darauf
antwortet nun unser Autor S. 14: proposito et anirno, conceditur;
effectu et reapse, id licet dubitare. Da müssen wir denn doch
fragen: gibt es überhaupt noch eine Thomisten-Schule, wenn
es durchaus unsicher ist, ob diejenigen, die sich als Schüler
des hl. Thomas ausgeben, die Lehre des hl. Thomas überhaupt
besitzen? Existiert noch eine Thomisten-S chule, wenn die
Neu-Thomisten seit Bannes ganz und gar von der Doktrin des
hl. Thomas abgewichen sind? Der Papst spricht aber thatsäch-
lich von einer Schule: „insignes Scholae". B'reilich, gehört
dazu weiter nichts als das „propositum" und der „animus", dann
gibt es Schulen in der Welt, dafs sich niemand mehr darüber
zurecht fiudet. Aber ich möchte unserm Autor doch nicht raten,
sich einmal irgendwo bei einem Meister einzustellen mit der
Erklärung, er bringe das ernstlichste „propositum" und den
gröfsten „animus" mit; im übrigen denke und halte er von der
Lehre seines Meisters ganz, was ihm selber genehm sei; der
Meister müsse es sich gefallen lassen, dafs sein eifriger Schüler
ganz erfüllt vom „animus" das gerade Gegenteil vom Meister
verteidige. Bis jetzt haben wir es in Bezug auf die
Begriffsverwirrung im allgemeinen noch nicht so weit gebracht.
Am allerwenigsten aber steht uns ein Recht zu, die Behauptung
auszusprechen, Papst Clemens XI. habe nicht gewufst, was eine
Schule, und was ein Schüler sei, was alles erfordert werde,
damit man einer Schule angehöre. Ein Schüler ist man
bekanntlich, wenn man die Grundsätze, Sentenzen, alle wichtigen
Wahrheiten eines Meisters zu den seinigen macht.

Papst Urban V. hat im Jahre 1368 durch ein Breve an
den Erzbischof von Toulouse genau angegeben, was ein Schüler
ist. Es heifst daselbst: Volumus insuper, et tenore praesentium
vobis injungimus, ut dicti Beati Thomae doctrinam tamquam
benedictaro et catholicam sectemini, eamque studeatis totis viribus
ampliare. (Bull. Ord. Praed. t. VIII. pag. 28.) Um also Schüler
des hl. Thomas zu sein, mufs man der Lehre desselben folgen,
nicht aber dieselbe mit aller Kraft bekämpfen, wie die Moli-
nisten, von Molina angefangen bis herauf in die neueste Zeit,
es gethan haben. Dafs dieselben jetzt auf einmal ihre Taktik
ändern, das thut nichts zur Sache. Die Motive dafür sind nicht
innere, sondern äufsere. Es ist ein grofser, berühmter,
weltbekannter Thomist im Wege, bei dem sie mit der alten



398 Die Neu-Thomisten.

Methode nicht vorbeikommen. Papst Clemens XI. hat ohne
Zweifel den richtigen Begriff gehabt, was ein Schüler, und
was eine Schule des hl. Augustin und Thomas sei. Das Breve
Papst Urban V., seines glorreichen Vorgängers, konnte ihm nicht
unbekannt sein. Ebenso gewifs mufste der Papst, wenn er sich
herbeiliefs, die Thomisten-Schule in seinen mächtigen Schutz
zu nehmen, genau wissen, was diese Schule lehrt und verteidigt.

Spricht dann der Papst noch von solchen Gelehrten, die,
wenn man ihren Worten glauben will, noch zu den „insignes
Scholas" gehören, in der Wirklichkeit aber davon abgefallen
sind, dann ist es vollends klar, dafs er die Doktrin dieser
Schulen sehr genau kannte. Sind nun die „Thomisten" seit
Bannes von der Lehre des hl. Thomas abgewichen, verteidigen
sie das Gegenteil von der Doktrin des englischen Meisters, so

gibt es von dieser Zeit an keine Thomisten-Schule mehr. Der
Papst beschützt folglich etwas, was gar nicht existiert. Keinem
vernünftigen Menschen wird es je in den Sinn kommen, sich
oder andere Autoren zu der Schule Darwins zu rechnen, wenn
er selbst oder die andern Gelehrten, nicht zu der Lehre Darwins
sich bekennen, sondern das gerade Gegenteil davon Ichren. Nach
der Ansicht unseres Autors verhielte sich aber die Sache that-
sächlich also. Die „Thomisten" haben seit Bannes den hl. Thomas
verlassen, sie lehren das Gegenteil vom hl. Thomas. Trotzdem
bilden sie eine Thomisten-Schule, wie wir von Papst Clemens XI.
hören. Schon das Wort: Neu-Thomist enthält eine reine
Ironie. Wer dieses Wort erfunden, der braucht sich kein Patent
darauf geben zu lassen, denn einen solchen Widersinn ahmt sicher
niemand nach. Nach den Gesetzen der Logik und Philosophie,
die bis jetzt ihre volle Geltung hatten, nennt man dasjenige
neu, was eine neue Form, ein neues Wesen besitzt. Folglich
wird jene Lehre eine „neue" sein, die ihrem ganzen Wesen
nach von der früheren abweicht. Ein Neu-Thomist ist somit
derjenige, der eine wesentlich andere Lehre vorträgt als der
hl. Thomas. Wie er aber dann zu dem Namen: „Thomist"
kommt, das weifs freilich weder er, noch sonst irgend jemand
anderer. Der Erfinder der Neu-Thomisten hat sich die
Sache so einfach gedacht, wie den Wechsel eines Wirtshausschildes.

Allerdings hat er sich dabei eigentlich gar nichts
gedacht, denn das Wort: Neu-Thomist enthält einen argen
Widerspruch. Ist dessen Lehre „neu", so hat er eben keinen
Anspruch auf den Namen : „Thomist". Ist sie aber nicht „neu",
also nicht wesentlich eine andere, so ist er selber einfach
„Thomist", aber nicht Neu-Thomist. „Neu", und „Thomist"



399

in der Bedeutung aufgefafst, wie es thatsächlich geschieht, heben
sich gegenseitig auf.

Die Bulle Papst Clemens XI. beweist somit viel mehr, als
unser Autor eingestehen will. Und zwar besagt sie deshalb
viel mehr, weil sie von „hervorragenden Schulen" spricht. Zu
einer Schule gehören alle diejenigen Autoren oder Gelehrten,
die die Doktrin eines Meisters annehmen, dieselbe verteidigen,
weiter verbreiten, im Geiste ihres Meisters i'ortarbeiten. Die
Schule mufs sich zu den nämlichen Principien und Lehren
des Meisters bekennen und auf denselben weiter bauen, in die
Wissenschaft tiefer eindringen. Es genügt auch nicht, um
Schüler eines Meisters zu sein, dafs man dessen „inconcussa
et tutissima dogmata" gelten lasse, aber bezüglich der: „pro-
fundiores difficilioresque partes incurrentium quaestionum" seine
eigenen Wege wandere. Wer in dieser Art vorgeht, der
verdient zwar den Namen eines: „Eklektikers", aber er hat keinerlei
Anspruch auf den Namen eines: „Schülers". Existiert nun eine
Thomisten-Schul e, und eine solche existiert thatsächlich, wie
die Päpste aller Jahrhunderte bezeugen, so wird ohne Zweifel
in dieser Schule die Lehre des hl. Thomas vorgetragen,
verteidigt und weiter fortgebildet, andernfalls hätten wir keine
Thomisten-S c h u 1 e. Eine Schule, in welcher die Schüler sich
in offener Auflehnung gegen die Grundsätze und Lehren ihres
Meisters befinden, kann man alles andere, nur nicht eine Schule
nennen. Und wer soll entscheiden, was „inconcussum dogma",
und was „profundior difficiliorque pars quaestionum" ist? Etwa
die Schüler? Die Argumente des P. Magister Dummermuth
warten sohin auf eine bessere Widerlegung, denn die des
P. Frins ist total mifslungen. Der Papst mufs verbieten, vom
hl. Thomas abzuweichen; und die „Thomisten" verlassen
thatsächlich mit Erlaubnis des Papstes den heil.
Thomas!!

3°. Die zweite Bulle ist die Konstitution Papst BenediktXlII. :

„Demissas preces." Diese Konstitution, erklärt unser Autor,
enthält drei Momente: zum Ersten, dafs die „dogmata inconcussa
et tutissima des hl. Augustin und Thomas" durch die Bulle
„Unigenitu8" nicht getroffen würden; zum Zweiten, dafs die
Thomisten bisher in löblicher Weise ihre Doktrin, besonders die
Lehre von der durch sich selber von innen heraus wirksamen
Gnade, von der freien Vorherbestimmung zur Seligkeit ohne
Voraussicht der Verdienste vortrügen und verteidigten; zum
Dritten, dafs die Thomisten mit empfehlenswertem Eifer sich
rühmten, diese ihre Doktrin aus den Doktoren SS. Augustin



400

und Thomas geschöpft zu haben, und dieselbe mit dem Worte
Gottes, mit den Entscheidungen der Päpste, der Konzilien und
Aussprüchen der Väter übereinstimmte.

In diesen drei Momenten, sagt unser Autor weiter, müssen
wiederum mehrere Unterscheidungen angebracht werden. Papst
Benedikt XIII. behauptet zwei Dinge: erstens, dafs die Tho-
misten sich rühmten, ihre Lehre aus SS. Augustin und Thomas
und den andern Quellen der wahren Theologie geschöpft zu
haben. Ob aber die Thomisten mit Recht sich dessen rühmen,
davon sagt der Papst kein Wort. Zweitens erklärt der Papst,
dieses „Rühmen" geschehe mit empfehlenswertem Eifer, d. h.

mit einem Eifer, der empfohlen zu werden verdient. Was
beweist also dies alles? Weiter nichts, als dafs der Papst den
Eifer lobt, mit welchem die Thomisten ihre Sentenzen verteidigen.

Der Papst sagt einfach, dieser Eifer sei empfehlenswert
und gut. Aber selbst dieses Lob ist ein beschränktes,

denn der Papst gebraucht den Ausdruck: „bisher". Somit will
der Papst nur soviel sagen: die Thomisten verdienen bisher Lob
und haben sich, indem sie ihre Sentenzen vortragen, bisher
verdient gemacht. Das Lob des Papstes bezieht sich demnach auf
das subjektive Studium und auf den Eifer der Lehrenden,
nicht aber auf die objektive Wahrheit der Doktrin.

Bei dieser Auslegung der Bulle Papst Benedikt XIII.
verdient nicht einmal das subjektive Studium und der Eifer unseres
Autors, um so weniger die objektive Wahrheit irgend ein
Lob. Und in der That! Das erste Moment übergeht der Autor
hier mit Stillschweigen. Wir wissen es zwar nicht, hoffen es
aber, dafs ihm seine eigene Behauptung: von den „dogmatis
inconcu8sis et tutissimis des hl. Augustin und Thomas" dürfe
niemand abweichen, und der Papst könne nicht erlauben, dafs
jemand davon abgehe, denn doch selber zu widersinnig war.
Der Papst darf nicht erlauben, dafs jemand von diesen „dogmatis"
abweiche, und er selber mufs erst erklären, dafs „diese
dogmata" von der Lehre der Kirche nicht abweichen,
durch die Bulle: „Unigenitus" nicht getroffen werden! Um
nichts besser ist die Auslegung unseres Autors, dafs Papst
Benedikt XIII. blol's den subjektiven Eifer belobe. Xach
dieser Erklärung wäre die genannte Konstitution weiter nichts
als ein Fleifszettel, den der Papst an die Thomisten verteilt.
Aber, erklärt der Autor, verdient denn blofs jenes „Studium"
empfohlen zu werden, welches sich mit bereits erforschten
Wahrheiten und mit den „dogmatis inconcussis et tutissimis"
beschäftigt? Ohne Zweifel mufs man dieses Studium allen



Die Neu-Thoraisten.

angelegentlichst empfehlen. Allein, verdient nicht auch jenes
„Studium" empfohlen zu werden, welches Sentenzen verteidigt,
die, da sie sicher falsch nicht sind, aus dem Grunde vorgetragen
werden, weil man dafür hält, dafs sie mit den gröfsten Doktoren
der Kirche und der göttlichen Überlieferung übereinstimmen?

Eine vortreffliche und ganz richtige Bemerkung! Aber, ex
ore tuo te judico. Ein solches „Studium" und ein solcher
„animus", zumal wenn sie verbunden sind mit dem Gehorsam und
der demütigen Unterwerfung unter die Auktorität der Kirche,
verdienen in der That alles Lob. Nun aber kommt die Schwierigkeit.

Wenn die Sache sich thatsächlich also verhält, warum
sind dann die Molin is ten von den Päpsten nie belobt worden?
Warum haben diese keinen „Eleifszettel" erhalten von der
obersten Schulbehörde? Fehlt es den Molinisten an jenem
„Studium" und „animus", die alles Lob verdienen? Welche
sonderbare Meinung hat unser Autor von seineu eigenen
Kollegen? Wir wollen gegen die Molinisten gerechter sein als
hier ein Molinist selber, und ihnen weder das „Studium", noch
den „animus" absprechen. Allerdings müssen wir zugestehen,
dafs ihnen das Lob durch den Papst ganz und gar fehlt. Damit
ist aber dann der Beweis erbracht, dafs es sich in unserer
Frage durchaus nicht um das „subjektive Studium" und um
den „animus", sondern um die „objektive Wahrheit der Doktrin"
handelt. Zeigen die Molinisten nicht weniger Eifer und
Begeisterung für ihre Sentenzen als die „Thomisten", und
werden sie trotzdem vom Papste nicht belobt, die „Thomisten"
dagegen in ausgezeichneter Weise, so liegt es auf flacher Hand,
dafs dieses Lob sich nicht auf den Eifer und die Begeisterung,
sondern auf die objektive Wahrheit bezieht.

Wir müssen indessen den Inhalt der Konstitution Papst
Benedikt XII1. genauer kennen lernen. „Demissas preces et
aequissimas conquestiones vestras, quas dilectus Filius Augustinus
Pipia, totius Ordinis Magister Generalis, religiosae vitae exemplis,
ac doctrina prudentiaque commendatissimus, supplici libello ad Nos
detulit, ea benignitate complexi sumus, quam et vestra in catho-
licam religionem amplissima mérita, et Nostra, quam dudum
professi sumus, erga Ordinem Praedicatorum observantia filialis,
Nostraeque demum humilitati impositum paternae caritatis et
sollicitudinis officium postulabant. Quod igitur aegre admodum,
ut par est, molesteque feratis, erroribus a felicis recordations
demente Papa XI. Praedecessore Nostro per Constitutionen),
quae incipit: Unigenitus Dei Filius, saluberrimo et sapientissimo
judicio rejectis, damnatisque, Augustinianae et Angelicae doctrinae

Jahrbuch für Philosophie etc. VIII. 26



402 Die Neu-Thomisten.

nomen obtendi; indeqne audere nonnullos Apostolicae auctoritati,
ac vestrae existimationi detrahere, quod ipsa vestrarum senten-
tiarum capita, ejus Constitutionis censuris, notisque inusta esse
calumnientur. Justam quidein animorum vestrorum offensionem
laudi damus, qua nimirum vos germanos S. ïhomae disci-
pulos maxiine probastis. Magisterio enirn tanti Doctoris
imbutos nihil decet magis, quam ut in addictissima huic Sanctae
Sedi Fide, obedientiaque praecipuum Studiorum suortim t'ructura
et laudem collocent; et absonas, refragantesque Apostolicis de-
cretis opiniones, non aversentur modo, sed per arma etiam lucis
et veritatis dissipent et evertaut. Tantum tarnen abest, ut
vicem vestram doleamus, ut vobis potius gratulemur,
quod hac etiam in parte causa vestra ab hujus Sanctae
Sedis rationibus sejuncta esse non potuerit; quodque
alienae prorsus calumniosaeque interpretationes ad conflandam
memoratae Constitutioni invidiam temere excogitatae ad inju-
riam quoque vestri nominis redundarint. Ceterum non adeo
vobis erat, aut dolendum, aut mirandum, quod, cum ipsis Divi-
norum Librorum oraculis, et Apostolicis definitionibus pro impo-
tenti, obfirmatoque partium studio passim vis afferatur, haec
eadem contentionis pervicaciaeque licentia Angelicarn doctrinam
attentare non dubitaverit. lllud potius jure mirandum, quod
tarn praepostero consilio in hac causa locus esse potuerit, ubi
Sancti Thomae exploratissimis sententiis damnati errores diser-
tissime confutantur. Ciuandoquidem Omnipotentis I)ei providentia
factum est, ut Angelici Doctoris vi ac veritate doctrinae non
solum innumerae, quae vel ipsius aetate, vel antea grassatae
sunt, sed multae etiam quae deinceps exortae sunt haereses,
confusae et convictae dissiparentur. Magno igitur animo con-
temnite, dilecti filii, calumnias intentatas sententiis vestris, de

gratia praesertim per se et ab intrinseco efficaci, ac de gratuita
praede8tinatione ad gloriam sine ulla praevisione meritorum, quas
laudabiliter hactenus docuistis, et quas ab ipsis SS. Doctoribus
Augustino et Thoma se hausisse, et Yerbo Dei, Summorumque
Pontificum et Conciliorum decretis, et Patrum dictis consonas
esse Schola vestra commendabili studio gloriatur. Cum igitur
bonis et rectis corde satis constet, ipsique calumniatores, nisi
dolum loqui velint, satis perspiciant, S. Augustini et Thomae
inconcu8sa tutissimaque dogmata nullis prorsus antedictae
Constitutionis censuris esse perstricta; ne quis in posterum eo
nomine calumnias struere, et dissensiones facere audeat, sub cano-
nicis poenis stricte inhibemus. Pergite porro Doctoris vestri
opera Soli clariora, sine ullo prorsus errore conscripta, quibus



Die Neu-Thomisten. 4P

Ecclesiam Christi rnira eruditionc clariiicavit, inoffenso pede de-

currere, ae per certissimam illam christianae doctrinae regulam
sacrosanctae religionis veritatem, incorruptaeque disciplinae
sanctitatem tueri, ac vindicare. Haec sunt enim, dilecti filii,
quae Praedecessores Nostri de Sancti Thornae doctrina senserunt
et praedicarunt; quaeque Nos, non modo ad curarum vestrarum
leniinentum, sed ad animi quoque Nostri solatium libentissime

usurpamus, et praeconio Apostolicae vocis efferimus. Inclytus
enim Ordo iste, eui nomen dedimus, et quem expresse, Domino
miseraDte, professi sumus, eodem Angelicae Doctrinae
lacte Kos aluit, ac licet impari institutionis fructu, ad geren-
dam Ecclesiarum sollicitudinem eduxit: ut privato etiam, diutur-
noque colendarum artium experimento ediscere potuerimus, quod
ex Apostolatus specula per hasce litteras annunciamus. Deum
interea, qui pacem et veritatem diligendam praecipit, supplices
rogate, ut sincero Angelici Doctoris studio omnes in simplicitate
cordis nitantur, quae ille docuit intellectu conspicere, atque in
unitate spiritus et caritate l'raternitatis quae ille egit, imitatione
complere. (Hull. Ord. Praed. t. VI. pag. 545. 546.)

Vergleichen wir nun die Auslegung unseres Autors mit dem
Wortlaute der Konstitution. Nach unserm Autor sagt der Papst
kein Wort davon, dafs die Thomisten mit Recht sich rühmten,
ihre Doktrin aus dem hl. Augustin und Thomas geschöpft zu
haben. In der Konstitution selber lesen wir nun : justam quidem
animorum vestrorum offensionem laudi daraus, qua nimirum vos

germanos Sancti Thomae discipulos maxime probastis.
Magisterio enim tanti Doctoris imbutos nihil decet raagis
etc. Wenn der Papst im Zweifel war, ob die Thomisten mit
Recht, oder mit Unrecht sich rühmten, ihre Doktrin vom
hl. Augustin und Thomas zuhaben, so mufste er olfenbar nicht
gewufst haben, was der hl. Augustin und Thomas, und was
die „Thomisten" lehren. Allein dem widerspricht die Bemerkung
des Papstes: haec sunt enim, dilecti filii, quae Praedecessores
Nostri de Sancti Thomae doctrina senserunt et praedicarunt;
quaeque Nos, non modo ad curarum vestrarum lenimentum, sed
ad animi quoque Nostri solatium libentissime usurpamus, et praeconio

Apostolicae vocis efferimus. Mit Bezug auf die Doktrin
der „Thomisten" heifst es: Inclytus enim Or de iste, cui
nomen dedimus, et quem expresse, Domino miserante, professi
sumus, eodem Angelicae Doctrinae lacte Nos aluit. Wie
genau Papst Benedikt XIII. wufste, was hinsichtlich der
Thomisten zu loben sei, sagt er uns selber mit den Worten: ut
privato etiam diuturnoque colendarum artium experimento

26'



Die Neu-Thomisten.

ediscere potuerimus, quod ex Apostolatus specula per hasce
litteras annunciamus. Das ist es eben, was unserm Autor so
schwere Bedenken verursacht. An zwei Stellen läfst er
durchblicken (cujus 8odalis Benedictas XIII. olim exstiterat —
Benedictas XIII. olim suus in religione sodalis), dafs Papst Benedikt

XIII. selber Dominikaner, also Neu-Thomist war.
Dann war der Papst offenbar nicht kompetent, zu entscheiden,
ob die Lehre der Neu-Thomisten identisch sei mit der Doktrin
des hl. Augustin und Thomas. In der eigenen Sache kann
der Papst nicht entscheiden, da müssen die Molinisten
bestimmend eingreifen.

Die Sache wird schon sehr interessant. Die Dominikaner
oder Neu-Thomisten beklagen sich bei dem Papste, dafs sie

bezüglich ihrer Doktrin, die sie für die Lehre des hl. Augustin
und Thomas halten, von verschiedenen Seiten angegriffen würden.
Der Papst anerkennt die Berechtigung dieser Klage: „aequis-
simas" conquestiones vestras. — Q,uod igitur aegre admodum,
ut par est, molesteque feratis. Der Papst tröstet und belobt
sie aber dafür, dafs sie einen so grofsen Eifer und Fleifs
entwickelten, ein solches „Studium" und einen solchen „animus"
hätten in der Verteidigung ihrer Lehre. Das heilst demnach
mit andern Worten ungefähr also: man verklagt uns, dafs wir
falsche, von der Kirche verurteilte Sentenzen vortrügen, die wir
indessen als Sentenzen des hl. Augustin und Thomas erkennen.
Der Papst antwortet: das thut nichts, ihr habt ja einen ganz
löblichen Eifer und eine Begeisterung, die Empfehlung
verdienen. Ich bedauere euch nicht so fast, fährt der Papst fort,
ich wünsche euch vielmehr Glück dazu, dafs euere Sache
auch in dieser Beziehung eins ist mit den Angelegenheiten des

hl. Stuhles, und dafs die falschen, durchaus verleumderischen
Auslegungen, ausgedacht, um gegen die erwähnte Konstitution
Hafs zu erzeugen, auch eueren Namen mit Ungerechtigkeiten
überhäufen. Ich lobe euch, dafs ihr euch mit gerechter
Entrüstung beleidigt zeiget, denn dadurch beweist ihr am meisten,
dafs ihr wahre Schüler des hl. Thomas seid. Es ist gar kein
Wunder, dafs sich die Streitsucht und Hartköpfigkeit oder
Halsstarrigkeit die Freiheit nimmt, die Lehre des hl. Thomas
anzugreifen, nachdem sie selbst den Aussprüchen der hl. Bücher
und den Bestimmungen des Apostolischen Stuhles in ihrer
ohnmächtigen und verstockten Parteileidenschaft Gewalt
angethan hat. Allerdings mufs dieses tollkühne Unternehmen
insofern wunder nehmen, als die verurteilten Irrlehren durch
die klarsten Aussprüche des hl. Thomas selbst die entschiedenste



405

Widerlegung finden. Die göttliche Vorsehung hat es gelügt,
dafs durch die Kraft und Wahrheit der Doktrin des
englischen Lehrers unzählige Irrlehren, die sowohl zur Zeit des
hl. Thomas selbst, als auch in frühern und spätem Jahrhunderten
die Welt unsicher machten, widerlegt und besiegt wurden.
Verachtet darum grofsmütig die gegen euere Lehre von der durch
sich selber und von innen heraus wirksamen Gnade, von der freien,
ohne vorausgesehene Werke erfolgten Vorherbestimmung zur
Seligkeit geschleuderten Verleumdungen. Ihr habt diese Lehre
bis jetzt in recht lobenswerter Weise verteidigt, und ihr
riihmt euch mit einem durchaus nachahmenswerten Eifer, diese

euere Lehre von den Doktoren S. Augustin und Thomas geschöpft
zu haben, und ihr rühmt euch mit dem nämlichen Eifer der
Ubereinstimmung dieser euerer Lehre mit dem Worte Gottes,
mit den Entscheidungen der Päpste und Konzilien, und mit den
Aussprüchen der hl. Väter. Ob indessen diese euere Behauptung,

dafs euere Lehre vom hl. Augustin und Thomas stamme,
und jene Übereinstimmung aufweise, in Wirklichkeit auf Wahrheit

beruhe oder nicht, das will ich dahingestellt sein lassen.
Euere Gegner, die Jansenisten und Quesnellianer und noch
andere eifersüchtigen Menschen meinen zwar, die Lehre des
hl. Augustin und Thomas stehe im Widerspruche mit dem
Worte Gottes, mit den Entscheidungen der Päpste und der
Konzilien, und mit den Aussprüchen der hl. Väter, weshalb sie
durch die Bulle „Unigenitus" verurteilt wurde. Ebenso halten
die Molinisten dafür, dafs euere Lehre überhaupt gar nicht die
Lehre des hl. Thomas und Augustin sei, sondern derselben
direkt widerspreche. Allein, macht euch nichts daraus aus allen
diesen Verleumdungen. Sollten auch die Molinisten im Rechte
sein, so verdient doch das alles Lob, dafs ihr bisher euere Lehre
in so lobenswerter Weise vorgetragen, und dafs ihr euch mit
ganz empfehlenswertem Eifer gerühmt habet, euere Lehre sei die
Doktrin des hl. Augustin und Thomas, und sie stehe in
Übereinstimmung mit dem Worte Gottes, mit den Entscheidungen
der Päpste und der Konzilien, und mit den Aussprüchen der
hl. Väter. Kann ich auch nicht die objektive Wahrheit
euerer Behauptung lobend anerkennen, indem dieselbe ungewifs,
nach der Ansicht der Molinisten gar nicht vorhanden ist, so mufs
ich doch andererseits euer „subjektives Studium" und euern
„animus" lobend hervorheben. Nicht deshalb lobe ich euch,
weil ihr viel studiert, sondern weil ihr die Lehre von der durch
sich und von innen heraus wirksamen Gnade, und von der
freien, ohne vorhergesehene Verdienste erfolgten Vorher-



40(5

bestiramung zur Seligkeit biß h er in so lobenswerter
Weise vorgetragen habet. Nicht darum lobe ich
euch, weil euere Lehre in der Wirklichkeit die Lehre des
hl. Augustin und Thomas, und in Übereinstimmung mit dem
Worte Gottes, den Entscheidungen der Päpste und Konzilien,
und mit den Aussprüchen der hl. Väter ist, sondern weil ihr
euch dessen mit empfehlenswertem Eifer rühmt. So
die Antwort des Papstes Benedikt XIII. auf die Klageführung
der Dominikaner.

Wie jedermann sieht, bildet diese Antwort ein Original,
das seinesgleichen sucht. Nach unserm Autor lobt Papst Benedikt

XIII. den Eifer, welchen die Thomisten entfalten: ex his
laudibus ipsis (Thomistis) tributis nihil concludi potest, nisi
animum, quo utantur Thomistae in suis sententiis defen-
dendis commendabilem et bonum esse. (S. 10.) Der Papst
spricht aber von Sentenzen. Die Dominikaner sollen die
Verleumdungen verachten, welche gegen ihre Sentenzen vorgebracht
werden. Und eben diese Sentenzen haben die Dominikaner nach
dem Zeugnisse des Papstes bisher in lobenswerter Weise gelehrt.
Nach unserm Autor bezieht sich das Lob des Papstes auf das

„subjektive Studium" und auf den „animus der Professoren".
Allein in der Bulle heilst es: quas, also sententias, ab ipsis
SS. Doctoribus Augustino et Thoma se hausisse schola vestra
commendabili studio gloriatur. Welchen Trost sollten die
Dominikaner, die man in Bezug auf ihre Doktrin und die
Übereinstimmung derselben mit der Lehre des hl. Augustin und
Thomas angreift, haben, wenn der Papst dafür ihr „subjektives
Studium" und ihren „animus" belobt? Das pafst ja wunderbar
zusammen! Überdies belobt sie der Papst darüber, dafs sie sich

rühmen, die Lehre des hl. Thomas zu besitzen, nicht aber,
dafs sie einen „subjektiven Fleifs", eine grofse „Begeisterung"
haben. Der Papst sagt ihnen im Sinne unseres Autors: studieret
ungestört die Werke des hl. Thomas: pergite porro Doctoris
vestri opera Soli clariora inoffenso pede decurrere, ohne Rücksicht

darauf, ob euere Doktrin mit der wirklichen Lehre des

hl. Thomas übereinstimme oder nicht, und ohne Bücksicht auf
die strengen Vorschriften der Generalkapitel eueres Ordens, die

jedes Abweichen von der Lehre des hl. Thomas mit dem
Verluste der Professur bestrafen. Es genügt für euch vollkommen
das „subjektive Studium" und der „animus docentium". Der
Ungehorsam gegen die Gesetze des Ordens und Befehle euerer
Generalkapitel hat nichts zu bedeuten! DieErklärungder päpstlichen
Bullen durch unsern Autor geht denn schon geradezu ins Blaue.



407

Damit, kommen wir zu der Fabel, dafs die Lehre von der
physischen Vorherbewegung, von der durch sich selber von
innen heraus wirksamen Gnade, und von der ohne Voraussicht
der Verdienste erfolgenden Vorherbestimmung zur Seligkeit nicht
vom hl. Thomas selber, sondern von Magister Bannes
stamme, und mit der Lehre des hl. Thomas selber im
Widerspruche stehe. Nach dieser Fabel ist also Bannes der Begründer
der Neu-Thomisten, deren Doktrin nach der Ansicht der Molinisten
durchaus nicht identisch genannt werden kann mit der Lehre
des hl. Augustin und Thomas.

Magister Bannes wurde geboren 1528 und trat 1544 in
den Dominikaner-Orden. Er starb 1604. Von seinen Werken
erschien der erste Band: in 1. p. 8. Thomae bis zur q. 64:
Salamanca 1584. Nach vier Jahren: 1588, folgte der zweite
Band: in 1. p. 8. Thomae von q. 65 bis zum Schlüsse. Ebenso
schrieb Baunes in: 2. 2. q. 1—46: Salamanca 1584. Der zweite
Band zu diesem Teile der Summa D. Th. von: 47--73 erschien:
Salamanca 1594. Eine andere Arbeit wurde herausgegeben
1590, und 1595, 1597.

Demgegenüber ist es nun von Wichtigkeit, festzustellen,
wie die Generalkapitel des Dominikaner-Ordens mit aller Strenge
gegen diejenigen auftraten, die von der Lehre des hl. Thomas
abwichen. So heifst es im Generalkapitel von 1569, zu Rom
abgehalten: districte praecipimus sub poena privationis cujus-
cunque gradus, ultra poenas a jure statutas; ne quis Magister,
aut Regens, aut Lector, aut quisvis nostri Ordinis audeat asserere
vel defendere publico, vel privatim ullum articulum pugnantem
cum decretis Sacri Coocilii Tridentini; cum assertionibus ad
dogmata fidei, vel ad bonos mores attinentibus. Praesertim vero
cum Canone illo de sacramentali confessione ante susceptionem
Sacratissimi Corporis Christi necessario praemittenda, etiamsi
aliquem ex nostris Doctoribus insignioribus, nempe
Durandum, Cajetanum, seu quemvis alium patrocinantem
habuerit. Dieses Verbot wurde nochmals eingeschärft im Generalkapitel

von 1571. und Barcelona 15 74. Ferner lesen wir in
den oben genannten Akten des Generalkapitels 15 69: insuper
prohibera us, fratres omnes recitare, aut confirmare singularem
aliquem opinionem, oppositam communi Doctorum senten-
tiae iu his, quae ad fidem, aut ad bonos mores pertinere
noscuntur, nisi reprobando, ac statiin respondendo. Qui autem
in hoc deliquerint, a Priore Provinciali, vel ab ejus Vicario in
poenam studio atque officio Lectoratus priventur; sicut fuit ordi-
natuin apud Caesaraugustum: 1309, et Metis: 1313, et apud



408 Die Neu-Thoraisten.

Cistericum: 1329. — Praeterea distincte injungimus Lectoribus
omnibuB, et Sublectoribus, ut praestantissimam nostri An-
gelici Doctoris Saneti Thomae doctrinara semper legant,
di8cant ac doceant; et juxta earn omnia quaesita et disputata
déterminent, et diffiniant, suosque discipulos in ipsa eru-
diant, et faciant, ut studenteB in eam toto animi impetu diligenter
incumbant. Est enim excellentissima haec doctrina, sana prae
ceteris, culta a doctioribus viris, Ordini nostro utilis, salutaris
universae Ecclesiae, et toti terrarum Orbi admirabilis, ac denique
Christi Salvatoris nostri judicio comprobata. Lectores ergo, atque
Studentes eam in lectionibus atque disputationibus non praeter-
mittant, sed in ea versentur, eamque explicent, et exhibeant. Ipsi
denique in fine suarum disputationum, rationibus contrariis solutis
et fractis, firmissime adhaereant: stricte prohibentes, ne fratres
legendo, determinando, respondendo asserere audeant ex propria
sententia opposituin ejus, quod com muni omnium judicio
creditur assertum esse a Sanctissimo Praeceptore.

Schon in einem frühern Generalkapitel zu Carcassonne 1342
wurde bestimmt: cum praeclarissima Doctoris Angelici S. Thomae
Aquinatis doctrina in toto Orbe terrarum tamquam lux solis
eluceat, et ut firmissima ac solidissima doctrinarum omnium a Sede

Apostolica, et a priricipalibus Ecclesiae Doctoribus, cum testimonio
Episcopi atque Universitatis Parisiensis honorifice approbata fuerit,
et diviuis laudibus ornata: iraponimus Lectoribus et Studen-
tibus, ut spretis, et postpositis vanis et curiosis, ac frivolis
doctrini8, quarum plurimae a veritate abducunt, ejusdem Sanctissimi
DoctorisDoctrinae omnino dent operam, et assidue studeant: juxta
quam quaestiones omnes, et dubia déterminent. Dazu kommen

die Bestimmungen der Generalkapitel von Salamanca-: 1551,
Rom: 1553 und 1558, 1569, 1 571, Avignon: 1561, Paris:
1611 u. 8. w. Im Generalkapitel von Bologna: 1564 wurde
verfügt: at quicunque a solida doctrina Saneti Thomae reces-
serit, et vel verbo, vel scripto aliquid contrarium dixerit,
officio Lectoratus, ac quocunque alio gradu et dignitate
in perpetuum privatus sit. Et eisdem poenis plectendus
est, quicunque aliquid contra Saneti Thomae doctrinam
praedieaverit, sicut fuit ordinatum Valentiae 1596.

Ziehen wir nun aus dem bisher Gehörten den Schlufs.
Bannes konnte am frühesten 1544, als er Dominikaner wurde,
mit seiner Ansicht hervortreten. Allein damals war er noch
Student. Aber zugegeben, es wäre dem so. Dann hätte er
gar nie Lektor und Magister werden, nie auf der Universität

vortragen dürfen. Oder hätte er im Jahre 1564 bereits



Die Neu-Thomisten. 409

den Grad eines Magisters bekleidet, das Generalkapitel von
1564 hätte ihn abgesetzt und vom Lehramte entfernt.
Glaubt vielleicht P. Frins, dal's die Vorgesetzten des
Dominikaner-Ordens in damaliger Zeit alle nur geschlafen
oder Gesetze gegeben haben, die jeder ganz nach Belieben
übertreten kann? Eine derartige Ansicht wäre weder für die
Vorgesetzten, noch für die Untergebenen besonders schmeichelhaft.

Man kann auch nicht sagen, Bannes sei deshalb nicht
mit den genannten Strafen bedacht worden, weil das Generalkapitel

sich bereits zu seiner Theorie bekannt habe. Denn
erstens ist es unmöglich, dafs die Vertreter des Ordens, die
aus den verschiedensten Gegenden der Welt zusammen
kamen, im .Tahre 1564 und 1569 ^bereits schon Bannesianer
oder Neu-Thomisten waren. Sie hätten dann alle wenigstens
gleichen Alters oder jünger als Bannes sein müssen. Alter
durfte dann keiner sein. Zweitens aber hätten sie die Lehre
des Bannes für die Lehre des hl. Thomas halten müssen,
weil ja, wie wir gehört haben, frühere Bestimmungen der
Generalkapitel vorhanden waren, die strenge jedes Abweichen
von der Doktrin des hl. Thomas verpönen. Wurde demnach
Bannes durch diese beiden Generalkapitel seines Amtes und
seiner Würde als Professor und Magister nicht entsetzt, so ist
damit der Beweis erbracht, dafs nach der Ansicht des ganzen
Dominikaner-Ordens seine Lehre nicht neu, und nicht im

Widerspruche, sondern vielmehr identisch mit der Doktrin des
hl. Thomas ist. Wenn man also sagt, durch Franz von Vittoria,
Melchior Cano, Didacus de Ghaves, die beiden Soto, Medina
u. s. w. sei eine neue Thomisten-Schule, verschieden und
im Gegensatze zu der frühern oder „ältern" Thomisten-Schule,
ins Leben gerufen worden, so redet man ins Blaue hinein. Wer
so schreibt, der hat gar keine Ahnung, um so weniger eine
Kenntnis, von den Einrichtungen und Vorschriften des
Dominikaner-Ordens. Es mag sein, dafs der eine oder der andere
abweichende Theorieen vorgetragen hat. Dafür wurde er aber
sofort abgesetzt, oder, wie wir früher mit Bezug auf Durandus
und Cajetan gehört haben, wurde durch das Generalkapitel
verboten, derartigen Ansichten zu huldigen, dieselben zu
verteidigen u. 8. w. Wegen Bannes, Vittoria u. s. w. lesen wir
nirgends irgend ein Verbot. Demnach mufs, um die Entstehung
des Neu-Thomismus zu begründen, angenommen werden, dafs
im Dominikaner-Orden jeder lehren konnte, gerade was ihm
beliebte, eine Ansicht, die wir bereits, als durch und durch
falsch, zurückgewiesen haben; oder, dafs der Dominikaner-Orden



410 Die Neu-Thomisten.

blofs Gesetze und Vorschriften gab, ohne sich um deren
Ausführung weiter zu kümmern, eine Behauptung, die mehr als
ungerecht wäre.

Nun sehen wir aber thatsächlich, dafs alle die vorhin
genannten Gelehrten des Ordens alle Grade bekleiden, Jahre
hindurch auf den Universitäten das Lehramt ausüben, ohne
dafs ein Generalkapitel dagegen einschreitet. Folglich kann ihre
Doktrin nicht eine neue, eine von der Lehre des hl. Thomas
verschiedene sein. Hier befindet sich der Syllogismus des
P. Frins im Rechte. Der Dominikaner-Orden durfte nicht
erlauben, und hat auch thatsächlich nicht erlaubt, dafs seine

Mitglieder eine Lehre ungestraft vortrügen, die den „dogmatis
inconcussi8 et tutissimis des hl. Augustin und Thomas"
entgegengesetzt ist. Atqui: Franz von Vittoria, Melchior Cano,
Didacus, die beiden Soto, Medina und Bannes tragen ungestraft
von seiten des Ordens ihre Lehren vor. Ergo: sind diese
Doktrinen und Sentenzen den „dogmatis inconcussis et tutissimis des
hl. Augustin und Thomas" nicht entgegengesetzt, sondern
mit ihnen identisch.

Wir kommen auch damit nicht aus, dafs wir sagen, die
genannten Autoren hätten „proposito" et „animo" getreu die
Lehre des hl. Thomas wiedergegeben, nicht aber „effectu" et
„reapse". P. Frins möge es einmal versuchen, „proposito" et

„animo", nicht aber „effectu" et „reapse" die Gesetze und
Vorschriften seiner Gesellschaft zu erfüllen. Fährt er dabei gut,
dann wollen wir ihm glauben, dafs Bannes und Genossen zwar
„proposito" et „animo", nicht aber „effectu" et „reapse" die
Doktrin des hl. Thomas gelehrt und verteidigt haben. Bis
dahin bleiben wir ruhig bei unserer Behauptung, die da lautet:
Bannes und die Neu-Thomisten lehren und verteidigen nichts
anderes, als was 8. Augustin und Thomas gelehrt und verteidigt

haben. Lehrten sie „etwas Anderes", so hätte sie sofort
die von den verschiedenen Generalkapiteln des Ordens angedrohte
Strafe ereilt, und sie wären gar nicht in der Lage gewesen,
„etwas Anderes" zu lehren, indem ihnen von den Vorgesetzten
des Ordens die Erlaubnis überhaupt zu lehren längst
entzogen worden wäre. An den Verordnungen der Generalkapitel
des Dominikaner-Ordens scheitern somit alle Versuche der
Molinisten, einige Dominikaner „etwas Anderes" lehren zu lassen,
als das, was 8. Thomas gelehrt hat. Man kann die Unvernunft

doch nicht soweit treiben und sagen, im Jahre 1564 und
1569 seien bereits alle Dominikaner in der ganzen Welt
Bannesianer und Neu-Thomisten gewesen. Abgesehen



Die Neu-Thomisten. 411

davon, dafs Bannes um diese Zeit erst einige Jahre lehrte, stehen
einer derartigen Annahme Beschlüsse früherer Generalkapitel
entschieden im Wege. Somit erweist sich die Behauptung der
Molinisten mit Bezug auf Bannes und seine Schule als reine
Fabel.

Kehren wir nun zu Papst Benedikt XIII. zurück. Der
Papst mufste, als dem DominikanerOrden angehörend, ganz
genau wissen, welche Vorschriften die verschiedenen Generalkapitel

ihren Untergebenen mit Bezug auf die Lehre des heil.
Thomas erteilt haben. Es mufste dem Papste genau bekannt
sein, dafs jeder Autor, der die Lehre des hl. Thomas verläfst,
seines Lehr- oder Schriftstelleramtes entsetzt, seiner Würden als

Magister u. s. w. beraubt wird. Darum ist es ganz und gar
unmöglich, dafs der Papst blofs das „subjektive Studium" und
den „animus docentium" lobt, ohne Rücksicht zu nehmen auf
die „objektive" Wahrheit ihrer Sentenzen. Das wäre in der
That eine direkte Aufforderung gewesen, sich um die Verordnungen

der Generalkapitel nicht zu kümmern, und nur ein
„subjektives Studium" und einen grofsen „animus" zu entwickeln.
Die Ansicht unseres Autors verträgt sich demnach weder mit
den Traditionen des Ordens, noch mit dem Worte der Konstitution
Papst Benedikt XIII.

Aber, entgegnet der Autor, die Dominikaner haben ja vom
Papste das nicht erreicht, was sie wollten. Sie forderten vom
Papste, er möge ihre Lehre von der Gnade, Vorherbestimmung
u. s. w. als Lehre der Päpste: Innocenz I., Zosimus, Bonifacius,
Coelestinu8, Leo, Felix, Gelasius, Hormisdas, als Lehre der
Väter, besonders des hl. Augustin und Thomas, als mehr in
Übereinstimmung mit der hl. Schrift, mit den Entscheidungen der
Päpste und den Principien des hl. Augustin und Thomas stehend
erklären. Endlich verlangten sie, der Papst möge die Bulle
Papst Paul V. veröffentlichen. Dies geschah aber nicht, fährt
unser Autor fort, der Papst erklärt einfach, dafs die Dominikaner
sich mit Bezug auf ihre Lehre alles dessen mit empfehlenswertem
Eifer rühmen (Pontifex vero déclarât, id de sua doctrina commen-
dabili studio gloriari, Dominicanos. S. 11). Das ist doch eine
offenbare „Nase", meint unser Autor.

Wir werden wohl erst untersuchen müssen, worin eigentlich
diese „Nase" besteht. Der Papst verweigert die Veröffentlichung
der Bulle Paul V., die sich im päpstlichen Archive befand; er
verweigert ebenso eine Abgabe der verlangten Erklärung, weil
dieselbe gleichbedeutend gewesen wäre mit der öffentlichen
Verurteilung des Molinismus, somit dasselbe besagt hätte, wie die



412 Die Neu-Tbomisten.

Veröffentlichung' der Bulle Papst Paul V. Allein, was folgt
daraus? Vielleicht, dai's die Behauptung der Dominikaner nicht
auf Wahrheit beruhe? Nach welchem Gesetze der Logik darf
man denn aus der NichtVerurteilung einer Sentenz auf die
Falschheit der entgegengesetzten Sentenz schliefsen? War
Papst Paul V. nicht überzeugt von der Wahrheit der thomi-
sti8chen Doktrin? Warum hat er denn dann eine Bulle
ausfertigen lassen? Und doch wurde diese Bulle nicht
veröffentlicht. Schreibt nicht Papst Innocenz XII. an die Dominikaner
von Löwen: „nec arbitramur opportunum, ut in praesens
habeatur exactior illa de Divinis Auxiliis tractatio." Beweist
dies, dafs der Papst die Doktrin der Dominikaner nicht für das

hält, wofür sie von denselben ausgegeben wird? Mit keinem
Worte. Es sind Opportunitätsgründe, die ihn veranlassen,
auf die Bitten der Dominikaner nicht einzugehen. Ganz dasselbe
ist bei Benedikt XIII. der Fall. Hier von einer „offenkundigen
Nase", „manifesta satis repulsa", mit Bezug auf die Richtigkeit
der Lehre der Thomisten zu reden, das kann nur einem P. Frins
und Kompagnie einfallen. Die Verweigerung einer Bitte aus

Opportunität8gründen schliefst nach den Gesetzen der
Logik noch keineswegs die Berechtigung oder Richtigkeit
der Bitte in sich.

Wir sehen also den Autor fortwährend im Kriege mit der
Logik. Weil der Papst die Dominikaner nicht erhört, also den
Molinismus nicht öffentlich verurteilt, deshalb folgt nach

ihm, dafs die Lehre der Dominikaner nicht identisch sein
könne mit den „dogmatis inconcussis et tutissimis des hl. Augustin
und Thomas". Unser Autor hat sich förmlich in den Unsinn
verbohrt, dafs die Päpste nicht eine Doktrin erlauben dürfen,
die zu den „dogmatis inconcussis et tutissimis des hl. Augustin
und Thomas" im Gegensatze steht. Was die Päpste erlauben,
und was sie nicht erlauben dürfen, das werden sie selber,
nicht aber P. Frins, bestimmen. Und P. Frins wird ohne
Zweifel erlauben, dafs die Päpste von diesem ihrem Rechte
der Selbstbestimmung, je nach dem eigenen Ermessen, Gebrauch
machen. Die abschlägig beschiedene Bitte der Dominikauer
durch den Papst beweist folglich in gar keiner Weise, dafs ihre
Doktrin nicht identisch sei mit der Lehre des hl. Augustin
und Thomas. Es genügt den Dominikanern vollkommen die
Bemerkung des Papstes, dafs sie sich „commendabili studio
gloriantur", ihre Doktrin sei nichts anderes als die Lehre des
hl. Augustin und Thomas. Dafs dieses „commendabili studio
gloriari" seine objektive Berechtigung und Wahrheit



Die Neu-Thomisten. 413

habe, dafür wurde von den verschiedenen Generalkapiteln des
Ordens durch alle Jahrhunderte hindurch weise und genaue
Vorsorge getroffen.

Nach unserin Autor ist das Lob, welches Papst Benedikt XIII.
den Dominikanern spendet, ein sehr zweideutiges, denn dieses
Lob bezieht sich blofs auf die vergangene Zeit, gibt aber
keinerlei Versicherung für die Zukunft: quas laudabiliter hactenus
docuistis. Es kann somit leicht geschehen, dafs jene Doktrinen
später einmal nicht mehr in lobenswerter Weise gelehrt werden.

Der Autor verlangt viel von einem Papste. Er fordert von ihm
nichts weniger als das donurn prophetiae. Der Papst müsse,
damit sein Ausspruch irgendeine Bedeutung hat, bestimmen
können, was in der Zukunft geschieht. Gehört diese
Forderung bezüglich des donum prophetiae auch zu den „dogmatis
inconcus8i8 et tutissimis des hl. Augustin und Thomas", von
denen abzugehen die Päpste nicht erlauben dürfen? Es ist
nicht recht klar, was der Autor eigentlich will. Sollte damit
gesagt sein, der Papst habe nicht vom zukünftigen „subjektiven
Studium", und „animus doeentium" gesprochen, darum müsse das
Lob auf die Dominikaner ein sehr zweideutiges genannt werden,
so würde damit ein reiner Unsinn behauptet. Alan kann doch
nicht etwas loben, was noch gar nicht existiert. Und ob die
zukünftigen Dominikaner das nämliche lobenswerte
„subjektive Studium" und den „animus doeentium" haben werden,
wie die vergangenen und gegenwärtigen, oder nicht, das
konnte der Papst natürlich nicht wissen. Daraus nun den Schluls
ziehen, das Lob, welches der Papst den Dominikanern spendet,
sei aus diesem Grunde ein durchaus zweideutiges, das kann
eben nur wiederum ein P. Frins. Für jeden andern Alenschen
wäre so etwas ein Ding der Unmöglichkeit. Oder der Autor
will mit seiner Argumentation sagen, der Papst spreche nicht
von der zukünftigen „objektiven Wahrheit" der thomistischen
Doktrin — und dies scheinen die Worte: „fieri ergo potest, si

severe interpretari verba velis, ut postea aliquando non laudabiliter

eae doctrinae doceantur" anzudeuten — und dann wechselt
der Autor auf einmal die Bolle. Früher hat uns der Autor
fortwährend erklärt, in der Konstitution des Papstes sei von der
„objektiven Wahrheit" überhaupt nicht die Bede, sondern es
werde nur vom „subjektiven Studium", und vom „animus doeentium"

gesprochen. Auf einmal legt er in die Konstitution die
Worte hinein, es könne einmal geschehen, dafs die Sentenzen
der Thomisten nicht mehr „laudabiliter" vorgetragen, mit andern
Worten verboten würden. Der Autor will damit offenbar



414 Die Neu-Thomisten.

andeuten, es könne einmal in der Zukunft geschehen, dal'9
ein Papst die Lehre der „Thomisten" verurteile. Dieses
litterarische Kunststück des Autors, der plötzliche Übergang
desselben vom „subjektiven Studium" und „animus docentium" auf
die „objektive Wahrheit" beziehungsweise „Unwahrheit" ist so

plump angelegt, dafs der Autor damit eine zweite Vorstellung
zu geben nicht wagen darf.

Unser Autor hat somit auch die Schlufsfolgerungen, welche
P. Magister Dummermuth aus der Konstitution „Demissas preces"
Papst Benedikt XIII. zieht, in keiner Weise widerlegt. Sowohl
der Wortlaut der Bulle selber, als auch die Tradition, beziehungsweise

die Vorschriften der Generalkapitel des Ordens durch alle
Jahrhunderte hindurch, stehen im direkten Widerspruche mit der
Auslegung, welche P. Frins der Konstitution gibt. Es darf dabei
nie vergessen werden, dafs Papst Benedikt XIII. dem
Dominikaner-Orden angehörte, folglich auch die Gesetze desselben auf
das genaueste kannte. Sehen wir auf den Wortlaut der
Konstitution des Papstes, so zeigt es sich sofort, dafs die Deutung
derselben durch unsern Autor eine durch und durch falsche ist.
Der Papst spricht von Sentenzen, die von den Dominikanern
bisher „laudabiliter" vorgetragen und verteidigt wurden. Unser
Autor läfst ihn von der Art und Weise reden, wie die
Dominikaner diese ihre Sentenzen bisher vorgetragen haben, und
sagen, diese Art und Weise des Vortrages sei „laudabilis".
Der Papst erklärt, dals die Dominikaner „mit empfehlenswertem
Eifer sich rühmten", diese ihre Sentenzen von den beiden
Doktoren S. Augustin und Thomas zu haben, dafs sie sich „mit
empfehlenswertem Eifer rühmten", mit diesen ihren Sentenzen
in vollkommener Übereinstimmung sieh zu befinden mit dem
Worte Gottes, mit den Entscheidungen der Päpste und Konzilien
und mit den Aussprüchen der Väter. Unser Autor aber läfst
den Papst sagen, dafs die Dominikaner sich zwar dessen „eom-
mendabili studio" rühmten, ob indessen dieses „Rühmen" auch
ein begründetes, der Wahrheit entsprechendes sei, davon
wolle er schweigen; ob dieses „Rühmen" auf der Wahrheit
beruhe, oder nicht, gleichviel, der Eifer, mit welchem sie sich
dessen rühmen, verdiene alle Anempfehlung. Eine sonderbare
Ansicht, noch mehr aber, wenn wir bedenken, dafs sie aus dem
Munde eines Papstes kommt. Nehmen wir Rücksicht auf die
Tradition des Ordens, die Papst Benedikt XIII. genau kannte,
so wissen wir, dafs es unter verschiedenen Strafen im
Dominikaner-Orden verboten war, von der Lehre des hl. Augustin und
Thomas abzugehen und „eigene Ansichten" zu verteidigen.



Die Neu-Thomisten. 415

4°. Ein anderes Schreiben oder Breve erliefe Papst Benedikt

XIII. ara 26. Mai 1724 an den Dominikaner-Orden. Das
Breve beginnt mit den Worten: „Pretiosus." Darin lautet der
§ 41 : „cum vero silere Nos minime deceat de doctrina Angelici
Doctoris S. Thomae Aquinatis, cui ipsemet Ordo salubriter
insistit; ignoramus plane, quibus illam laudibus pro inagnis suis
in Ecclesiam meritis extollamus. Satius ergo ad absolutum illius
praeconium putamus commemorare, ipsam ex Salvatoris Crucifixi
ore, sicuti pie testatur historia, fuisse probatam, et constanti
Summorum Pontificum testimonio Ortbodoxara commendatam po-
pulis Aequum vero erat, ut Angelica doctrina tanti
Doctoris non vulgaribus efferetur encomiis, quae Solis instar
mundum Universum illustrans, uberrima Christianae Ecclesiae
bona peperit, paritque in dies singulos multiplici fructu, Supremo
Apostolicae Sedis Magisterio adversus quoscunque veteres, ac
recentes errores, quos revincit, iidissime famulans. Eadem Nos

quoque diuturnis atque assiduis fere experimentis probe noscentes,
per alias peculiares Nostras Litteras incipientes: Demissas preces,
datis 6. Nov. 1724, calumnias ejusdem Angelici Doctoris et
S. Augustini doctrinae teurere irrogatas retudimus, et, prout rei
gravitas exposcebat, auctoritatis Nostrae praesidio elimiuavimus.
Luculentius vero existimationis argumentum in ipsam S. Thomae
doctrinam nunc edituri, quo magis, magisque Praedicatorum Ordo,
ceterique Orthodoxi, ac veri ipsius Sectatores ad illius sinceram
et tutain professionem inflamentur, praedictas omnes et singulas
Decessorum Nostrorum Constitutiones, Litteras, seu, ut vocant,
Brevia, nec r.on omnia et singula in eis contenta, suprema, qua
fungimur, auctoritate, motu, scientia, et deliberatione praemissis
coraprobamus, et rursus, quatenus opus fuerit, cum ipsismet
editis nuper a Nobis Litteris innovamus. Ut autem turbulenti
et pertinaces tranquillitatis Ecclesiae Catholicae perturbatores
desinant, Orthodoxam S. Thomae doctrinam calumniari, ac ne
deinceps praeposteris et a veritate alienis interpretationibus
Apostolicas Litteras Nostras non sine aperta, ut accepimus,
verbis Nostris ac etiam Decessorum Nostrorum irrogata vio-
lentia, tarn Praedicatorem Ordinem, quam alios veros illius
Asseclas et Sectatores incessere audeant Const. 98, quae incipit:
Pastoralis officii fi. rec. Clem. XI. omnibusque in ea contentis
firiniter inhaerentes, sub divini Interminatione judicii, iterumque
sub canonicis poenis omnibus et singulis Christi fidelibus
mandamus, ne doctrinam memorati S. Doctoris, ejusque insignem in
Ecclesia Scholam, praesertim ubi in eadem schola de divina gratia
per se, et ab intrinseco efficaci, ac de gratuita praedestinatione



416 Die Neu-Thomisten.

ad gloriam sine ulla meritorum praevisione agatur, ullatenus
dicto vel scripto contumeliose impetant, veluti consentiontem cum
damnatis ab Apostolica Sede, et signanter a Constitutione 64. d.

fei. reo. Clem. XI. incipiens: Unigenitus Jansenii, Quesnelii, et
aliorum erroribus, traducant; a quibus S. Thomas, et vera schola
Tbomistica quam longissime abest, et abfuit, uuiversis tarn
antiquis, quam nunc Christi Ecclesiain vexantibus haeresibus, et
perniciosis assertis adversans. Damnamus item folia, theses, et
libros ante hac typis impressos, vel etiam, quos Deus avertat,
imprimendos, in quibus ad procreandam seu fovendam doctrinae
S. Thomae, Praedicatori Ordini, aliisquo genuinae Thomisticae
doctrinae Asseclis invidiam, designatae atque damnatae a Nobis
calumniae assertive renovantur, vel in aliam a germana prae-
dictarum Nostrarum Litterarum sententia, sive Decessorum
Nostrorum mente, honorifica atque faventia Doctrinae Thomisticae

verba fallacissime detorquentur. (Bull. Ord. Praed. t. VI.
pag. 622.)

Den Inhalt der Bulle: Pretiosus legt sich unser Autor in
folgender Weise zurecht: 1. Die orthodoxe Lehre des hl. Thomas
mufs man mit den höchsten Lobsprüchen auszeichnen. 2. Der
Dominikaner-Orden verlegt sich in sehr heilsamer Weise auf
diese Lehre; denn eine in sich sehr gute Lehre pflegt man
wahrlich in sehr heilsamer Weise. 3. Finden die frühern
Breven, wodurch diese Lehre des hl. Thomas gegen die
Anwürfe der Jansenisten geschützt wird, ihre neuerliche
Bestätigung. 4. Wird in Erinnerung gebracht, da's es neben dem
Dominikaner-Orden auch noch andere wahre und orthodoxe
Anhänger des hl. Thomas gebe. In dieser Bemerkung des

Papstes scheint die Ansicht eingeschlossen zu sein, dafs auch
derjenige ein wahrer und orthodoxer Anhänger des heil.
Thomas sei, der im hl. Thomas ganz andere Wahrheiten
findet, als die Dominikaner. 5. Wird verboten, den heil.
Thomas und dessen vorzügliche Schule, besonders wegen ihrer
Lehre von der durch sich und von innen heraus wirksamen
Gnade, von der gratuita Vorherbestimmung zur Seligkeit ohne
vorausgesehene Verdienste, in irgend einer Weise mit
verleumderischen Anwürfen zu belästigen; denn von jenen Irrtümern,
welche der hl. Stuhl verworfen, ist und war der hl. Thomas
und die wahre Thomisten-Schule sehr weit entfernt. Durch
alles das, meint der Autor, wird jedoch nicht im mindesten
bewiesen, dafs die Lehre der Thomisten von der physischen
Bewegung, von der Vorherbestimmung zur Seligkeit ohne
Voraussicht der Verdienste u. s. w. objektiv wahr sei, oder dafs



417

sie übereinstimme mit den „dogmatis inconcussis et tutissimis
des hl. Augustin und Thomas".

Hat der Autorrecht, so sagt der Papst einfach: man kann
die Lehre des hl. Thomas nicht genug loben. Und mit dieser
Lehre beschäftigen sich die Dominikaner in sehr heilsamer
Weise. Allein ob die Sentenzen der Dominikaner, die sich heilsam

auf die Lehre des hl. Thomas verlegen, objektiv
wahrj ob sie mit dieser Lehre des hl. Thomas identisch sind,
das ist freilich eine andere Frage. Man beschäftigt sich immer
„salubriter" mit einer in sich sehr guten Doktrin, wenngleich
das, was man in dieser Lehre, oder als den Sinn dieser Lehre
gefunden zu haben vermeint, objektiv gar nicht wahr ist,
wenn man auch das gerade Gegenteil von jener Lehre vorträgt,
mit der man sich befafst. So ist z. B. die hl. Schrift eine
„sehr gute Doktrin", und mit einer in sich guten Doktrin
befafst man sich wahrlich heilsam: optimae enim in se doctrinae
salubriter sane insistitur. Dabei thut es nichts zur Sache, ob

man den Sinn, die Sentenzen objektiv wahr wiedergibt,
oder nicht, ob das, was man als Sinn und Sentenz der heil.
Schrift ausgibt, identisch ist mit den „dogmatis inconcussis et
tutissimis" der Schrift, oder nicht. So auch hier. Die Doktrin
des hl. Thomas ist „optima"; und, „optimae in se doctrinae
salubriter sane insistitur." Dabei ist es ganz gleichgiltig, ob
das, was man als Sinn und Sentenz dieser „optimae doctrinae"
gefunden zu haben glaubt, objektiv wahr ist, oder nicht, ob

es mit dieser „optimae doctrinae" identisch ist, oder nicht. Wir
können demnach für die Zukunft ganz beruhigt sein, wenn nur
die Doktrin selber, mit welcher wir uns beschäftigen, „optima"
ist. Für alles andere reicht das trostreiche Princip aus: „optimae

in se doctrinae salubriter sane insistitur." Wir brauchen
uns nicht mehr abzuplagen, um in den Sinn eines Autors
einzudringen, um denselben richtig zu erfassen und wiederzugeben;
der Papst hat erklärt: „optimae in se doctrinae salubriter sane
insistitur", und das genügt für uns vollkommen. Sollte auch
alles, was wir behaupten, objektiv unwahr, durchaus nicht
mit jener Doktrin identisch sein, wir haben nichtsdestoweniger
am Lobe des Papstes Anteil. Ein Beispiel dafür haben wir an
dem Dominikaner-Orden. Der Papst sagt von ihm, dafs er
„salubriter" sich mit der Lehre des hl. Thomas befasse, und
doch ist alles, was dieser Orden lehrt, objektiv unwahr,
durchaus nicht identisch mit der Lehre des hl. Thomas.

Daraus begreift es sich leicht, dafs auch derjenige ein
wahrer und orthodoxer Anhänger des hl. Thomas sein könne,

Jahrbuch für Philosophie etc. VIII. 27



418 Die Neu-Thomisten.

der im hl. Thomas eine „ganz andere" Doktrin, „ganz andere"
Sentenzen entdeckt, als der Dominikaner-Orden. Denn kommt
es in der That nur darauf an, dafs man dieser „optimae doc-
trinae" des hl. Thomas „salubriter insistit", so ist gar nicht
abzusehen, warum jemand im hl. Thomas nicht etwas „ganz
Anderes" als andere Autoren finden, und trotzdem ein „wahrer"
und „orthodoxer Assecia" des hl. Thomas sein sollte. Unser
Autor denkt sich, es müsse denn doch hinsichtlich der Wissenschaft

und in wissenschaftlichen Schulen „Wilde" geben, weil
wir deren in den Parlamenten haben, die indessen nichtsdestoweniger

dem Parlamente angehören, also „wahre" und „orthodoxe"

Mitglieder des Parlamentes sind. Allein er vergifst ganz
und gar auf den gewaltigen Unterschied, der zwischen einem
„Parlamente" und einer „wissenschaftlichen Schule" obwaltet.
Die „Thomisten-Schule" leitet ihren Namen und ihr Wesen
daraus her, dafs sie die Lehre des hl. Thomas selbst annimmt,
verteidigt und weiter verbreitet. Dasselbe ist der Fall
bei den „Aristotelikern"' „Piatonikern", „Scholastikern", „Sco-
tisten", „Kantianern", „Darwinisten", kurz wie immer diese
Schulen heifsen mögen. Nun erklärt der Papst, die Dominikaner

bildeten die vorzügliche Thomisten-Schule: ne doctrinam
memorati Doctoris ej usque in eignem in Ecclesia Scholam
contumelio8e impetant. Es kann allerdings vorkommen, dafs

jemand nicht Dominikaner ist, also in diesem Sinne
nicht der „insignis Schola" angehört, aber nichtsdestoweniger
ein „wahrer" und „orthodoxer" Schüler des hl. Thomas ist.
Von diesen spricht auch der Papst, indem er neben dem
Dominikaner-Orden noch andere „Orthodoxi ac veri ipsius (S. Thomae)
Sectatores" nennt. Dafs nun jemand, der „diversa" von der
Thomisten-Schule in der Doktrin des hl. Thomas findet, trotzdem

unter die „veros et orthodoxes Asseclas" zu zählen sei,
das kann der Papst unmöglich gesagt haben. Da gäbe es
einfach keine Thomisten-Schule mehr, gleichwie es keine Kant-
Schule oder Darwin-Schule gibt, wenn jeder „diversa" vom
andern lehren kann. Eine „insignis" schola wäre dann schon

gar der reine Widersinn. Die Unterstellung unseres Autors:
„in quo asserto inclusa videtur esse haec sententia, posse etiam
eum verum et orthodoxum S. Thomae sectatorem esse, qui
diversa ab iis opinatur, quae sibi videntur Dominicani apud
S. Thomam invenisse", gehört demnach nicht in diese Bulle,
sondern in eine andere, nämlich in die Bulle Papst Clemens XI.
„Pastoralis Officii", worin es heifst: cum tarnen, nisi ab antiquis
semitis, Sanctorumque Patrum vestigiis, imo, et ab earundem



419

Scholarum institute», quod verbis profitentur, reipsa
rece88issent etc. Wer „diversa" von der Thomisten-Schule
im hl. Thomas entdeckt, der ist also nicht ein „verus" und
„orthodoxus Assecia" des hl. Thomas, sondern einer, der
„verbis profitetur", aber „reipsa recedit". Was würde der Autor
wohl dazu sagen, wenn ich mich für einen „verum et orthodoxuin
Assecia" des P. Moli na ausgeben wollte, obgleich ich „diversa"
von alledem verteidigte, was die Molinisten in ihrem Autor
gefunden zu haben vermeinen?

O-^gJ—C

DIE PHILOSOPHIE DES HL. THOMAS VON AQUIN.
Gegen Frohschammer.

Von Dr. M. GLOSSNER.

VII.
Naturphilosophie.

Mit triumphierender Miene und im stolzen Bewufstsein des
gewissen Sieges tritt der moderne Kritiker an die thomistische
Naturphilosophie heran. Während Thomas in der Gotteslehre
nicht von Aristoteles allein abhänge, sondern auch von der Bibel,
und vom Dogma bestimmt werde, trete in der Naturphilosophie
die volle Abhängigkeit von ihm entschieden hervor. Die
Naturphilosophie sei der durchaus schwächste Teil der thomistischen
Philosophie und zeige nicht blofs unvollkommene Kenntnis der
Natur, sondern auch vielfach falsche Auffassung derselben. Man
suche zwar die Scholastik gegen die Anklage, die Wissenschaft
der Natur vernachlässigt zu haben, durch den Hinweis auf ihre
höhere Aufgabe zu verteidigen, die Metaphysik und Theologie
auszubilden; es liege aber gerade in dieser vermeintlichen
Entschuldigung eine schwere Anklage gegen die Scholastik; denn
diese soll ja nach der Ansicht der Neuscholastiker die natürliche
Gotteslehre gerade auf die Natur und ihre Beschaffenheit
gegründet haben und Thomas selbst habe zu diesem Behuf auf
die Naturwissenschaft grofsen Wert gelegt. Wenn man gleichwohl

die Natur nicht tiefer und selbständig erforschte, so liege
der wahre Grund teils in der Meinung, Aristoteles habe in dieser
Beziehung alles Notwendige bereits geleistet, teils aber in der

27*


	Die Neu-Thomisten

