Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 8 (1894)

Artikel: Die Neu-Thomisten
Autor: Feldner, Gundisalv
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761929

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761929
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DIE NEU-THOMISTEN.

VON FR. GUNDISALV FELDNER,
Mag. S. Theol. Ord. Praed.

Gerade sechs Jahre sind es, dals P. Magister Dummermuth
sein Werk, betitelt: ,Der hl. Thomas und die Lehre iiber die
physische Vorherbewegung®, der Offentlichkeit iibergeben hat.
Nun liegt endlich eine ausfiihrliche Besprechung des genannten
Werkes, in Form einer allseitigen Widerlegung durch P. Frins
3. J. vor uns. P. Frins setzt an den Kopf seines Buches die
Uberschrift: ,,Der hl. Thomas ein Gegner der physischen Vorher-
bewegung.“ In Anbetracht der langen Zeit, welche P. Frins
zur Herstellung der Widerlegung des Dummermuthschen Werkes
beansprucht hat, diirfen wir von diesem Autor eine recht ge-
diegene Arbeit erwarten. Inwieweit diese unsere Erwartung
thre Erfiillung gefunden, wird der Inhalt des Buches selber
klar und bestimmt zum Ausdruck bringen. Sehen wir uns also
die Sache nither an, priifen wir den Inhalt des Werkes etwas
genauer,

1°. Im Vorwort erklart unser Autor, dals der vortreffliche
P. Schneemann 8. J. sich nicht mehr gegeniiber dem ,neuen
Gegner® habe verteidigen koonen, indem er bereits ein Jahr
frither starb. Seine Verteidigung iibernimmt demnach unser
Autor. Derselbe glaubt die Bezeichnung: ,gegen den neuen
Gegner®, besonders hervorheben zu miissen, und zwar aus dem
Grunde, weil P. Schneemann selbst von seinen Gegnern provo-
ciert, somit von denselben gezwungen, ein Buch geschrieben
und verdffentlicht habe. Es ist gut, dals der Autor uns dies
ebenfalls sagt, denn man kann nicht oft genug betonen und der
vergelslichen Welt in Erinnerung bringen, wer eigentlich
diejenigen sind, die bestdandig das Wasser triiben. Dies sind,
wie jedermann schon wissen sollte, die Neu-Thomisten. Und
in der That! verhalt sich die Sache leider so; denn, fahrt unser
Autor fort, der hl. Thomas selbst, sowie die ,iltern“ Thomisten
alle haben in der Frage iiber die Freiheit und Gnade keine
andern Principe aufgestellt, als spiter Molina. Fiirwahr!
was Molina und die andern Autoren aus der Gesellschaft Jesu
behauptet und gelehrt haben, um die unfehlbare Wirksamkeit
der gottlichen Grnade mit der menschlichen Freiheit in Einklang

Jahrbuch fiir Philosophie ete. VIil, 25



386 Die Neu-Thomisten.

zu bringen, das alles findet sich schon im hl. Thomas in grofsen
Ziigen vorgezeichnet (delineata). Der Autor will in seiner Be-
scheidenheit den Theologen der Gesellschaft Jesu, wenn schon
kein anderes, so doch wenigstens d as Lob spenden, dals sie
alles das, was sich bei dem hl. Thomas nur angedeutet, zerstreut
und weniger bestimmt ausgearbeitet vorfindet, mit allem Fleilse
weiter ausgebildet, ausfithrlicher und klarer entwickelt und zu
einem fertigen Lehrgebiude zusammengefigt haben.

Der Lob-Hymnus des Autors auf Molina und die Gesell-
schaft Jesu ist gar nicht schlecht komponiert. Leider bringen
Molina selbst und seine getreuen Schiiler sofort einen grausen
Mifston in die Melodie unseres Autors. P. Molina sagt nam-
lich, er miisse aufrichtig gestehen, dals es ihm sehr schwer sei,
die Bewegung und Applicierung, welche der hl. Thomas
in 1. p. q. 105. a. 5 mit Bezug aunf die zweiten Ursachen ver-
lange, zu verstehen. Er verwirft daher die Lehre des heil.
Thomas und nennt die Erklirung des englischen Lehrers in:
de potentia q. 3. a. 7. ad 7 ein ,reines commentitium. Concord.
q. 14. a. 13. disp. 29. ed. Antv. 1595. 8. 110. P. Toletus 8. J.
anerkennt, dafs S. Thomas die physische Vorherbewegung lehre,
bekdmpft aber diese Lehre. Nach Suarez hat der hl. Thomas
die physische Vorherbewegung verteidigt. Suarez verwirft diese
Lehre des englischen Meisters. Bellarmin gibt ebenfalls zu, dals
die physische Vorherbewegung vom hl. Thomas vorgetragen
werde. Derselben Ansicht sind die Theologen S. J. von Coimbra,
der Theologe Martinus Becanus, Benedictus Pererius, die Autoren
des Buches: De Ratione Studiorum 1586. Die Beweise dafir
hat P. Magister Dummermuth in seinem Werke: S. 685 ff. in
ausfiithrlicher Weise beigebracht. Dies alles hindert aber unsern
Autor nicht, die Behauptung aufzustellen, Molina und die iibrigen
Autoren der Gesellschaft Jesu hitten nichts anderes gethan, als
das, was bei dem hl. Thomas nur angedeutet, zerstreut und
weniger vollendet war, mit grilserer Sorgfalt ausgearbeitet,
besser und klarer entwickelt und zu einem Lehrsystem aufge-
baut. Wir diirfen also in Zukunft nicht vergessen, dals die
Verwerfung und Bekdmpfung der Doktrin eines Autors
eigentlich nichts anderes ist, als die bessere Ausfiihrung, Samm-
lung und Vollendung, die klarere Entwicklung jener Doktrin.
Es ist doch gut, dals zur rechten Zeit der Begriff sich einstellt.
Nach der Versicherung unseres Autors haben der hl. Thomas
und die ,dltern“ Thomisten keine andern Principe aufgestellt
als Molina. Molina aber sagt, dafs seine Principe ganz ,neue”
seien. Longior fui in hac disputatione quam putaram; quia



Die Neu-Thomisten. 387

tamen res est magni momenti et valde lubrica, et haec nostra
ratio conciliandi libertatem arbitrii cum divina praedestinatione
anemine, quem viderim hucusque tradita fuit, ideo satius
haec duxi paulo fusius explicare. Conc. q. 23. a. 4. und 5.
disp. 1. menbr. ult. ed. 1588, Trotzdem sind unserm Autor diese
,oeuen® Principe des Molina keine andern als die des hl. Thomas
und der ,dltern® Thomisten. Neue Principe aufstellen ist
unserm Autor soviel als eine alte Doktrin weiter ausbilden und
vollenden.

Hitte P. Schneemann, schreibt unser Autor weiter, durch
sein Buch nichts anderes erreicht, als dals er durch die Ver-
offentlichung der gewissesten und wahrsten Aktenstiicke, Auto-
graphe, Noten Papst Paul V. und anderer, die bei der Verhandlung
gegenwiirtig waren, endlich jene Fabel von einer durch Papst
Paul V. abgefalsten Verwerfungsbulle des Molinismus, die von
den Gegnern allgemein verbreitet wurde, aus der Welt geschafft,
er hitte sich nicht wenig um die Sache der Molinisten verdient
gemacht und die Kenntnis der Wahrheit von einem grolsen
Hindernisse befreit.

Nun, P. Schneemann muls leider auf dieses Verdienst Ver-
zicht leisten. Denn, um die ‘genannte Fabel aus der Welt zu
raumen, hitte er miissen jene Bulle aus dem pépstlichen Geheim-
Archive schaffen, und das wire fiir ihn eine etwas schwere
Arbeit gewesen. Wie uns vor einigen Jahren einer der Herrn
Unter-Archivare des pipstlichen Archives personlich erklirte,
existiert die genannte Bulle thatsdchlich, aber sie trigt
nicht die iibliche Unterschrift eines Kardinals. Das weils ohne
Zweifel unser Autor auch, aber die Welt soll es nicht wissen.
Ob diese Bulle gegenwértig noch im genannten Archive ist,
wissen wir allerdings nicht, indem wir jetzt nicht angefragt haben.
. 2% In der ersten Sektion versucht nun der Autor seine
Kraft in der Auslegung der pépstlichen Bullen oder Breven.
P. Magister Dummermuth hatte sich in seinem Werke auf mehrere
Bullen oder Breven der Pipste, ndmlich auf die Bulle Papst
Clemens XI. ,Unigenitus Dei Filius®, ferner: ,Pastoralis Officii;
auf die Bulle Benedikt XIII. ,,Demissas Preces*, ,,Pretiosus®;
endlich auf das Breve Clemens XII. ,,Apostolicae Providentiae“
berufen, worin die Lehre des hl. Thomas und der Thomisten-
Schule besonders hervorgehoben und belobt wird. P. Magister
Dummermuth leitete aus diesen Lobspriichen der Pipste den
Schlufs ab, dafs diese Pipste die Lehre von der physischen
Vorherbewegung, von der Vorherbestimmung zur Seligkeit ohne
Riicksieht auf die vorausgesehenen Verdienste, wie sie von der

2p*



338 Die Neu-Thomisten.

Thomisten-Schule vorgetragen wird oder damals vorge-
tragen wurde, als Lehre des hl. Thomas anerkannten. Diese
Schlufsfolgerung des P. Magister Dummermuth bestreitet nun
unser Autor. Nach ihm beloben die Pipste die Lehre des
hl. Thomas, der Thomisten-Schule, aber nicht die Lehre der
Neu-Thomisten. Die Neu-Thomisten gehéren gar nicht zu
der Thomisten-Schule, denn, wie der Autor bereits im Vor-
wort hervorgehoben, bilden in Wahrheit die Molinisten die
Thomisten-Schule, nicht aber die Neu-Thomisten. Somit
gilt das Lob der Pépste im eigentlichen Sinne den Molinisten.
Diese haben ja die noch unbestimmte, zerstreute und wenig aus-
gebildete Lehre des hl. Thomas weiter entwickelt und vollendet.

Wie dem immer sei, auf keinen Fall trifft dieses Lob die
Neu-Thomisten. Um zu beweisen, dals auch diese darin ein-
begriffen wiiren, miifste P. Dummermuth darthun, dals die Neu-
Thomisten zu der Thomisten-Schule gehoren. Unser Autor macht
sich die Sache sehr bequem. Kr wilzt das onus probandi nicht
ohne (reschick auf P. Magister Dummermuth iiber. Unser Autor
argumentiert genau nach folgendem Syllogismus: die Papste
loben die Lehre des hl. Thomas und der Thomisten-Schule;
atqui es gibt eine doppelte Thomisten-Schule, die ,iltere und
die ,ueuere’, ergo: folgt aus dem Lobe der Pipste auf die
Thomisten-Schule keineswegs, dals damit die ,mneue® Thomisten-
Schule gemeint sei, Wie beweist nun der Autor den Untersatz
von der zweifachen Thomisten-Schule? Beweisen? ja, P. Magister
Dummermuth soll beweisen, dals es nicht eine doppelte
Thomisten-Schule gibt. Fiir unsern Autor ist die Sache aus-
gemacht. Die Lehre von der zweifachen Thomisten-Schule
gehort mit zu den ,inconcussis et tutissimis dogmatis®“. Doch,
horen wir unsern Autor selber.

Die Bulle Clemens XI. , Pastoralis Officii enthilt nichts
anderes als das, was ohnedies alle Katholiken wissen, namlich,
dals durch die Bulle: ,,Unigenitus“ die Doktrin der Thomisten
nicht verurteilt wurde; und dies aus dem Grunde, weil die
Thomisten ihre Lehre auch jetzt noch in Rom unter den Augen
des Papstes ungestraft vortragen. Daraus lilst sich aber in
keiner Weise darthun, dals die Doktrin der Thomisten iiber die
Prideterminierung oder auch iiber die physische Vorherbewegung
identisch sei mit derjenigen, welche spéiter Papst Benedikt XIIL
als SS. Augustini et Thomae inconcussa et tutissima dogmata
bezeichnet hat.

Darauf muls zunachst bemerkt werden, dals die Bulle:
,Pastoralis Officii“ allerdings nur von den ,hervorragenden



Die Neu-Thomisten. 389

katholischen Schulen“ ausdriicklich spricht. Wer unter diesen
»insignes Catholicorum scholae” zu verstehen sei, mulsten die
Zeitgenossen am besten wissen. Nun hat P. Magister Dummer-
muth einen Autor genannt, den Petrus Polidor, welcher das
Leben und die Thaten Papst Clemens XI. beschrieben hat.
Dieser beriilhmte Schriftsteller erkliart aber, dafs Papst Clemens XI.
mit der Bulle: ,,Unigenitus® die Lehre von der durch sich selbst
wirksamen Gnade, von der gratuita Pridestinatio zur Seligkeit,
welche hauptsdchlich von der Thomisten-Schule, aber auch
von andern beriithmten Akademien, Theologen unter der Fiithrung
des hl. Augustin und Thomas damals vorgetragen wurde,
nicht verurteilt habe. Integra ac prorsus illaesa permanente
doctrina de divina gratia seipsa efficaci, et ad beatorum gloriam
praedestinatione gratuita, quam a damnatis nuper erroribus imani
tutam discrimine, potissimum schola Thomistica, aliaeque cele-
berrimae in orbe catholico Academiae, frequentesque Theologi
ducibus Sanctis Augustino et Angelico Doctore propugnant.
(Bull. Ord. Praed. t. VIII. pag. 286.) Wenn nun die Thomisten-
Schule der damaligen Zeit, also nach unserm Autor die der
Neu-Thomisten, die genannte Lehre unter der Fiihrung des
hl. Augustin und Thomas verteidigte, und der Papst diese
Lehre gutheilst, so muls es offenbar die Lehre des hl. Augustinus
und Thomas sein, die hier gemeint ist. Aber, der Papst sagt
nichts davon, dafs die Doktrin der Neu-Thomisten identisch
sei mit der Lehre des hl. Augustin und Thomas? Ganz richtig.
Der Papst spricht iiberhaupt von der Thomisten-Schule, wie
Petrus Polidor erklirt. An das ,Dogma“ der doppeiten
Thomisten-Schule hat der Papst eben nicht geglaubt. Darum
war es fiir ibn auch nicht notwendig, eine Unterscheidung an-
zubringen.  Peter Polidor unterscheidet zwar die Thomisten-
Schule von andern Akademien, Theologen, die ebenfalls dem
hl. Augustin und Thomas folgen, aber von einer ,andern®
Thomisten-Schule, der alten, oder der ,mneuen“ weils er nichts.
Es gab eben nur eine Thomisten-Schule. Es ist nun geschichtlich
nichts bekannt, dafs die Molinisten die Thomisten-Schule
gebildet hétten, aufser man nimmt an, die Bekidmpfer des
hl. Thomas wiren eigentlich seine Schiiler.

Die Thatsache, fahrt unser Autor fort, dals die Thomisten
auch nach der Bulle: | Unigenitus noch in Rom unter den
Augen des Papstes ihre Lehre ungestraft vortragen konnten,
beweist evident (sane constat), dals die Doktrin der Thomisten
durchaus verschieden ist von den ,inconcussis et tutissimis
SS. Doctorum Augustini et Thomae dogmatis®. Wieso? Wire



390 Die Neu-Thomisten.

die Lehre der Thomisten mit ihnen identisch, so wiirde eine
derartige Erklarung gleichbedeutend sein mit der Verwerfung
und Verurteilnog der Doktrin der Molinisten. Denn jene Lehre,
die der Doktrin der Thomisten von der Wirksamkeit der Gnade
evident entgegengesetzt ist, wire eo ipso auch im offenen
Gegensatz zu den ,dogmatis inconcussis et tutissimis.“ Wenn
aber dies, wie konnte sie dann in Rom und anderwirts unge-
straft verteidigt werden?

Unser Autor hélt in der That seine Leser fiir sehr beschrankt.
Er verlalst sich auf die Unkenntnis der Menschen. Alle Welt
weils zwar, dals jene Lehren, die den ,dogmatis inconcussis et
tutissimis“ des Glaubens oder der katholischen Kirche ent-
gegenstehen, verboten sind; es ist aber keinem Menschen be-
kannt, dals es nicht erlaubt sei, solange die Kirche kein
Verbot erldfst, eine Doktrin zu verteidigen, die den ,,dogmatis
inconcussis et tutissimis“ des hl. Augustin und Thomas ent-
gegengesetzt ist. Sonderbar! zuerst erklirt der Autor, die Be-
hauptung, Papst Paul V. habe eine Verwerfungsbulle des Molinismus
ausfertigen lassen, welche aber aus bestimmten Riicksichten nicht
veroffentlicht wurde, sei weiter nichts, als eine von den Thomisten
allgemein verbreitete Fabel; dann aber fordert der Autor wieder
andererseits, dals der Papst eine Lehre, die gegen die ,,dogmata
inconcussa et tutissima des hl. Augustin und Thomas® verstolse,
verurteilen miisse. Wie es sich mit dieser Fabel that-
sichlich verhalte, haben wir friilher gesagt. Aber selbst wenn
der Molinismus durch die Veroffentlichung der Bulle verworfen
worden wire, so wire es nicht aus dem Grunde geschehen, weil
derselbe im Gegensatze zu den ,,dogmatis inconcussis et tutissimis
des hl. Angustin und Thomas® sondern im Gegensatze zu
den ,dogmatis inconcussis et tutissimis® der katholischen
Kirche steht. KEs bedarf wahrlich keines langen Nachweises,
dals die Lehre eines einzelnen Kirchenvaters oder eines
Doctor Kcclesiae ihre ganze Auktoritit von der Kirche
sclbst herleitet. Ipsa doctrina Doctorum catholicorum ab
Ecclesia auctoritatem habet. Unde magis standum est auctoritati
Ecclesiae quam Auctoritati vel Augustini, vel Hieronymi, vel
cujuscunque Doctoris. S. Thom. Summ. theol. 2. 2. q. 10. a. 12.
Nun hat die Kirche allerdings die Lehre des hl. Augustin,
namentlich mit Bezug auf die Gnade, ebenso die Lehre des
hl. Thomas oft und oft ihren Glidubigen empfohlen, vor der
Doktrin anderer Kirchenviter und Doctores Ecclesiae ausge-
zeichnet und ganz besonders hervorgehoben. Allein, solange sie
nicht ausdriicklich auf der Forderung besteht, dals man der



Die Neu-Thomisten. 391

Lehre des hl. Augustin und Thomas folgen miisse, ist es ohne
weiteres erlaubt, eine andere Doktrin, abweichend von der ge-
nannten, zu verteidigen. Wenn demnach unser Autor fragt,
aber wie kann eine Lehre, die den ,dogmatis Inconcussis et
tutissimis des hl. Augustin und Thomas* offen entgegengesetazt
ist, in Rom und anderwirts ungestraft vorgetragen werden? so
konnen wir auf diese Frage natiirlich keine Antwort geben.
Es ist und bleibt Sache der Péipste, zu bestimmen, was unge-
straft, und was nicht ungestraft gelehrt werden diirfe. Will
aber unser Autor daraus, dals diec Lehre der Molinisten auch
jetzt noch in Rom und anderwirts ungestraft verteidigt werde,
die Folgerung ableiten, dals die Lehre eben aus diesem
Grunde den ,,dogmatis inconcussis et tutissimis des hl. Augustin
und Thomas“ nicht offenbar entgegengesetzt sei, so kennt
er die Gesetze der Logik nicht. Seine Folgerung beruht auf
der durchaus falschen und grundlosen Voraussetzung, dafs der
Papst verboten habe, eine Lehre vorzutragen, die zu den
,dogmatis inconcussis et tutissimis des hl. Augustin und
Thomas*“ im offenen Gegensatz steht.

Merkwiirdig ist, dals der Autor die Unwahrheit, die
Lehre der Thomisten von der physisch vorherbewegenden Gnade
sei nicht identisch oder gleich mit den ,inconcussis et tutis-
simis dogmatis des hl. Augustin und Thomas“, weil sonst
nicht erlaubt werden diirfte, dals in Rom und anderwirts
die entgegengesetzte Doktrin gelehrt wiirde, wiederholt
vorbringt. So mneben S. 9 auf S. 10, 8. 13 zweimal. Es fehlt
der Sache aber auch nicht die komische Seite. Bestindig
erklart unser Autor, durch diese Bulle der Pipste werde dar-
gethan, dafs durch die Bulle: ,Unigenitus“ die Doktrin des
hl. Augustin und Thomas iiber die Gnade nicht verurteilt
worden sei. Wir haben hier somit zwei ganz sonderbare Er-
scheinungen. Auf der einen Seite diirfen die Pidpste nicht
erlauben, dals eine Lehre verteidigt werde, die im offenen
Gegensatze steht zu den ,,dogmatis inconcussis et tutissimis des
hl. Augustin und Thomas®; auf der andern Seite sind diese
»dogmata inconcussa et tutissima des hl. Augustin und Thomas*
durch die Péapste nicht verurteilt und verworfen worden!
Noch mehr! Der Autor weils selber nicht recht genau, was er
schreiben soll. S. 13 heilst es: non enim posset Romanus Pontifex
concedere, ut aliae Scholae suas doctrinas a Thomistis diversas
traderent, si Thomistarum doctrinae SS. Augustini et Thomae
inconcussa et tutissima dogmata essent. Ktwas weiler unten
lesen wir: quinimo, cum a talibus dogmatis recedere nulli liceat,



392 Die Neu-Thomisten.

licet ommino recedere ab assertis et opinionibus Thomistarum.
8. 8, Anm. 1, dagegen horen wir: quae his verbis a Benedicto XIII.
usurpatis SS. Augustini et Thomae de gratia doctrinae tribuitur
laus inconcussorum et tutissimorum dogmatum pequaquam tam
ample extendenda est, ut propterea quaecunque illi Doctores
unquam in quaestionibus de gratia scripserint, senserint, dixerint,
dogmatis vim et auctoritatem habeant. Aliud enim sunt incon-
cussa et tutissima dogmata, aliud quaestiones magis reconditae
et fere ad explicationem dogmatis pertinentes. Es wird also
unserm Autor schon wieder angst um seine ,,dogmata inconcussa
et tutissima®, von denen niemand abweichen darf.

Zu diesen ,profundiores et difficiliores partes incurrentinm
quaestionum, de quibus diversa licet opinari®, rechnet nun unser
Autor auf der nidmlichen Seite auch die ,,doctrina de gratia per
se efficaci, et de praedestinatione ante praevisa merita“. So,
meint unser Autor, habe Papst Innocenz XII. erklirt. Wo hat
Papst Innocenz XII. diese Erklirung abgegeben? In dem vom
Autor angefiihrten Schreiben an die Universitit von Lowen sagt
Papst Innocenz XII. mit Bezug auf die Doktrin des hl. Augustin
und Thomas folgendes: , Apostolica vos primum auctoritate
monemus, ut, sublatis contentionibus, sapientiae, quae de sursum
et pacifica est, vacetis; profitentes, sicut asseritis, doctrinam
praeclarissimorum Doctorum Augustini et Thomae; quarum ille
tantae scientiae fuit, ut inter Magistros optimos etiam a Nostris
Praedecessoribus haberetur, et cujus doctrinam, secundum
eorundem Praedecessorum statuta, Romana sequitur, et ser-
vat KEcclesia. Alter vero mira eruditione eandem Dei Eccle-
siam clarificat, et sancta operatione fecundat. Hos dum Universitas
vestra doctrinae Duces secuta fuerit, secure pugnabit contra
hostes orthodoxae fidei, in Ecclesiae gloriam et aedificationem.*
(Bullar, Ord. Praed. t. VL. pag. 498.)

Nach unserm Autor mufs man sich also die Sache so zu-
rechtlegen: Papst Innocenz XII. erklirt, die ,,Romische Kirche*
folge und pflichte der Lehre des hl. Augustin bei, aber unter
dieser Lehre diirfe man nicht alles verstehen, was der heil.
Augustin mit Bezug auf die Gnade je geschrieben, behauptet
und gelehrt hat. Allein davon sagt Papst Innocenz XII. kein
Wort. Vielmehr heilst es dort: cujus doctrinam Romana
sequitur et servat Ecclesia. Wir finden somit keinerlei Be-
schrinkung der Lehre des hl. Augustin auf die ,inconcussa et
tutissima dogmata®, so dals die ,quaestiones magis reconditae
et fere ad explicationem dogmatis pertinentes” davon auszunehmen
wiren. Allein, wird der Autor entgegnen, Papst Innocenz XII.



Die Neu-Thomisten. 393

beruft sich ja auf Papst Colestin 1., welcher sagt: ,,profundiores
vero difficilioresque partes incurrentium quaestionum, quas latius
pertractarunt, qui haereticis restiterunt, sicut non audemus con-
temnere, ita non necesse habemus adstruere*. Darauf antworten
wir: der Autor hat sehr wohl daran gethan, zu bemerken, dals
diese Worte unter dem Namen Papst Célestin 1. in der Welt
verbreitet wiirden, denn Baronius: ad ann. 431. n: 185, ed. c.
notis Pagii. Lucae 1741, vol. VIIL. pag. 407; Suarez: de gratia
proleg. VI. cap. 1. n: 1. behaupten, diese Worte stammten von
Prosper, nicht von Papst Célestin I.  Auch nach Sirmond: Conc.
antiq. Galliae. Paris 1629, Note ad tom. 1. p. 596 sind sie nicht
von Papst Colestin I. Aber selbst zugegeben, sie stammten von
Papst Colestin 1., wie Kardinal Hergenrother: Handb. d. allg.
Kircheng. 3. Aufl. I. Bd. S. 443, Anm. 3 annimmt, so beweisen
sie doch nichts fiir unsern Autor. Von wem sind denn diese:
,profundiores difficilioresque partes incurrentium quaestionum®?
Natiirlich vom hl. Augustin, sagt unser Autor, indem er in den
Text die Woite: scilicet imprimis S. Augustinus, einschiebt.
Das palst aber famos schlecht zu der grammatikalischen Kon-
struktion, deon es heilst im Texte: quas ,latius“, und ,per-
tractarunt, qui haereticis restiterunt“.  Vom hl. Augustin selber
steht kein Wort. Daher sagt Papst Innocenz XII. mit Recht:
scujus doctrinam Romana sequitur et servat Ecclesia.“ Dem
Autor liegt also die Pflicht ob, zu beweisen, nicht zu be-
haupten, dals der Papst darunter den hl. Augustin verstehe.

Daraus leuchtet eine frither von uns hervorgehobene Wahr-
heit von selber ein. Namlich, es ist nicht verboten, eine
Lehre vorzutragen, die zu den ,,dogmatis inconcussis et tutissimis
des hl. Augustin und Thomas“ im offenen Gegensatz steht,
solange die Kirche, also der apostolische Stuhl, nicht aus-
driicklich sagt, es sei verboten, eine gegenteilige Lehre
vorzutragen.  Der Doctor ecclesiae erhidlt seine Auktoritit
beziiglich seiner Doktrin von der KEcclesia Romana. Diese
Lehre genielst demnach nicht wegen der vortrefflichen Geistes-
gaben des Autors ein so grofses Ansehen, sondern weil sie den
Sinn und die Lehre der Kirche am prignantesten ausdriickt.
Der hl. Augustin vertrat den Sinn der kirchlichen Tradition am
besten mit Bezug auf die Lehre von der Gnade und Freiheit,
wie die Papste, die treuen Hiiter der von den Aposteln iiber-
lieferten Wahrheit, bemerken. Verstofst also irgendeine Doktrin
gegen die Lehre eines von der Kirche ausdriicklich als
genauesten Interpreten der Lehre der Kirche erklirten Doctoris
ecclesiae, so muls deren Weiterverbreitung von der Kirche selbst



394 Die Neu-Thomisten.

untersagt werden. Zu bestimmen aber, wann eine Doktrin in
offenem Widerspruche sich befinde mit der Lehre dieses getreuen
Interpreten, als Interpreten der Lehre der Kirche, das
ist Sache des piipstlichen Stuhles. Diesbeziiglich lifst sich die
Kirche auch von P. Frins nichts vorschreiben, der fortwahrend
sein Erstaunen dariiber ausdriickt, dafs die Kirche eine Doktrin
gestatte, die mit den ,dogmatis inconcussis et tutissimis des
hl. Augustin und Thomas“ in offenem Gegensatze steht. Er
moge einmal bei dem hl. Stuhle Klage fithren, dafs derselbe so
etwas erlaubt.

Wenn der Autor behauptet, eine derartige Lehre diirfe
von der Kirche nicht geduldet werden, so hitte dieselbe ja die
Doktrin der Neu-Thomisten verbieten miissen. Denn nach
der Ansicht unseres Autors ist die Lehre der Thomisten den
,dogmatis inconcussis et tutissimis des hl. Augustin und Thomas*
offen entgegengesetzt. Wie kann aber die Kirche eine
derartige Doktrin dulden, wenn es keinem erlaubt ist, von den
genannten ,,dogmatis abzuweichen? Wie wenig die Molinisten
selber an die Unerlaubtheit, von der Doktrin des hl. Thomas
abzuweichen, glauben, beweisen Molina und die andern friiher
genannten Autoren, die ganze Gesellschaft Jesu am allerbesten,
indem sie die Lehre des hl. Thomas offen bekidmpfen.  Mit
Argumenten dieser Art widerlegt man demnach seinen Gegner
nicht. Wenn man eine Unwahrheit als Princip aufstellt, so
kann man nicht eine der Wahrheit entsprechende Schlulsfolgerung
daraus ableiten. Nun ist es aber eine offene Unwahrheit, dals
man von den ,,dogmatis inconcussis et tutissimis des hl. Augustin
und Thomas*“ nicht abweichen konne. Solange die Romana
Ecclesia nicht das Gegenteil erklirt, ist und bleibt es erlaubt,
abzuweichen. Diese aber erklart durch Papst Innocenz XII. im
vorhin genannten Schreiben, an die Universitit von Lowen: nec
arbitramur opportunum, ut in praesens habeatur exactior illa
de Divinis Auxiliis tractatio, quae a Praedecessoribus Nostris
Clemente VIII. et Paulo V. instituta fuit. Folglich ist fir jeden
der Grundsatz des verstorbenen Kardinals Zigliara der einzig
richtige: procul dubio melius est aperte recedere a doctrina
quae non placet, quam eam cavillis corrumpere. Summ.
philos. ed. 8. tom. 2. pag. 256.

Aus alledem geht hervor, dals der Autor den Ast, auf
welchem er sitzt, selber absdgt. Denn er gesteht, dals die
Lehre der Thomisten, also der Neu-Thomisten, in Rom und
uberall anderwirts ungestraft gelehrt und verteidigt werde.
Er behauptet weiter, die Kirche diirfe nicht erlauben, dafs



’

Die Neu-Thomisten. 395

eine Doktrin, die mit den dogmatis inconcussis et tutissimis des
hl. Augustin und Thomas in offenem Widerspruche steht, unge-
straft vorgetragen werde. Also steht die Lehre der Neu-
Thomisten nicht im Widerspruche mit den dogmatis inconcussis
et tutissimis des hl. Augustin und Thomas, sondern ist iden-
tisch mit ithnen. Wir glauben kaum, dafs der Autor gegen
diesen Syllogismus etwas Verniinftiges einzuwenden hat. Gewils
ist der Syllogismus falsch, weil der Obersatz falsch ist, aber
im Sinne des Autors, der die Richtigkeit des Obersatzes ver-
teidigt, lalst sich die Schlufsfolgerung nicht abweisen. So un-
verniinftig aber hat P. Magister Dummermuth auch gar nicht
argumentiert. Mit dem gleichen Syllogismus lifst sich der
Beweis erbringen, dals die Lehre der Molinisten als ganz und
gar identisch sich erweise mit der Doktrin des hl. Augustin
und Thomas. Endlich kann man, um den Widersion voll zu
machen, durch diesen Syllogismus klar und bestimmt darthun,
dafs die Lehre der Molinisten und die Doktrin der Thomisten
oder Neu-Thomisten eigentlich identisch sind, weil beide
weiter nichts bilden als die ,,dogmata inconcussa et tutissima
des hl. Augustin und Thomas“, von denen abzuweichen der
Papst nicht erlauben darf. So lilst sich denn nach dieser
Methode eigentlich alles Mogliche beweisen,

Aus der Bulle: Pastoralis officii, so schlielst unser Autor
seine Auslegung, folgt einzig und allein nur, dals weder die
Lehre der Thomisten, noch die der Molinisten von irgend jemand
verurteilt werden darf, indem beide von den Pipsten geduldet
werden. Keineswegs folgt daraus, dafs die Piapste die Doktrin
der ,,Thomisten* fir gleich gehalten haben mit den ,,dogmatis
inconcussis et tutissimis des hl. Augustin und Thomas®.

Horen wir vorerst die betreffende Stelle aus der genannten
Bulle. , Praeterea, ut pessimae causae splendidum patrocinium
concilient (Refractarii) praefataeque Constitutioni (Unigenitus)
majorem undecunque invidiam faciant, se ab ea suscipienda
retardari atfirmant, eo quod suspicentur, per illam damuari
Sententias atque Doctrinas, quas insignes Catholicorum Scholae
absque ulla censura hactenus tenuerunt. Cum tamen, nisi ab
antiquis semitis, Sanctorumque Patrum vestigiis, imo et ab
earundem Scholarum instituto, quod verbis profitentur, reapse
recessissent, probe reminisci deberent, quod illarum Principes,
quorum nomina pertinaciae suae tenere praetendunt, quemad-
modum et ceteri illustriores Ecclesiae scriptores, suum semper
esse duxerunt, ut ab Apostolica Sede discerent, quid credere,
quid tenere, quid docere deberent.“ Wie jedermann sieht,



-

396 Die Neu-Thomisten.

spricht hier der Papst von ,insignes Catholicorum Scholae“, und
auch von solchen, die sich zwar mit Worten unter diese ,,insignes
Scholas® rechnen, in der Wirklichkeit aber mit diesen Schulen
picht das mindeste zu thun haben. Wer sind denn diese ,,in-
signes Catholicornm Scholae“? Die Molinisten? Nein, diese
bilden keine Schule; diese kommen blofs in der Verneinung
und Bekdmpfung des hl. Thomas iiberein. Die blofse Verneinung
aber ist nicht imstande, eine Schule zu begriinden. Uberdies
richtete sich der Angriff, wie alle Welt weils, nicht gegen die
Molinisten, sondern gegen die Thomisten. Von welcher
Seite der Angriff unternommen wurde, sagt uns der frither
genannte Peter Polidor. KEs waren nicht die Anhinger des
Quesnell allein, sondern poch andere geheime Méichte daran
beteiligt:  ,,Neque defuerunt, qui tametsi Quesnellianis, ut
catholicos decebat homines, essent adversi, et Clementinae
sanctioni obsequerentur, licentia nihilominus pari, illustres utrius-
que Sanctissimi Doctoris Scholas criminabantur: sua alia de causa
interesse rati, id calumniae genus vulgo alere. Ad horum hoc
item pontificium diploma tempestive compressit audaciam.” (In
Bullar. Ord. Praed. t. VIIL. pag. 286.)

Die ,jinsignes Scholae* sind demnach die Schu]e des heil.
Augustin und Thomas, Illustres utriusque Sanctissimi Doctoris
Scholae, sagt Peter Polidor. Aber die Doktrin dieser Schule . ist
picht identisch mit der Lehre des hl. Augustin und Thomas, be-
merkt unser Autor? Dann gibt es iiberhaupt keine Schule.
Es wire doch der reinste Widersinn, von der Schule des heil.
Thomas zu reden, wenn in dieser Schule das gerade Gegenteil
von der Lehre des hl. Thomas vorgetragen wiirde. Auf diese
Weise gehorten in der That die Thomisten ebenso gut zu den
Molinisten, wie zu:irgendeiner andern beliebigen Schule.
Spriache der Papst nur im allgemeinen von Thomisten, oder
iiberhaupt von Autoren, so konnte man sich die Sache noch
allenfalls zurecht legen, obgleich es im Grunde auch dann nicht
gut anginge, wie wir spater sehen werden. Allein der Papst
redet von Schulen. Wer ist nun ein Schiiler eines Meisters?
Derjenige, antwortet uns der Autor, der sich vornimmt und
den Eifer zeigt, die Lehre des Meisters zu verstehen. Ob in-
dessen der Schiiler in Wahrheit und thatsichlich zu dem Ver-
stindnisse der Doktrin des Meisters gelangt, das ist eine andere
Frage. P. Frins erweist sich in der That als dulserst geniigsam.
Er fordert von uns, auf dals wir Molinisten seien, zu den
Schiilern des Molina gehorten, soweit man von dieser Schule
reden kann, weiter nichts, als das ,,propositum* und den ,animus‘.



Die Neu-Thomisten. 397

Im ibrigen diirfen wir danuo lehren, verteidigen, was immer uns
beliebt. Das sind nun allerdings ganz kuriose Schiiler; das
ist eine hochst sonderbare Schule. P. Magister Dummermuth
hatte namlich bemerkt: at ,fideles sunt discipuli. Daranf ant-
wortet nun unser Autor S. 14: proposito et animo, conceditur;
effectu et reapse, id licet dubitare. Da miissen wir denn doch
fragen: gibt es iiberhaupt noch eine Thomisten-Schule, wenn
es durchaus unsicher ist, ob diejenigen, die sich als Schiiler
des hl. Thomas ausgeben, die Lehre des hl. Thomas iiberhaupt
besitzen?  Ixistiert noch eine Thomisten-Schule, wenn die
Neu-Thomisten seit Baunnes ganz und gar von der Doktrin des
hl. Thomas abgewichen sind? Der Papst spricht aber thatsich-
lich von einer Schule: ,insignes Scholae“. Freilich, gehort
dazu weiter nichts als das ,propositum® und der ,animus“, dann
gibt es Schulen in der Welt, dals sich niemand mehr dariiber
zurecht findet. Aber ich méchte unserm Autor doch nicht raten,
sich einmal irgendwo bei einem Meister einzustellen mit der
Erklirung, er bringe das ernstlichste ,propositum* und den
grofsten ,animus® mit; im iibrigen denke und halte er von der
Lehre seines Meisters ganz, was ihm selber genehm sei; der
Meister miisse es sich gefallen lassen, dafls sein eifriger Schiiler
ganz erfillt vom ,animus* das gerade Gegenteil vom Meister
verteidige. Bis jetzt haben wir es in Bezug auf die Begriffs-
verwirrung im allgemeinen noch nicht so weit gebracht.
Am allerwenigsten aber steht uns ein Recht zu, die Behauptung
auszusprechen, Papst Clemens XI. habe nicht gewulst, was eine
Schule, und was ein Schiiler sei, was alles erfordert werde,
damit man einer Schule angehore. Ein Schiiler ist man be-
kanntlich, wenn man die Grundsitze, Sentenzen, alle wichtigen
Wahrheiten eines Meisters zu den seinigen macht.

Papst Urban V. hat im Jahre 1368 durch ein Breve an
den Erzbischof von Toulouse genau angegeben, was ein Schiiler
ist. Ks heilst daselbst: Volumus insuper, et tenore praesentium
vobis injungimus, ut dicti Beati Thomae doctrinam tamquam
benedictam et catholicam sectemini, eamque studeatis totis viribus
ampliare. (Bull. Ord. Praed. t. VIIL. pag. 28.) Um also Schiiler
des hl. Thomas zu sein, mufs man der Lehre desselben folgen,
nicht aber dieselbe mit aller Kraft bekdmpfen, wie die Moli-
nisten, von Molina angefangen bis herauf in die neueste Zeit,
es gethan haben. Dals dieselben jetst auf einmal ihre Taktik
andern, das thut nichts zur Sache. Die Motive dafiir sind nicht
innere, sondern duflsere. KEs ist ein grolser, beriihmter, welt-
bekannter Thomist im Wege, bei dem sie mit der alten



398 Die Neu-Thomisten.

Methode nicht vorbeikommen. Papst Clemens XI. hat ohne
Zweifel den richtigen Begriff gehabt, was ein Schiiler, und
was eine Schule des hl. Augustin und Thomas sei. Das Breve
Papst Urban V., seines glorreichen Vorgingers, konnte ihm nicht
unbekannt sein. KEbenso gewils mulste der Papst, wenn er sich
herbeiliels, die Thomisten-Schule in seinen machtigen Schutz
zu nehmen, genau wissen, was diese Schule lehrt und vertei-
digt. Spricht dann der Papst noch von solchen Gelehrten, die,
wenn man ihren Worten glauben will, noch zu den , insignes
scholas® gehoren, in der Wirklichkeit aber davon abgefallen
sind, dann ist es vollends klar, dals er die Doktrin dieser
Schulen sehr genau kannote. Sind nun die ,,Thomisten* seit
Bannes von der Lehre des hl. Thomas abgewichen, verteidigen
sie das Gegenteil von der Doktrin des englischen Meisters, so
gibt es von dieser Zeit an keine Thomisten-Schule mehr. Der
Papst beschiitzt folglich etwas, was gar nicht existiert. Keinem
verniinftigen Menschen wird es je in den Sinn kommen, sich
oder andere Autoren zu der Schule Darwins zu rechnen, wenn
er selbst oder die andern Gelehrten, nicht zu der Lehre Darwins
sich bekennen, sondern das gerade Gegenteil davon lehren. Nach
der Ansicht unseres Autors verhielte sich aber die Sache that-
sichlich also. Die ,,Thomisten‘ haben seit Bannes den hl. Thomas
verlassen, sie lehren das Gegenteil vom hl. Thomas. Trotzdem
bilden sie eine Thomisten-Schule, wie wir von Papst Clemens XI.
horen. Schon das Wort: Neu-Thomist enthilt eine reine
Ironie. Wer dieses Wort erfunden, der braucht sich kein Patent
darauf geben zu lassen, denn einen solchen Widersinn ahmt sicher
niemand nach. Nach den Gesetzen der Logik und Philosophie,
die bis jetzt ihre volle Geltung hatten, nennt mau dasjenige
neun, was eine neue Form, ein neues Wesen besitzt. Folglich
wird jene Lehre eine ,neue® sein, die ihrem ganzen Wesen
nach von der fritheren abweicht. Ein Neu-Thomist ist somit
derjenige, der eine wesentlich andere Lehre vortrigt als der
hl. Thomas. Wie er aber dann zu dem Namen: ,Thomist*
kommt, das weils freilich weder er, noch sonst irgend jemand
anderer. Der Erfinder der Neu-Thomisten hat sich die
Sache so einfach gedacht, wie den Wechsel eines Wirtshaus-
schildes. Allerdings hat er sich dabei eigentlich gar nichts
gedacht, denn das Wort: Neu-Thomist enthilt einen argen
Widerspruch. Ist dessen Lehre ,neu“, so hat er eben keinen
Anspruch auf den Namen: ,/Thomist“. Ist sie aber nicht ,neu“,
also nicht wesentlich eine andere, so ist er selber einfach
,»Thomist“, aber nicht Neu-Thomist. ,Neu“, und ,, Thomist“



Die Neu-Thomisten. 399

in der Bedeutung aufgefafst, wie es thatsichlich geschieht, heben
sich gegenseitig auf.

Die Bulle Papst Clemens XI. beweist somit viel mehr, als
unser Autor eingestehen will. Und zwar besagt sie deshalb
viel mehr, weil sie von ,hervorragenden Schulen* spricht. Zu
einer Schule gehoren alle diejenigen Autoren oder Gelehrten,
die die Doktrin eines Meisters annehmen, dieselbe verteidigen,
weiter verbreiten, im (reiste ihres Meisters fortarbeiten. Die
Schule mufs sich zu den nimlichen Principien und Lehren
des Meisters bekennen und auf denselben weiter bauen, in die
Wissenschaft tiefer eindringen. Es geniigt auch nicht, um
Schiiler eines Meisters zu sein, dafs man dessen ,,inconcussa
et tutissima dogmata“ gelten lasse, aber beziiglich der: ,pro-
fundiores difficilioresque partes incurrentium quaestionum® seine
eigenen Wege wandere. Wer in dieser Art vorgeht, der ver-
dient zwar den Namen eines: ,,Eklektikers®, aber er hat keinerlei
Anspruch auf den Namen eines: ,Schiilers“. Existiert nun eine
Thomisten-Schule, und eine solche existiert thatsiichlich, wie
die Pipste aller Jahrhunderte bezeugen, so wird ohne Zweifel
in dieser Schule die Lehre des hl. Thomas vorgetragen, ver-
teidigt und weiter fortgebildet, andernfalls hitten wir keine
Thomisten-Schule. Eine Schule, in welcher die Schiiler sich
in offener Auflehnung gegen die Grundsitze und Lehren ihres
Meisters befinden, kann man alles andere, nur nicht eine Schule
nennen. Und wer soll entscheiden, was ,inconcussum dogma®,
und was ,profundior difficiliorque pars quaestionum* ist? Kiwa
die Schiiler? Die Argumente des P. Magister Dummermuth
warten sohin auf eine bessere Widerlegung, denn die des
P. Frins ist total mifslungen. Der Papst muls verbieten, vom
hl. Thomas abzuweichen; und die ,Thomisten“ verlassen
thatsdchlich mit Erlaubnis des Papstes den heil
Thomas!!

3% Die zweite Bulle ist die Konstitution Papst Benedikt X1IL.:
»Demissas preces. Diese Konstitution, erklirt unser Autor,
enthilt drei Momente: zum Ersten, dals die ,,dogmata inconcussa
et tutissima des hl. Augustin und Thomas“ durch die Bulle
,Unigenitus* nicht getroffen wiirden; zum Zweiten, dals die
Thomisten bisher in loblicher Weise ihre Doktrin, besonders die
Lehre von der durch sich selber von innen heraus wirksamen
Gnade, von der freien Vorherbestimmung zur Seligkeit ohne
Voraussicht der Verdienste vortriigen und verteidigten; zum
Dritten, dals die Thomisten mit empfehlenswertem Eifer sich
riihmten, diese ihre Doktrin aus den Doktoren SS. Augustin



400 Die Neu-Thomisten.

und Thomas geschopft zu haben, und dieselbe mit dem Worte
(Gottes, mit den Entscheidungen der Pipste, der Konzilien und
Ausspriichen der Viter iibereinstimmte.

In diesen drei Momenten, sagt unser Autor weiter, miissen
wiederum mehrere Unterscheidungen angebracht werden. Papst
Benedikt XIII. behauptet zwei Dinge: erstens, dals die Tho-
misten sich riithmten, ihre Lehre aus SS. Augustin und Thomas
und den andern Quellen der wahren Theologie geschopft zu
haben. Ob aber die Thomisten mit Recht sich dessen riihmen,
davon sagt der Papst kein Wort. Zweitens erklirt der Papst,
dieses ,Rithmen geschehe mit empfehlenswertem Eifer, d. h.
mit einem Eifer, der empfohlen zu werden verdient. Was be-
weist also dies alles? Weiter nichts, als dals der Papst den
Eifer lobt, mit welchem die Thomisten ihre Sentenzen vertei-
digen. Der Papst sagt einfach, dieser Eifer sei empfehlens-
wert und gut. Aber selbst dieses Lob ist ein beschrinktes,
denn der Papst gebraucht den Ausdruck: ,bisher®. Somit will
der Papst nur soviel sagen: die Thomisten verdienen bisher Lob
und haben sich, indem sie ihre Sentenzen vortragen, bisher ver-
dient gemacht. Das Lob des Papstes bezieht sich demnach auf
das subjektive Studium und auf den Eifer der Lehrenden,
nicht aber aut die objektive Wahrheit der Doktrin.

Bei dieser Auslegung der Bulle Papst Benedikt XIIL ver-
dient nicht einmal das subjektive Studium und der Kifer unseres
Autors, um so weniger die objektive Wahrheit irgend ein
Lob. Und in der That! Das erste Moment iibergeht der Autor
hier mit Stillschweigen. Wir wissen es zwar nicht, hoffen es
aber, dafls ihm seine eigene Behauptung: von den ,dogmatis
inconcussis et tutissimis des hl. Augustin und Thomas® diirfe
niemand abweichen, und der Papst konne nicht erlauben, dals
jemand davon abgehe, denn doch selber zu widersinnig war.
Der Papst darf nicht erlauben, dals jemand von diesen ,,dogmatis*
abweiche, und er selber muls erst erkldren, dals ,diese
dogmata® von der Lehre der Kirche nicht abweichen,
durch die Bulle: , Unigenitus nicht getroffen werden! Um
nichts besser ist die Auslegung unseres Autors, dals DPapst
Benedikt XIII. blofs den subjektiven Eifer belobe. Nach
dieser Erklirung wire die genannte Konstitution weiter nichts
als ein Fleilszettel, den der Papst an die Thomisten verteilt.
Aber, erklirt der Autor, verdient denn blofs jenes ,Studium‘
empfohlen zu werden, welches sich mit bereits erforschten
Wahrheiten und mit den ,dogmatis inconcussis et tutissimis®
beschiftigt? Ohne Zweitel muls man dieses Studinm allen



Die Neu-Thomisten, 401

angelegentlichst empfehlen. Allein, verdient nicht auch jenes
,»Studium‘ empfohlen zu werden, welches Sentenzen verteidigt,
die, da sie sicher falsch nicht sind, aus dem Grunde vorgetragen
werden, weil man dafiir halt, dafs sie mit den grofsten Doktoren
der Kirche und der gottlichen Uberlieferung iibereinstimmen ?

Eine vortreffliche und ganz richtige Bemerkung! Aber, ex
ore tuo te judico. Kin solches ,,Studium® und ein solcher ,ani-
mus*, zumal wenn sie verbunden sind mit dem Gehorsam und
der demiitigen Unterwerfung unter die Auktoritdt der Kirche,
verdienen in der That alles Lob. Nun aber kommt die Schwie-
rigkeit. Wenn die Sache sich thatsdchlich also verbilt, warum
sind dann die Molinisten von den Pépsten nie belobt worden?
Warum haben diese keinen ,Fleilszettel“ erhalten von der
obersten Schulbehorde? Fehlt es den Molinisten an jenem
»otudium® und ,animus®, die alles Lob verdienen? Welche
sonderbare Meinung hat unser Autor von seinen eigenen Kol-
legen? Wir wollen gegen die Molinisten gerechter sein als
hier ein Molinist selber, und ihnen weder das ,,Studium®, noch
den ,animus“ absprechen. Allerdings miissen wir zugestehen,
dafs ihnen das Lob durch den Papst ganz und gar fehlt. Damit
ist aber dann der Beweis eérbracht, dafls es sich in unserer
Frage durchaus nicht um das ,subjektive Studium® und um
den ,animus®, sondern um die ,,objektive Wahrheit der Doktrin*
handelt. Zeigen die Molinisten nicht weniger Eifer und
Begeisterung fiir ihre Sentenzen als die , Thomisten®, und
werden sie trotzdem vom Papste unicht belobt, die , Thomisten*
dagegen in ausgezeichneter Weise, so liegt es auf flacher Hand,
dafls dieses Lob sich nicht aut den Eifer und die Begeisterung,
sondern auf die objektive Wahrheit bezieht.

Wir miissen indessen den Inhalt der Konstitution Papst
Benedikt XIII. genauer kennen lernen, ,Demissas preces et
aequissimas conquestiones vestras, quas dilectus Filius Augustinus
Pipia, totius Ordinis Magister (reneralis, religiosae vitae exemplis,
ac doctrina prudentiaque commendatissimus, supplici libello ad Nos
detulit, ea benignitate complexi sumus, quam et vestra in catho-
licam religionem amplissima merita, et Nostra, quam dudum
professi sumus, erga Ordinem Praedicatorum observantia filialis,
Nostraeque demum humilitati impositum paternae caritatis et
sollicitudinis officium postulabant. Quod igitur aegre admodum,
ut par est, molesteque feratis, erroribus a felicis recordationis
Clemente Papa XI. Praedecessore Nostro per Constitutionem,
quae incipit: Unigenitus Dei Filius, saluberrimo et sapientissimo
judicio rejectis, damnatisque, Augustinianae et Angelicae doctrinae

Jahrbuch fiir Philosophie ete. VIII, ‘ 26



402 Die Neu-Thomisten.

nomen obtendi; indeque audere nonnullos Apostolicae auctoritati,
ac vestrae existimationi detrahere, quod ipsa vestrarum senten-
tiarum capita, ejus Constitutionis censuris, notisque inusta esse
calumnientur. Justam quidem animorum vestrorum offensionem
laudi damus, qua nimirum vos germanos S. Thomae disci-
pulos maxime probastis. Magisterio enim tanti Doctoris
imbutos nihil decet magis, quam ut in addictissima huic Sanctae
Sedi Fide, obedientiaque praecipuum Studiorum suorum fructum
et laudem collocent; et absonas, refragantesque Apostolicis de-
cretis opiniones, non aversentur modo, sed per arma etiam lucis
et veritatis dissipent et evertant. Tantum tamen abest, ut
vicem vestram doleamus, ut vobis potius gratulemur,
quod hac etiam in parte causa vestra ab hujus Sanctae
Sedis rationibus sejuncta esse non potuerit; quodque
alienae prorsus calumniosaeque interpretationes ad conflandam
memoratae Constitutioni invidiam temere excogitatae ad inju-
riam quoque vestri nominis redundarint. Ceterum non adeo
vobis erat, aut dolendum, aut mirandum, quod, cum ipsis Divi-
norum Librorum oraculis, et Apostolicis definitionibus pro impo-
tenti, obfirmatoque partium studio passim vis afferatur, haec
eadem contentionis pervicaciaeque licentia Angelicam doctrinam
attentare non dubitaverit. Illud potius jure mirandum, quod
tam praepostero consilio in hac causa locus esse potuerit, ubi
Sancti Thomae exploratissimis sententiis damnati errores diser-
tissime confutantur. Quandoquidem Omnipotentis Dei providentia
factum est, ut Angelici Doctoris vi ac veritate doctrinae non
solum innumerae, quae vel ipsius aetate, vel antea grassatae
sunt, sed multae etiam quae deinceps exortae sunt haereses,
confusae et convictae dissiparentur. Magno igitur animo con-
temnite, dilecti filii, calumnias intentatas sententiis vestris, de
gratia praesertim per se et ab intrinseco efficaci, ac de gratuita
praedestinatione ad gloriam sine ulla praevisione meritorum, quas
laudabiliter hactenus docuistis, et quas ab ipsis S3. Doctoribus
Augustino et Thoma se hausisse, et Verbo Dei, Summorumque
Pontificum et Conciliorum decretis, et Patrum dictis consonas
esse Schola vestra commendabili studio gloriatur. Cum igitur
bonis et rectis corde satis constet, ipsique calumniatores, nisi
dolum loqui velint, satis perspiciant, 8. Augustini et Thomae
inconcussa tutissimaque dogmata nullis prorsus antedictae Con-
stitutionis censuris esse perstricta; ne quis in posterum eo no-
mine calumnias struere, et dissensiones facere audeat, sub cano-
nicis poenis stricte inhibemus. Pergite porro Doctoris vestr
opera Soli clariora, sine ullo prorsus errore conscripta, quibus



Die Neu-Thomisten, 4

Ecclesiam Christi mira eruditione clarificavit, inoffenso pede de-
currere, ac per certissimam illam christianae doctrinae regulam
sacrosanctae religionis veritatem, incorruptaeque disciplinae
sanctitatem tueri, ac vindicare. Haec sunt enim, dilecti filii,
quae Praedecessores Nostri de Sancti Thomae doctrina senserunt
et praedicarunt; quaeque Nos, non modo ad curarum vestrarum
lenimentum, sed ad animi quoque Nostri solatium libentissime
usurpamus, et praeconio Apostolicae vocis efferimus. Inclytus
enim Ordo iste, cui nomen dedimus, et quem expresse, Domino
miserapte, professi sumus, eodem Angelicae Doctrinae
lacte Nos aluit, ac licet impari institutionis fructu, ad geren-
dam Ecciesiarum sollicitudinem eduxit: ut privato etiam, diutur-
noque colendarum artium experimento ediscere potuerimus, quod
ex Apostolatus specula per hasce litteras annunciamus. Deum
interea, qui pacem et veritatem diligendam praecipit, supplices
rogate, ut sincero Angelici Doctoris studio omnes in simplicitate
cordis nitantur, quae ille docuit intellectu conspicere, atque in
unitate spiritus et caritate fraternitatis quae ille egit, imitatione
complere. (Bull. Ord. Praed. t. VL. pag. 545. 546.)
Vergleichen wir nun die Auslegung unseres Autors mit dem
Wortlaute der Konstitution. Nach unserm Autor sagt der Papst
kein Wort davon, dafs die Thomisten mit Recht sich rihmten,
ihre Doktrin aus dem hl. Augustin und Thomas geschopft zu
haben. In der Konstitution selber lesen wir nun: justam quidem
animorum vestrorum offensionem laudi damus, qua nimirum vos
germanos Sancti Thomae discipulos maxime probastis.
Magisterio enim tanti Doctoris imbutos nihil decct magis
etc. Wenn der Papst im Zweifel war, ob die Thomisten mit
Recht, oder mit Unrecht sich riihmten, ihre Doktrin vom
hl. Augustin und Thomas zu haben, so mulste er offenbar nicht
gewulst haben, was der hl. Augustin und Thomas, und was
die ,,Thomisten* lehren. Allein dem widerspricht die Bemerkung
des Papstes: haec sunt enim, dilecti filii, quae Praedecessores
Nostri de Sancti Thomae doctrina senserunt et praedicarunt;
quaeque Nos, non modo ad curarum vestrarum lenimentum, sed
ad animi quoque Nostri solatium libentissime usurpamus, et prae-
conio Apostolicae vocis efferimus. Mit Bezug auf die Doktrin
der ,/Thomisten heifst es: Inclytus enim Orde iste, cul
nomen dedimus, et quem expresse, Domino miserante, professi
sumus, eodem Angelicae Doctrinae lacte Nos aluit. Wie
genau Papst Benedikt XI1I. wulste, was hinsichtlich der Tho-
misten zu loben sei, sagt er uns selber mit den Worten: ut
privato - etiam diuturnoque colendarum artium experimento

26"



404 Die Neu-Thomisten.

ediscere potuerimus, quod ex Apostolatus specula per hasce
litteras annunciamus. Das ist es eben, was unserm Autor so
schwere Bedenken verursacht. An zwei Stellen lifst er durch-
blicken (cujus sodalis Benedictus XIIL. olim exstiterat — Bene-
dictus XIII. olim suus in religione sodalis), dals Papst Bene-
dikt XIII. selber Dominikaner, also Neu-Thomist war.
Daon war der Papst offenbar nicht kompetent, zu entscheiden,
ob die Lehre der Neu-Thomisten identisch sei mit der Doktrin
des hl. Augustin und Thomas. In der eig e nen Sache kann
der Papst nicht entscheiden, da miissen die Molinisten be-
stimmend eingreifen.

Die Sache wird schon sehr interessant. Die Dominikaner
oder Neu-Thomisten beklagen sich bei dem Papste, dafs sie
beziiglich ihrer Dok trin, die sie fiir die Lehre des hl. Augustin
und Thomas halten, von verschiedenen Seiten angegriffen wiirden.
Der Papst anerkennt die Berechtigung dieser Klage: ,,aequis-
simag* conquestiones vestras. — Quod igitur aegre admodum,
ut par est, molesteque feratis. Der Papst trostet und belobt
sie aber dafir, dals sie einen so grolsen Eifer und Fleils
entwickelten, ein solches ,,Studium® und einen solchen ,animus*
hitten in der Verteidigung ihrer Lehre. Das heilst demnach
mit andern Worten ungefihr also: man verklagt uns, dals wir
falsche, von der Kirche verurteilte Sentenzen vortriigen, die wir
indessen als Sentenzen des hl. Augustin und Thomas erkennen.
Der Papst antwortet: das thut nichts, ihr habt ja einen ganz
loblichen Kifer und eine Begeisterung, die Empfehlung ver-
dienen. Ich bedauere euch nicht so fast, fihrt der Papst fort,
ich wiinsche euch vielmehr Gliick dazu, dals euere Sache
auch in dieser Beziehung eins ist mit ‘den Angelegenheiten des
hl. Stuhles, nnd dafs die falschen, durchaus verleumderischen
Auslegungen, ausgedacht, um gegen die erwihnte Konstitution
Hals zu erzeugen, auch eueren Namen mit Ungerechtigkeiten
iiberhiiufen. Ich lobe euch, dals ihr euch mit gerechter Ent-
riistung beleidigt zeiget, denn dadurch beweist ihr am meisten,
dals ihr wahre Schiiler des hl. Thomas seid. Es ist gar kein
Wunder, dals sich die Streitsucht und Hartkopfigkeit oder Hals-
starrigkeit die Freiheit nimmt, die Lehre des hl. Thomas anzu-
greifen, nachdem sie selbst den Ausspriichen der hl. Biicher
and den Bestimmungen des Apostolischen Stuhles in ihrer ohn-
miichtigen und verstockten Parteileidenschaft Gewalt
angethan hat. Allerdings muls dieses tollkithne Unternehmen
insofern wunder nehmen, als die verurteilten Irrlehren durch
die klarsten Ausspriiche des hl. Thomas selbst die entschiedenste



Die Neu- Thomlsten 405

Widerlegung finden. Die gottliche Vorsehung hat es gefugt,
dafs durch die Kraft und Wahrheit der Doktrin des eng-
lischen Lehrers unzihlige Irrlehren, die sowohl zur Zeit des
hl. Thomas selbst, als auch in friithern und spitern Jahrhunderten
die Welt unsicher machten, widerlegt und besiegt wurden. Ver-
achtet darum grolsmiitig die gegen euere Lehre von der durch
sich selber und von innen heraus wirksamen Gnade, von der freien,
ohne vorausgesehene Werke erfolgten Vorherbestimmung zur
Seligkeit geschleuderten Verleumdungen. Ihr habt diese Lehre
bis jetzt in recht lobenswerter Weise verteidigt, und ihr
riithmt euch mit einem durchaus nachahmenswerten Eifer, diese
euere Lehre von den Doktoren S. Augustin und Thomas geschoptt
zu haben, und ibr rithmt euch mit dem némlichen Eifer der
Ubereinstimmung dieser euerer Lehre mit dem Worte Gottes,
mit den Entscheidungen der Péipste und Konzilien, und mit den
Ausspriichen der hl. Viter. Ob indessen diese euere Behaup-
tung, dals euere Lehre vom hl. Augustin und Thomas stamme,
und jene Ubereinstimmung aufweise, in Wirklichkeit auf Wahr-
heit beruhe oder nicht, das will ich dahingestellt sein lassen.
Euere Gegner, die Jansenisten und Quesnellianer und noch
andere eifersiichtigen Menschen meinen zwar, die Lehre des
hl. Augustin und Thomas stehe Im W’lderspruche mit dem
Worte Gottes, mit den Entscheidungen der Papste und der
Konzilien, und mit den Ausspriichen der hl. Viter, weshalb sie
durch die Bulle ,,Unigenitus®“ verurteilt wurde. KEbenso halten
die Molinisten dafiir, dals euere Lehre iiberhaupt gar nicht die
Lehre des hl. Thomas und Augustin sei, sondern derselben
direkt widerspreche. Allein, macht euch nichts daraus aus allen
diesen Verleumdungen. Sollten auch die Molinisten im Rechte
sein, 80 verdient doch das alles Lob, dafs ihr bisher euere Lehre
in so lobenswerter Weise vorgetragen, und dafs ihr euch mit
ganz empfehlenswertem Eifer geriihmt habet, euere Lehre sei die
Doktrin des hl. Augustin und Thomas, und sie stehe in Uber-
einstimmung mit dem Worte Gottes, 'mit den Entscheidungen
~der Pipste und der Konzilien, und mit den Ausspriichen der
hl. Viter. Kann ich auch nicht die objektive Wahrheit
euerer Behauptung lobend anerkennen, indem dieselbe ungewifs,
nach der Ansicht der Molinisten gar nicht vorhanden ist, so mufs
ich doch andererseits euer ,subjektives Studium‘ und euern
»animus‘ lobend hervorheben. Nicht deshalb lobe ich euch,
weil ihr viel studiert, sondern weil ihr die Lehre von der durch
sich und von innen heraus wirksamen Goade, und von der
freien, ohne vorhergesehene Verdienste erfolgten Vorher-



406 Die Neu-Thomisten.

bestimmung zur Seligkeit bisher in so lobenswerter
Weise vorgetragen habet. Nicht darum lobe ich
euch, weil euere Lehre in der Wirklichkeit die Lehre des
hi. Augustin und Thomas, und in Ubereinstimmung mit dem
Worte Gottes, den Entscheidungen der Pépste und Konzilien,
und mit den Ausspriichen der hl. Viter ist, sondern weil ihr
euch dessen mit empfehlenswertem Eifer riihmt. So
die Antwort des Papstes Benedikt XIII. auf die Klagefiihrung
der Dominikaner.

Wie jedermann sieht, bildet diese Antwort ein Original,
das seinesgleichen sucht. Nach unserm Autor lobt Papst Bene-
dikt XIII. den Eifer, welchen die Thomisten entfalten: ex his
landibus ipsis (Thomistis) tributis nihil concludi potest, nisi
animum, quo utantur Thomistae in suis sententiis defen-
dendis commendabilem et bonum esse. (S. 10.) Der Papst
spricht aber von Sentenzen. Die Dominikaner sollen die Ver-
lenmdungen verachten, welche gegen ihre Sentenzen vorgebracht
werden. Und eben diese Sentenzen haben die Dominikaner nach
dem Zeugnisse des Papstes bisher in lobenswerter Weise gelehrt.
Nach unserm Auntor bezieht sich das Lob des Papstes auf das
»subjektive Studium® und auf den ,animus der Professoren®.
Allein in der Bulle heilst es: quas, also sententias, ab ipsis
S8, Doctoribus Augustino et Thoma se hausisse schola vestra
commendabili studio gloriatur. ~ Welchen Trost sollten die
Dominikaner, die man in Bezug auf ihre Doktrin und die Uber-
einstimmung derselben mit der Lehre des hl. Augustin und
Thomas angreift, haben, wenn der Papst dafiir ihr ,subjektives
Studium* und ihren ,animus® belobt? Das palst ja wunderbar
zusammen! Uberdies belobt sie der Papst dariiber, dals sie sich
rihmen, die Lehre des hl. Thomas zn besitzen, nicht aber,
dafs sie einen ,subjektiven Fleils®, eine grolse , Begeisterung*
haben. Der Papst sagt ihnen im Sinne unseres Autors: studieret
ungestort die Werke des hl. Thomas: pergite porro Doctoris
vestri opera Soli clariora inoffenso pede decurrere, ohne Riick-
sicht darauf, ob cuere Doktrin mit der wirklichen Lehre des
hl. Thomas iibercinstimme oder nicht, und ohne Riicksicht auf
die strengen Vorschriften der Generalkapitel eueres Ordens, die
jedes Abweichen von der Lehre des hl. Thomas mit dem Ver-
luste der Professur bestrafen. KEs geniigt fiir euch vollkommen
das ,subjektive Studium“ und der ,animus docentium®. Der
Uvngehorsam gegen die (resetze des Ordens und Befehle euerer
Generalkapitel hat nichts zu bedeuten! Die Erklarung der papstlichen
Bullen durch unsern Autor geht denn schon geradezu ins Blaue,



Die Neu-Thomisten. 407

Damit kommen wir zu der Fabel, dals die Lehre von der
physischen Vorherbewegung, von der durch sich selber von
innen heraus wirksamen Gnade, und von der ohne Voraussicht
der Verdienste erfolgenden Vorherbestimmung zur Seligkeit nicht
vom hl. Thomas selber, sondern von Magister Bannes
stamme, und mit der Lehre des hl. Thomas selber im Wider-
spruche stehe. Nach dieser Fabel ist also Bannes der Begriinder
der Neu-Thomisten, deren Doktrin nach der Ansicht der Molinisten
durchaus nicht identisch genannt werden kann mit der Lehre
des hl. Augustin und Thomas.

Magister Bannes wurde geboren 1528 wund trat 1544 in
den Dominikaner-Orden. Er starb 1604. Von seinen Werken
erschien der erste Band: in 1. p. 8. Thomae bis zur q. 04:
Salamanca 1584. Nach vier Jahren: 1588, folgte der zweite
Band: in 1. p. 8. Thomae von q. 65 bis zum Schlusse. Ebenso
schrieb Baunes in: 2. 2. q. 1—46: Salamanca 1584. Der zweite
Band zu diesem Teile der Summa D. Th. von: 47- -73 erschien:
Salamanca 1594. KEine andere Arbeit wurde herausgegeben
1590, und 1595, 1597.

Demgegeniiber 1st es nun von Wichtigkeit, festzustellen,
wie die Generalkapitel des Dominikaner-Ordens mit aller Strenge
gegen diejenigen auftraten, die von der Lehre des hl. Thomas
abwichen. So heilst es im Generalkapitel von 1569, zu Rom
abgehalten: districte praecipimus sub poena privationis cujus-
cunque gradus, ultra poenas a jure statutas; me quis Magister,
aut Regens, aut Lector, aut quisvis nostri Ordinis audeat asserere
vel defendere publico, vel privatim ullum articulum pugnantem
cum decretis Saeri Covecilii Tridentini; cum assertionibus ad
dogmata fidei, vel ad bonos mores attinentibus. Praesertim vero
cum Canone illo de sacramentali confessione ante susceptionem
Sacratissimi Corporis Christi necessario praemittenda, etiamsi
aliquem ex mnostris Doctoribus insignioribus, nempe
Durandum, Cajetanum, seu quemvis alium patrocinantem
habuerit. Dieses Verbot wurde nochmals eingeschirft im General-
kapitel von 157 1. und Barcelona 1574. Ferner lesen wir in
den oben genannten Akten des Generalkapitels 1569: insuper
prohibemus, fratres omnes recitare, aut confirmare singularem
aliquem opinionem, oppositam communi Doctorum senten-
tiae io his, quae ad fidem, aut ad bonos mores pertinere
noscuntur, nisi reprobando, ac statim respondendo. Qui autem
in hoc deliquerint, a Priore Provinciali, vel ab ejus Vicario in
poenam studio atque officio Lectoratus priventur; sicut fuit ordi-
natun apud Caesaraugustum: 1309, et Metis: 1313, et apud



408 Die Neu-Thomisten.

Cistericum: 1329. — Praeterea distincte injungimus Lectoribus
omnibus, et Sublectoribus, ut praestantissimam nostri An-
gelici Doctoris Sancti Thomae doctrinam semper legant,
discant ac doceant; et juxta eam omnia quaesita et disputata
determinent, et diffiniant, suosque discipulos in ipsa eru-
diant, et faciant, ut studentes in eam toto animi impetu diligenter
incumbant. Est enim excellentissima haec doctrina, sana prae
ceteris, culta a doctioribus viris, Ordini nostro utilis, salutaris
universae Ecclesiae, et totl terrarum Orbi admirabilis, ac denique
Christi Salvatoris nostri judicio comprobata. Lectores ergo, atque
Studentes eam in lectionibus atque disputationibus non praeter-
mittant, sed in ea versentur, eamque explicent, et exhibeant. Ipsi
denique in fine suarum disputationum, rationibus contrariis solutis
et fractis, firmissime adhaereant; stricte prohibentes, ne fratres
legendo, determinando, respondendo asserere audeant ex propria
sententia oppositum ejus, quod communi omnium judieio
creditur assertum esse a Sanctissimo Praeceptore.

Schon in einem frithern Generalkapitel zu Carcassonne 1342
wurde bestimmt: cum praeclarissima Doctoris Angelici 8. Thomae
Aquinatis doctrina in toto Orbe terrarum tamquam lux solis
eluceat, et ut firmissima ac solidissima doctrinarum omnium a Sede
Apostolica, et a principalibus Ecclesiae Dontoribus, cum testimonio
Episcopi atque Universitatis Parisiensis honorifice approbata fuerit,
et divinis laudibus ornata: imponimus Lectoribus et Studen-
tibus, ut spretis, et postpositis vanis et curiosis, ac frivolis
doctrinis, quarum plurimae a veritate abducunt, ejusdem Sanctissimi
Doctoris Doctrinae omnino dent operam, et assidue studeant: juxta
quam quaestiones omnes, et dubia determinent. Dazu kom-
men die Bestimmungen der Generalkapitel von Salamanca: 1551,
Rom: 1553 und 1558, 1569, 1571, Avignon: 1561, Paris:
1611 u. s. w. Im Generalkapitel von Bologna: 1564 wurde
verfigt: at quicunque a solida doctrina Sancti Thomae reces-
serit, et vel verbo, vel scripto aliquid contrarium dixerit,
officio Lectoratus, ac quocunque alio gradu et dignitate
in perpetuum privatus sit. Kt eisdem poenis plectendus
est, quicunque aliquid contra Sancti Thomae doctrinam
praedicaverit, sicut fuit ordinatum Valentiae 159 6.

Ziehen wir nun aus dem bisher Gehdrten den Schluls.
Bannes konnte am friithesten 1544, als er Dominikaner wurde,
mit seiner Ansicht hervortreten. Allein damals war er noch
Student. Aber zugegeben, es wire dem so. Dann hitte er
gar nie Lektor und Magister werden, nie auf der Univer-
sitdt vortragen diirfen. Oder hiitte er im Jahre 1564 bereits



Die Neu-Thomisten. 409

den Grad eines Magisters bekleidet, das Generalkapitel von
1564 hatte ihn abgesetzt und vom Lehramte entf-rat,
Glaubt vielleicht P. Frins, dals die Vorgesetzten des
Dominikaner-Ordens in damaliger Zeit alle nur geschlafen
oder Gesetze gegeben haben, die jeder ganz nach Belieben
iibertreten kann? Eine derartige Ansicht wire weder fir die
Vorgesetzten, noch fiir die Untergebenen besonders schmeichel-
haft. Man kann auch nicht sagen, Bannes sei deshalb nicht
mit den genannten Strafen bedacht worden, weil das General-
kapitel sich bereits zu seiner Theorie bekanot habe. Denn
erstens ist es unmdéglich, dals die Vertreter des Ordens, die
aus den verschiedensten Gegenden der Welt zusammen
kamen, im Jahre 1564 und 1569 bereits schon Bannesianer
oder Neu-Thomisten waren. Sie hitten dann alle wenigstens
gleichen Alters oder jiinger als Bannes sein miissen. Alter
durfte dann keiner sein. Zweitens aber hitten sie die Lehre
des Bannes fiir die Lehre des hl. Thomas halten miissen,
weil ja, wie wir gehort haben, frihere Bestimmungen der
Generalkapitel vorhanden waren, die strenge jedes Abweichen
von der Doktrin des hl. Thomas verponen. Wurde demnach
Bannes durch diese beiden Generalkapitel seines Amtes und
seiner Wiirde als Professor und Magister nicht entsetzt, so ist
damit der Beweis erbracht, dals nach der Ansicht des ganzen
Dominikaner-Ordens seine Lehre nicht neu, und nicht im
Widerspruche, sondern vielmehr identisch mit der Doktrin des
hl. Thomas ist. Wenn man also sagt, durch Franz von Vittoria,
Melchior Cano, Didacus de Chaves, die beiden Soto, Medina
u. 8. w. sei eine neue Thomisten-Schule, verschieden und
im Gegensatze zu der frithern oder ,dltern“ Thomisten-Schule,
ins Leben gerufen worden, so redet man ins Blaue hinein. Wer
so schreibt, der hat gar keine Ahnung, um so weniger eine
Kenntnis, von den KEinrichtungen und Vorschriften des Domini-
kaner-Ordens. HEs mag sein, dafs der eine oder der andere
ubweichende Theorieen vorgetragen hat. Dafiir wurde er aber
sofort abgesetzt, oder, wie wir frither mit Bezug auf Durandus
und Cajetan gehort haben, wurde durch das Generalkapitel
verboten, derartigen Ansichten zu huldigen, dieselben zu ver-
teidigen u. 8. w. Wegen Bannes, Vittoria u. s. w. lesen wir
nirgends irgend ein Verbot. Demnach mufs, um die Entstehung
des Neu-Thomismus zu begriinden, angenommen werden, dals
im Dominikaner-Orden jeder lehren konnte, gerade was ihm
beliebte, eine Ansicht, die wir bereits, als durch und durch
falsch, zuriickgewiesen haben; oder, dafs der Dominikaner-Orden



410 Die Neu-Thomisten.

blols Gesetze und Vorschriften gab, ohne sich um deren Aus-
fihrung weiter zu kiimmern, eine Behauptung, die mehr als
ungerecht wire,

Nun sehen wir aber thatsdchlich, dals alle die vorhin ge-
nannten Gelehrten des Ordens alle Grade bekleiden, Jahre
hindurch auf den Universitidten das Lehramt ausiiben, ohne
dals ein Generalkapitel dagegen einschreitet. Folglich kann ihre
Doktrin nicht eine neue, eine von der Lehre des hl. Thomas
verschiedene sein. Hier befindet sich der Syllogismus des
P. Frins im Rechte. Der Dominikaner-Orden durfte nicht
erlauben, und hat auch thatsichlich nicht erlaubt, dafs seine
Mitglieder eine Lehre ungestraft vortriigen, die den ,dogmatis
inconcussis et tutissimis des hl. Augustin und Thomas“ ent-
gegengesetzt ist. Atqui: Franz von Vittoria, Melchior Cano,
Didacus, die beiden Soto, Medina und Baunnes tragen ungestraft
von seiten des Ordens ihre Lehren vor. Krgo: sind diese Dok-
trinen und Sentenzen den ,dogmatis inconcussis et tutissimis des
hl. Augustin und Thomas“ nicht entgegengesetzt, sondern
mit thnen identisch.

Wir kommen auch damit nicht aus, dals wir sagen, die
genannten Autoren hiitten ,proposito“ et ,animo*“ getreu die
Lehre des hl. Thomas wiedergegeben, nicht aber ,effectu’ et
yreapse. P. Frins moge es einmal versuchen, ,proposito” et
,animo*, nicht aber ,effectu et ,reapse die Gesetze und Vor-
schriften seiner (resellschaft zu erfiillen. Fihrt er dabei gut,
dann wollen wir ihm glauben, dals Banones und Genossen zwar
,proposito” et ,animo‘, nicht aber ,effectu’ et ,reapse” die
Doktrin des hl. Thomas gelehrt und verteidigt haben. Bis
dahin bleiben wir ruhig bei upserer Béhauptung, die da lautet:
Bannes und die Neu-Thomisten lehren und verteidigen nichts
anderes, als was S. Augustin und Thomas gelehrt und vertei-
digt haben. Lehrten sie ,etwas Anderes, so hitte sie sofort
die von den verschiedenen Generalkapiteln des Ordens angedrohte
Strate ereilt, und sie wiren gar nicht in der Lage gewesen,
,etwas Anderes“ zu lehren, indem ihnen von den Vorgesetzten
des Ordens die Erlaubnis iiberhaupt zu lehren lingst ent-
zogen worden wire. An den Verordnungen der -(eneralkapitel
des Dominikaner-Ordens scheitern somit alle Versuche der
Molinisten, einige Dominikaner ,etwas Anderes* lehren zu iassen,
als das, was S. Thomas gelehrt hat. Man kann die Unver-
nunft doch nicht soweit treiben und sagen, im Jahre 1564 und
1569 seien bereits alle Dominikaner in der ganzen Welt
Bannesianer und Neu-Thomisten gewesen. Abgesehen



Die Neu-Thomisten. 411

davon, dals Bannes um diese Zeit erst einige Jahre lehrte, stehen
einer derartigen Annahme Beschliisse fritherer Generalkapitel
eotschieden im Wege. Somit erweist sich die Behauptung der
Molinisten mit Bezug auf Bannes und seine Schule als reine
Fabel.

Kehren wir nun zu Papst Benedikt XIII. zuriick. Der
Papst muflste, als dem Dominikaner-Orden angehorend, ganz
genau wissen, welche Vorschriften die verschiedenen General-
kapitel ihren Untergebenen mit Bezug auf die Lehre des heil.
Thomas erteilt haben. KEs mulste dem Papste genau bekannt
sein, dafs jeder Autor, der die Lehre des hl. Thomas verlalst,
seines Lehr- oder Schriftstelleramtes entsetszt, seiner Wiirden als
Magister u. s. w. beraubt wird. Darum ist es ganz und gar
unmoglich, dals der Papst blofs das ,subjektive Studium* und
den ,animus docentium“ lobt, ohne Riicksicht zu nehmen auf
die ,objektive Wahrheit ihrer Sentenzen. Das wire in der
That eine direkte Aufforderung gewesen, sich um die Verord-
nungen der Generalkapitel nicht zu kiimmern, und nur ein
»subjektives Studium® und einen grolsen ,,animus“ zu entwickeln.
Die Ansicht unseres Autors vertrigt sich demnach weder mit
den Traditionen des Ordens, noch mit dem Worte der Konstitution
Papst Benedikt XIIL.

Aber, entgegnet der Autor, die Dominikaner haben ja vom
Papste das nicht erreicht, was sie wollten. Sie forderten vom
Papste, er moge ihre Lehre von der Gnade, Vorherbestimmung
u. 8. w. als Lehre der Pipste: Innocenz I., Zosimus, Bonifacius,
Coelestinus, Leo, Felix, Gelasius, Hormisdas, als Lehre der
Viiter, besonders des hl. Augustin und Thomas, als mehrin Uber-
einstimmung mit der hl. Schrift, mit den Entscheidungen der
Pipste und den Principien des hl. Augustin und Thomas stehend
erkliren. Kndlich verlangten sie, der Papst mige die Bulle
Papst Paul V. veroffentlichen. Dies geschah aber nicht, fahrt
unser Autor fort, der Papst erkldrt einfach, dafs die Dominikaner
sich mit Bezug auf ihre Lehre alles dessen mit empfehlenswertem
Eifer riihmen (Pontifex vero declarat, id de sua doctrina commen-
dabili studio gloriari, Dominicanos. S. 11). Das ist doch eine
offenbare ,,Nase“, meint unser Autor.

Wir werden wohl erst untersuchen miissen, worin eigentlich
diese , Nase“ besteht. Der Papst verweigert die Veroffentlichung
der Bulle Paul V., die sich im pépstlichen Archive befand; er
verweigert ebenso eine Abgabe der verlangten Erklidrung, weil
dieselbe gleichbedeutend gewesen wire mit der offentlichen Ver-
urteilung des Molinismus, somit dasselbe besagt hitte, wie die



412 Die Neu-Thomisten.

Veroffentlichung der Bulle Papst Paul V. Allein, was folgt
daraus? Vielleicht, dafs die Behauptung der Dominikaner nicht
auf Wahrheit beruhe? Nach welchem Gesetze der Logik darf
man denn aus der Nichtverurteilung einer Sentenz auf die
Falschheit der entgegengesetzten Sentenz schliefsen? War
Papst Paul V. nicht tuberzeugt von der Wahrheit der thomi-
stischen Doktrin? Warum hat er denn dann eine Bulle
ausfertigen lassen? Und doch wurde diese Bulle nicht ver-
offentlicht. Schreibt nicht Papst Innocenz X1I. an die Dominikaner
von Lowen: ,nec arbitramur opportunum, ut in praesens
habeatur exactior illa de Divinis Auxiliis tractatio.” Beweist
dies, dals der Papst die Doktrin der Dominikaner nicht fiir das
hilt, wofiir sie von denselben ausgegeben wird? Mit keinem
Worte. Es sind Opportunititsgriinde, die ihn veranlassen,
auf die Bitten der Dominikaner nicht einzugehen. Ganz dasselbe
ist bei Benedikt XIII. der Fall. Hier von einer ,offenkundigen
Nase®, ,manifesta satis repulsa®, mit Bezug auf die Richtigkeit
der Lehre der Thomisten zu reden, das kann nur einem P. Frins
und Kompagnie einfallen. Die Verweigerung einer Bitte aus
Opportunititsgriinden schliefst nach den Gesetzen der
Logik noch keineswegs die Berechtigung oder Richtigkeit
der Bitte in sich.

Wir sehen also den Autor fortwdhrend im Kriege mit der
Logik. Weil der Papst die Dominikaner nicht erhort, also den
Molinismus nicht Gffentlich verurteilt, deshalb folgt nach
ihm, dals die Lehre der Dominikaner nicht identisch sein
konne mit den ,,dogmatis inconcussis et tutissimis des hl. Augustin
und Thomas'. Unser Autor hat sich formlich in den Unsinn
verbohrt, dafs die Pipste nicht eine Doktrin erlauben dirfen,
die zu den ,dogmatis inconcussis et tutissimis des hl. Augustin
und Thomas“ im Gegensatze steht. Was die Pipste erlauben,
und was sie nicht erlauben diirten, das werden sie selber,
nicht aber P. Frins, bestimmen. Und P. Frins wird ohne
Zweifel erlauben, dals die Papste von diesem ihrem Rechte
der Selbstbestimmung, je nach dem eigenen Ermessen, Gebrauch
machen. Die abschligig beschiedene Bitte der Dominikaner
durch den Papst beweist folglich in gar keiner Weise, dals ihre
Doktrin nicht identisch sei mit der Lehre des hl. Augustin
und Thomas. Es geniigt den Dominikanern vollkommen die
Bemerkung des Papstes, dals sie sich ,commendabili studio
gloriantur®, ihre Doktrin sei nichts anderes als die Lehre des
hl. Augustin und Thomas. Dals dieses ,commendabili studio
gloriari“ seine objektive Berechtigung und Wahrheit



Die Neu-Thomisten. 413

habe, dafiir wurde von den verschiedenen Generalkapiteln des
Ordens durch alle Jahrhunderte hindurch weise und genaue
Vorsorge getroffen.

Nach unserm Autor ist das Lob, welches Papst Benedikt XII1.
den Dominikanern spendet, ein sehr zweideutiges, denn dieses
Lob bezieht sich blofs auf die vergangene Zeit, gibt aber
keinerlei Versicherung fiir die Zukuntt: quas laudabiliter hactenus
docuistis. Es kann somit leicht geschehen, dals jene Doktrinen
spiter einmal nicht mehr in lobenswerter Weise gelehrt werden.

Der Autor verlangt viel von einem Papste. Er fordert von ihm
nichts weniger als das donum prophetiae. Der Papst miisse,
damit sein Ausspruch irgendeine Bedeutung hat, bestimmen
konnen, was in der Zukunft geschieht. Gehort diese For-
derung beziiglich des donum prophetiae auch zu den ,,dogmatis
inconcussis et tutissimis des hl. Augustin und Thomas“, von
denen abzugehen die Pipste nicht erlauben diirfen? Es ist
nicht recht klar, was der Autor eigentlich will. Sollte damit
gesagt sein, der Papst habe nicht vom zukiinftigen ,subjektiven
Studium*, und ,,animus docentium® gesprochen, darum miisse das
Lob auf die Dominikaner ein sehr zweideutiges genannt werden,
s0 wiirde damit ein reiner Unsinn behauptet. Man kann doch
nicht etwas loben, was noch gar nicht existiert. Und ob die
zukiinftigen Dominikaner das nidmliche lobenswerte ,sub-
jektive Studium“ und den ,janimus docentium* haben werden,
wie die vergangenen und gegenwirtigen, oder nicht, das
konnte der Papst natiirlich nicht wissen. Daraus nun den Schluls
ziehen, das Lob, welches der Papst den Dominikanern spendet,
sei aus diesem Grunde ein durchaus zweideutiges, das kann
eben nur wiederum ein P. Frins. Fiir jeden andern Menschen
wire so etwas ein Ding der Unmiglichkeit. Oder der Autor
will mit seiner Argumentation sagen, der Papst spreche nicht
von der zukiinftigen ,objektiven Wahrheit“ der thomistischen
Doktrin -— und dies scheinen die Worte: ,fieri ergo potest, si
severe interpretari verba velis, ut postea aliquando non lauda-
biliter eae doctrinae doceantur anzudeuten — und dann wechselt
der Autor auf einmal die Rolle. Friiher hat uns der Autor
fortwibrend erklart, in der Konstitution des Papstes sei von der
wobjektiven Wahrheit“ iiberhaupt nicht die Rede, sondern es
werde nur vom ,subjektiven Studium‘, und vom ,animus docen-
tium*“ gesprochen. Auf einmal legt er in die Konstitution die
Worte hinein, es konne einmal geschehen, dafs die Sentenzen
der Thomisten nicht mehr ,laudabiliter vorgetragen, mit andern
Worten verboten wirden. Der Autor will damit offenbar



414 Die Neu-Thomisten.

andeuten, es konne einmal in der Zukunft geschehen, dafs
ein Papst die Lehre der ,/Thomisten“ verurteile. Dieses
litterarische Kunststiick des Autors, der plotzllche Ubergang des-
selben vom ,subjektiven btudmm“ und ,,animus docentium* auf
die ,,objektive Wahrheit beziehungsweise ,,Unwahrheit* ist so
plump angelegt, dafs der Autor damit eine zweite Vorstellung
zu geben nicht wagen darf.

Unser Autor hat somit auch die Schlufsfolgerungen, welche
P. Magister Dummermuth aus der Konstitution ,,Demissas preces*
Papst Benedikt X1II. zieht, in keiner Weise widerlegt. Sowohl
der Wortlaut der Bulle selber, als auch die Tradition, beziehungs-
weise die Vorschriften der Generalkapitel des Ordens durch alle
Jahrhunderte hindurch, stehen im direkten Widerspruche mit der
Auslegung, welche P. Frins der Konstitution gibt. Es darf dabei
nie vergessen werden, dals Papst Benedikt XIII. dem Domini-
kaner-Orden angehorte, folglich auch die Gesetze desselben auf
das genaueste kannte. Sehen wir auf den Wortlaut der Kon-
stitution des Papstes, so zeigt es sich sofort, dals die Deutung
derselben durch unsern Autor eine durch und durch falsche ist.
Der Papst spricht von Sentenzen, die von den Dominikanern
bisher ,laudabiliter vorgetragen und verteidigt wurden. Unser
Autor ldfst ihn von der Art und Weise reden, wie die
Dominikaner diese ihre Sentenzen bisher vorgetragen haben, und
sagen, diese Art und Weise des Vortrages sei ,laudabilis®.
Der Papst erklirt, dals die Dominikaner ,mit empfehlenswertem
Eifer sich riihmten‘, diese ihre Sentenzen von den beiden
Doktoren S. Augustin und Thomas zu haben, dafs sie sich ,mit
empfehlenswertem Eiter riihmten“, mit diesen ihren Sentenzen
in vollkommener Uberemst.immung sich zu befinden mit dem
Worte Gottes, mit den Entscheidungen der Pipste und Konzilien
und mit den Ausspriichen der Viter. Unser Autor aber lalst
den Papst sagen, dals die Dominikaner sich zwar dessen ,,com-
mendabili studio” riihmten, ob indessen dieses ,Riihmen* aunch
ein begriindetes, der Wahrheit entsprechendes sei, davon
wolle er schweigen; ob dieses ,Rithmen* aunt der Wahrheit
beruhe, oder nicht, gleichviel, der Eifer, mit welchem sie sich
dessen riihmen, verdiene alle Anempfehlung. Eine sonderbare
Ansicht, noch mehr aber, wenn wir bedenken, dals sie aus dem
Munde eines Papstes kommt. Nehmen wir Ricksicht auf die
Tradition des Ordens, die Papst Benedikt XI1II. genau kannte,
so wissen wir, dals es unter verschiedenen Strafen im Domini-
kaner-Orden verboten war, von der Lehre des hl. Augustin und
Thomas abzugehen und ,eigene Ansichten“ zu verteidigen.



Die Neu-Thomisten. 415

4% Ein anderes Schreiben oder Breve erliels Papst Bene-
dikt XIII. am 26. Mai 1724 an den Dominikaner-Orden. Das
Breve beginnt mit den Worten: ,Pretiosus. Darin lautet der
§ 41: ,,cum vero silere Nos minime deceat de doctrina Angelici
Doctoris 5. Thomae Aquinatis, cui ipsemet Ordo salubriter
insistit; ignoramus plane, quibus illam laudibus pro magnis suis
in Ecclesiam meritis extollamus. Satius ergo ad absolutum illius
praeconium putamus commemorare, ipsam ex Salvatoris Crucifixi
ore, sicuti pie testatur historia, fuisse probatam, et constanti
Summorum Pontificum testimonio Orthodoxam commendatam po-
pulis . . .. Aequum vero erat, ut Angelica doctrina tanti
Doctoris non vulgaribus efferetur encomiis, quae Solis instar
mundum universum illustrans, uberrima Christianae Ecclesiae
bona peperit, paritque in dies singulos multiplici fructu, Supremo
Apostolicae BSedis Magisterio adversus quoscunque veteres, ac
recentes errores, quos revincit, fidissime famulans. Kadem Nos
quoque diuturnis atque assiduis fere experimentis probe noscentes,
per alias peculiares Nostras Litteras incipientes: Demissas preces,
datis 6. Nov. 1724, calumnias ejusdem Angelici Doctoris et
S. Augustini doctrinae temere irrogatas retudimus, et, prout rei
gravitas exposcebat, auctoritatis Nostrae praesidio eliminavimus.
Luculentius vero existimationis argumentum in ipsam 8. Thomae
doctrinam nunc edituri, quo magis, magisque Praedicatorum Ordo,
ceterique Orthodoxi, ac veri ipsius Sectatores ad illius sinceram
et tutam professionem inflamentur, praedictas omnes et singulas
Decessorum Nostrorum Constitutiones, Litteras, seu, ut vocant,
Brevia, nec non omnia et singula in eis contenta, suprema, qua
fungimur, auctoritate, motu, scientia, et deliberatione praemissis
comprobamus, et rursus, quatenus opus fuerit, cum ipsismet
editis nuper a Nobis Litteris innovamus. Ut autem turbulenti
et pertinaces tranquillitatis Ecclesiae Catholicae perturbatores
desinant, Orthodoxam S. Thomae doctrinam calumniari, ac ne
deinceps praeposteris et .a veritate alienis interpretationibus
Apostolicas Litteras Nostras non sine aperta, ut accepimus,
verbis Nostris ac etiam Decessorum Nostrorum irrogata vio-
lentia, tam Praedicatorem Ordinem, quam alios veros illius
Asseclas et Sectatores incessere audeant Const. 98, quae incipit:
Pastoralis officii fl. rec. Clem. XI. omnibusque in ea contentis
firmiter inhaerentes, sub divini Interminatione judicii, iterumque
sub canonicis poenis omnibus et singulis Christi fidelibus man-
damus, ne doctrinam memorati 8. Doctoris, ejusque insignem in
Kcclesia Scholam, praesertim ubi in eadem schola de divina gratia
per se, et ab intrinseco efficaci, ac de gratuita praedestinatione



416 Die Neu-Thomisten.

ad gloriam sine ulla meritorum praevisione agatur, ullatenus
dicto vel scripto contumeliose impetant, veluti consentientem cum
damnatis ab Apostolica Sede, et signanter a Constitutione 64. d.
fel. rec. Clem. XI. incipiens: Unigenitus Jansenii, Quesnelii, et
aliorum erroribus, traducant; a quibus S. Thomas, et vera schola
Thomistica quam longissime abest, et abfuit, universis tam
antiquis, quam nunc Christi Ecclesiam vexantibus haeresibus, et
perniciosis assertis adversans, Damnamus item folia, theses, et
libros ante hac typis impressos, vel etiam, quos Deus avertat,
imprimendos, in quibus ad procreandam seu fovendam doctrinae
N, Thomae, Praedicatori Ordini, aliisque genuinae Thomisticae
doctrinae Asseclis invidiam, designatae atque damnatae a Nobis
calumniae assertive renmovantur, vel in aliam a germana prae-
dictarum Nostrarum Litterarum sententia, sive Decessorum
Nostrorum mente, honorifica atque faventia Doctrinae Thomi-
sticae verba fallacissime detorquentur. (Bull. Ord. Praed. t. VI.
pag. 622.)

Den Inhalt der Bulle: Pretiosus legt sich unser Autor in
folgender Weise zurecht: 1. Die orthodoxe Lehre des hl. Thomas
muls man mit den hochsten Lobspriichen auszeichnen. 2. Der
Dominikaner-Orden verlegt sich in sehr heilsamer Weise auf
diese Lehre; denn eine in sich sehr gute Lehre pflegt man
wahrlich in sehr heilsamer Weise. 3. Finden die frithern
Breven, wodurch diese Lehre des hl. Thomas gegen die An-
wiirfe der Jansenisten geschiitzt wird, ihre neuerliche Besti-
tigung. 4. Wird in Erinnerung gebracht, da‘s es neben dem
Dominikaner-Orden auch noch andere wahre und orthodoxe
Anhidoger des hl. Thomas gebe. In dieser Bemerkung des
Papstes scheint die Ansicht eingeschlossen zu sein, dals auch
derjenige ein wahrer und orthodoxer Anhénger des heil.
Thomas sei, der im hl. Thomas ganz andere Wahrheiten
findet, als die Dominikaner. 3. Wird verboten, den heil.
Thomas und dessen vorziigliche Schule, besonders wegen ihrer
Lehre von der durch sich und von innen heraus wirksamen
Gnade, von der gratuita Vorherbestimmung zur Seligkeit ohne
vorausgesehene Verdienste, in irgend einer Weise mit verleum-
derischen Anwiirfen zu beldstigen; denn von jenen Irrtiimern,
welche der hl. Stuhl verworfen, ist und war der hl. Thomas
und die wahre Thomisten-Schule sehr weit entfernt. Durch
alles das, meint der Autor, wird jedoch nicht im mindesten
bewiesen, dals die Lehre der Thomisten von der physischen
Bewegung, von der Vorherbestimmung zur Seligkeit ohne Vor-
aussicht der Verdienste u. s. w. objektiv wahr sei, oder dafs



Die Neu-Thomisten. 417

sie iibereinstimme mit den ,,dogmatis inconcussis et tutissimis
des hl. Augustin und Thomas*.

- Hat der Autor recht, so sagt der Papst einfach: man kann
die Lehre des hl. Thomas nicht genug loben. Und mit dieser
Lehre beschiftigen sich die Dominikaner in sehr heilsamer
Weise. Allein ob die Sentenzen der Dominikaner, die sich heil-
sam auf die Lehre des hl. Thomas verlegen, objek tiv
wahr; ob sie mit dieser Lehre des hl. Thomas identisch sind,
das ist freilich eine andere Frage. Man beschiftigt sich immer
»salubriter mit einer in sich sehr guten Doktrin, wenngleich
das, was man in dieser Lehre, oder als den Sinn dieser Lehre
gefunden zu haben vermeint, objektiv gar nicht wahr ist,
wenn man auch das gerade Gegenteil von jener Lehre vortrigt,
mit der man sich befalst. So ist z. B. die hl. Schrift eine
»sehr gute Doktrin®, und mit einer in sich guten Doktrin be-
falst man sich wahrlich heilsam: optimae enim in se doctrinae
salubriter sane insistitur. Dabei thut es nichts zur Sache, ob
man den Sinn, die Sentenzen objektiv wahr wiedergibt,
oder nicht, ob das, was man als Sinn und Sentenz der heil.
Schrift ausgibt, identisch ist mit den ,dogmatis inconcussis et
tutissimis“ der Schrift, oder nicht. So auch hier. Die Doktrin
des hl. Thomas ist ,optima®; und, ,optimae in se doctrinae
salubriter sane insistitur.“ Dabei ist es ganz gleichgiltig, ob
das, was man als Sinn und Seuntenz dieser ,optimae doctrinae®
gefunden zu haben glaubt, objektiv wahr ist, oder nicht, ob
es mit dieser ,optimae doctrinae“ identisch ist, oder nicht. Wir
konnen demnach fir die Zukunft ganz beruhigt sein, wenn nur
die Doktrin selber, mit welcher wir uns beschiftigen, ,optima*
ist. Fiir alles andere reicht das trostreiche Princip aus: ,opti-
mae in se doctrinae salubriter sane insistitur.“ Wir brauchen
uns nicht mehr abzuplagen, um in den Sinn eines Autors ein-
zudringen, um denselben richtig zu erfassen und wiederzugeben;
der Papst hat erklirt: ,optimae in se doctrinae salubriter sane
insistitur, und das geniigt fiir uns vollkommen. Sollte auch
alles, was wir behaupten, objektiv unwahr, durchaus nicht
mit jener Doktrin identisch sein, wir haben nichtsdestoweniger
am Lobe des Papstes Anteil. Ein Beispiel dafiir haben wir an
dem Dominikaner-Orden. Der Papst sagt von ihm, dafs er
»salubriter sich mit der Lehre des hl. Thomas befasse, und
doch ist alles, was dieser Orden lehrt, objektiv unwahr,
durchaus nicht identisch wit der Lehre des hl. Thomas.

- Daraus begreift es sich leicht, dafs -auch derjenige ein
wahrer und orthodoxer Anhanger des hl. Thomas sein konne,

Jahrbuch fiir Philosophie etc. VIII. 27



418 Die Neu-Thomisten.

der im hl. Thomas eine ,ganz andere”“ Doktrin, ,,ganz andere
Sentenzen entdeckt, als der Dominikaner-Orden. Denn kommt
es in der That nur darauf an, dals man dieser ,optimae doc-
trinae des hl. Thomas ,salubriter insistit“, so ist gar nicht
abzusehen, warum jemand im hl, Thomas nicht etwas ,ganz
Anderes” als andere Autoren finden, und trotzdem ein ,,wahrer*
und ,orthodoxer Assecla“ des hl. Thomas sein sollte. Unser
Autor denkt sich, es miisse denn doch hinsichtlich der Wissen-
schaft und in wissenschaftlichen Schulen ,,Wilde®“ geben, weil
wir deren in den Parlamenten haben, die indessen nichtsdesto-
weniger dem Parlamente angehiren, also ,wahre“ und ,,ortho-
doxe* Mitglieder des Parlamentes sind. Allein er vergilst ganz
und gar auf den gewaltigen Unterschied, der zwischen einem
,Parlamente“ und einer , wissenschaftlichen Schule“ obwaltet.
Die , Thomisten-Schule leitet ihren Namen und ihr Wesen
daraus her, dals sie die Lehre des hl. Thomas selbst annimmt,
verteidigt und weiter verbreitet. Dasselbe ist der Fall
bei den ,Aristotelikern” , Platonikern*, ,Scholastikern®, ,,Sco-
tisten®, , Kantianern®, , Darwinisten*, kurz wie immer diese
Schulen heifsen mogen. Nun erklart der Papst, die Domini-
kaner bildeten die vorziigliche Thomisten-Schule: ne doctrinam
memorati Doctoris ejusque insignem in Ecclesia Scholam ...
contumeliose impetant. Es kann allerdings vorkommen, dafs
jemand nicht Dominikaner ist, also in diesem Sinne
nicht der ,insignis Schola®“ angehort, aber nichtsdestoweniger
ein ,,wahrer und ,orthodoxer“ Schiler des hl. Thomas ist.
Von diesen spricht auch der Papst, indem er neben dem Domini-
kaner-Orden noch andere ,,Orthodoxi ac veri ipsius (S. Thomae)
Sectatores‘‘ nennt. Dals nun jemand, der ,diversa“ von der
Thomisten-Schule in der Doktrin des hl. Thomas findet, trotz-
dem unter die ,veros et orthodoxes Asseclas“ zu zihlen sei,
das kann der Papst unmoglich gesagt haben. Da gibe es ein-
tach keine Thomisten-Schule mehr, gleichwie es keine Kant-
Schule oder Darwin-Schule gibt, wenn jeder ,diversa“ vom
andern lehren kann. Eine ,jinsignis‘ schola wire dann schon
gar der reine Widersinn. Die Unterstellung unseres Autors:
,in quo asserto inclusa videtur esse haec sententia, posse etiam
eum verum et orthodoxum 8. Thomae sectatorem esse, qui
diversa ab iis opinatur, quae sibi videntur Dominicani apud
S. Thomam invenisse“, gehort demnach nicht in diese Bulle,
sondern in eine andere, namlich in die Bulle Papst Clemens XI.
,,Pastoralis Officii, worin es heifst: cum tamen, nisi ab antiquis
semitis, Sanctorumque Patrum vestigiis, imo, et ab earundem



Naturphilosophie. 419

Scholarum instituto, quod verbis profitentur, reipsa
recessissent etc. Wer ,diversa’ von der Thomisten-Schule
im hl. Thomas entdeckt, der ist also nicht ein ,verus“ und
,orthodoxus Assecla® des hl. Thomas, sondern einer, der
,verbis profitetur®, aber ,reipsa recedit. Was wiirde der Autor
wohl dazu sagen, wenn ich mich fiir einen ,,verum et orthodoxumn
Assecla“ des P. Molina ausgeben wollte, obgleich ich ,diversa“
von alledem verteidigte, was die Molinisten in ihrem Autor ge-
funden zu haben vermeinen?

s —

DIE PHILOSOPHIE DES HL. THOMAS VON AQUIN.

Gegen Frohschammer.

Von Dr. M. GLOSSNER.

—— el

VII.
Naturphilosophie.

Mit triumphierender Miene und im stolzen Bewufstsein des
gewissen Sieges tritt der moderne Kritiker an die thomistische
Naturphilosophie heran. Waihrend Thomas in der Gotteslehre
nicht von Aristoteles allein abhinge, sondern auch von der Bibel,
und vom Dogma bestimmt werde, trete in der Naturphilosophie
die volle Abhingigkeit von ihm entschieden hervor. Die Natur-
philosophie sei der durchaus schwéchste Teil der thomistischen
Philosophie und zeige nicht blofs unvollkommene Kenntnis der
Natur, sondern auch vielfach falsche Auffassung derselben. Man
suche zwar die Scholastik gegen die Anklage, die Wissenschaft
der Natur vernachlassigt zu haben, durch den Hinweis auf ihre
hohere Aufgabe zu verteidigen, die Metaphysik und Theologie
auszubilden; es liege aber gerade in dieser vermeintlichen Ent-
schuldigung eine schwere Anklage gegen die Scholastik; denn
diese soll ja nach der Ansicht der Neuscholastiker die natiirliche
Gotteslehre gerade auf die Natur und ihre Beschaffenheit ge-
griindet haben und Thomas selbst habe zu diesem Behuf auf
die Naturwissenschaft grofsen Wert gelegt. Wenn man gleich-
wohl die Natur nicht tiefer und selbstindig erforschte, so liege
der wahre Grund teils in der Meinung, Aristoteles habe in dieser
Beziehung alles Notwendige bereits geleistet, teils aber in der

2°



	Die Neu-Thomisten

