Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 8 (1894)

Rubrik: Litterarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

334 Litterarische Besprechungen.

die Aufserung der Vernunft, des natiirlichen Princips fiir mora-
lisches, gutes Handeln und entwohnt die Menschen, in sich
selbst hineinzuschauen. Wer ihren augenblicklichen, tierischen
Instinkten am meisten schmeichelt, dem folgen die Massen; sie
sind bereit ihn zu verraten, wenn ein anderer besser zu liigen
versteht. Was dieser oder jemer Autor sagt, dieser oder jener
Redner,. danach wird gehandelt; iiber den Inhalt des Gesagten
gibt man sich kaum Rechenschaft. So wird der Weg zum wahren
Wohle verloren, auf den allein die Vernunft unter allen natiir-
lichen Kriften weist. Wir wollen diesen Weg weiter kldren,
indem wir den letzten Endzweck unserer Natur im nichsten
Artikel vorlegen.

e

LITTERARISCHE BESPRECHUNGEN.

Die grofsen Weltriitsel. Philosophie der Natur. Allen
denkenden Naturfreunden dargeboten von Tilmann Pesch
S. J. Zweite, verbesserte Auflage. Erster Band. Philo-
sophische Naturerkldarung. Freiburg im Breisgau, 1892.
XXV. 799 8. -— Zweiter (Schlufs-)Band. Naturphilosophische
Weltauffassung. XII. 616 S.

Der durch mebrere andere Werke philosophischen Inbalts bereits
bestens bekannte Autor mufste wieder zur ‘Abfassung einer neuen Aus-
gabe des vor wenigen Jahren zum ersten Male erschienenen Buches
schreiten, welches den Titel ftihrt: ,Die grolsen Weltritsel.* Das will
viel sagen, und zwar aus einem doppelten Grunde. Beriicksichtigt man
die Aupzahl der Seiten in den zwei Banden, so wird man gestehen, dafs
es ein ganz stattliches Buch ist, welches hier vorliegt. Das Buch ist zu
weitliufig, der Seiten sind zu viele fir unser schnelllebiges Geschlecht.
Wird es trotzdem viel gelesen, findet es nichtsdestoweniger Abnehmer
in so grolser Zahl, dals in wenigen Jahren eine neue Autlage notig ge-
worden ist, so muls das Werk sehr lesenswert, dessen Inhalt interessant
sein. Der zweite Grund liegt aber noch tiefer. Der Autor hat sich zar
Aufgabe gestellt, den Nachweis zu liefern, dals die alte Philosophie, die
sogenannte aristotelisch-scholastische Naturphilosophie, auch in unserer
Zeit noch ihre volle Berechtigung habe. Das ist in der Neuzeit ein
gewagtes Unternehmen. Denn seitdem die ,jungen Herrschaften, die
verschiedenen Naturwissenschaften, in die Welt, in den geriumigen Palast
eingezogen sind, bleibt fiir die ,alte Konigin“, die viele Jahrhunderte
hindurch mit starker Hand die Zigel der Regierung gefihrt, kein Platz
mehr. Sonst Gleichgesinnte nicht minder wie Gegner arbeiten mit dem-
selben Eifer, dem ,jahrtausende alten Miitterchen“ auch noch das enge
Eckstiibchen im weitliufigen Gebdiude wegzunehmen. Nun kommt der



Litterarische Besprechungen. 335

Autor und beansprucht fiir seinen Schiitzling eine anstindige Wohnung
neben den ,jungen Herrschaften“. Ja, der Autor thut noch einen Schritt
weiter. Kr fordert fiir die alte Philosophie die frithere Herrschaft zarfick.
sZuriick zur Philosophie der christlichen Vorzeit.“ I. B. 8. 109. Das
gute Recht dieser Forderung begriindet der Autor in eingehender Weise
gegeniiber den verschiedenen Theorieen der Gegenwart. ,,Der philosophische
Atomismus wird sogar von manchen modernen Gelehrten als unhaltbar
verlassen. Die heute im Namen der Atomistik gefihrte Polemik trifft
hauptsichlich die ibertriebene Kontinuitiitstheorie der transcendentalen
Dyonamiker. Der Atomismus ist kein fertiges, abgerundetes, einheitliches
System, sondern ein Wirrwarr der disparatesten Ansichten. Die Griinde,
auf welchen der Atomismus beruht, halten eine wissenschaftliche Kritik
nicht aus. Die Wirklichkeit widerstrebt positiv einer atomistischen
Erklarungsweise. Weder der Mechanismus mit seinem Princip der Aus-
dehnung und des Bewegtwerdens, noch der Dynamismus mit seinem
Kraft- oder Formprincip bringt eine allseitig befriedigende Naturerklirung
zustande. Damit ist der Weg zum Hylomorphismus der aristotelischen
Naturerklirung angedeutet.“ I. B. 8. 540—541.

Es handelt sich bei dieser ,alten“ Naturphilosophie selbstverstind-
lich nicht um alles und jedes, was von den Scholastikern gelehrt wurde,
wohl aber um die Principien, um die Hauptgrundsiitze und alles, was
damit im engen Zusammenhange steht, In dieser Beziehung also muls
der scholastischen Naturphilosophie unbedingt wieder die Fiihrerschaft
iberlassen werden. Darum bemerkt der Autor zutreffend: ,wenn wir
uns mit dieser Philosophie befassen, so haben wir vor allem auf die Art
und Weise zu achten, wie jene Wissenschaft bei der Erforschung der
Ursachen vorgegangen ist und die Hauptfaktoren im Wesen der
Naturdinge hervorgehoben hat, Von diesem wichtigsten und entschei-
dendsten Standpunkte behaupten wir, dals die alte Philosophie die einzig
haltbare Losung fir alle Zeiten gegeben hat, die dem Fortschritt ebenso
trotzt, wie das Einmaleins oder der pythagoreische Lehrsatz: wir be-
haupten, dafs sie in den ibrigen tiefern Fragen die richtige Ldsung
angebahnt hat, ohne in dunkleren dem forschenden Geiste irgendwie hin-
dernde Kesseln anzulegen. Somit behaupten wir, dals jede ehrliche
Forschupg, auf was immer fiir Um- und Abwege sie sich auch zeitweilig
gedringt sieht, in den I‘undamentalfragen des Wissens bei den Resul-
taten jener Vorzeit ankommen mufs, gerade so, wie der Schulknabe bei
seinem kopfbrecherischen Rechenexempel kein richtiges Resultat finden
wird, das von dem, welches andere vor ihm gefunden haben, verschieden
wire, Wir behaupten ferner, dafs es in wissenschaftlichem Interesse
dringend geboten erscheint, in allen wichtigeren Fragen die von der
peripatetischen Philosophie empfohlene Lésung in Betracht zu ziehen,
zumal in jetziger Zeit, wo bekanntlich moderne KForscher ersten Ranges
offen bekepnen, dafs es in der Wissenschaft ohne Widerspriiche nicht
abgeht; das heilst doch wohl, die Wissenschaft mit dirren Worten
bankerott erklaren.“ I. B. S. 86.

Um die soeben ausgesprochene Sentenz ausfiihrlich zu begriinden,
schligt der Autor folgenden Weg ein. Im ersten Band wird zunidchst
die Existenzberechtigung einer Naturphilosophie gegeniiber den
Naturforschern und Philosophen, sowie die Existenzberechtigung der
yalten“ Naturphilosophie, und die geschichtliche Entwicklung der
Naturphilosophie nachgewiesen. (Krster Teil: 1. 2. 3. 4. 8. 9—141))
Dann werden die Grundbegriffe der Naturwissenschaft: Stoff, Kraft,
Gesetz, Zweck erortert. (Zweiter Teil: 1. 2, 8. 4. S. 142—279.) Weiter



336 Litterarische Besprechungen.

werden die Naturdinge im Sinne der modernen Naturphilosophie er-
klirt: mechanistische Naturerklirungen, dynamistische Naturerklarungen,
nebst der atomistischen KErklirung. (Dritter Teil. I. II. Anhang.
S. 280—b41.) Darauf folgt die Krklirung der Naturdinge im Sinne
der peripatetischen Naturphilosophie: die innere Konstitution, die
Eigenschaften und Verhiiltnisse der Naturkorper, das Werden und Ver-
gehen, die Biologie, Anthropologie und der Ursprung der Naturdinge.
(Vierter Teil: 1. 2. 3. 4. 5. 6. 8. 542—799.) — Im zweiten Band bringt
der Autor zunichst die monistische Weltauffassung der modernen
Naturphilosophie: den kosmischen Monismns, den pantheistischen,
pessimistischen und Naturmonismus nebst der Widerlegung dieses Monis-
mus .im allgemeinen, Darauf folgt der mechanistische Monismus, eine
Kritik im allgemeinen, der hylistische Monismus und der Weltanfang, die
Abstammung des Menschen, die Descendenztheorieen, und die Bedeutung
dieses Monismus fiir Wissenschaft und Leben. (Finfter Teil: I, 1, 2. 3. 4.
II. 1. 2. 3. 4. 5. S. 3—283.) Den Schluls bildet der Dualismus der
peripatetischen Weltauffassung: Gott und sein Verhz‘iltnis zur Welt, der
Mensch in seinem Verbiltnis zu Gott. (Sechster Teil: 1. 2. 8. 284—581.)

Wie jedermann sieht, ist der Stoff ein sehr relchhaluger dabei aber
doch genau abgegliedert, durchaus iitbersichtlich geordnet und klar be-
stimmt. Jedes exakte, wissenschaftlich feststehende Resultat der
neuern und neuesten Naturfurschung erscheint gewissenhaft registriert.
In keinem Punkte ist der Autor der modernen Naturforschung und Philo-
sophie die Antwort schuldig geblieben, vielmehr hat er deren Unfahig-
keit, die Naturdinge allseitig und befriedigend zu erkliren, tiberzeugend
dargethan. Wir rechnen diese Partie entschieden zu den gelungensten
des ganzen zweibindigen Werkes. Der Ruf: zuriick zu der Naturphilo-
sophie der christlichen Vorzeit! ist ein gar sehr begriindeter, will man
nicht auf eine wissenschaftliche Erklirung der Naturdinge iiberbaupt
ganz und gar Verzicht leisten. Der Versuch vieler moderner Gelehrten
allerdings, eine ritcklaufige Bewegung, aber nur bis zu Kant, ins Werk
zu setzen, muls von vornherein als ein durchaus verfehlter bezeichnet
werden, denn gerade Kant hat hauptsachllch die Philosophen auf den
falschen Weg gefiihrt.

Der Grund, warum die aristotelisch-scholastische Naturphilosophie
vielfach zurﬁckgewiesen wird, liegt zum groszen Teil auch in der mangel-
haften Bekanntschaft mit der eigentlichen Lehre. Darum mufls vorerst
diese Theorie genau und bestimmt dargelegt werden. Im allgemeinen
sind wir diesbeziiglich mit den Ausfihrungen des Autors einverstanden,
miissen ihnen aber in mehreren nicht unwesentlichen Punkten ent-
schieden widersprechen. Da der Autor sich auf die Grundanschanungen
eines heil. Thomas beruft (I. B. 8. 543), so wollen auch wir bei der
Priifung der Ansichten des Autors diesen Gesichtspunkt im Auge be-
halten. Untersuchen wir also den Inhalt des ersten Bandes.

Zunichst handelt es sich um die substantielle Form. — In
der Sache selbst, so glauben wir wenigstens, hat der Autor das Richtige
gemeint. Allein die verschiedenen Ausdriicke, womit er an mehreren
Orten die Form bezeichnet, sozusagen definiert, machen das Ganze
aufserst unklar und milsverstindlich. Der Autor bemerkt einmal: S. 508
pman sollte den Wortern, wenn immer moglich, den einmal feststehenden
Sinn belassen®, Damit sind wir vollkommen einverstanden. Leider hilt
sich der Autor nicht immer an das von ihm selber aufgestellte Princip.
Es fragt sich ndmlich, ob man die substantielle Form nicht auch
yKraft“ nennen diirfe. Der Autor verneint diese Frage mit dem Hin-



Litterarische Besprechungen. 337

- S —— =

weise, dafs ,Kraft® dasjenige bedeute, was den einzelnen Naturphino-
menen zu allernichst als Ursache zu Grunde liegt, und sich aus-
schlielslich auf das Zustandekommen derselben bezieht (S. 189). Allein
schon auf der unmittelbar nachfolgenden Seite heilst es: ,Kraft nennt
heute jedermann, was ihm beliebt. Wir wollen nicht leugnen, dafs diese
Bedeutung mehrfach in benachbarte Begriffe hintiberschweift und so bis-
weilen der Erscheinung der Kraft, also der Verwirklichung, Wirk-
samkeit, Wirkung zugeteilt wird, bald auch die Kraft in ihren tiefern
Griinden, also das Wesen, den Begriff, die Griofse oder Stirke einer
Sache besagt.“ (S.190.) ,Aber,“ sagt der Autor weiter, ,im eigentlichen
Sinne wird Kraft demjenigen zugeschrieben, was irgend etwas erzeugt
oder erzeugen kann.“ — Hier wird also zuniichst zugegeben, dafls ,Kraft“
auch das Wesen, den Begriff einer Sache bedeute. Warum sollte
man dann die Form nicht ,Kraft“ nennen dirfen? Ja, weil Kraft im
eigentlichen Sinne -demjenigen zugeschrieben wird, was irgend etwas er-
zeugt oder erzeugen kann. Nun, ist denn nicht die Form das Princip
der Krzeugung? An mehr als fiinfzig Stellen nennt St. Thomas die
Form das Princip der Thiitigkeit, bemerkt er, jedes Ding sei durch
seine Form thitig, wirke in Kraft der Form. Hiermit ist aber auch
der Autor selber eines Sinnes mit dem englischen Lehrer. Denn S. 102
ist ihm die sogenannte F orm das Thitigkeitsprincip; S. 370 die innere
wirksame Realitit. Zufolge S. 101 ist die Form das von innen heraus
Waltende im Dinge; der tiefste, in den Dingen selbst liegende Grund
der Zweckstrebigkeit, oder eigentlich diese Zweckstrebigkeit
selbst. Das durch die Form vollendete Naturding ist der Aus-
gangspunkt fir nenes Geschehen und Bewirken. (S. 125.) Die
Form bildet dasjenige, wodurch das gewordene Ding zu einer bestimmten,
zweckdienlichen Wirkungsweise befihigt wird. Die Form ist das,
wodurch ein jedes Naturwesen ,ein solches ist und als ein solches wirkt,
(S. 544.) Die Form verleiht den Dingen ihren Seins- und Wirkungs-
charakter. Sie nimmt das chemisch-physikalische Wirken in ihren
Dienst zur Hervorbringung vitaler Leistungen. (S. 180.) Von der
Form flie[st eine dreifache Ursachlichkeit: die formale oder begriff-
liche, die bewegende oder wirkende (Krafi) und die Endursache
(Zweck). Sie bestimmt das gesamte Sein und Wirken des Dinges. Sie
bildet den tiefern Grund fir die dulsern Figurverhiltnisse, insofern
solche dem Dinge natiirlich sind; ebenso fiir die Art und Weise des
Naturwirkens. (S. 565.) S. 559: ,man suchte das Ideale im Realen,
die ,Kraft“ im ,Stoff*. — S. 617: ,die Bewegung im aktiven Sinne wird
von der Form bestimmt, indem diese zu der im Stoffe veranlagten Thitig-
keit anregt. Wer diese verschiedenen Begriffsbestimmungen von der
Form durch den Autor selber liest, dem muls es wunder nehmen, warum
es nicht erlaubt sein sollte, die Form ,Kraft zu nennen., Ja, meint
der Autor, die Form als Form wirkt nicht. Ganz richtig, aber gerade
hierin liegt ein arger Trugschlufs. Kommen einem Dinge z wei Eigen-
schaften zu, besitzt es dann die zweite iiberbaupt nicht, weil es, in -
sofern es die erste hat, nicht die zweite ausmacht? Nach dem
englischen Lehrer, wie der Autor sehr gut weils, ist die menschliche
Seele Form und Beweger. Als Form ist sie nicht Beweger und um-
gekehrt. Hat deshalb jemand das Recht zu leugnen, dafs die Seele
Beweger sei, also eine ,Kraft“ bilde? Zugegeben, dafs sie nicht eine
Kraft ,im modernen Sinne“ ausmacht, ist denn die ,moderne“ Begriffs-
bestimmung der Dinge die einzig richtige? Wir glauben viel eher, dals
es hoch an der Zeit sei, mit den falschen Definitionen der ,modernen®
Jahrbuch fiir Philosophie ete. VIII, 22



338 Litterarische Besprechungen.

Gelehrten griindlich aufzuriumen und den richtigen Begriffsbestim-
mungen der jalten Schule“ wieder zu ihrem Rechte zu verhelfen. Die
Form ist in der Wirklichkeit auch das Princip der Thitigkeit, wie
der Autor zutreffend mit Berufung auf S. Thomas erklirt. (S.533 Anm. 1.)
Wenn aber dann der Autor S. 585 sagt, die Natar der Dinge werde ,viel
richtiger“ als ein Princip von Strebigkeit oder Begehren, denn als
ein blofses Kraftprincip aufgefalst, und dem beifiigt, jede ,Kraft® in
der Natur miisse als ein Streben gedacht werden, so ist das Ganze
einfach nicht mehr verstindlich. Dals die Form als Form nicht wie
die causa efficiens wirkt, ist jedermann klar. Allein der Beweis, dals
nur die causa efficiens ,Kraft® zu nennen sei, wird vom Autor nicht
erbracht.

Dagegen haben wir schwere Bedenken gegeniiber einer Bezeichnung
der Form durch den Autor. Wiederholt nennt er die Form das Ideale.
Die Form ist die dem Stoffe nicht auf-, sondern eingeprigte Idee.
(S. 101.) Die Formen galten — den Alten — als im Stoff verwirk-
lichte Ideen, als Gedachtes einer iulsern und iberweltlichen
Intelligenz. (8. 102)) Aristoteles wies nach, dals Ideales mit Realem
in jedem Naturdinge zu substantieller Einheit verbunden sei. Nicht
jenseits der Materie ist die Idee, sondern in der Materie (S. 124).
Aristofeles verlegt das Ideale als Wesenheit in die Naturdinge
hinein (S. 131). Die Krkenntnis, dafs man in den Naturdingen mehr
anzunehmen hat als eine mechanisch bewegte Vielheit, dals in denselben
eine ideale Seite, nach welcher das teilbare Volumen zu einer Wesens-
einheit verbunden sei, sich vorfinde, bezeichnet eine festzuhaltende Kr-
rungenschaft, einen wahren Fortschritt in der Durchschanung des mate-
rialistischen Zeitirrtums, eine Repristination der Philosophie eines heil.
Thomas von Aquin. In der peripatetischen Philosophie wurde jenes
ymehr“ mit dem Namen ,Form“ bezeichnet. (8. 426.) Die Formen sind
das Ideale in den Dingen, weil sie die Verwirklichung der ldeen
des grofsen Weltbildners da droben sind. (8. 545.) Die Scholastik erblickt
— um mit Schelling zu reden — in dem einheitlichen Naturvorgange
eine Vermiihlung von Idealem und Realem. (S. 566.) Was soll man
sich nun unter der Form eigentlich denken'? ,Sie bildet das Ideale.”
Allein das Ideale steht, will man nicht alle Begriffe verkehren, im
Gegensatz zu dem Realen, Infolge dessen wiire die Form nicht etwas
Reales. ,Sie bildet etwas von Gott, der ersten Ursache, Gedachtes.“
Aber ist denn der Urstoff nicht ebenfalls etwas von Gott Gedachtes?
»Die Form ist die den Dingen nicht auf-, sondern eingepriigte Idee.”
Also sind die Dinge zusammengesetzt, ,vermihlt mit einem Idealen
und Realen. Dann bilden sie ein wahres Monstrum, und es war sehr
angezeigt, dafs der Autor sich auf den Pantheisten Schelling beruft.
,Die Formen bilden die Verwirklichung der Ideen Gottes.“ Ja, wenn
das nur méglich wire. Es kann zwar etwas nach der Idee, als
dem Vorbilde, verwirklicht werden, aber dafs eine Idee selber ver-
wirklicht werde, das ist einfach ein Ding der Unmoglichkeit.
Verbinden sich Ideales und Reales zu einer Substanz, so sind sie der
Substanz nach eins und dasselbe und der Pantheismus befindet sich
im vollen Rechte. Das Ideale selber wird ein Reales. KEtwas
anderes lehrt auch Hegel nicht. — Wir wissen sehr wohl, dafs der
Autor nicht die Absicht hat, die Realitit der Formen in Zweifel zu
ziehen, im Gegenteil, sie sind ihm durchaus etwas Reales, das ,Realste®
von allen. (8. 546.) Aber warum bedient er sich dann dieser unrichtigen
Ausdriicke? Das Ideale bildet nicht den Gegensatz zum Stoff, sondern



Litterarische Besprechungen. 339

zum Realen. Daher mufs der Ausdruck ,Ideales® vermieden werden.
Uberdies wird ja die Identitit zwischen dem Idealen und Realen, die
Einheit der Substanz von Idealem und Realem nur von dem modernen
Pantheisten verteidigt. Scholastisch ist diese Bezeichnung der
Form gewils nicht.

Der zweite Punkt, den wir nicht unbesprochen lassen diirfen, betrifft
das Werden der substantiellen Formen. Nach dem Autor, Ifl B,
S. 213, entstehen die Dinge, von der materiellen Seite betrachtet,
freilich nicht, sondern waren schon da. Hingegen nach der formellen
Seite betrachtet, entstehen sie ohne Z weifel fortwihrend aus Nichts.
Die scharfsinnigen Denker der Vorzeit, meint der Autor, betrachteten
bei der Verinderung bald das Subjekt mit den Bestimmungen, die es
erhiilt und verliert, z. B. das warme und kalte Wasser, die Henne und
das Kiichlein; bald auch betrachteten sie die Bestimmungen allein, z. B,
Wirme und Kilte, das Lebensprincip des Kiichleins. Von letzteren be-
haupteten sie nicht, sie seien Dinge, welche aus Nichts entstinden,
wohl aber sprechen sie ihre Uberzeugnng dahin aus, es sei doch irgend
ein wirkliches Etwas, welches in der Materie aus Nichts entstinde. —
Diese Ansicht des Autors ist grundfalsch. Das Ding wird nach seiner
formellen Seite, mit andern Worten: die Form der Naturdinge wird
keineswegs aus Nichts, sondern aus der Potenz des Urstoffs.
Cum omnis operatio creaturae praesupponat potentiam materiae impos-
sibile est quod aliqua creatura aliquam formam producat in esse, quae
non educitur de potentia materiae. Kt inde est quod anima rationalis a
solo Deo creatur. S. Thomas: I. sent. d. 14. q 8. a. 1. — Nullum agens
creatum facit formam, quia formae non fiunt ut probatur in 8. Metaph.
sed educuntur de potentia materiae. Sed materia non potest educi de
materia alterius. Kt ideo non est simile de forma et materia. IV, sent.
d. 5. q. 1. a. 3. qu. 3. ad 3. — Inferiora agentia corporalia non sunt
formarum principia in rebus factis nisi quantum potest se extendere
causalitas transmutationis, cum non agant nisi transmutando. Hoc autem
est inquantum disponunt materiam, et educunt formam de potentia ma-
teriae. Quantum igitur ad hoc formae generatorum dependent a gene-
rantibus naturaliter, quod educuntur de potentia materiae. De potentia.
q. . a. 1. — Cum agentia corporalia non agant nisi transmutando, nihil
autem transmutetur nisi ratione materiae, causalitas agentium corpora-
lium non potest se extendere nisi ad ea quae aliquo modo sunt in ma-
teria. Kt quia Platonici et Avicenna non ponebant formas de potentia
materiae educi, ideo cogebantur dicere, quod agentia corporalia dispone-
bant tantum materiam, inductio autem formae erat a principio separato.
Si autem ponamus formas substantiales educi de potentia materiae secun-
dum sententiam Aristotelis, agentia naturalia non solum erunt causae
dispositionum materiae, sed etiam formarum substantialium quantum ad
hoc tumtaxat, quod de potentia educantur in actum. 1. ¢, ad 5. Vergl.
De potentia. q. 3. a. 9: ,omnis forma quae exit in esse per generationem,
vel per virtutem naturae educitur de potentia materiae.“ Abnlich da-
selbst a. 11. — Da der Autor keinen ,scharfsinnigen Denker der Vorzeit®
genannt hat, der die Formen der Naturdinge aus Nichts entstehen
lifst, so miissen wir diese Theorie des Autors solange als falsch be-
zeichnen, bis gegenteilige Beweise vorliegen. Diese Beweise aber kdnnen
nicht erbracht werden, denn werden die Formen itberhaupt aus Nichts,
dann fillt der Unterschied der menschlichen Seele von den Formen der
Naturdinge fort, und letztere sind ebenso Substanzen fiir sich, wie
die erstere. Die menschliche Seele besteht fiir sich, und aus diesem

29*



340 Litterarische Besprechungen.

Grunde muls sie aus Nichts erschaffen werden, Aus Nichts
entstehen und geschaffen werden sind identische Begriffe. Dem-
nach folgt aus der Theorie des Autors ein Zweifaches: entweder, dafs
die Naturdinge etwas zu erschaffen vermogen, und dies ist durchaus
unrichtig. S. Thomas: de potentia. q. 3. a. 4; oder dafs sie keine Form
hervorzubringen imstande sind, sondern blofs den Stoff zubereiten, was
abermals ganz und gar unrichtig ist. S, Thomas: de potentia. q. 3. a. 8.
Der Autor will durch seine Theorie das Princip: ,aus Nichts wird Nichts“
erkliren. Allein der Versuch ist mifslungen, denn das Princip ist richtig,
Aus Nichts wird Nichts. Das Werden steht im Gegensatz zu der
Schopfung. Aus Nichts entsteht etwas nur durch Schépfung.
Darum wird es nicht, sondern es wird geschaffen. Die Formen
der Naturdinge sind im Stoff enthalten, nicht der Wirklichkeit nach,
actu, sondern der Potenz oder Anlage nach. Fqlglich werden sie in
keiner Weise aus dem Nichts, sondern aus dieser Anlage, aus der
Potenz des Stoffs. Der Stoff ist mit dieser Anlage oder Potenz fir die
stofflichen Formen von Gott geschaffen worden. 8. Thomas: ,forma
potest considerari dupliciter. Uno modo-secundum quod est in potentia.
Et sic a Deo materiae concreatur, nulla disponentis naturae actione
interveniente., Alio modo secundum quod est in actu; et sic non creatur,
sed de potentia materiae educitur per agens naturale. Unde non oportet
quod natura aliquid agat dispositive ad hoc quod aliquid creatur. Quia
tamen aliqua forma naturalis est quae per creationem in esse producitur,
scilicet anima rationalis, cojus materiam natura disponit; ideo sciendum
est quod, cum creationis opus materiam tollit, dupliciter aliquid creari
dicitur. De potentia. q. 3. a. 4. ad 7. — ib. q. 8. a. 8. ad 8. 10.

Ein anderer Punkt ist der sachliche Unterschied zwischen dem
Urstoff und der substantiellen Form. Der Autor verteidigt in der That
diesen sachlichen Unterschied, aber in einer etwas sonderbaren Weise,
Zuniichst spricht er vom metaphysischen Unterschiede. Dieser liegt
nach ihm darin, dafs etwas nur nach unserer Auffassungsweise, je nach
den verschiedenen Gesichtspunkten, unterschieden wird. Dinge, die nur
metaphysisch unterschieden sind, miissen nach ihm stets sachlich bei-
einander sein, Dagegen bewirkt der physische Unterschied, dals das
eine ohne das andere existieren kann. Der Autor bringt ein Beispiel
dieses physischen Unterschiedes: ,nun ist es eine tiglich zu beob-
achtende Thatsache, dals die Materie in allen organischen Wesen ohne
das Formalprincip (dessen Substantialitit wir oben bewiesen haben)
existieren kann. Demgemils ist es nicht blols metaphysisch, sondern
physisch, d. h. wirklich und sachlich, von der Materie unterschieden.*
(S. 548.) — MHier sind mehrere Ansichten des Autors total unrichtig.
KEs ist durchaus unrichtig, dafs die metaphysisch unterschiedenen
Dinge dies blols unserer Auffassungsweise nach sind. Den Gegen-
stand der Metaphysik bildet das Reale, nicht aber das Gedanken-
ding. Letzteres gehort der Logik an. Folglich ist auch der meta-
physische Unterschied ein realer, nicht aber ein von unserer
Betrachtungsweise gemachter oder gewonnener. S. 544 nennt der Autor
den Wesensbegriff die forma metaphysica, z. B. die Menschheit oder
das Menschsein, also die humanitas. Und dieser Wesensbegriff steht im
Gegensatz zu dem Individuum. — Der Wesensbegriff ist nicht etwas
Metaphysisches, sondern etwas Logisches. Wohl aber ist meta-
physisch die unter dem Wesensbegriff erfalste, erkannte reale
Wesenheit, also die humanitas. Nun unterscheidet sich in den Krea-
turen die Wesenbeit real vom Individuum. Folglich bildet auch der



Litterarische Besprechungen. 341

metaphysische einen realen Unterschied. S. Thomas: in creaturis
autem essentia realiter differt a supposito. I sent. d. 5. q. 1. a. 1. —
Ferner ist es durchaus nicht richtig, dafs zwei Dinge miissen getrennt
existieren konnen, um sachlich voneinander unterschieden zu sein.
Der sachliche Unterschied fordert blofs einen wirklichen Gegensatz,
S. Thomas: I. sent. d. 5. q. 1. a. 1, ad 1. — Ex hoc enim unumquod-
que ab altero distinguitur quod unum eorum alterum esse non potest,
Quod aliqua auntem non possint esse simul hoc contingit ex natura ali-
cujus oppositionis, Ka enim dicuntur esse opposita quae simul esse non
possunt. Nihil igitur distinguitar ab altero nisi ratione alicujus opposi-
tionis, De potentia. q. 10. a. 2. ad 3. — Dieser Gegensatz aber besteht
vollauf zwischen dem Urstoff und der Form. Denn der Urstoff ist seinem
innersten Wesen nach Potenz, die Form hingegen Akt. DPotenz und
Akt bilden bekanntlich Gegensitze. — Weiter ist es durchaus unrichtig,
dafls die Materie ohne das Formalprincip in allen organischen Wesen
existieren konne. Wir vermogen die ganze Stelle des Autors nur
dahin zu erkliren, dals der Setzer hier alles untereinandergebracht
hat; im Manuskript kann sie unmoglich so lauten. Denn nicbt nur ist
es durch die tiigliche Erfahrung nicht erwiesen, dals die Materie ohne
das [Formalprincip in allen organischen Wesen existier en konne, schlielst
diese Behauptung vielmehr einen innern Widerspruch in sich  Nicht
einmal Gott kann bewirken, dals die Materie, sei es in den unorga-
nischen, sei es in den organischen Dingen ohne das Formalprincip
existiere. S. Thomas: materia- prima non potest exire in esse sine
forma, nec e converso. De veritate. q. 8. a. 5. — Illud ergo solum poterit
excludi a divina potentia quod repugnat rationi entis. Kt hoc non propter
defectum divinae potentiae, sed quia ipsum non potest esse ens. Unde
non potest fieri. Hepugnat autem rationi entis non ens simul et secun-
dum idem existens. Unde quod aliquid simul sit et non sit a Deo fieri
non potest, nec aliquid contradictionem includens! Kt de hujusmodi est
materiam esse in actu sine forma, Omne enim quod est actu, vel est
ipse actus, vel potentia participans actum, KEsse antem actu repugnat
rationi materiae, quae secundum propriam rationem est ens in potentia.
Relinquitur ergo quod non possit esse in actu nisi in quantum participat
actum. Actus autem participatus a materia nihil est aliud quam forma.
Unde idem est dictu materiam esse in actu, et materiam habere formam,
Dicere ergo quod materia sit in actu sine forma est dicere contradictoria
esse simul. Unde a Deo fieri non potest. Quodl. 3. q. 1. a, 1. —
Somit kann davon, dals in allen organischen Wesen die Materie
ohne das Formalprincip existieren kinne, gar keine Rede sein.
Mit Bezug auf den Menschen kann zwar das Formalprincip ohne die
Materie, ohne den Leib existieren, aber auch hier trifft nicht das um-
gekehrte Verbdltnis zu. In allen dbrigen Wesen, in den unorganischen
wie in den organischen, kann weder die Form ohne den Stoff, noch viel
weniger der Stoff ohne die Form existieren. Und trotzdem sind beide
sachlich unterschieden, ein Beweis, dals die Argumentation des Autors
sich auf ein ganz falsches Fundament stiitzt, nimlich auf die geson-
derte Existenz. Der Autor steht mit dieser seiner Theorie iiberdies
im schreiendsten Widerspruch mit sich selber, 8. 125 bilden die Formen
den Seinsgrund in den Dingen, 8. 574 ist die Materie mit dem
ywMangel“ behaftet. Die Materie ist das der Moglichkeit nach Seiende.
S. 575 heifst es: nach Aristoteles ,ist“ das Ganze, die Teile ,sind“ nicht,
sie haben ihr Sein im Ganzen; noch weniger ,ist“ das Material. S. 578:
pindessen sind jene beiden Teilsubstanzen — Form und Materie — bei



342 Litterarische Besprechurngen.

aller sachlichen Unterschiedlichkeit dennoch so naturnotwendig zueinander
hingeordnet, dals eine gewohnliche Naturform nie ohne die Materie, und
die Materie nie ohne die Form existieren kann“ S, 556, Anm, 2
lesen wir folgende Stelle des englischen Lehrers: forma est causa mate-
riae, in quantum materia non habet esse in actu nisi per formam. Opusc.
de princip. natur. Aus alledem glauben wir schliefsen zu dirfen, dals
die genannte Stelle rein aus Verdehen jenen Wortlaut hat, deren Be-
deutung aber eine andere ist. Darum legen wir darauf keinen besondern
Wert, wohl aber miissen wir das Princip iber den sachlichen Unter-
schied, niimlich die Notwendigkeit der Sonderexistenz, beanstanden,
weil es durchaus unrichtig ist.

Nun kommen wir zu dem Wesen der inneren Einheit, zu dem Wesen
des Individuums, Der Autor nimmt S. 418 ebenfalls die Materie als
Individuationsprincip an. Allein die Griinde, welche der Autor dafiir
beibringt, sind nicht sonderlich klar. Kr sagt: ,wegen der materiellen
Beschaffenheit werden die Dinge im Raume ausgebreitet; die Teilung,
welche der Grund der Vervielfiltigung ist, pakt die Dinge bei ihrer ma-
teriellen Seite. Auch deshalb muls bei den Dingen die Materie als das
Individuationsprincip bezeichnet werden, weil sie aus sich sofort kon-
krete Vereinzelung besitzt, wihrend die Formen aus sich zunichst das
specifische Sein, also ein Sein von universellem Charakter, darstellt, und
erst durch Hinordnung zur Verwirklichung, d. h. zur konkreten Existenz,
den Charakter des Individuums gewinnt.“ Hiitte der Antor sich genauer
an den hl, Thomas gehalten, seine Begriindung des Individuationsprin-
cips wiire besser ausgefallen. Nicht die Teilung, sondern die Auf-
nahme in einem andern bildet den Grund der Vervielfiltigung, ,Die
Materie besitzt aus sich sofort konkrete Vereinzelung.* Wo ist der
Beweis dafiir? Wir suchen ihn vergebens. Der hl. Thomas aber bringt
ihn. ,Die Form gewinnt erst den Charakter des Individuums durch die
Hinordnung zur konkreten Existenz.“ Wo ist der Beweis dafir? Im
hl. Thomas findet sich ein anderer Grund, denn der des Autors ist un-
richtig. Horen wir den englischen Lehrer. Der Grund der individuellen
Einheit liegt darin, dals etwas nicht in einem andern aufgenommen
werden kann. Und der Grund der Vervielfiltigung ist die Aufnahme
in einem andern. Die Materie ist aus sich sofort konkrete Vereinze-
lung, weil sie das erste Substrat bildet, somit nicht in einem andern
Substrat aufgenommen werden kann. Diese Form gewinnt den Cha-
rakter des Individuums durch die Aufnahme in dem Stoff, nicht aber
zuniichst durch die Hinordnung zur konkreten Existenz. Warum ist denn
die Existenz ,konkret“? Der Autor sagt hieriiber kein Wort, als wiire
die Sache selbstverstindlich. Die Kxistenz ist konkret, weil sie in der
konkreten oder individuellen Wesenheit aufgenommen wird. S. Thomas:
formae quae sunt receptibiles in materia individuantur per materiam, quae
non potest esse in alio, cum sit primum subjectum substans: forma vero
quantum est de se, nisi aliquid aliud impediat recipi potest a pluribus.
Sed illa forma, quae non est receptibilis in materia, sed est per se
subsistens, ex hoc ipso individuatur quod non potest recipi in alio.
Summa theol. I. p. q. 3. a. 2. ad 3. — Kst enim de ratione individui
quod non possit in pluribus esse. Quod quidem contingit dupliciter: uno
modo quia non est natum esse in aliquo; et hoc modo formae immate-
riales separatae per se subsistentes sunt etiam per seipsas individuae.
Alio modo ex eo quod forma substantialis vel accidentalis est quidem
nata in aliquo esse, non tamen in plaribus, sicut haec albedo, quae est
in hoc corpore. Quantum igitur ad primum wmateria est individuationis



Litterarische Besprechungen, 343

principium omnibus formis inhaerentibus, quia cum hujusmodi formae,
quantum est de se, sint natae in aliquo esse sicut in subjecto, ex quo
aliqua earum recipitur in materia, ,quae non est in alio“, ideo nec forma
ipsa sic existens potest esse in alio. Summa theol. IIl. p, p. 77. a. 2,
Mit Bezug auf die Existenz: ipsum esse est perfectissimum omnium,
Comparatur enim ad omnia ut actus. Nihil enim habet actualitatem nisi
in quantum est, Unde ipsum esse est actualitas omnium rerum, et etiam
ipsarum formarum. Unde non comparatur ad alia sicut recipiens ad
receptum, sed magis sicut receptum ad recipiens. Ut cum dico esse ho-
minis, vel equi, vel cujuscunque alterius, ipsum esse consideratur ut
formale et receptum, non autem ut illud cui competit esse. Summa theol,
I p. q. 4. a. 1. ad 3. Non sic determinatur esse per aliud sicut potentia
per actum, sed magis sicut actus per potentiam, Kt per hunc modum
»hoc esse“ ab illo esse“ distinguitur, in quantum est ,talis“ vel ,talis®
naturae. De potentia. q. 7. a. 2. ad 9. — Die Erklirung des englischen
Meisters ist bestimmt und klar, whhrend unser Autor manches ohne
Beweis hinstellt. Was ist nun ein Individunm? Die Definition auf S. 418
ist korrekt. Woran erkennen wir, ob ein Wesen ein Individuum ist oder
nicht? Die Antwort des Autors auf S, 419 lautet wiederum nicht ab-
sonderlich bestimmt. ,Aus dem ganzen Habitus eines Wesens wird zu
ersehen sein, ob es ein wahres Individuum ist, oder ein Komplex von
Individuen, oder im Gegenteil ein Stiick von einem umfassernden Indi-
viduum. Da aber das Gesamtverhalten getragen wird von innerer Zweck-
strebigkeit, so wird am ehesten vom teleologischen Standpunkte aus die
Individualitit der Dinge festzustellen sein. Zu einem Individuum gehort,
dafs die Zweckstrebigkeit eine innere, der Hauptsache nach ungeteilte
und in sich abgeschlossene sei.“ ,Also ist es in hervorragender Weise
der Zweck, welcher den Ausschlag gibt, weil sich vor allem in ihm
das innere Sein zu offenbaren vermag.* — Was sollen wir nun unter
dieser ,der Hauptsache nach“ ungeteilten Zweckstrebigkeit uns denken ?
Was unter dem Stiick von einem umfassernden Individuum? Die Sache
hat doch keine grofsen Schwierigkeiten, Kin Individuum, eine innere
Einheit besteht darin, dafls alle Teile nur eine Form und nur eine
Existenz haben. Die Teile miissen sich verhalten wie die Potenz,
also ohne eigene Form, und die Form des Ganzen wie der Akt. Da
aber die Form stets vom Dasein, von der Existenz begleitet wird,
deshalb miissen Potenz und Akt, die Teile und die Form des Ganzen
eine Kxistenz besitzen. Auf die Naturdinge angewendet, heilst also das
Princip: jenes Ding ist ein unum per se, hat eine innere Kinheit, ist in
Wabhrheit ein Individuum, welches nur eine substantielle Form, und mit
dieser Form numerisch eine und dieselbe Existenz besitzt. Den Aus-
schlag aber gibt die Existenz, nicht der Zweck, wie der Autor sagt.
Er beruft sich ja selbst S. 420 Anm. 1 auf folgende Stelle des heiligen
Thomas: quum a forma unaquaeque res habeat esse, a forma etiam
habebit unitatem. Summa ctr. Gent. 1. 2, ¢, 58. Wir miissen der Wich-
tigkeit halber die Stelle vollstiindig anfithren: ,ab eodem aliquid habet
esse et unitatem, unum enim consequitur ad ens. Cum igitur a forma
unaquaeque res habeat esse, a forma etiam habebit unitatem. Si igitur
in homine ponantur plures animae sicut diversae formae, homo non erit
unum ens, sed plura. Nec ad unitatem hominis ordo formarum sufficiet,
quia esse unum secundum ordinem non est esse unum simpliciter, cum
unitas ordinis sit minima unitatum.“ Diese Antwort des englischen
Lehrers ist entscheidend. Nun bemerkt der Autor auf S. 420, nachdem
er das Wesen des Individuums im Menschen, in den organischen Wesen



344 Litterarische Besprechungen.

und in der Molekel nachgewiesen: ,durch unsere Beurteilung bleibt die
Thatsache unangefochten, dafs sehr oft ein Naturindividuum eine unter-
geordnete Vielheit innerer Zwecke in sich schlielst. Das Auge ist
fiirs Sehen, der Fuls zum Stehen. Im Auge befinden sich Zipfchen und
Stibchen, von denen ein jedes seinen einigermalsen abgesonderten Zweck
hat, Jedes Stibchen besitzt wieder sein Aulsen- und Innenglied zu be-
sonderen Zwecken. Und so geht die Sonderung fort. Weil es aber das
alle Teile umspannende Ganze ist, welches in geordneter Kinheit die
Teile aus sich herausbildete, so erkennen wir die Naturindividualitit
schlechthin in dem Ganzen an, wihrend wir die Teile nur im uneigent-
lichen Sinne des Wortes Individuen nennen konnen.® — Was haben wir
nan unter dieser ,untergeordneten Vielheit innerer Zwecke® zu ver-
stehen? Der Autor nennt die Form das Princip der inneren Zweck-
strebigkeit. Hétten wir also die ,untergeordnete Vielheit innerer Zwecke
etwa in der Weise zu fassen, dals viele Formen als Principe der vielen
untergeordneten innern Zwecke vorhanden wiren, die aber der ' o rm
des Ganzen unterstinden? Wie gesagt, der Sinn der Stelle ist nicht
klar. Vielleicht gibt uns eine andere Stelle des Autors hieriiber bessern
Aufschluls. 8. 156 schreibt der Autor: ,noch klarer als die Chemie
bezeugt die Physik das oftmalige Vorhandensein einer ganz erstaunlichen
Diskretion oder Geteiltheit in der Natur. Um sich hiervon einen Begriff
zu machen, denke man an die Difusion verschiedener Luftarten und
Riechstoffe, wie Moschus, Rosmarin. . ... Man erinnere sich an das
optische Phiinomen der ['arbenzerstreuung, welches fordert, dals das
Substrat der Lichterscheinungen sich zu Abstinden auseinanderreifst, die
grofs genug sind, um gegen die Linge einer Lichtwelle nicht vernach-
lissigt werden zu konnen, Ahnliches ist durch die Spektralanalyse kund
geworden. . . . . Es fehlt auch nicht an Andeutungen, dafs in Kérpern,
deren ungeteilte Kinheit aulser allem Zweifel steht, wie z. B. im tierischen
und mechanischen Nervenkomplex, unbeachtet der hohern ,dynamischen®
Einheit und Kontinuitit eine irgendwie getrennte Vielheit sekun-
darer Natur vorbhanden ist. Ist die gewohnliche Ansicht tber Elektri-
citit richtig, so kreisen in manchen Naturkorpern — auch in den Nerven
— getrennte elektrische Strome, und zwar so; dals man notwendig irgend
welche Trennung der Partikelchen voraussetzen mufs.“ S, 505: ,mit der
Form befindet sich aber im Dinge auch das Stoffliche als das Princip
der Passivitit und Ausbreitung, wird auch hier die Unterbrechung jeder
Diskretion in jeder Beziehung ausgeschlossen? KEs ist zweifelsohne
ein Widerspruch, dals ein Naturwesen, welches schlechthin eines ist,
zugleich schlechthin Vieles sei. Aber kann nicht ein schlechthin
einheitliches Naturwesen in nebensichlicher, untergeordneter
Beziehung — ctwa in Bezug auf jihe Uberginge in der Kohisionsweise
u. dgl. — eine Vielheit zulassen? Die Bejahung dieser Frage dringt
sich fast von selber auf, wenn man an die vielen Muskeln und Nerven
in dem einen Tierorganismus und die vielen Zellen in der einen
Pflanze denkt. Die alte Philosophie, welche sich mit der materiellen
Seite der Dinge weniger befalst hat, ist auf eine klare Beantwortung
dieser KFrage nicht eingegangen. Jedoch kann und mufs nach den Grund-
sitzen des Aristotelismus diese Frage entschieden bejaht werden.“

Wir werden demnach kaum-fehl gehen, wenn wir annebhmen, der
Autor behaupte ein faktisches Geteiltsein der Naturwesen, sei es
auch nur in ,untergeordneter Beziehung”. Denn er spricht von einer
wganz erstaunlichen Diskretion oder Geteiltheit in der Natur®, von einer
»getrennten Vielheit sekundirer Natur“., Damit tritt aber der Autor in



Litterarische Besprechungen.

345

offenen Widerspruch mit dem englischen Lehrer. Zum ,wirklichen Ge-
teiltsein“, ob primiirer oder sekundirer Natur, ist ganz einerlei, gehort,
wie 8. Thomas nachweist, dals das, was geteilt ist, eine eigene Form
und eine eigene Existenz besitze. Daun wird aber sofort die innere
Einheit, das unum per se, aufgehoben. Diese innere Einheit ist aber
nichts anderes als die Einheit ,schlechthin® des Autors. Ks geniigt also
keineswegs zur Kinheit ,schlechthin“, dals das ,faktisch Geteilte“ von
der Form des ,Ganzen“ zusammengehalten werde. Das Geteilte darf
keine eigene Form und Existenz haben, Dies gerade ist es, was der
englische Lehrer von der vorhin angegebenen Stelle verlangt, damit die
Einheit ,schlechthin® gewahrt bleibe, und die Form des Ganzen nicht
eine rein accidentelle sei. Mogen immerhin die ,gesonderten Teile®
noch weiter in Unterordnung stehen unter der IForm des Ganzen, diese
ydynamische® Einheit, wie sie vom Autor genannt wird, ist keine Kin-
heit per se ,schlechthin®, sondern per accidens. Darum bemerkt Sankt
Thomas im nimlichen Kapitel an einer andern Stelle: si autem dicatur
quod, etiam praedictis animabus — nutritiva, sensitiva, intellectiva —
diversis existentibus non sequitar praedictas praedicationes fore per
accidens eo quod animae illae ad invicem ordinem habent; hoc iterum
removetur. Kine Einheit ,schlechthin® kommt somit nur dann zustande,
wenn die Teile sich wie die Potenz verhalten, also keine eigene Form
und kein eigenes Dasein haben. 8. Thomas: Kx duobus aunt pluribus
non potest fieri unam, si non sit aliqnid uniens, nisi unum eorum se
habeat ad alterum nt actus ad pofentiam. Sic enim ex materia et forma
fit unum nullo vinculo extraneo eas colligante. Summa ctr. Gent. lib. IL
c. 58. Besitzen aber diese ,untergeordneten Teile* keine eigene Form
und Existenz, dann sind sie eben nicht gesondert, dann gibt es in der
Wirklichkeit kein ,Geteiltsein®, keine ,Dijskretion® in der Natur.
Das Naturding ist dann blols teilbar oder der Méglichkeit nach,
keineswegs in Wirklichkeit geteilt, ks ist folglich keine aktuelle,
sondern nur eine potentielle Vielheit vorhanden. Dals die Grund-
sitze des Aristotelismus eine , Diskretion® oder ,Unterbrechung® in
nebensfichlicher, untergeordneter Beziehung zulassen, behauptet der Autor
zwar, beweist es aber mit keinem Worte, Die Grundsitze des Aristote-
lismus lassen allerdings eine mégliche Teilung, ein Geschiedensein in
der Potenz, zu, keineswegs aber eine solche in der Wirklichkeit, in
actu. Diese letztere wiirde jede innere Einheit, das unum per se oder
»schlechthin®, véllig aufheben, wie wir sogleich sehen werden,

Mit dieser Liehre steht im engen Zusammenhange die Frage, wie
die Elemente in der Mischung sich verhalten. Der Autor sagt dies-
beziiglich 8. 678: die peripatetische Philosophie stellt den Satz auf, dals
die Elemente der Materie nach, also nach jener Seite, welche zuniichst
den Physiker und Chemiker interessiert, in den zusammengesetzten Dingen
schlechthin verharren. . . . Mit einem Verharren der nackten Materie ist
Aristoteles nicht zufrieden. Er bebauptet vielmehr, die Elemente miifsten
auch in ihrer charakteristischen Beeigenschaftung verbleiben; also wie
wir heute vom Standpunkte der Chemie aus sagen wiirden: als Wasser-
stoff, Stickstoff, Sauerstoff. Die neuere Wissenschaft hat die Lehre des
alten Griechen vollauf bestitigt. — Daranf miissen wir uns folgende
Bemerkung erlauben. Ein jedes Ding wird gemiifs seiner Form benannt.
S. Thomas: unumquodque enim denominatur a sua forma. Summa theol.
I. p. q. 13. a 11. — Cum res communiter denominetur a suis formis,
sicut album ab albedine, et homo a humanitate, omne illud a quo aliquid
denominatur quantum ad hoc habet habitudinem formae. ib. q. 37. a. 2.



3406 Litterarische Besprechungen.

Sagen wir demnach Sauerstoff als Sauerstoff, so verstehen wir darunter
die formelle Seite oder die Form. Denn die Form macht ihn zum
Sauerstoff, Folglich miifsten die Bestandteile des Wassers, der Sauer-
stoff und Wasserstoff, im Wasser nicht blofs der Materie, sondern auch
der FForm nach verbleiben, Denn nur in diesem KFalle verbleiben sie
als Sauerstoff und Wasserstoff. Und diese Lehre des Aristoteles, meint
der Autor, hat die neuere Wissenschaft vollaut bestiitigt. Gehen
wir nun einige Seiten im Buche des Autors zuriick. 8. 154 lesen wir:
ybezichentlich der Thatsachen der Chemie fragt es sich, ob die Teilchen
ihren Charakter als Individuen, wir wollen sagen: ihr gegenseitiges Ge-
trennt- und Abgeschlossensein als eine ihnen wesentliche Eigentiimlichkeit
in den chemischen Prozels mitbringen, ob sie auch spiter nach voll-
brachter Stoffwandlung in den neuen Stoffen mit durchgreifender Trennung
fortbestehen. Hieriber schrieb J. v, Liebig, man wisse nichts beziig-
lich des Zustandes, in welchem sich die Elemente zweier zusammen-
gesetzten Korper befinden, sobald sich diese zu eciner chemischen Ver-
bindung vereinigt hiitten; und die Art und Weise, wie man sich die
Elemente in der Verbindung gruppiert denke, beruhe nur auf Ubereinkunft,
die bei der herrschenden Ansicht durch Gewohnheit geheiligt sei.“ Kin
fihnliches Urteil fihrt der Autor 8. 155 von Kekulé an. 8. 527 heilst
es: ,die Chemie lehrt zweitens, dals die Elemente in den chemischen
Verbindungen die Neigung behalten, eventuell zu ihren Elementarformen
zuriickzukehren. Auch dieses wurde von den Philosophen der Vorzeit
beachtet. Ios veranlulste bei ihuen die sehr weitschichtige Kontroverse
itber die IF'rage, ob auch das eigentliche Sein, der tiefste Triger aller
Kigenschaften, bei den verschiedenen Wandlungen in der Natur unver-
indert bleibe, oder aber, ob in dem zusammengesetzten Dinge das neue
einheitliche Princip die Form und Tendenzprincipien der einfachen Stoffe
verdriinge. Uber diese und #hnliche rein philosophische Fragen kann der
Chemiker keinen Aufschlufs geben,® — Ja, wenn der Chemiker keinen
Aufschlufls zu geben vermag, und wenn die neuere Wissenschaft
nichts weils, dann steht es herzlich schlecht um die vollgiltige Bestii-
tigung durch die ,neuere Wissenschaft“, dals z. B. der Sauerstoff und
Wasserstoff a Is Sauerstoff und Wasserstoff im Wasser verbleiben. Ubrigens
ist der Schaden so grols nicht, wenn die neuere Wissenschaft keine Be-
stiitigung zu erteilen vermag. Denn etwas durchaus Falsches braucht
gie nicht zu bestitigen. IKs ist aber ganz und gar unrichtig, dafs die
Elemente in der Verbindung ihrer Form nach unverindert verbleiben,
dals demnach im Wasser der Sauerstoff und Wasserstoff als Sauerstoff
und Wasserstoff vorhanden sind. Hoéren wir wiederum unsern Autor.
S. 681 bemerkt er: der Stagirite hatte im Hinblick auf das berechtigte
Postulat, dals die vielen Elemente in der Verbindung die unverkennbar
vorhandene substantiale Kinheit der Verbindung zu Schaden kommen
lassen, sich dahin ausgedriickt, die Klemente blieben ,der Moglichkeit
nach®, nicht aber schlechthin der vollen Wirklichkeit nach. Wie hat
Aristoteles diese an sich vielseitige Redeweise verstanden? Iinzelne
Denker der peripatetischen Schule erblicken gar keine Schwierigkeit darin,
dafs man die Elemente auch nach vollbrachtem Einmarsch in die Molekel
in ihrer fertigen, selbstindigen Abgeschlossenheit fortbestchen lasse. Der
selige Albert der Grofse, und namentlich der hl. Thomas, traten dieser
Aufstellung schroff entgegen, indem sie betonten, dals bei einem Ver-
harren des schlechthinnigen, in sich abgeschlossenen Seins die Kinheit
der zusammengesetzten Substanz in die Briiche ginge uund die Form des
Ganzen zu cinem blofsen Accidenz herabsinke. s diirfte unschwer sein,



Litterarische Besprechungen, 347

einzusehen, dals das angeregte Bedenken volle Berechtigung hat. Im
diametralen Gegensatz gegen die eben angefithrte Lehre der beiden Araber,
Avicenna und Averroes, lehrte der hl. Thomas, die Substanzeinheit der
Verbindung konne nur dann gewahrt werden, wenn die Formen der Ele-
mente schlechthin zu Grunde gingen. Er nahm also an, dafs von der
Substanz der flemente nur der Stoff, d. i. die materia prima, in nume-
rischer Identitit in den zusammengesetzten Karper hinitber wandere,
wobei es die neueintretende hohere I'orm iibernehme, den Klementen ihren
Charakter als untergeordneten Momenten des Ganzen zu wahren. — Wir
haben also hier die Widerlegung des Autors durch den Autor selber.
Friher wurde gesagt, die Elemente, z. B. Sauerstoff und Wasserstoff,
blieben in der Verbindung, im neuen Korper als Sauerstoff und Wasser-
stoff, und dies wiire die Lehre des Aristoteles. Da nun das Wort ,als®
unleugbar etwas im formellen Sinne bezeichnet, ebenso die ,charakte-
ristische“ Beeigenschaftung nach der ganzen Auffassung des Autors von
der I o r m stammt, so milsten die Elemente, folgerichtig geschlossen,
auch ihre eigenen Formen in der Verbindung beibehalten. Allein, sagt
bier der Autor, nach Aristoteles bleiben die Elemente nur ,der Maglichkeit
nach“. Die ,Moglichkeit“ bildet aber den geraden Gegensatz zu der
Form, Ebenso lebrt S. Thomas nach der Versicherung des Autors, dals
die Klemente nicht ,schlechthin“, also ihrer ganzen Substanz nach,
Materie und Form, in der Verbindung verbleiben. Die Griinde, welche
der englische Lehrer dafiir beibringt, haben nach dem Gestiindnisse des
Autors volle Berechtigung. Damit fillt aber dann die ganze Theorie
des Autors, dals die Elemente, z B. Sauerstoff, Stickstoff, Wasserstoff
als Sauerstoff u. s. w. in der Verbindung verbleiben, von selber in ihr
Nichts zuriick. Auf die ,neuere Wissenschaft kann sie der Autor nicht
stiitzen, denn diese weils nichts.

In betreff des Accidens sagt der Autor S. 592: ,wihrend der Sub-
stanz das Sein schlechthin zukommt, ist ein Accidens nur dadurch, dafs
es irgend eine Bestimmtheit zur Substanz hinzufigt. Will dieses ,ist“
soviel besagen, als, das Accidens habe keine ,eigene“ Existenz, so miifsten
wir die Ansicht des Autors als unrichtig bezeichnen. Ebenso unrichtig
wire es, wollte der soeben ausgesprochene Satz des Autors behaupten,
das Wesen des Accidens bestinde in dem Innewohnen oder Hinzugefigt-
sein einer Substanz, S. Thomas: inesse non dicit esse accidentis ab-
solute, sed magis modum essendi qui sibi competit ex ordine ad causam
proximam sui esse. Kt quia remoto ordine accidentis ad causam proxi-
mam adhuc potest remancre ordo -ipsius ad causam primam, secundum
quem modus ipsius essendi non est inesse, sed ab alio esse; ideo potest
Deus facere quod ,sit“ accidens, et non ,insit“. Nec tamen ,esse“
accidentis ab accidente removebitur, sed ,modus® essendi. IV. Sent, d. 12.
q. 1. a. 1. qu. 1. ad 1. — Esse in subjecto non est definitio accidentis,
sed e contrario res cui debetur esse in alio. 1. ¢. ad 2. — Cum ista
accidentia in Sacram alteris habeant ,esse“ et ,essentias proprias“ et
eorum essentia non sit eorum esse, constat quod aliud est in eis esse,
et quod est. I. ¢. qu. 3. ad 5. Vergl. Summa theol. 3. p. q. 77. a. 1. —
Ebendaselbst bestreitet der Autor die Realitiit des sogenannten modalen
Accidens, indem er schreibt: ,eine zweite Art von Accidentien driicken
irgend eine Modifikation, einen Zustand aus, in welchem sich ein Ding
befinden oder auch nicht befinden kann, ohne dafs ihnen selbst irgendwie
ein Sein zukime. Empfingt ein Ding bald diese, bald jene Figur, jetzt
diese, jetzt jene Bewegungsform, so geht in der @ufseren Wirklichkeit
eine Veriinderung vor, Diese Verinderung besteht nicht darin, dafls irgend



348 Litterarische Besprechungen.

ein sachliches Etwas zum Dinge hinzutrite, was vorhin nicht in ihm
gewesen wiire, sondern nur darin, dafs das Ding jetzt anders modifiziert
ist, als es vorhin war. Wer mochte denken, dafs die Modifikation eine
von der Substanz des Naturwesens verschiedene Realitit wire? Aber
doch ist sie in der transcendenten Aufsenwelt vorhanden in demjenigen,
dessen Modifikation sie ist.“ — Diese Sitze des Autors sind einfach nicht
verstindlich. Kine Substanz wird modifiziert, aber das, wodurch sie
modifiziert wird, ist nicht ein ,sachliches Etwas“, eine von der Substanz
verschiedene ,Realitiit*; das, wodurch die Substanz modifiziert wird,
hat nicht selbst irgendwie ein Sein. Ja, wodurch wird dann die Sub-
stanz modifiziert? Offenbar dorch das Nichts. Denn zwischen der
Realitit und dem Nichts liegt kein Mittleres. Und trotz dieser Modifi-
kation durch das Nichts ist sie in der transcendenten Aulsenwelt vor-
handen in demjenigen, dessen Modifikation sie ist?!

Mit Bezug auf das Wirken Gottes in den Naturdingen bemerkt
der Autor folgendes: ,geméls der Lehre des heiligen Thomas hingt das
Wirken der Naturkrifte in dreifacher Hinsicht von Gott ab, Erstens
ist es Gott, welcher den Naturdingen, wie ihr Sein, so auch ihre Krifte
bei der Schiopfung gegeben hat und jetzt fortwihrend erhilt, Zwei-
tens ist es Gott, welcher jedem werdenden Effekte in der Natur, z. B.
einer Tierseele, das Sein gibt, insofern dieses Sein in seinem absoluten
allgemeinen Charakter betrachtet wird; denn diesen Charakter bezieht
jede Naturwirkung von Gott, dem Urgrund uud Vorbild alles Seins.
Drittens ist es Gott, welcher bei dem Weltanfang durch einen Anstols
die Beweguung anhob, welche jetzt im wundervollsten. Wellenschlage das
ganze weite Universum durchbebt; er hat damals jenes bestimmte Be-
wegungsquantum in die Welt gelegt, welches unvermehrt und unvermindert
im bunten Wechsel der KErscheinungen ausharrt.“ (S. 308.) Anmerk. 4
heifst es dann: ,in diesem Sinne sagt der hl. Lehrer: quia natura agens
non agit nisi mota . . .. et hoc non cessat, quousque perveniatur ad
Deum, sequitur de necessitate quod Deus sit causa actionis cujuslibet rei
naturalis ut movens et applicans virtutem ad agendum. (Quaest. disp.
q. 3. de pot. a. 7.) Die jetzt statttindenden Naturverinderungen fithren
durch die lange Kette der vorhergehenden Veriinderungen durch Jahr-
hunderte und Jahrtausende hinauf zu Gott, dem motor primus. Darum
heifst es: Deus praemovet omnem creaturam ad agendum.* — Was der
Autor zum dritten Punkte hier sagt und in der Anmerkung noch erliu-
tert, davon ist nicht ein Wort wahr. Das ,bestimmte Bewegungs-
quantum in der Welt* ist sachlich eins und dasselbe mit der Mitteilung
der Kraft. Darum heifst es im hl. Thomas: uno modo quia tribuit ei
virtutem operandi sicut dicitur quod generans movet grave et leve, in
quantum dat virtutem per quam consequitur talis motus. Das ,Bewegungs-
quantum® ist also nichts anderes als die Kraft. Allein Kraft ist nicht
Thiatigkeit, ist nicht Bewegung. Der Sinn im hl. Thomas lautet
folglich ganz anders: sed quia nulla res per seipsam movet, vel agit nisi
8it movens non motum, tertio modo dicitur una res esse causa actionis
alterius, in quantum movet eam ad agendum. In quo non intelligitur
ncollatio® aut ,conservatio® virtutis activae, sed applicatio virtutis ad
actionem, sicut homo est causa incisionis cultelli ex hoc ipso quod appli-
cat acumen cultelli ad incidendum, movendo ipsum.“ Davon, dals Gott
am Weltanfang jenes bestimmnte Bewegungsquantum in die Welt ‘gelegt
habe, ist an dieser Stelle gar keine Rede, wohl aber das gerade Gegen-
teil. Diese ,motio und applicatio virtutis ad agendum“ durch Gott wird



Litterarische Besprechungen. 349

ausdriicklich unterschieden ven der ,collatio et conservatio virtutis
activae“.

Auch in der Antwort auf den siebenten Kinwurf gegen den Artikel
tritt dieser Unterschied sonnenklar zu Tage. S. Thomas sagt daselbst:
»Die natiirliche Kraft, welche den Naturdingen bei ihrer KErschaffung
mitgeteilt wurde, ist in ihnen als eine gewisse Form, die ein volles und
festes Dasein in der Natur besitzt. Allein das, was im Naturdinge von
Gott gewirkt wird, damit und wodurch es thatsiachlich wirkt oder
bewegt, ist blofs etwas Voriibergehendes, mit einem unvollkommenen
Dasein, auf die Art und Weise, wie die Farben in der Luft und die
Kraft der Kunst im I[nstrument des Kiinstlers enthalten sind. Ad 7. Von
einem ,bestimmten Bewegungsquantum® weifs der englische Lehrer nichts,
Dieses Quantum haben die Naturdinge allerdings am Weltanfange er-
halten als Naturkraft, als bestimmte bleibende Form. Aber
diese reicht nicht aus, damit die Naturdinge thatsichlich wirken oder
bewegen., Darum erhalten sie von Gott eine voriitbergehende, nicht
fixe IForm. Diese Form haben sie nicht am Weltanfange erhalten,
sondern sie bekommen dieselbe, sobald und so lange sie wirken, richtiger
gesprochen, sie empfangen dieselbe, damit und wodurch die natiirlichen
Krifte wirken, Der Anstols der Bewegung durch Gott bei dem Welt-
anfang betrifft allerdings das Universum im grofsen und ganzen. Aber
damit ist zuniichst nur die Ortsbewegung gemeint. Nun gibt es aber
noch mehrere andere Arten von Bewegung. KEbenso folgt aus dieser
Bewegung im grolsen und ganzen noch keineswegs, dafs jedes einzelne
Naturding immerfort bewege und wirke. Die Bewegung oder das Wirken
gehort nach dem eigenen Gestindnis des Autors durchaus nicht zum
Wesen des Naturdinges. Somit muls nicht allein die IF'rage beantwortet
werden, wie die Naturdinge am Weltanfang in Bewegung oder Thitig-
keit iibergegangen sind, sondern auch, wie sie jetzt aus der Rnhe oder
Unthiitigkeit in den Zustand der Bewegung und Thitigkeit kommen.
Erklirt der Autor, dies geschehe durch das von Gott am Weltanfang in
die Welt gelegte Bewegungsquantum, so hat Gott zwar am Welt-
anfang etwas gewirkt, aber jetzt wirkt er nichts mehr. Das heifst
aber, die Weltregierung und Vorsehung Jeugnen, Bewegungen, Thitig-
keiten, entia annehmen, die nicht Gott zu ihrer Ursache haben. Denn
dieses Bewegungsquantum ist ja nichts anderes, als die natiirliche Kraft
oder die ,eigene“ Kraft des Naturdinges. Allein der hl. Thomas unter-
scheidet genau und ausdriicklich die ,eigene® Kraft des Naturdinges von
der Kraft Gottes im Naturdinge. Im genannten Artikel steht dieser
Unterschied ebenfalls ausdriicklich angegeben. Bildet nun die Thitigkeit
Gottes in den Naturdingen weiter nichts als den ,Stoff am Weltanfang,
als das Hineinlegen des ,Bewegungsquantums® in die Welt, warum ist
dann die ,eigene” Kraft des Naturdinges eine andere, verschiedene, von
der ,Kraft“ Gottes, des Hauptagens. Warum bringt das Naturding etwas
nicht durch die ,eigene“ Kraft oder Form, sondern durch die Kraft der
causa principalis hervor? Ist die ,eigene“ Kraft des Naturdinges nicht
ebenfalls von Gott? Also warum unterscheidet S. Thomas die ,eigene®
Kraft des Naturdinges, die so gut von Gott stammt wie die andere, aus-
driicklich von der Kraft Gottes im Naturdinge? Darans leuchtet
ein, dafs die Auslegung der Stelle des hl. Thomas durch den Autor eine
ganz und gar willkirliche ist und mit der Wahrheit nicht im min-
desten zu thun hat.

FFassen wir nun die zweite Art ins Auge Gott gibt jedem Effekte
das Sein, insofern dieses Sein in seinem absoluten allgemeinen Charakter



350 Litterarische Besprechungen.

betrachtet wird. So der Autor. Was fiir ein Sein ist dieses mit seinem
absoluten allgemeinen Charakter? Ein ,,allgemeines Sein‘* existiert
nirgends. Alles existente Sein ist singulir. Und wie verhilt sich das
Naturding zu diesem Sein des Effvktes, in seinem absoluten allgemeinen
Charakter betrachtet? Bringt das Naturding selber dieses Sein
hervor oder nicht? Der Autor schweigt wohlweislich dariiber. Er wird
am besten wissen, warum. Der englische Lehrer aber sagt es uns an der
vom Autor angefiilhrten Stelle sehr genau. Die Naturdinge bringen
dieses Sein des Effektes thatsichlich hervor, aber nicht durch die
eigene Kraft, sondern nur insofern sie Anteil haben an der Kraft
der Hauptursache, an der Kraft Gottes. Diesen Anteil gewinnen
sie dadurch, dafs sie von Gott bewegt werden. Die Naturdinge be-
wegen oder wirken also, nachdem sie bewegt worden sind, also als
ymotae“ von der Hauptursache. Diese Bewegung der Hauptursache geht
folglich der Natur nach dem Bewegen der Naturdinge voraus, weil
die letzteren nur als ,motae“ bewegen. S. Thomas: et quia natura in-
ferior agens non agit nisi ,,mota*, eo quod hujusmodi corpora inferiora
sunt alterantia ,alterata‘‘, coelum autem est alterans non alteratum, et
tamen non est movens nisi ,,motum* et hoc non cessat quousque perveniatur
ad Deum, sequitur de necessitate quod Deus sit causa actionis cujuslibet
rei naturalis ut ,movens et applicans virtutem ad agendum. . .. Nec
causa secunda potest in effectum causae primae'* per virtutem pro-
priam, quamvis sit instrumentum causae primae respectu illius effectus,
Instrumentum enim est causa quodam modo effectus principalis causae,
non per formam vel virtutem ,propriam®, sed in quantum participat ali-
quid de virtute principalis causae per ,motum ejus“, sicut dolabra non
est causa rei artificiatae per formam vel virtutem propriam, sed per
virtutem artificis a quo movetur, et eam quoquomodo participat. Unde
quarto modo unum est causa ,actionis® alterius sicut principale agens est
causa yactionis® instrumenti. Kt hoc modo etiam oportet dicere quod
Deus est causa ,omnis actionis“ rei naturalis, . . . Nihil agit in speciem
in istis inferioribus nisi per virtutem corporis coelestis; neque aliquid
agit ,ad esse® nisi ,per virtutem Dei“. Ipsum enim esse est commanis-
simus effectns, primus est impimior omnibus aliis effectibus. Et ideo
»80li Deo“ conpetit secundum ,virtutem propriam“ talis effectus. Unde
etiam, ut dicitur in libro de causis, intelligentia non dat ,esse“ nisi prout
est in ea ,virtus divina“. Sic ergo ,Deus* est causa ,omnis actionis®
prout , quodlibet“ agens est instrumentum divinae virtutis operantis.
Damit ist erwiesen, dals von alledem, was der Autor den hl, Thomas an
dieser Stelle sagen lifst, nicht ein Wort wahr ist mit Bezug auf die
Thitigkeit Gottes und den ,primus motor® oder den ,praemotor“. Will
der Autor vom englischen Lehrer abweichen, so steht ihm dies voll-
kommen frei, Aber Texte desselben nach Belieben ,verarbeiten“, das
geht ein fir allemal nicht an, — Merkwiirdig ist auch hier wiederum,
wie glinzend der Autor selber seine eigene soeben vorgetragene Theorie
widerlegt. S. 133 heilst es: ,Gott ist der hichste, oberste Kiinstler, die
ganze Welt ist gleichsam das Werkzeug seiner Hand. Wohl wirken die
natiirlichen Ursachen, und bewirken die Kntstehung der Formen; aber
aus ,eigener Machtvollkommenheit* wiirden sie diese niemals hervorrufen
kénnen. Nur dadurch entstehen die KFormen der Dinge, dals ,in“ allen
jenen Ursachen jinnerlich und verborgen* die hervorbringende Ursach-
lichkeit ,Gottes® mitthitig ist, gerade wie der Geist des Kiinstlers ,in
jeder seiner Bewegungen®, ... Die ,Leistung® der natiirlichen Ursachen
ist jedesmal bedingt durch die ,in ihnen thiitige hohere Macht“. Be-



Litterarische Besprechungen. 351

merken wollen wir nur noch, dals nach dem Gestindnisse des Autors
dies ,die scholastische Lehre ist von dem gottlichen Wirken in den
Weltdingen“. Von einem bei dem Weltanfang von Gott in die Welt ge-
legten Bewegungsquantum, oder vom ersten Anstols zur Bewegung im
Beginne der Welt ist hier gar keine Rede.

In dhnlicher Weise dufsert sich der Autor an einer andern Stelle.
8. 608 heilst es: ,die aristotelische Lehre falste die Krifte weder als
far sich bestehende Dinge, noch als blofse Bowegungszustinde oder leere
Raumbeziehungen sondern als Beschaffenheiten, Qualititen, als wirklich
positive Kigenschaften oder Vermigen der Nnturkorppr, insofern die-
selben, von irgendwoher in Thitigkeit versetzt, wirklich imstande seien,
irgend einen kffekt hervorzubringen. Zu dieser Auffassung wurde man
durch die Beobachtung hingeleitet, dafs die Dinge oftmals in aktueller
Thitigkeit begriffen sind, von der sie auch ahlassen, und zwar mit der
bleibenden Befihigung, je nach Umstinden wieder in den aktuell pmdu-
cierenden llmtlgkeltszru:,taml iiberzutreten. Da ist also unbedingt in dem
Dinge eine Fiihigkeit vorauszusetzen, welche bald ruht, bald in irgend
einem Grade je nach ihrem Charakter in eine bestimmte Wirksamkeit
tritt. Eine blofse Moglichkeit ist das Vermdgen nicht, denn Méglichkeiten
bewirken nichts; wir miissen also in dem Vermdgen ein wirkliches Ktwas
erblicken. Ks ist aber auch nicht eine wirkliche Thitigkeit, denn diese
geht erst aus ihm hervor. Is ist vielmehr der nichste Grand einer
Wirksamkeit. Das Vermogen ist eip unfertiges Etwas, was in der hinzu-
tretenden Wirksamkeit die ihm entsprechende \nllen(lung und Bestim-
mung erreicht, was also zum vollen aktuellen Wirken in einem éhnlichen
Verhiiltnisse stehl:, wie die Materie zu dem durch Hinzutritt der Form
vollendeten Naturwesen. — ks wird also hier ohne Umstinde zugegeben,
dals die Naturdinge nicht unausgesetzt thitig sind. Sie lassen viel-
mehr oftmals von der Thiitigkeit ab, und behalten blofs die Fahigkeit
bei, wieder in den Thiitigkeitsznstand tiberzugehen. Bald ,ruht“ diese
Fihigkeit, bald ,tritt sie in eine bestimmte Wirksamkeit“.. Wie verhiilt
es sich aber dann mit jenem Stofs zur Bewegung durch Gott am Welt-
anfange? Auf Grund dieses ,Stolses mifsten eigentlich die Natur-
dinge sich fortwihrend in Thitigkeit befinden. Dies ist aber, so
erklirt der Autor selber, thatsiichlich nicht der Fall. Vielleicht geniigt
fir alles das ,in die Welt gelegte Bewegungsquantum®“? Allein dieses
Bewegungsquantum miifste, um die Schwierigkeit zu beheben, ebenfalls
bewirken, dafs die Naturdinge ohne Unterbrechung, ohne ,Ruhe“ in be-
stimmter Wirksamkeit bleiben, Wie kommt es aber, dals dieses Be-
wegungsquantum die Naturdinge bald in ,Ruhe® lilst, bald in Wirksamkeit
versetzt? Der Autor macht sich die Sache etwas gar zu leicht, wenn
er sagt, der Ubergang des ruhenden Vermogens zur Thiitigkeit werde von
dem Vermdgen selbst bewerkstelligt, freilich unter dem Kinflusse irgend
eines auf dasselbe einwirkenden Objektes. In diesem Satze liegen wieder
zwei Unrichtigkeiten. Die eine besteht darin, dals der Autor das Objekt
einen physischen Einflufs auf das Vermdgen ausiiben lifst. Das Ob-
Jjekt bewegt objektiv, bestimmend oder den Akt des Vermogens specifi-
zierend, wie Thomas oft und oft betont. Die Bewegung durch das Objekt
ist somit eine moralische, nicht eine physische, und setzt den Akt
des Vermogens bereits voraus, Wenn das Vermigen in Thiitigkeit ist,
dann wird diese Thitigkeit duarch das Objekt zu diesem oder jenem be-
stimmt. Darum unterscheidet der englische Lehrer sehr genau die sub-
jektive Bewegunp; von der objektiven. Summa theol. 1. 2. q. 9.

Die zweite Unrichtigkeit besteht darin, dals der Autor den Uber-



352 Litterarische Besprechungen.

gang des Vermogens zur Thitigkeit durch das Vermogen selbst bewerk-
stelligt werden lifst. Damit kommen wir zu der Untersuchung des
Grundsatzes: omne quod movetur ab alio movetur., ks steht aulser allem
Zweifel, dals das Vermogen selbst aus der Rulhe, Unthiitigkeit in die
Thiitigkeit tibertritt. Aber die Frage ist die, ob das Vermigen durch
sich allein, wenngleich beeinflulst vom Objekt, in die Thatigkeit iber-
gehe. Dafs das Objekt mit der subjektiven Bewegung, also mit
dem Ubergange aus der Ruhe in die Thitigkeit gar nichts zu thun hat,
wurde bereits gesagt. Somit bleibt im Sinne des Autors, der nur das
Vermogen und das Objekt kennt, nichts als das Vermdgen iibrig.
Kann nun das ruhende Vermogen selber diesen Ubergang zur Thitig-
keit bewerkstelligen? Unmdglich, Denn der Antor selber erklirt, dals
jede Thiitigkeit mittelst der Bewegung vor sich gehe (8. 157. 285). Was
ist aber die Bewegung? Der Autor antwortet: ,das Wirklichwerden des
Mooglichen, der Weg vom potentiellen zum aktuellen Sein. Ihrem Begriffe
nach setzt die Bewegung zweierlei voraus: ein wirkliches Sein, welches
das Vermogen besitzt, die Bewegung zu erzeugen, und ein potentielles,
unfertiges Sein, welches etwas werden kann. Wo immer also sich ein
Einzelwesen aus der blofsen Maglichkeit zur Wirklichkeit entwickelt,
muls ihm ein anderes ISinzelwesen in Wirklichkeit vorangehen, weil die
Bewegung nur da moglich ist, wo ihr ein Wirkliches als bewegende Ur-
sache vorangeht (S. 616). Aus dieser Darstellung des Autors folgt, dafls
das ,ruhende Vermogen* nicht durch sich selber diesen ruhenden
Zustand verlassen und in den Znstand der Thétigkeit iibergehen kann.
Denn es fehlt dazu ,,ein Wirkliches als bewegende Ursache*. Das
,rubende Vermogen* ist nicht ein ,,Wirkliches*’, sondern ein ,,Potentielles',
andernfalls wiirde es ja nicht ,bewegt’, sondern es selber wire ,be-
wegend“. Oder kann vielleicht dieses ,Vermdgen“ ,bewegt® und ,be-
wegend“ zugleich sein? Der Autor behauptet es. Mit dem obigen Satze,
dafs alles, was bewegt werde, durch anderes bewegt werde, wird nicht
geleugnet, dals die Dinge, welche bewegt werden, in dieser ihrer passiven
Bewegung selbst mitthitig sind (S. 617). Allein dies verstilst gegen die
Lehre des hl, Thomas und ist in sich der hellste Widersinn. S. Thomas:
in operatione, qua Deus operatur movendo naturam, non operatur natura.
De potentia. q. 3. a. 7. ad 3. Was ist die Thatigkeit? Iine Bewegung
im aktiven Sinne, also ein ,Bewegen“. Die Mitthitigkeit ist folglich
ein Mitbewegen. Allein bewegen oder auch mitbewegen kann nur das-
jenige, was schon dasjenige ist, was das Bewegte erst wird.
Somit wire dasjenige, welches bei der passiven Bewegung, also bei dem
Bewegtwerden, sich als mitthétig erweist, das schon bereits, was
es durch die Bewegung erst wird. Und das ist ein heller Widerspruch.
Somit kann das ,ruhende Vermdogen“ nicht durch sich selber in den
Zustand der Thitigkeit iibergehen, weil dieser Ubergang durch eine Be-
wegung, d. h. durch ein Bewegtwerden und durch einen Akt des
Bewegens sich vollzieht. — Vortrefflich wie immer widerlegt der Autor
seine eigene Theorie. S. 617 heilst es: ,da jede Bewegung als solche ein
Bewegendes voraussetzt, so ist die Bewegung iiberhaupt nur miglich
unter der Voraussetzung eines Wesens, welches bewegt, ohune selbst der
Bewegung zu unterliegen, welches verursacht, ohne selbst verursacht zu
sein. Die aktive Bewegung oder Verursachung mufs in jedem Falle das
allererste sein; ohne sie kionnte die passive Bewegung oder das Ver-
ursachtwerden nicht beginnen. Dieser Folgerung kann man nicht durch
die Apnahme ausweichen, dafs das Bewegte sich gegenseitig bewege. Denn
das Bewegende muls immer schon dasjenige sein, was das Bewegte erst



Litterarische Besprechungen. 353

wird; mithin kann dasselbe nicht zugleich und in derselben Beziehung
bewegend und bewegt sein. Ebensowenig ist dic Annahme statthaft, dals
das erste Bewegende sich selbst bewege. Denn da es undenkbar ist,
dafs in einer und derselben Bewegung sich das ganze Wesen zugleich
bewegend und bewegt verhalte, so mufs auch in dem sich selbst Bewegen-
den das Bewegende von dem Bewegten verschieden sein.“ — Ganz ein-
verstanden. Wenden wir das soeben Gehirte auf die oben genannte
Theorie des Autors an. Die Naturdinge lassen manchmal von der Thitig-
keit ab, In diesem Zustande haben sie die ,bleibende Befihigung®, je
nach Umstinden wieder in den Thitigkeitszustand iberzutreten. Der
Ubergang des Vermogens, dieser bleibenden Befihigung, zur Thitigkeit
wird von dem Vermoigen selbst bewerkstelligt. Dies aber geschieht durch
eine Bewegung. Dieses , Vermdgen“ mufs bewegt werden. Wodurch wird
es bewegt? Vielleicht durch sich selber? Das ist unméglich, denn dann
wire es ,bewegend“ und ,bewegt“ zugleich. KEbenso wiire es als be -
wegend schon das, was es als bewegt erst wird. Wie kann also
dieses Vermogen in der passiven Bewegung, im Bewegtwerden selbst
mitthitig sein, indem thiitigsein soviel bedeutet als bewegen? Dieser
Widerspruch im System des Autors lilst sich nicht beseitigen. Darum
ist es ganz und gar unrichtig, dals der Ubergang des Vermogens zur
Thitigkeit durch das Vermogen selbst bewerkstelligt werde. Der Uber-
gang wird vielmehr durch Gott, das ,bewegende“ Wesen, welches selbst
nicht der Bewegung unterliegt, zustande gebracht. Die Einfliisse von
aulsen auf das organische Leben, der Einfluls eines Gegenstandes, also
des Objektes auf jede KErkenntnis- und Begehrungskraft, von welchen
der Autor daselbst spricht, haben mit der subjektiven Bewegung, wie
schon betont wurde, nichts zu thun. Diese Einfliisse sind objektive, also
moralisch, nicht physisch bestimmende. Bemerkt demnach der Autor,
dieser Ubergang des Vermogens zur Thiitigkeit werde von dem Verméogen
selbst bewerkstelligt, so ist dies nur in dem Sinne wahr, als das Ver-
mogen selber es ist, welches aus der Ruhe oder Unthitigkeit in die
Thitigkeit ibergeht. Dals aber dieser Ubergang vom Vermégen allein,
ohne eine subjektiv béwegende Ursache, die einen physischen Einflufs
auf das Vermogen selber ausiibt, ausgefiitbrt werden konne, das ist und
bleibt ein Ding der Unméglichkeit. Dies trifft nicht allein bei den Natur-
dingen zu, sondern iiberhaupt iiberall da, wo ein Vermogen bald in Ruhe,
bald in Thitigkeit ist, also auch bei dem Verstande und dem Willen der
verniinftigen Geschopfe.

Die Bemerkungen des Autors auf S. 616, das Denken selbst sei
keine eigentliche Bewegung, weil die Denkthiitigkeit zugleich geistiger
Besitz des Gedachten seitens des Denkenden sei, bedarf einer nihern Er-
klirung. Die Denkthiitigkeit ist keine mechanische, oder dynamische,
oder lokale Bewegung, allein sie ist doch eine eigentliche Bewegung, der
Ubergang aus der Potenz in den Akt. Wo immer die Thitigkeit sich
der Sache nach von der Substanz unterscheidet, da ist ,eigentliche
Bewegung“. S. Thomas: in omnibus, in quibus operatio differt a sub-
stantia oportet esse aliquem modum motus, ex hoc quod exit de novo in
operationem, I. sent. d. 8. q. 8. a. 1. ad 4. — Omnis operatio dicitur
motus. Summa theol. 1. p. q. 73. a. 2,

II. Nun noch einige Worte iber den Inhalt des zweiten Bandes.
S. 17 sagt der Autor mit Recht, es sei zu klar, dafs von einem blofs
Moglichen die Verwirklichung des Moglichen nicht ausgeben konne. Damit
fillt seine Theorie, dals der Ubergang des Vermdgens zur Thitigkeit
durch das Vermdgen selber bewerkstelligt werde, von selbst, denn es ist

Jahrbueh fiir Philosophie ete. VIII, 23



354 Litterarische Besprechungen,

iiberall der nidmliche Grund. Vergl. I. Bd. S, 784, — 8. 39 schlielst der
Autor von der unendlichen Vollkommenheit, Notwendigkeit, Unverinder-
lichkeit und Unabhiéingigkeit auf die Kinfachheit Gottes. Der umge-
kehrte Weg ist der richtige. Weil Gott einfach, seine Wesenheit der
Sache nach eins und dasselbe ausmacht mit seinem Dasein, deshalb
ist er unendlich vollkommen u. s. w. Daher der stindige Ausdruck im
hl. Thomas: Deus est suum esse. Deus est esse subsistens.— Die Worte
des Autors daselbst: ,die Kontingenz, das Anders-sein-koénnen sei mit
dem Wesen der Weltdinge verbunden®, bediirfen einer Erklirung. Das
Wesen der Dinge kann nicht ,anders“ sein, denn die konstitutiven Prin-
cipe der Wesenheit sind unverinderlich. Das Geringste zur Wesen-
heit hinzugegeben, oder davon hinweggenommen, #ndert oder zerstort
das ganze Wesen. Wohl aber ist die Wesenheit der Weltdinge verinder-
lich mit Bezug auf alles, was aulserhalb der Wesenheit liegt: z. B,
hinsichtlich des Daseins, der Accidenzen u. s. w. Und hierin besteht
die Kontingenz der Dinge, nicht aber in der Verinderlichkeit des
Wesens. — Dem Denken entspricht zuniichst nicht das ,Sein® d. h.
das Dasein, sondern die Wesenheit der Dinge. Weil die Wesenheit
nicht das Dasein, sondern real von ihm unterschieden ist, deshalb kann
man die Wesenheit ohne die Ursache ihres Daseins, ohne Gott,
,denken®, wie die vom Autor angefithrte Stelle des hl. Thomas: Summa
theol. 1. p. 9. 44. a. 1. ad. deutlich besagt. Denken wir die Wesenheit
nicht mehr als Wesenheit, sondern als existente Wesenheit oder
mit dem Dasein, dann miissen wir die Ursache, Gott, ebenfalls ,denken*.
Indem wir die Wesenheit, oder auch die Teile derselben, den Stoff und
die Form, ohne das Dasein denken konnen, ist dieses Dasein offenbar
von der Wesenbeit und ihren Teilen sachlich unterschieden, und liegt
aulserhalb der Wesenheit und ihren Teilen. In diesem Sinne, aber
auch nur in diesem, ist es richtig, was der Autor S. 40 sagt, auch ihrem
Begriffe nach trage die Materie die Kontingenz zur Schau. — S, 106
wird gesagt: ,denken wir das, was an sich vieles ist, als eins, so
erbalten wir die logische oder auch die metaphysische Einheit, jenachdem
diese im Denken vollzogene Vereinigung nur in unserm Denkakt, oder
aunfserdem auch in den Dingen ein Fundament besitzt. Hat etwa die
logische Einheit, Gattung, Art, kein Fundament in den Dingen ?
S. 289 meint der Autor, die fiinf Beweise fiir das Dasein Gottes seien
weiter nichts als verschiedene Auffassungen eines Grundgedankens: aus
dem wirklichen Dasein der Welt wird das wirkliche Dasein Gottes er-
schlossen. In weiterer Schlulsfolgerung erkiinnten wir dann, dals
¢in Wesen von solchem Charakter unendlich vollkommen sein miisse;
wir erkinnten, dals Gott, die ,Weltursache“, nicht eine der Welt imma-
nente Substanz sein konne, sondern von der Welt geschieden und ge-
sondert sein miisse; das sei dasjenige, was Strauls ,personiich* nenne.
Wir dagegen sind der Amnsicht, dals die Gottesheweise unmittelbar,
nicht in weiterer Schlulsfolgerung, einen ,personlichen Gott‘‘ dar-
thun. Der Schlufs vom ,,Beweglichen® auf ein ,,Unbewegliches*, d. h.
der Schlufs aus dem innersten Wesen der DBewegung weist un-
mittelbar auf den ,personlichen* Gott. Gemils der Ansicht des Autors
auf S. 360 ist die Welt, in sich betrachtet, nicht Nichts, sondern ein in
sich subsistierendes Sein. Ein ,subsistierendes Sein* ist Gott, und
zwar er ganz allein. Darum hdren wir vom englischen Lehrer unge-
ziahltemal: Dous est esse subsistens, Sehr richtig heilst es 8. 361: ,alle
Dinge vom grofsten Fixstern bis zum kleinsten Sonnenstiiubchen hingen
ganz und gar von Gott ab, nicht nur in ihrem Sein, sondern auch in



Litterarische Besprechungen. 35D

ihrem Wirken. Jedes wehende Liiftchen, jedes rauschende Bichlein,
Jedes fallende Blatt, jede Konzeption des Dichters, jeder Tugendakt des
gewissenhaften Menschen, jedes Schwingen des Athers ist der Erfolg
unmittelbarer gottlicher Thitigkeit.* — Wenn dem so ist, wie ver-
hilt es sich dann mit dem Anstofs am Weltanfang? wie mit dem
Bewegungsquantum, welches Gott damals in die Welt gelegt hat?
Bildet die gottliche Thitigkeit unmittelbar die Ursache all’ dieser
aufgezithlten Wirkungen, dann ist es nichts mit jenem ,,praemotor®, der
nur insofern praemotor heilst, als er den ersten Anstols gegeben und
das Bewegungsquantum in die Welt gelegt hat. Der Autor ist hier
offenbar aus der Rolle gefallen. Weiter sagt der Autor daselbst: ,denken
wir aber tiber diese Thatsache des Naturwirkens nach, so werden wir
erkennen, dafs es nur méglich ist, insofern es von gottlicher Wirk-
samkeit getragen wird. ks war die einstimmige Lehre der alten
Schule, dals jede Thitigkeit der Geschopfe auf Gott als auf deren
erste Ursache zuriickzufithren sei. Wie baben wir das zu verstehen?
Alles, was tiberhaupt in der Natur in irgend einer Weise zum Sein
gelangt, nachdem es vorher nicht war, ist noch einer doppelten Kr-
génzung seitens des Schopfers bediirftig und zwar einer innern und
einer dufsern. Dieinnere Krginzung, der sogenannte concursus, besteht
darin, dafs Gott, wie bei allem Sein, so auch bei allem Werden der
eigentliche Seinsspender, d. h. derjenige ist, welcher dem werdenden
Dinge das ,,Sein als solches* verurgacht. Es ist nimlich wohl begreiflich,
dafs ein geschaffenes Wesen auf ein bereits existierendes oder auch
werdendes Sein einen modifizierenden oder bestimmenden Einflufs bt
und deshalb der Grund ist, warum ein Ding so und nicht anders ist und
dieses oder jenes wird. Aber unbegreiflich ist, wie irgend ein in seinem
Wesen begrenztes Naturding die eigentliche Seinsquelle sei, d. h. Sein
produzieren konnte, was von dem eigenen jedenfalls individuell verschieden
ist. Hierzu gehort eine unendliche Kraft, wie solche nur der Gottheit
zukommt. Denn eine Kraft, deren eigentlicher Gegenstand das Sein
selbst ist, wird eben jedes und alles hervorbringen kionnen, insofern darin
sein ist. Andererseits erfordert auch der Begriff der Gottheit, dals alles
Sein, anch das werdende, von ihr abhiingig sei und von ihr herrihre.
Wir sind also zu der Annahme gezwungen, dafs Gott es ist, welcher in
Jedem Naturprozesse allem dem, was ,,wird", das ,,Sein* an und fiir sich
verleiht, Keineswegs wird durch dieses gottliche Wirken, wir betonen
es, das eigentiimliche Wirken der Naturdinge beeintriichtigt. Gott bedarf
dieses Mitwirkens der Dinge ebensowenig, wie er iberhaupt des
Seins der geschaffenen Dinge bediirftig war. Wie er aber aus Giite
die Dinge erschaften hat, so belalst er ihnen auch aus Giite die ihnen
zukommende Wirksamkeit. (S. 862.) — Zum bessern Verstindnisse des
soeben Gesagten bedient sich der Autor eines Vergleiches. ,,Gott macht
es nach einem naiven Vergleiche des P. Lessius wie ein guter Vater mit
seinem lieben Kinde. Das Kindlein mdochte den schweren Schrank da
oder dorthin gestellt haben, und zwar will es selber die Ausfithrung
besorgen; der Vater sieht dem Kinde den Wunsch an den Augen ab;
er accomodiert sich, er hebt den Schrank; und obgleich er selber allein
den schweren Schrank bewegen konnte, gestattet er dem Kinde, seine
Hiinde an den Schrank zu legen, iiberlilst dem Kinde jene Mitwirkung,
deren es fihig ist; und so geht’s vorwiirts nach dem Begehren des Kindes.
So Gott der Herr“ (S. 863).

Besehen wir uns diesen concursus etwas niher. Hst ist hier
offenbar von z wei Thitigkeiten (actiones) die Rede, welche einen Effekt

23"



306

Litterarische Besprechungen.

hervorbringen., Die erste ist die Thitigkeit Gottes, die zweite das Mit-
wirken der Kreatur. ,Das Kind will selber die Ausfithrung besorgen;
»der Vater gestattet dem Kinde, seine Hiinde an den Schraunk zu legen,
er iberlilst dem Kinde jene Mitwirkung, deren es fihig ist“. Damit
tritt der Autor in offenen Widerspruch mit dem hl, Thomas, obgleich
er sich hier und auf den nichsten Seiten fortwihrend auf denselben
beruft. Nach dem englischen Lehrer sind nicht zwei, sondern ist nur
eine Thitigkeit, aktiv, vorhanden. Folglich ist der Simultan - Konkurs
der Molinisten von S, Thomas ein fiir allemal abgewiesen. In der vom
Autor angefihrten Stelle des englischen Lehrers heilst es: quibusdam
autem difficile videtur ad intelligendum, quod eflectus naturales attri-
buantur Deo, et naturali agenti. Nam ,una® actio a ,duobus agentibus®
non videtur progredi posse. Si igitur actio per quam naturalis effectus
producitur procedit a corpore naturali, non procedit a Deo. Summa ctr.
gent. lib, III. ¢. 70. Hier ist also nicht die Rede von eine m Kffekt,
von einer Wirkung, im Vergleiche des Autors vom Verschieben oder
Heben des Schrankes, sondern von einer Thitigkeit, actio: der Vater
und das Kind iiben eine Thitigkeit aus. Der Autor macht sich dies-
beziiglich keine Sorgen. Er nimmt zwei Thitigkeiten an, der Vater
hebt den Schrank, und auch das Kind legt seine Hiinde an den Schrank,
und die Schwierigkeit ist zwar nicht gelost, aber geschickt umgangen.
Der Autor rechnet auf die Kinfalt, um nicht ein anderes Wort zu ge-
brauchen, seiner Leser. Seine Pflicht aber wiire es, uns zu sagen, auf
welche Weise die Thitigkeit des Vaters und des Kindes nur eine
Thatigkeit ausmacht, oder ehrlich einzugestehen, dafs er vom hl. Thomas
abweiche, dessen Lehre verwerfe. Indessen geschieht weder das eine,
poch das andere. Nicht nur an dieser, sondern auch noch an einer
andern Stelle bemerkt S. Thomas, dals die Thitigkeit Gottes und der
Kreatur eiuns sei. Ipsa naturae operatio est etiam operatio divinae
virtutis , sicut operatio instrumenti est per virtutem agentis principalis.
Quaest. disp. de potentia q. s. a. 7. ad 8.. Wie der Autor eigentlich
dazu kommt, von einer innern Krgédnzung zu sprechen, lilst sich
einfach nicht begreifen. Das Kind wird doch wahriich nicht innerlich
erginzt durch den Vater, dadurch, dals der Vater den Schrank hebt.
Die Wirkung, der Effekt, das Weiterriicken des Schrankes, wird erginazt.
Allein darum handelt es sich gar nicht. Die Frage ist vielmehr die,
ob und inwiefern Gott die Ursache der Thitigkeit in den Geschopfen
ist, nicht aber ob und wie Gott die Ursache der durch die Thiitigkeit
des Geschopfes hervorgebrachten Wirkung bilde. Dafs Gott den Effekt
ebenfalls wirke, das hat gar keine Schwierigkeit. Einen concursus lehrt
auch der hl, Thomas. Allerdings ist dieser concursus himmelweit ver-
schieden von dem concursus des Autors und der Molinisten iiberhaupt.
Den besten Aufschlufs hieriiber gibt uns der Autor selber, freilich im
flagranten Widerspruch mit seiner eigenen Theorie. S. 364 heilst es:
,Beachten wir das, was thitig ist, so treten die Naturagentien als das
bestimmende Moment hervor; beachten wir hingegen die Hervorbringungs-
kraft, welche sich bei den Werken bethitigt, so liegt das Hauptmoment
in dem gottlichen Wirken, denn nur in der Kraft Gottes vermag eine
Kreatur einem Effekte das Sein zu verleihen.“ Hier ist also nicht mehr
die Rede von zwei Thitigen, zwei actiones, sondern nur von einem
Thétigen und von der Kraft dieses einen agens. Im frithern Ver-
gleiche des Autors sind zwei Thiitige, agentia quod, der Vater, und
das Kind. Folglich sind auch zwei Thitigkeiten. Es wird niemanden
zu behaupten einfallen, dals zwei vor den Wagen gespannte Pferde blols



Litterarische Besprechungen. 357

eine Thitigkeit ausitben. Jedes derselben hat seine eigene Thitigkeit,
die Wirkung, die Bewegung des Wagens ist eine. Ebenso verhilt es
sich mit dem Vater und dem Kinde. Allein der Autor sagt hier, dafs
die Hervorbringungskraft in der Kreatur die Kraft Gottes.sei, indem
die Kreaturen nur in der Kraft Gottes einem Effekte das Sein verleihen.
Wir haben es demnach mit dem agens quod, und der Kraft, dem agens
quo zu thun. Diese beiden zusammen bringen eine Thitigkeit ,unam
actionem“ hervor. Wie geschieht aber dies? Die Kreatur mufs nach
dem Autor innerlich erginzt werden, Gott wirkt innerlich und
verborgen in der Kreatur. Innerlich erginzt aber kann etwas nur
dadurch werden, dafls es innerlich etwas empfingt und in sich
aufnimmt. Ks kann niemanden, der es mit der Wahrheit ernst nimmt,
einfallen zu sagen, das Pferd oder die Kraft des einen vor den Wagen
gespannten Pferdes werde durch das andere Pferd innerlich ergénzt,
Ebenso wenig ergiinzt innerlich der Vater das Kind oder die Kraft
des Kindes. Darum ist der Vergleich des Autors ganz und gar unrichtig,
obgleich derselbe den Thatbestand illustrierensoll. Der Thatbestand
selber ist in sich durchaus falsch. Er entspricht nur dann der
Wahrheit, wenn das Kind die Kraft des Vaters in sich aufnimmt,
Falst der Vater das Kind bei den Hinden, und legt er diese Hinde an
den Schrank und verschiebt damit den Schrank, dann illustriert der
Vergleich anniiherungsweise den T hatbestand. Dadurch wird die Kraft
des Vaters von den Hinden des Kindes aufgenommen und es ist eine
Thiitigkeit, una actio, die den Effekt hervorbringt. Darum schreibt der
Autor mit Recht, allerdings im Widerspruch mit sich selber, auf der
nimlichen Seite: ,wenn also irgend eine Naturursache einen Effekt
ins Dasein setzt, ihm Sein verleiht, so thut sie das nicht vermoge der
ibr eigenen Kraft, sondern vermdge der Kraft des mit ibr und in ibr
wirkenden Gottes. In dieser Beziehung konnte sie mit einem Werkzeug
in der Hand Gottes verglichen werden. Der Meifsel in der Hand des
Bildhauers bringt freilich das Kunstwerk hervor, aber er vermag das
nicht durch seine eigene Fihigkeit, sondern insofern er sich der Iihig-
keit des Kiinstlers unterordnet.“ — Gott wirkt also in den Kreaturen.
Der Vater aber wirkt nicht in dem Kinde. Die Kreaturen sind Gott
untergeordnet, wie das Instrument dem Kiinstler. Das Kind ist dem
Vater nicht unter-, sondern nebengeordnet. Das Handanlegen des
Kindes an den Schrank besteht neben dem Heben des Schrankes durch
den Vater. Folglich legt auch das Kind die Hinde nicht durch die
Kraft des Vaters an den Schrank; mit andern Worten: das Kind
versetzt den Schrank nicht durch die Kraft des Vaters, die im Kinde
ist, sondern die neben der Kraft des Kindes aufgewandt wird. Darum
ist der Vater auch nicht ,erste, und das Kind nicht ,sekundire Ur-
sache“. Von Ursachen, die neben einander wirken, kann man weder
die eine ,erste“, noch die andere sekundire nennen, wohl aber dann,
wenn die eine Ursache von der andern die Kraft empfingt, in sich
aufnimmt und durch eben diese Kraft wirkt. Und so verhilt es sich
der Wahrheit gemifs. Die Kreatur bildet das agens quod, und
die Thitigkeit Gottes, in der Kreatur aufgenommen, ist das agens quo.
Diese beiden zusammen bringen eine Thitigkeit, actio, hervor. S. Thomas:
in qualibet enim agente est duo considerare; scilicet ,rem ipsam“, quae
agit, et ,virtutem", qua agit, sicut ignis calefacit per calorem. Virtus
antem inferioris agentis dependet a virtute superioris agentis, inquantum
superius agens dat virtutem ipsam inferiori agenti, per quam agit, vel
conservat eam, aut etiam applicat eam ad agendum, sicut artifex



338 Litterarische Besprechungen.

applicat instrumentum ad proprium effectum, cui tamen interdum formam
non dat, per quam agit instrumentum, nec conservat, sed dat ei solum
ymotum®. Oportet igitur quod ,actio® inferioris agentis non solum sit
ab eo per virtutem propriam, sed per virtutem omnium superiorum agen-
tium, Agit enim in virtute omnium. Kt sicut agens infimum invenitur
immediatum activum , ita virtus primi agentis invenitur ,immediata“ ad
producendum effectum. Nam virtus infimi agentis non habet quod pro-
ducat hunc effectum ex se, sed ex virtute superioris proximi, et virtus
illius ex virtute superioris, et sic virtus supremi agentis invenitur ex se
productiva effectus, quasi causa ,immediata“. Sicut igitar non est in-
conveniens , quod ,una® actio producatur ex aliquo ,agente“, et ejus
pvirtute“, ita non est inconveniens, quod producatur idem effectus ab
inferiori agente et a Deo, ab utroque ,immediate“, licet alio, et alio
modo. Patet etiam quod, si res naturalis producat proprium effectum,
non est superfluum quod Deus eum producat, quia res naturalis non
producit eum, nisi ,virtute divina“. Summa ctr. Gent. lib. IIl. ¢. 70. —
In dieser Stelle ist der concursus im Sinne des englischen Lehrers klar
und bestimmt ausgesprochen. Dadurch, dals die Thitigkeit Gottes eine
Kraft in den Kreaturen bildet, bleibt die Einheit der actio gewahrt,
denn sie verhilt sich nicht wie das quod,agit, sondern wie das quo
agit. Im Sinne unseres Autors dagegen miilste sie ebenfalls das quod
agit sein, denn die Kraft des Vaters ist in der That ein quod agit,
weil sie sich nicht in den an den Schrank gelegten Hinden des Kindes
befindet.

Weiter erklirt der Autor, Gott schmiege sich der Naturursache
an, er lasse sie wirken gemifs ihrer Naturstrebigkeit und wolle, dals
sie sich selber den zu erzielenden Effekt verihnliche (S. 364); die
geschaffenen Wesen ,modifizierten® die Thitigkeit Gottes, und zwar
durch Selbstthitigkeit (S. 365). Hierzu bediirften sie jedoch noch
einer iiulsern Erginzung, Denn sagt der Autor: ,iiberdenken wir
namlich die Wirksamkeit der Dinge, so werden wir uns bald iiberzeugen,
dals ein jedes Wesen nur dann zu aktueller Wirksamkeit iibergeht, wenn
es von einem andern, bereits in Wirksamkeit befindlichen Wesen dazu
irgendwie erregt wird : quidquid movetur, ab alio movetur. Nicht einmal
die Lebewesen, denen man doch eine ,Selbstbewegung® zuschreibt, kénnen
in Thiitigkeit tbertreten, wenn sie nicht in irgend einer Weise eine Ein-
wirkung erfahren. Kein Vermégen kann also durch sich allein aus
dem Zustande des blofsen Koénnens in den des aktuellen Wirkens iber-
gehen. Also auch in dieser Hinsicht ist jede Naturkraft einer Erginzung
bediirftig; es muls irgend etwas geschehen, was sie zur Wirksamkeit
veranlasse. Der hl, Thomas spricht von einer applicatio virtutis ad
agendum. Kin jedes Naturvorkommnis weist iiber seine nichste Ursache
zuriick auf eine frithere, welche die nichste Thitigkeit veranlalste; und
die frihere weist auf eine andere noch frithere u, s, w. Und so gelangen
wir an der Kette der Naturwirkungen durch Jahrhunderte und Jahr-
tausende hinauf zu Gott, welcher im Anfange der Zeiten die geschaffenen
Dinge in Wirksamkeit setzte, indem er in irgend einer primitiven Form
Bewegung veranlalste und so die ,Maschiene® in Gang brachte. Die
Verinderung, welche gegenwiirtig die einzelnen Naturdinge zu der ihrer
Natur entsprechenden Thitigkeit erregt, ist ein Ausfluls, eine durch
zahllose Mittelglieder hindurchgehende Auswirkung jenes primitiven
Bewegungsquantums, welches Gott beim Weltanfang in die Welt hinein-
gelegt hat. Dies ist die physische, von Gott ausgehende Primotion,
welche. jede geschdpfliche Thitigkeit mit verursacht. Dieselbe ist nicht



Litterarische Besprechungen. 359

50 zu fassen, als miifste Gott der Herr jeder Wirkursache noch einen
besondern Puff geben, welcher sie zu ihrer Wirksamkeit bestimmte.
Nein; eines solchen speciellen, unmittelbar von Gott ausgehenden An-
stofses bedarf es nicht; die Bestimmtheit liegt in der Wirkursache ganz
und gar vor. Wie der Schopfer den Dingen ein Selbstsein verliehen
hat, so hat er ihnen auch ein Selbstwirken gewihrt. (S. 365. 866.)
Diese Auffassung des Autors ist jedenfalls neu. Ob sie auch
Anspruch auf Wahrheit hat, werden wir sogleich sehen. Dem bereits
frither Gesagten fiigen wir noch folgendes bei. Nach dem Autor wirkt
Gott in der Welt, wie anfangs, so jetzt und immerdar, 8. 357. Gott
ist bei allem ,Sein“ und ,Werden“ der Seinsspender. S. 362. Gott thut
bei allen geschopflichen Wirkungen die Hauptsache., Mathematisch genau
hat uns der Autor den Thatbestand illustriert durch den Vergleich
des Vaters mit dem Kinde. Aber das alles ist so zu verstehen: Gott
hat vor vielen Jahrtausenden, im Anfange der Zeiten, die
Dinge in Wirksamkeit gesetzt, die Bewegung veranlafst, ein bestimmtes
Bewegungsquantum in die Welt hineingelegt. Darum wirkt er wie an-
fangs, so jetztund immerdar! Da hat die Logik allerdings nichts
mehr dreinzureden. Aber die Logik ist auch nicht jedermanns Sache.
Warum hat der Autor nicht den Thatbestand illustriert mit dem
Vergleiche von Vater und Kind? s wire doch so einleuchtend ge-
wesen. Der Vater hat dem Kinde vor mehreren Jahren das Leben
gegeben, die ,Maschiene“ in Bewegung gesetzt, ecin bestimmtes Bewe-
gungsquantum in dasselbe hineingelegt: darum wirkt jetzt der Vater
wie anfangs und immerdar, so lange das Kind lebt. Er ist die Ur-
sache, dafs das Kind die Arbeit selber verrichten will; er die Ursache,
dafs das Kind seine Hinde an den Schrank legt u. s. w. Und was vom
Vater gilt, das muls auvch gesagt werden von der ,frithern“ Ursache,
und der noch ,frithern® bis hinauf zu Gott. Darum wirkt auch Geott
jetzt mit dem Kinde. Aus diesem Grunde setzt er jetzt den Willen
in Bewegung, wirkt er, dals das Kind will, dals es die Hinde an den
Schrank legt. So miissen wir uns die Primotion Gottes in den Natur-
dingen denken. Denn die ,physische“ Primotion liegt im Anbeginn
derZeiten, im Uranfange der Welt. (S. 367.) Dazu kommt, dals
nach dem Gestindnisse des Autors die Naturdinge nicht fortwihrend
in Thiitigkeit sind, dals also die Vermégen ruhe n. Mit welchem Rechte
kann man nun behaupten, das Vermogen, welches frither im Zustande
der Unthitigkeit war, jetzt aber in den Zustand der aktuellen Thiitig-
keit tbergeht, werde gegenwiirtig zu dieser Thiitigkeit von Gott
bestimmt, weil Gott vor Jahrtausenden, im Anfange der Zeiten, ein
yhrimitives Bewegungsquantum® in die Welt hineingelegt hat? Ks ist
durch und durch falsch, dafs der hl. Thomas von einer frithern, und noch
friithern u. 8. w, Ursache der Zeit nach spricht. Der englische Lehrer
meint das ,friither® der Ordnung nach; also von einer hohern Ur-
sache redet er. Darum behauptet er, die Kraft der ersten Ursache sei
frither thitig, denn die Kraft der niedern Ursache werde mit ihrer
Wirkung nur durch die Kraft der hohern verbunden. Si consideremus
virtutem qua fit ,actio“, sic virtus superioris causae erit immediatior
effectui, quam virtus inferioris. Nam virtus inferior non conjungitur
effectui nisi per virtutem superioris. Unde dicitur in libro de causis,
quod virtus causae primae prius agit in causatum et vehementius ingreditur
in ipsum. Quaest, disp. de potentia q. 3. a. 7. Gott wirkt also auch
gegenwiirtig noch unmittelbarer und frither als die Kreatur.
Wie ist aber dies moglich, wenn Gott am Anfange der Zeiten



360 Litterarische Besprechungen.

die Dinge in Bewegung gesetzt hat, und hierin die ganze Thitigkeit
Gottes besteht?

Der Autor schreibt auf S. 367 Anm. 5: ,wer ein Messer zum
Schneiden bringt, bewegt dasselbe freilich unmittelbar durch sich.
Diese Unmittelbarkeit der Handbabung schliefst der hl. Lehrer aus-
driicklich aus, wenn von der Bewegung die Rede ist, womit Gott die
Geschopfe zu der ihrer Natur entsprechenden Thitigkeit bringt. Kkr
bezeichnet sogar deutlich diec Vermittlung, welche stattfindet; jede
Natur trete nur insofern in Thétigkeit, als sie dem alterierenden Kin-
flusse einer andern unterworfen sei; durch die Skala dieser Alteration
gelange man zu den siderischen Kinflissen, aber auch bei den Himmels-
korpern konne der eine nur dann bewegend thitig sein, wenn er von
einem andern bewegt werde, bis man endlich zu dem ersten Beweger,
zu Gott gelange.* — Was der Autor hier sagt, ist eine offene Un-
wahrheit und berechnete Irrefihrung der Leser. Die Stelle, auf welche
der Autor sich beruft, ist die nimliche, die wir vorhin angefihrt haben.
Unmittelbar nach den obigen Worten heilst es: sic ergo oportet virtutem
divinam adesse cuilibet rei agenti, sicut virtutem corporis coelestis
oportet adesse cuilibet corpori elementari agenti. Sed in hoc differt,
quia ubicunque est virtus divina, est essentia divina, non autem essentia
corporis coelestis est, ubicunque est sua’ virtus. Et iterum Deus est
sua virtus, non autem corpus coeleste. It ideo potest dici quod Deus
in qualibet re operatur inguantum ejus virtute quaelibet res indiget
ad agendum. Non autem potest proprie dici, quod coelum semper agat
in corpore elementari, licet ejus virtute corpus elementare agat. Sic
ergo Deus est causa actionis cujuslibet inquantum dat virtutem agendi,
et inquantum conservat eum, et inquantum applicat actioni, et in-
quantum ejus virtute omnis alia virtus agit. Kt cum conjunxerimus his,
quod Deus sit sua virtus, et quod sit intra rem quamlibet, non sicut pars
essentiae, sed sicut tenens rem in esse, sequetur quod ipse in quolibet
operante ,immediate“ operetur, non exclusa operatione voluntatis et
naturae. (Quaest. disp. de potentia q. 3. a. 7. In der Antwort auf den
vierten Kinwurf heilst es: tam Deus quam natura ,immediate“ operantur,
licet ordinentur secundum prius et posterius.: In dem von uns und vom
Autor selbst angefilhrten Artikel der Summa contra gentes sagt der
englische Lehrer ebenfalls, dafs Gott ,unmittelbar® wirke. Somit ist
die Behauptung des Autors einfach eine bewulste Unwahrheit.
Uberdies behauptet der Autor sclber auf S. 361, dafs Gott unmittelbar
thiitig sei. Was die vom Autor dem hl. Thomas unterschobene Skala
betrifft, erklirt der englische Lehrer hier an dieser Stelle geradezu, dafs
der siderische Einfluls, also die hihere Ursache, auf das Element sich
nicht unmittelbar stets geltend mache. Und diesem siderischen Einflusse
stellt S, Thomas den Einfluls Gottes gegeniiber. Der Vergleich zwischen
dem Selbstsein und Selbstwirken hiitte der Autor uns ersparen
kénnen, denn das Sein besitzen die Dinge fortwihrend, das Selbst-
wirken haben sie dagegen, wie der Autor selbst erklirt, nicht ununter-
brochen, sondern die ,Vermdgen® ,ruhen“ oft. Hier liegt also wiederum
eine Probe vor uns, wie der Autor die Texte des hl. Thomas behandelt.
Sie werden verstimmelt, beschnitten und so lange ,bearbeitet®, bis sie
sich fiigen. 8. 366, Anm. 3 sind die folgenden Worte des Textes; ,unde
remanet sibi dominium sui actus, licet non ita sicut primo agenti“, aus-
gelassen,

,Bei der freien Strebigkeit, wie bei dem Menschen noch eine speci-
elle physische Beeinflussung, Priidetermination, gnbringen wollen, welche



Litterarische Besprechungen. 361

von Gott ausginge und aus sich in untriiglicher Weise den Willen zu
diesem oder jenem Akte briichte, hielse die Freiheit des Willens auf-
heben.“ — Diese Sentenz des Autors auf 8. 366. 367 gehort jedenfalls
unter jene ,definierten Dogmata“, an denen kein auf der Hohe der Zeit
Stehender zweifeln darf, von denen der Autor S. 313, Anm. 1 spricht.
Doch nein; auch in dieser Beziehung mufs S. Thomas als Schlachtopfer
herhalten., Non esset homo liberi arbitrii, nisi ad eum sui operis deter-
minatio pertineret. Sent. II. d. 28. q. 1. a. 1. Damit ist natiirlich schon
bewiesen, dafs S. Thomas die Pridetermination durch Gott verwirft.
Weil der englische Lehrer gegen die Jovinianer und Manichéer darthut,
dafs der Mensch weder das Gute, noch das Bése mit Notwendigkeit
ithe, indem dadurch seine Freiheit verloren ginge, muls er nach unserm
Autor damit beweisen, dafs der Mensch sich allein, mit Ausschlufls
Gottes, zur Thitigkeit bestimme. Der Heilige beweist aber im genannten
Artikel auch noch etwas anderes. Den Pelagianern und Andern gegen-
iiber, die behaupten, dals der Wille allein, oder durch sich selber,
ohne Gott, sich bestimme, sagt er, wie der Autor sicher wird gelesen
haben: ut ly per se non excludat divinam causalitatem, secundum quod
ipse Deus in omnibus operatur ut universalis causa boni, ut dicitur
Isaias 26, 13: omnia opera nostra operatus es in nobis Domine. Anderswo
sagt der Heilige: voluntas dicitur habere dominium sui actus non per
exclusionem causae primae, sed quia causa prima non ita agit in
voluntate ut eam ,de necessitate“ ad unum determinet, sicut determinat
naturam, Kt ideo determinatio actus relinquitur in potestate rationis
et voluntatis. De potentia q. 8. a. 7. ad 13. Da ist denn eine Bemer-
kung des verstorbenen Kardinals Zigliara sehr am Platze. Sie lautet:
et procul dubio melius est aperte recedere a doctrina quae non placet,
quam eam cavillis corrumpere. Summa philos, ed. 8. tom. 2, pag. 526.
— Ein ,Pri“ seitens Gottes ist vorhanden, sagt der Autor S. 367, inso-
fern es ja Gott ist, welcher die Natur gab und mit der Natur mitwirkt.
— Allein das erstere geniigt dem hl, Thomas nicht; das letztere ist nach
der Theorie des Autors unrichtig. Gott hat blofs am Anfange der
Zeiten ein primitives Bewegungsquantum in die Welt hineingelegt.
Gegenwirtig bringen die Dinge jene Bestimmt heit zum Ausdruck,
welche in der ihnen eigentiimlichen Strebigkeit liegt. Bei dem Menschen
muls die Bestimmtheit des Effektes aus dem ,Ubermals der innern
Selbstbestimmungsfiihigkeit herausflie(sen, mit welcher der Schopfer die
freie Kreatur begabt hat.“ 8. 366. — Mit diesem ,Ubermals der Selbst-
bestimmungsfahigkeit“ bat aber Gott den Menschen offenbar nicht gegen-
wirtig begabt oder im Moment, wo er handelt, sondern am Anfange
der Zeiten, im Uranfange der Welt. Dies ist die ,physische Primotion®.
Auch der Wille bedarf einer Einwirkung seitens irgend eines Objektes
anf die Erkenntniskraft. Diese Einwirkung ist wieder von einer andern,
und diese wieder von einer dritten u. s. w. abhingig, bis wir zum An-
fange in der Reihe der Verinderungen kommen, welcher von Gott
herriihrt. S. 367. — Dalfs der hl. Thomas den objektiven KEinfluls
auf den Willen vom subjektiven ausdriicklich unterscheidet, und
ersteren fiir durchaus unzureichend erklirt, macht unserm Autor
nicht die geringsten Skrupeln. 8. Thomas: secundum quod voluntas mo-
vetur ab abjecto manifestum est, quod moveri potest ab aliquo exteriori.
Sed eo modo quo movetur quantum ad exercitium actus adhuc necesse
est ponere voluntatem ab aliquo principio exteriori moveri. Summa
theol. 1, 2. q. 9. a. 4. — Est ist auch eine Pridetermination seitens
Gottes in der dem freiwollenden Wesen verliehenen Natur vorhanden,



362 Litterarische Besprechungen.

insofern letztere das Wesen mit Notwendigkeit antreibt, alles was
es erstrebt, unter dem Gesichtspunkte des Guten zu erstreben. — Ks
ist durchaus falsch, dafs Gott den Willen mit Notwendigkeit
zu etwas antreibt oder subjektiv quantum ad exercitium actus bewegt.
Wir haben ja von 8. Thomas gehért, dals Gott den Willen ,non de ne-
cessitate ad unum determinet®. Dies sagt uns der englische Lehrer auch
noch anderswo. Voluntas movetur dupliciter. Uno modo quantum ad
wexercitinm actus“; alio modo quantum ad specificationem actus, quae
est ex objecto. Primo modo voluntas a nullo objecto ,ex necessitate®
movetur., Summa theol, 1. 2. q. 10. a. 2. Aber auch von Gott wird
der Wille nicht mit Notwendigkeit angetrieben: ad divinam pro-
videntiam non pertinet naturam rerum corrumpere, sed servare. Unde
omnia movet secundum eorum conditionem; ita quod ex causis necessariis
per motionem divinam sequuntur effectus ex necessitate, ex causis autem
contingentibus sequuntur effectus contingentes. Quia igitur voluntas est
activam principium non determinatum ad unum, sed indifferenter se
habens ad multa, sic Deus ipsam movet, quod non de necessitate ad unum
determinet, sed remanet motus ejus contingens, et non necessarius, nisi
in his ad quae naturaliter movetur. — Beabsichtigt S. Thomas die De-
terminierung des Willens durch Gott iiberhaupt in Abrede zu
stellen, warum negiert er dann nicht einfach das ,determinare“, sondern
immer nur das ,de necessitate“? So schreibt doch kein verniinftiger
Mensch.

Will der Autor durch sein Werk die Leser fir die Philosophie
wcines hl. Augustin und Thomas von Aquin“ begeistern, dann muls er
ihnen die Lehre dieser beiden Sidulen der Wissenschaft auch so vortragen,
wie sie in der Wirklichkeit lautet.

Krakau. P. Gundisalv Feldner,
Magister der Theologie Ord. Praed.

1. Caesaris Manzoni sacerdotis in philosophica et theologica
facultate doctoris, Ambrosii et Caroli coetus socii, De na-
tura peccati deque ejus remissione disputatio. S. Angeli
Laudensis ex typographia Rezzonico 1890.

2. Der objektive Unterschied zwischen Tod- und lLifslicher
Siinde. Von der theologischen Fakultit Miinchen geneh-
migte Inaugural - Dissertation von Dr. Joseph Schiesl.
Augsburg, Geissendorfer 1891,

1. Die Natur der Siinde niiher zu bestimmen, hat von jeher zu den
schwierigeren Fragen der Philosophie resp. der Theologie gehdrt. Beson-
ders schwierig ist es, den Unterschied zwischen Tod- und lifslicher
Siinde festzustellen. Es gibt wenige Lehtsiitze in der Theologie, die
mehr philosophische Bildung voraussetzen, wenige auch, die von grofserer
praktischer Bedeutung wiren als diese. Jeder Versuch, die innere Be-
schaffenheit der Tod- und lifslichen Siinde zu erortern, kann daher mit
Freuden begriifst werden.

Die erste der angezeigten Schriften will nicht nur den eigentlichen
Unterschied zwischen den zwei genannten Arten der Siinde begriinden,
sondern auch noch die Art und Weise ihrer Nachlassung erkliren. Der
. Herr Verfasser will die aufgeworfene Frage an der Hand des hl. Thomas
lésen. Er teilt sein Werk in zwei Hauptsticke: im ersten redet er von



Litterarische Besprechungen. 363

der Todsiinde, im zweiten von der lilslichen Siinde. Beide Abteilungen
zerfallen in zwei Disputationen: in der ersten ist die Natur der Tod-,
resp. der lifslichen Siinde erklirt, in der zweiten die Nachlassung der-
selben erértert.

Demnach ist der Gedankengang des- Verfassers folgender. In dem
ibernatiirlichen Zustande ist der Begriff der Todsiinde von dem der
schweren Stinde unzertrennlich. Jede schwere Siinde kann das Leben
der Seele vernichten. Das Verhiiltnis der Todsiinde zum Gesetze, zum
letzten Ziele und zu Gott wird kurz besprochen. Die Unendlichkeit der-
selben wird in die Aversio gelegt. Die Siinde verdient eine doppelte
Strafe: die poena damni und die poena sensus. Der Aversio entspricht
die poena damni; darunter rechnet der Verfasser auch den Verlust der
Gnade und der Tugenden, welcher jedoch nicht formelle Wirkung der
Siinde ist. Die poena sensus besteht hauptsichlich im Schmerze iber
den Verlust der Seligkeit, in Vorwiirfen des Gewissens, in der Ziichtigung
durch das Feuer. Unter die Strafen der Siinde sind auch der Verlust
aller Verdienste, die Krankheiten etc. zu rechnen. Jetzt wird auf den
grofsen Unterschied zwischen opera mortua und mortificata aufmerksam
gemacht. Unter allen Strafen wird die poena damni als die hauptsiich-
lichere bezeichnet.

Nach kurzer Darlegung der habituellen Siinde (macula peccati)
wird auf die Krbsiinde iibergegangen. Die Strafe der Erbsiinde besteht
haaptsachlich in der poena damni. Duarch die Erbsiinde entfernt sich
der Mensch von Gott nicht als vom Urheber der Natur, sondern blofs
als vom Urheber der Ubernatur. Deshalb bleiben diejenigen, die mit der
Krbstinde ohne eine personliche Sinde sterben, im Besitze der natiir-
lichen Seligkeit, als hitte Gott den Menschen in seinem natiirlichen
Zustande gelassen,

In der zweiten Disputatio kommt die Nachlassung (remissio) der
Todsiinde zur Sprache. Die Schuld und die macula peccati wird for-
maliter durch die heiligmachende Gnade getilgt; per modum causae effi-
cientis erlilst Gott allein die Siinde. Instrumentaliter, und zwar physisch,
wirken dazu die Sakramente der Kirche mit, dispositive sind Schmerz
und Reue erforderlich. Die ewige Strafe wird zugleich mit der Siinde
nachgelassen, die zeitliche Strafe, falls sie nicht bei der Bekehrung voll-
stindig getilgt wurde, durch die Wirksamkeit der Sakramente, Bulswerke,
im anderen Leben durch das Fegefeuer.

Im zweiten Teile des Werkes ist, wie bereits gesagt, von der lifs-
lichen Siinde die Rede. Zuerst wird die Art und Weise, wie man nach
dem Ziele streben kann, behaudelt., Die intentio actunalis, virtualis, habi-
tualis und interpretativa werden erklirt. Fir den Begriff der lifslichen
Siinde ist besonders die Behauptung des Verfassers von Wichtigkeit, dafls
man nicht alles notwendig auf das letzte Ziel beziehen mufs, man kann
etwas wollen, ohne auch nur virtuell an den Endzweck zu denken. —
Die lalsliche Siinde besteht demnach in dem Begehren eines solchen
Gegenstandes, welcher nicht auf Gott bezogen werden kann, und welchem
der Mensch als solchem (finis intermedius) anhingt. — ks wird die Art
und Weise niher erklirt, wie in uns die lifsliche Siinde verursacht wird.
Die Frage: ob die Engel, der erste Mensch, die seligste Jungfrau lifslich
siindigen konnten, wird kurz beantwortet. Die lilsliche Siinde wird als
eine minder strenge DBeleidigung Gottes betrachtet, welche weder der
heiligmachenden Gnade noch den Tugenden, sondern nur dem fervor
charitatis widerstreitet. Sie vermindert nicht die ibernatirlichen Gnaden-
gaben, auch zieht sie keine ewige Strafe nach sich (aulser wenn sie mit



364 Litterarische Besprechungen.

einer Todsiinde verbunden ist); ebensowenig gebihrt ihr eine andere
Strafe als die der Sinne. Sie kann zwar Vorbereitung sein zur Tod-
siinde, an und fiir sich ist sie jedoch von der Todsiinde vollstindig ver-
schieden, der Begriff ,Stinde“ kommt beiden nur analogisch zu.

Als formelle Ursache der Nachlassung der lifslichen Siinde wird
nur der fervor charitatis und aller jener Tugenden, welche von der Liebe
abhiingen, angenommen, Die poenitentia (Reue) und die aktuelle Gnade
gind Voraussetzungen dazu. Als wirksame Ursache werden alle Sakra-
mente bezeichnet. Keines jedoch bewirkt sie direkt, sondern nur insofern
sie ex opere operato den fervor charitatis verursachen. Dies gilt auch
vom Sakramente der Bufse und der letzten Olung, wie gegen Lugo nach-
gewiesen wird, — Im anderen Leben wird die lifsliche Siinde durch die
Erweckung der Akte der Liebe gleich nach dem Tode verziehen. Ist sie
mit einer Todsiinde verbunden, so ist sie per accidens irremissibilis. —
Die lifsliche und die Erbsiinde sind mit einander leicht vereinbar. Stiirbe
jemand mit der Krbsiinde und mit einer lifslichen Siinde, so konnte
diese durch die Erweckung von Akten der natiirlichen Liebe, in der
natiirlichen Ordnung betrachtet, nachgelassen werden, nicht aber in
der iibernatiirlichen. Der Grund ist, weil die Erbsiinde keine deor-
dinatio in der natiirlichen Ordnung nach sich zieht, wie schon oben
erwihnt wurde. — Die Nachlassung der Strafe der lilslichen Siinde
geschieht ebenso wie die der Todsiinde, wie bereits erklirt wurde.

Wie ‘man sieht, ist die Behandlung allseitig. Alles wird an der
Hand des hl. Thomas erklirt, philosophisch und theologisch begriindet.
Man kann iiber das Werk nur seine volle Befriedigung aussprechen.

Einige Ansichten konnen jedoch beanstandet werden. So wird z. B.
S. 27 gesagt: veniale et mortale differunt ex parte aversionis, non autem
ex parte conversionis. — Die Conversio in der lifslichen Siinde ist eine
ganz andere als in der Todsiinde. Dort ist das Geschopf medium, hier
Endzweck, wie der Verfasser selber ofters eingesteht. In der heran-
gezogenen Stelle des hl. Thomas: mortale et veniale differunt in infinitum
ex parte aversionis, non autem conversionis (I. 2. qu. 72. a. 5. ad 1),
liegt der Nachdruck auf dem Worte ,in infinitum*‘, weshalb sie hier
ohne Belang ist.

S. 42 wire zu betonen gewesen, dals die Todsiinde nur die iber-
natiirlichen, eingegossenen Tugenden ausschlielst, keineswegs die natdr-
lichen, wie der hl. Thomas ausdriicklich lehrt (I. 2. qu. 62. a. 2. ad 2).
— 8. 50 wird die Meinung vieler Thomisten geriigt, die behaupten, die
opera mortificata hiitten nach der Bekehrung nicht mehr die Kraft, uns
in das ewige Leben zu fithren. Nachdem er nimlich die Worte des
Meisters: ,opera prius mortificata per poenitentiam recuperant efficaciam
perducendi eum qui fecit ea in vitam aeternam‘ angefithrt hat,  fiigt er
hinzu: patet, quantum a veritate aberrent thomistae plures, qui existi-
mant S. Thomam non agnovisse reviviscentiam meritorum quoad prae-
mium essentiale seu quoad vim perducendi per gratiam in vitam
aeternam. Thomisten von Namen sind mir keine bekannt, die diese
Ansicht ausgesprochen hitten. Dariiber sind sie uneinig, welchen
Grad der Seligkeit sie nach der Wiedererweckung verdienen, ob den
gleichen wie frither, oder einen hoheren oder vielleicht einen niedereren.
Keiner hat jedoch bezweifelt, dals sie uns in den Himmel zu fihren
fihig sind. Von Capreolus (in IV. Sent. dist. 14. a, 1. 3) bis hinab zu
Billuart (de poenitentia diss. IlI. a. V) lehren alle einstimmig mit dem
hl. Thomas: merita mortificata per poenitentiam reviviscunt, habent vim
perducendi ad vitam aeternam. (Vgl. in IV. Sent. dist. 14. qu. L. a. 3



Litterarische Besprechungen. 365

qu. 3. in sol.) — Warum auf Lugo verwiesen wird, ist nicht einzusehen.
Seine Anpsicht iber die Verschiedenheit der Meinungen der Thomisten
stimmt vollkommen mit dem eben Gesagten iiberein (De poenit. disp. XI.
— nicht 1X — sect. 2).

S. 53 wird der Schmerz (dolor) iiber den Verlust der Seligkeit zu
der Strafe der Sinne gerechnet. Folgerichtiger scheint es zu sein, wenn
man ihn als eine proprietas der poena damni betrachtet. (Salmantic. de
vitiis et peccatis tract. XIII. disp. XVIII. dub. I. § I. Nr. 4.) — S. 86
und f., 8. 102 und f. wird die Meinung vertreten, dafls die Erbsiinde
keine Abwendung von Gott als vom Urheber der Natur in sich schlielst.
Weil also diejenigen (z. B. die Kinder), die mit der Erbsiinde behaftet
sterben, von Gott als vom Urheber der Ubernatur abgewendet, ihm als dem
Urheber der Natur aber zugewendet sind, bleiben sie in ordine naturae
Freunde Gottes, erkennen und lieben ihn als den Auctor naturae, sie
sind im Besitze der natiirlichen Gliickseligkeit. — Diese Anschauung
kann nicht gebilligt werden. Wenn wir auch zugiben, was Godoy (in
1. 2. qu. 83. tract. IV. disp. XXVIII, §. VIII) von ihr sagt, dafs sie
vullam censuram contra fidlem meretur, so ist sie doch aus dem Begriffe
der Siinde leicht zu widerlegen. Die Siinde ist eine Beleidigung Gottes.
Wir haben de facto nur ein letztes Ziel, das iibernatiirliche. In diesem
ist auch das natirliche als im Vollkommeneren enthalten. Gott ist Ur-
heber der Gnade und auch der Natur; die Empirung gegen den ersten
ist auch solche gegen den zweiten. Die Unterscheidung ist nur in unserem
Denken. Ahnlich wie das peccatum philosophicum zugleich ein theolo-
gicum ist, ist auch die Siinde gegen Gott als auctor gratiae zugleich
eine Beleidigung des Schopfers. Die Ansicht des Verfassers mufls dahin
korrigiert werden, dals die Kinder, die mit der Erbsiinde belastet sterben,
zwar keine poena sensus zu erleiden haben werden, jedoch weder im
Besitze der natiirlichen noch der iibernatiirlichen Seligkeit sind. Diese
Anschauungsweise ist, um wieder mit Godoy (a.a. O. §. IX) zu sprechen,
theologisch genommen wenigstens verior, conformior Scripturae, Patribus
et conciliis. Die inneren Griinde betrachtend, erscheint sie ebenfalls
als eine sichere und ohne Zweifel dastehende Lehre unserer Vernunft,
aus dem einfachen Grunde, weil eine aversio a fine supernaturali ohne
eine solche a-fine naturali kaum denkbar ist. (Godoy a. a. O. und qu.
4. tractatus de beatit. disp. XIV: an parvulis cum solo originali dece-
dentibus naturalis beatitudo conveniat?)

S. 132 wird Christus nur causa meritoria remissionis peccati
genannt. Das ist unzureichend. Ich glaube ohne Furcht der These
Joh. a. §. Thoma beistimmen zu miissen, wenn er sagt: Humanitas Christi
Domini physice instrumentaliter causat nostram justifica-
tionem. . .. Haec est expressa D. Thomae multis in locis suae doc-
trinae. . . . Sequuntur D. Thomam omnes ejus discipuli, praecipue
recentiores (In III. P. qu. XIII. disp. XV. a. II. prima conclusio). —
S. 202 verteidigt der Verfasser die Ansicht, es geniige eine habituelle
Hinordnung unserer Werke zum letzten Ziele, Die Lehre des hl. Thomas
(. IL qu. 1. a. 6) dirfte anders lauten. Gestiitzt auf die Worte des
hl. Lehrers: virtus primae intentionis, quae est respectu ultimi finis,
manet in appetitu cuiuscumque rei, etiamsi de ultimo fine actu non
cogitetur; sicut non oportet, quod qui vadit per viam in quolibet passu
cogitet de fine (a. a. O. ad 3), behaupten seine Schiiler insgemein, dafls
irgend ein letztes Ziel immer virtualiter oder wenigstens interpretative
intendiert werden mufs. (Vgl. Gonet disp. I. de ult. fine a. VIL) — Dies
vorausgesetzt folgt auch die Unhaltbarkeit der weiteren Ansicht des



366 Litterarische Besprechungen.

Verfassers vom Wesen der lifslichen Siinde. Die lifsliche Stnde ist
nach ihm eine Hinneigung zu einem Objekte, welches nicht auf Gott
beziehbar ist. Der Gegenstand wird als finis proximus ohne eine Hin-
ordnung (die habituelle ausgenommen) zum Kndzweck begehrt. Wenn
auch diese Erklirungsweise diese iiheraus schwere Frage (Gonet a. a. O.
a. VI. § VII) leichter zu losen scheint als die iibrigen, so glaube ich
doch, dafs sie eher die Schwierigkeiten umgeht statt sie zu vermindern.
Secunda appetibilia non movent appetitum, nisi in ordine
ad primumappetibile, quod est ultimus finis, sagt der hl. Thomas
(a. a. 0. ¢.). Also auch der Gegenstand der lilslichen Siinde, weil er
ja nicht ultimus finis ist, kann nur begehrt werden in Kraft des letzten
Zweckes. Dieser Zweck kann unmiglich Gott selbst sein; er muls also
etwas aufser Gott sein, vielleicht nichts anderes als die Gliickseligkeit
und das Wohlergehen des Subjektes. (Vgl. Billuart diss. VIII. de peccatis
a. IV, §. 1)

Be? der Erklirung der Worte des hl. Lehrers: ille qui peccat venia-
liter inhaeret bono corporali . .. referens in Deum non actu, sed
habitu, hitte die abweichende Ansicht der Salmanticenser (de ult. fine
tract. VIII. disp. IV. dub. IV. §. Il) und anderer Beriicksichtigung, resp.
Widerlegung verdient. — S. 284 wird der eigentliche Unterschied zwischen
Tod- und lafslicher Siinde aus dem Verhéltnisse zum finis ultimus erklirt.
Der hl. Thomas hat nicht minder oft die lifsliche Siinde als eine actio
praeter legem bezeichnet, viele das Wesen derselben in dieses gesetzt.
Diese Ansicht wire mindestens einer Erwihnung zu wiirdigen gewesen,
da sie grofse Verteidiger hat. — 8. 302 und ff. wird als Formal-Ursache
der Nachlassung der lifslichen Siinde einzig und allein der fervor chari-
tatis angenommen. Hilt man den Grundsatz der Schule fest, dafs
niamlich Gegenteil nur durch Gegenteil verdringt wird, und dafs auch
die lilsliche Siinde eine gewisse macula in der Seele zuriicklifst, so wird
man folgender Darstellung Joh. a 8. Thoma seine Zustimmung kaum
versagen koonen: Potest sumi actus ipse (sc. charitatis) vel prae-
cise prount est ipse actus secundus, gui cito transit et dependet
a sua potentia in fieri et conservari. Vel potest sumi actus simul cum
effectu ex tali actu relicto, scilicet cum aliqua determina-
tione relicta a se in habitu charitatis et gratiae, tollente adhaesionem
illam et determinationem, quam relinquit peccatum veniale ad rem tem-
poralem. Et quidem actus ille praecise et nude consideratus non potest
formaliter tollere peccatum veniale, quantum ad maculam, quae
relinquitur post transactum actum; quia actus ille formaliter non oppo-
nitur maculae, sed formaliter opponitur vel actui contrario, vel negationi
geu privationi actus. . . . Si vero secundo modo consideratur actus,
sic formaliter tollitur peccatum veniale et macula illius, quatenus tol-
litur adhaesio voluntatis ad rem temporalem sine subordinatione ad
ultimum finem (de poenit. disp. XXXV. a, II).

S. 326 kommt der Verfasser auf die Frage, ob jedesmal, wenn die
lifsliche Stinde nachgelassen wird (also auch extra sacramenta), auch
die heiligmachende Gnade vermehrt resp. eingegossen wird. Kr bejaht
sie ohne weiteres. Dies glaube ich dahin verstehen zu miissen, dals
jedesmal — weil ja ein actus charitatis vorangegangen ist — die Ver-
mehrung der Guade zwar verdient wird, nicht aber sofort mitge-
teilt wird, gemils der Lehre des hl. Thomas (II. 2. qu. 24. a, 6).
Warum das Tridentinum herangezogen wird, ist nicht einzusehen. Ks sagt
ja nur: ipsum justificatum bonis operibus mereri augmentum gratiae
(sess. VI. ¢, XXXII, nicht XVI!); von einer sofortigen Infusio ist keine



Litterarische Besprechungen. 36T
Rede. Wie der Verfasser die genannte Lehre des Meisters eine ,obsoleta’
nennen konnte, ist nicht einleuchtend. Haben ja doch alle seine Schiiler
diese Meinung vor wie nach dem Tridentinum vertreten (vgl. Cajetan in
l. ¢. 1 Domin. de Marini, in III. P. qu. 87. ¢. II., Nugno in Ill. P.
qu. 87. a. 2. diff. 1., Salmantic. ibid.). Gregor de Valentia weils auch
nichts von einer Veraltung der Lehre des hl. Thomas (de poenit. qu. 1V,
punct. secundum). — Die Ansicht, dafs sogar die Sakramente nur inso-
fern die lifslichen Siinden nachzulassen vermdgen, als sie durch die
Gnade in uns den fervor charitatis bewirken, bietet gewifs bedenkliche
Schwierigkeiten. Die Worte der Lossprechung im Sakramente der Bulse
konnen doch nicht den vitalen Akt der Liebe verursachen; wie wird aber
dann die Nachlassung ex opere operato bewirkt? Diese Schwierigkeit,
von Cortenson (Lib. IX. P, IlL. e¢. I. coroll, III, de remiss. pecc. ven.)
eine instantia vere difficilis genannt, verdient gewils anfmerksam erwogen
zu werden. Vielleicht stiitzt sich Lugo gar nicht ohue Grund auf
dieselbe.

S. 889 wird vorgetragen, dafs die lifsliche Siinde nach diesem Leben
gleich im ersten Augenblicke nach dem Tode durch die Erweckung eines
vollkommenen Aktes der Liebe nachgelassen wird. Die Meinung mancher
Theologen (auch Dom, Sotos in 1V. Sent. dist. 15. qu. 2. a. 2), die be-
haupten, dals die Verzeihung im Fegefeuer durch mehrere Akte der
Liebe, Ergebung, Geduld u. s. w. erfolgt, hitte erwihnt werden miissen.
— 5. 396 wird die Lehre des hl. Thomas beziiglich der Unvereinbarkeit
der lifslichen mit der Erbsinde verworfen. So viel kann man doch
ohne Zweifel feststellen, dafs die Lehre des englischen Meisters mindestens
ebenso wahrscheinlich ist als die der Gegner. Die Argumente, die der
Verfasser anfithrt, haben bereits Widerleger gefunden. Von der oben
bereits angefithrten Lehre iiber die Nachlassung jener lifslichen Siinden,
die mit der Erbsiinde vereinigt sind, gilt das oben von der Erbsiinde
Gesagte. Die Erbsiinde ist zugleich eine Abkehr von Gott als a fine
vaturali. Ebendeshalb kann auch diese lifsliche Stinde nicht durch einen
vollkommenen Akt der natiirlichen Liebe nachgelassen werden. Schon
aus diesem Grunde kann also von der Verzeihung der liflslichen Siinde,
auch wenn sie wirklich mit der Erbsiinde vereinbar wiire, nicht die Rede
sein. Sie miifste, wie klein auch die Strafe wiire, ewig geziichtigt werden.

Diese Punkte sind mir besonders aufgefallen. Wie man sieht, sind
sie mehr von untergeordueter Bedeutung, den Wert des Werkes wollen
sie nicht beeintrichtigen. In 412 Seiten bat der Verfasser die Natur
der Siinde vollkommen erklirt und begriindet. — Kine fleifsigere Be-
nutzung der einschligigen Litteratur, besonders in den Werken der
grofsen Kommentatoren, hiitte der Arbeit gewils nur von grofserem Vor-
teile sein kdnnen.

An Druckfehlern ist kein Mangel. Sie sind in so grofser Anzahl,
oft so sinnstérend, dals cine weitere Korrektur dringende Notwendigkeit
und ernste Pflicht gewesen wire. Da der Verfasser dies selbst aner-
kennt, kann man schliefslich von der Anfiihrung im einzelnen absehen.

2. Den nimlichen Zweck, wie das vorhergehende Werk, verfolgt
der Verfasser der zweiten Schrift. Dr. Schiesl will den objektiven, d. h.
den inneren Unterschied zwischen Tod- und lifslicher Siinde feststellen,
erkliren und begrinden. Ks ist wahr, in neuerer Zeit hat man weniger
iiber diesen Gegenstand geschrieben; indes die grofsen Theologen der
friheren Zeiten haben doch hinreichend die These behandelt. Zu ihnen,
vor allem zum hl. Thomas, mufs man zuriickkehren, will man in die
aufgeworfene Frage Licht und Klarheit bringen.



368 Litterarische Besprechungen.

Der Herr Verfasser teilt seine Abhandlung, welche 108 S. in 8°
umfalst, in 4 Abschnitte. In dem ersten ist vom Wesen der Siinde, in
dem zweiten von der Verschiedenheit der Sitinden, in dem dritten von
den Kriterien der Tod- und der lifslichen Siiude, in dem vierten von
dem eigentlichen Unterschied zwischen den zwei Arten der Sinde die
tede. Der eigentliche Unterschied wird zuerst negativ durch Verwerfung
der irrigen Anschauungen von Pelagius bis Hirscher bewiesen; die positive
Beweisfithrung wird aus der hl. Schrift, aus der Tradition und aus den
Vitern genommen. Dazu kommt die spekulative Begriindung des Ge-
sagten,

g Der Autor hat sich gewils bestrebt, ernst an die Liosung der Frage
heranzutreten. Das Werk ist mit grofser Sorgfalt gearbeitet. Die
spekulative Behandlung der Frage ist jedoch ungeniigend. — Nur einige
Bemerkungen sollen dies erweisen.

S. 11 wird die ,entsetzliche‘ Bosheit der Todsiinde in die Conversio
zum Geschopfe, 8. 13 in die Abkehr von Gott verlegt. Das Zweite
ist das Richtige. Ofters werden die Ausdriicke aktuell, formell, habituell,
interpretativ nicht scharf auseinander gehalten, was in die vorliegende
Frage nur Verwirrung bringen kann. 8. 16 wird das Argument der
Stoiker far die Gleichartigkeit der Siinden angefithrt, obhne jedoch wider-
legt zu werden. Dem, der die Scholastik inne hat, konnen dhnliche
Einwiirfe keine Schwierigkeiten bereiten, Fir die graduelle Verschieden-
heit der Siinden wird kein strenger Beweis erbracht. Und wie leicht
wiiren sie bei dem hl. Thomas (I. 2. qu. 73. a. 1. 2., de malo qu. 1L a. 9)
zu finden gewesen. S. 20 sind die Definitionen von Tod- und lifs-
licher Siinde nicht befriedigend. Daselbst meint der Autor, dafs in statu
naturae purae von einer eigentlichen Todsiinde nicht die Rede sein
konnte, weil keine Vernichtung des Lebens der Seele moglich wiare. Der
Mensch konnte in dem Zustande der reinen Natur durch sich selbst
wieder alles gut machen. — Kine Totung des Lebens der Seele in dem
Sinne, wie wir sie jetzt auffassen, wire "allerdings unbekannt; einc
schwere, an und fiir sich unersetzliche Verletzung des Sittengesetzes
konnte und wiirde auch in jenem Zustande stattfinden. Der Mensch
konnte ohne die Hiilfe Gottes — wenigstens in weiterem Sinne fiir jede
freiwillige Gabe Gottes genommen — auch dann nicht von der Todsiinde
und ihren Folgen befreit werden. (Vgl. Goudin Tract. theol. de gratia
qu. I a. 1. § IL, Salmantic. de gratia tract. XV. de justif. disp. II
dub. VII. § L. IL) — 8. 22 ist der angegebene Grund, warum die lifs-
liche Siinde keine ewige Strafe verdient (,damit der auf den Titel der
heiligmachenden Gnade gegriindete Rechtsanspruch auf den Himmel nicht
wirkungslos bleibe‘) ubzureichend. Der eigentliche Grund ist, weil in
ihr keine Aversio und auch keine Conversio sicut ad finem stattfindet.

Grofse Sorgfalt hat der Herr Verfasser auf die Auseinandersetzung

der irrigen Ansichten iiber die Natur der lilslichen- und Todsiinde ver-
wendet. Mehr von Nutzen wiire es gewesen, hiitte er uns den inneren,
spekulativen Unterschied mit ebenso grolser Genauigkeit dargelegt. Da
dies nicht geschehen ist, hat der Verfasser seine Aufgabe nicht véllig
gelést. — Uber die habitualis relatio der lafslichen Siinde auf Gott moge
das oben Gesagte hinreichen. — Bei der niheren Bestimmung des finis
“ultimus der Todsiinde spricht der Verfasser von einer insgemein an-
genommenen Ansicht der Scholastik. Das ist etwas zu viel! Die An-
sichten gehen weit auseinander. — ks kann nur begriffsverwirrend sein,
wenn der Verfasser von einer poena damni der lilslichen Siinde spricht.
Neue Benennungen soll man nicht ohne Not einfiihren.



Litterarische Besprechungen. 3649

Die Citate bezeugen hinreichend, mit welcher Sorgfalt der Herr
Verfasser sein Werk gearbeitet hat. Die Viterstellen sind nach Migue
citiert, und mit einer seltenen Genauigkeit sind alle niher angegeben.
Die Ausstattung ist recht schon. Druckfehler sind mir keine aufgefallen.

Fiir weitere Leserkreise, die mit der Lehre der Kirche iiber die Natur
der Tod- und der lafslichen Siinde nither vertraut werden wollen, wird
das Buch von Dr. Schiesl gewils gute Dienste leisten.

Graz. Fr. Sadocus Szabd O. P.

J. E. Kuntze: Gustav Theodor Fechner (Dr. Mises); ein
deutsches Gelehrtenleben. Leipzig, Breitkopt und Hirtel,
1892.

Das anziehende. kunstvoll zusammengesetzte, in warmen Farben-
tonen zum Herzen sprechende Mosaikbild des Lebens eines bekannten,
vor etwa 5 Jahren erst verstorbenen Gelehrten haben wir in diesem
Buche vor uns.

Der Verfasser, ein Neffe Fechners, hat das rein Wissenscbaftliche
derart mit der Kennzeichnung der personlichen Eigenschaften und Lebens-
phasen seines Onkels zu verbinden gewulst, dals das lebhafte Interesse
des Lesers stets wachgehalten wird. Selbst beim Eingehen in tief philo-
sophische Fragen hilft die Klarheit der Sprache und die scharfe, kurze
Fixierung der betreffenden Begriffe dem Verfasser, dafls er nicht ermiidet,
sondern stetig anregt. Dem Gemiite wird die Schrift ebenso gerecht wie
dem Verstande, Wer koénnte z. B. ohne Rithrung den verhiltnismifsig
langen und doch am Ende noch dem Leser zu kurzen Abschnitt lesen,
worin die dreijihrige schwere Krankheit des Prof. Fechner heschrieben
wird (S. 105—140)! Und zwar glaubt der Leser ohne weiteres die
Schilderung, welche der Verfasser von der Geduld, der nur selten
unterbrochenen Seelenrubhe, der stillen Heiterkeit und des Vertrauens
auf Gott entwirft, wodurch der Kranke sich inmitten der schwersten
Priifungen aufrecht hiilt; so einfach und ganz ohne Pathos, stets objektiv
begriindet ist die Darstellung.

Nachdem iiber die Jugendzeit Fechners erzihlt worden, fiihrt der
Verf. des Liebensbildes uns in die verschiedenen Zweige der umfassenden,
bis ins hohe Alter hineinreichenden litterarischen Thiitigkeit Fechners
ein. Nacheinander kommt der Belletrist (Dr. Mises, 56—77), der Phy-
siker (77—104), der Philosoph (140—198), der Naturforscher (198—247),
der Asthetiker (247—285), der Psychophysiker (286—309) an die Reihe.
Das zusammenfassende Gesamtbild des Gelehrten schliefst die Darstel-
lung (310—348). Im Anbange wird die Grabrede Dr. Wundts mitgeteilt
und ein chronologisches Schriftenverzeichnis vorgelegt.

Sollen wir unser Urteil iiber Fechners Gelehrtenthitigkeit in wenige
Worte kleiden, so michten wir sagen: Fechner war grols in einzelnen
Zweigen der Wissenschaft; zusammenfassende Principien, welche geeignet
sind, aus den einzelnen Zweigen ein Ganzes herzustellen, mangelten ihm.
Wir meinen mit diesem Urteile nicht in Gegensatz zum Biographen
Fechners zu treten. Denn Kuntze selbst macht oft genug kein Hehl
daraus, dals der philosophische Standpunkt I'echners, von dem allein aus
ein Zusammenfassen aller Zweige der menschlichen Wissenschaften zu
einem streng einheitlichen Ganzen moglich ist, ein durchaus verfehlter
war. ,Unserem Philosophen,“ so heifst es S. 185, ,ist die Welt Gottes
Leib%; ,die Schopfung will Fechner als ein Insichhineinsetzen verstanden

Jahrbuch fiir Philosophie ete. VIII. 24



370 Litterarische Besprechungen. .

wissen, wihrend alles Erschaften ein Aufsersichsetzen und die Welt das
Werk der Hinde Gottes ist.“ ,Fir den Christen ist die Welt Gottes
Kleid oder Gottes Stuhl; fiir Fechner ist Gott die Weltseele, dasselbe
sagt der Pantheist, wenn auch Fechner in reichster Instanzenreihe Unter-
glieder der Weltseele setzt. Und was soll nach Fechner aus der Siinde
werden? Wie gern geht der Philosoph an ihr voriiber! Aber keine
Philosophie, keine Lebensanschanung, welche der Sinde 'liefen nur
nebenbei beriihrt oder gar leugnet, kann den tiefer Empfindenden, den
tiefer Blickenden wahrhaft befriedigen. Der Krebsschaden der Siinde,
die eine Abkehr von Gott ist, hat sich nun einmal in das Menschen-
geschlecht hineingedringt und dem Satan eine finstere, verhiingnisvolle
Macht iiber die Menschenseele verschafft, von welcher der Ileide gar
keine Ahnung hat und nur der lebendige Christ eine annihernde Vor-
stellung zu gewinnen vermag. Aber eben um so ernster muls der univer-
sell gerichtete Denker sie beachten und in der Weltgeschichte wie in der
Ethik mit ihr rechnen. Wie will Fechner, welcher den Menschengeist
in den Gottesgeist hineinstellt, die menschliche Siinde erkliren, ohne sie
zugleich als eine gottliche Unvollkommenheit anzusehen? Sind nicht nach
seinem Pantheismus unsere Sinden zugleich Gottes Siinden, unsere
Schiden seine Schiiden? Kechners psychophysisches Einschachtelungs-
system tiirmt hier Frage auf Frage, Schwierigkeit auf Schwierigkeit. Der
geschiirzte Knoten bleibt ungelost, der Christ muls sich abwenden. . . .
Ich muls es als ein Unglick betrachten (S. 184), dals dieses (Kantsche)
Philosophieren, trotz alles Wertes, den es hat, und trotzdem seine Er-
gebnisse eine ,Errungenschaft bleiben fiir alle Zeiten“, an dem Worte
Gottes mit vornehmer Kilte voriiberging, dem Einflusse des Kvangeliums
im Grunde des Herzens und des Kopfes verschlossen blieb, die Ver-
schleierung unseres Geistesauges durch die Siinde nicht erkannte oder
sie unterschiitzte und die fragmentarische Art unserer menschlichen Er-
kenntnis und Einsicht mit menschlichem Forschen und Denken iiberwinden
zn konnen sich vermalfs. Die Siinde, die Mittlerschaft des Gottessohnes,
der Versohnungstod, die Erlosungsthat, die Dreieinigkeit blieben so gut
wie ganz ausgeschlossen in einer Spekulation, welche doch alles, alles in
ihren Kreis gezogen wissen wollte; man iiberliefs das der Specialwissen-
schaft der Theologen. Und doch heilsen wir Deutsche das Denkervolk,
rithmen uns der Universalitit unseres philosophischen Denkens, und das
Hegeltum hat sich Bahn gebrochen durch alle Kulturviolker; wir haben
den grolsen Philosophenstil eines Platon und Aristoteles nen belebt.
Aber dals wir eine christliche Nation sind, dafs unsere Kultur nicht blofs
auf der Antike, sondern wesentlich und zvgleich auf den Fundamenten
und Pfeilern des Christentums ruht, merkt man der Kant-Hegelschen
Richtung nicht an.“

Wir haben mit Absicht eine lingere Stelle aus dem vorliegenden
Werke angeftbrt, damit der Leser dariiber klar werde, dafs er es hier
mit einem, auch in seinen streng wissenschaftlichen Anschanungen, durch-
aus mit Herz und Verstand auf dem Boden der positiven, iibernatiir-
lichen, christlichen Wahrheit stehenden Manne zu thun hat, der in
gliicklichster Weise das bessert und ausfiillt, was bei Fechner gefehlt und
liickenhatt ist. Solcher Stellen wie die angefithrte, die mit Wirme fir
»die Forderung der Christianisierung der Philosophie“ eintreten, gibt es
viele in dieser Schrift. Und zwar begniigt sich der Verfasser nicht mit
Phrasen, sondern er zeigt auch deutlich den gangbaren Weg. Mit vollem
Recht kniipft er an das Kantsche ,Ding an sich* an, um zu zeigen, dals
wauf Erden all unser Wissen Stiickwerk“ ist (S. 190), und &ffnet so, von



Litterarische Besprechungen, 371

den Principien der modernen ungliubigen Wissenschaft selber aus, das
Thor fiir die Anerkenntnis eines héheren itbernatiirlichen Wissens, fiir
den Eintritt des Lichtes der Offenbarung. Das ist eben, im Gegensatze
zu den grofsen Denkern der Vorzeit, zu Plato und Aristoteles, der Fehler
der Kant-Hegelschen Richtung, welcher ,Hartmann den Schwanengesang
gesungen“ (8. 185), dafs sie mit leeren Grundprincipien alles Wissen
abschlielsen will, diese als die objektiv dnfserste Grenze des Krkennens
iiberhaupt hinstellen méchte, wihrend Plato und Aristoteles die letzten
weiten und allgemeinen Grundprincipien, anf denen ihr Denken sich auf-
baut, nur als Grenze des menschlichen Erkennens und somit der natiir-
lichen Kraft der menschlichen Vernunft betrachten. Jene richtet fir das
Erkennen uniibersteigliche Schranken in der Natur auf und nimmt als
ersten Quell des KErkennens das schlechthin Unerkannte und Unerkenn-
bare, das ,Ding an sich“, das ,Ich an sich“, was nimlich nirgends
existiert, das ,Sein an sich“ etc. Plato und Aristoteles aber befreien den
Blick von den Schranken, so dals er am Ende auf Unendliches, uner-
schopflich Erkennbares sich richtet, was aber zu erkennen und zu be-
greifen nur die dem menschlichen Geiste in der Natur gezogenen Schranken
hindern. Daher sieht die moderne pantheistische Philosophie notwendig
ab vom Glauben; die Grundprincipien der alten Philosophie aber lehren
die Hiinde falten, um weitere Erleuchtung, iiber die Natur hinaus, zn
empfangen.  Auf diese letzteren konnten Augustin, Gregor, Thomas
v. Aquin aufbauen, um jene wahrhaft christliche, d. h. alle Zweige des
menschlichen Wissens einigende Philosophie zu formen, zn deren Her-
stellung der Verfasser die deutschen Philosophen auffordert. Aus den
Grundprincipien der modern-pantheistischen Richtung dagegen fliefsen die
zerreifsenden und zerstiickelnden, alle Ordnung untergrabenden Kriifte
sowohl in der Praxis wie in der Theorie. Kant verwechselt in seiner
Auffassung des ,Dinges an sich“ das innere Wesen des Dinges als den
Grund fir die Gemeinsamkeit gewisser Eigenschaften und Seinsbedingungen
in vielen Dingen, als die mafsgebende Richtschour des Allgemeinen,
mit dem Grunde im Dinge, wonach es Einzelbestand hat, getrennt ist
von allen andern, gerade diesen bestimmten Umfang, diese bestimmte
Hohe, diese im einzelnen ausgeprigte Figur hat und nicht jene, weshalb
dieses gerade existiert und Millionen anderer von derselben Wesenheit
nicht, die auch, dem Wesen nach, existieren konnten. Jenes allgemeine
Wesen ist eigenster Gegenstand unserer menschlichen Vernunft; aber es
besagt vielmehr, was das Ding nicht ist, als was es ist. Deshalb nannte
es Aristoteles ,differentia“. Die Definition vom Menschen besagt z. B., dals
er weder Tier noch reiner Geist ist; den ,Unterschied“ bestimmt sie.
Dagegen liegt in der Kenntnis solchen Wesens noch nicht die Kenntnis
des Grundes eingeschlossen, warum das ecinzelne Ding gerade hier ist und
nicht dort, gerade in solcher Zahl und nicht in grofserer oder geringerer.
Gibt es einen solchen Grund? Unzweifelhaft; denn wenn der Mensch
dafiir einen Grund in sich hat, dafs er weder Tier noch reiner Geist ist,
also fiir etwas an sich Unbestimmtes und nach den mannigfachsten Seiten
hin weiter Bestimmbares, so mufs um so mehr ein Grund fiir das be-
stehen, was nach jeder Seite hin bestimmmt und einzeln ist. Kann dieser
Grund erkannt werden? Kant verneint es und macht doch das ,Ding an
sich“ zur Quelle alles Erkennbaren im Dinge, wodurch nidmlich alle
dufseren Kigenschaften und Seinsbedingungen erst wirkliches Sein und somit
Erkennbarkeit gewinnen. Aristoteles und Plato behaupten es und stellen
damit an die Spitze alles Erkennens und Erkennbarseins eine schlechthin
hochste Intelligenz. Wird dieser Grund, wonach ,jedem Dinge sein Plat~

24¢



372 Litterarische Besprechungen.

in der Welt angewiesen ist“, thatsichlich von uns erkannt? Da ant-
worten die Alten mit nein und begriinden dieses nein mit den natiirlichen
Schranken der menschlichen Vernunft, deren Gegenstand ,die im Stoffe
befindliche Wesenheit* (essentia in materia existens) ist, wihrend der
hiochste vove notwendig ganz und allseitig frei von allem stofflichen Ein-
flusse sein mufs. Das Christentum antwortet mit ja und weist auf das
hohere Licht des Glaubens oder der dbernatiirlichen Offenbarung, die
sonach nichts anderes thut, als dals sie die menschliche Vernunft voll-
endet, ihre Schranken aufhebt und die Liicken im natiirlichen Er-
kennen fiillt.

Wollte der Verfasser nur in den alten Viitern und zumal im Thomas
von Aquin mit dem Krnste der Forschung, welcher ihm eigen ist, sich
umsehen, er wiirde leicht finden, dals die Forderungen, die er zu Guusten
einer ,Christianisierung der Philosophie* stellt, schon lingst in vollstem
Malse erfiillt sind. ks ist zu bedauern, dals diese Autoren, so guten
Willen sie haben, nicht den Fesseln von Vorurteilen gegen die Glaubens-
wissenschaft, wie sie seit Jahrhunderten in der Kirche gepflegt wird, sich
entwinden konnen, obgleich man sagen sollte, ein Blick in einen der
grolsen klassischen Autoren der Viterzeit und der Scholastik miifste dazu
geniigen. Der Verfasser ,erkennt das wabre und volle Recht nur der
christlichen Arschauung zu, welche in dem irdischen Leib das Organ der
durchgeistigten Seele und die Hiille des unsterblichen Leibes erblickt,
diesen aber fir einen Tempel Gottes erklirt* und sieht ,die beiden
Extreme*, zwischen denen vermittelt werden muls, ,in der mittelalterlich-
christlichen Anschauung, nach welcher der Leib namlich ein Gefingnis,
eine Schranke, eine Last ist“ und ,der mechanischen Naturwissenschaft,
nach welcher ,der Leib als Quell und Herr der Seele erscheint“. Aber
dieses erste Extrem wird von der ganzen ,mittelalterlich christlichen
Weltanschauung® entschieden und ausdriicklich zuriickgewiesen. Der Leib
ist ihr das Werkzeug der Seele, ecin Werkzeug, welches durch die Erb-
siinde verdorben wurde, kraft der Gnade Chriati aber wieder gereinigt
wird. Was Herr Kuntze als Ziel der Christianisierung der Philosophie
nach dieser Seite hin vorlegt, daran hat die ganze christliche Wissen-
schaft, soweit sie in der Kirche Anerkennung gefunden, nie gezweifelt.
Genau dasselbe gilt von der verpflichtenden Kraft des Gehorsams gegen-
iiber der Staatsgewalt. Theorieen, wie die des contrat social und iihn-
liche, sind von der kirchlichen Wissenschaft lingst verworfen worden.
Letztere zeigt zudem auch, wie es bereits in der menschlichen Natur
selber begriindet ist, dafls ,alle Obrigkeit von Gott sei,

Es ist jammerschade, dafs in cinem Werke, wie das vorliegende ist,
wo der sittliche Ernst des Forschers auf jeder Seite und in mannigfachster
Weise durchbricht, sich Phrasen finden wie S. 193: ,Die Reformation
des 16. Jahrhunderts erhebt auf Grund tiefster Seelenkimpfe das Evange-
lium zur Gewissenssache, die lutherische Dogmatik des 16. und 17. Jahr-
hunderts zum theologischen Gedankensystem und das Kirchenlied derselben
Zeit zur Lyrik.“ War denn den Maértyrern der ersten Jahrhunderte,
die ibhr Blut fir dasselbe vergossen haben, ,das Evangelium nicht Ge-
wissenssache“? Weils der Verfasser nichts von einer civitas Dei Augustins,
von einer summa theologica des Aquinaten, worin die christliche Dogmatik
langst und unnachahmbar zum ,theologischen Gedankensystem“ geworden
ist? Oder sieht er in Liedern wie ,Wein, Weiber und Gesang“ den
Gipfel christlicher Lyrik? In der kathol. Kirche von den Aposteln an
bis auf den heutigen Tag ist ,das Evangelium Gewissenssache¥, freilich
nicht ,auf Grund tiefster Seelenkdmpfe®, sondern auf Grund des Glaubens



373

Litterarische Besprechungen.
als einer ,Gabe Gottes* und auf Grund der in Christo allein verdienten
Gnade. Wir verstehen nicht, wie ein Mann von der wissenschaftlichen
Stellung Kuntzes solche Phrasen niederschreiben kann, die entweder gar
keinen Sinn haben oder einen; auch fiir den oberflichlichsten Leser, der
in etwa die Geschichte kennt, durchaus verkehrten, in allen Iillen einen
eines ernsten Mannes unwiirdigen. Wo ist das grofse Werk Luthers
oder eines seiner Schiller zu finden, in welchem die christliche Dogmatik
»theologisches Gedankensystem® wurde? Luther leugnete die Dogmen
der Kirche, je nachdem es ihm bequem war, strich Biicher aus der heil.
Schrift, je nachdem darin seine Lehre verworfen wurde. Wo sagt das
Evangelium, man solle seine Gott dargebrachten Gelibde brechen? Wo
heiligt das Evangelium wiiste Schimpfereien, die an die Stelle von Be-
weisen treten? Steht es etwa im Kvangelium, dals ,die Khe ein weltlich
Ding sei“? Da steht vielmehr: ,Was Gott verbunden hat, das soll der
Mensch nicht trennen.“ Wir wiifsten auch nicht, dals der Rat, eventuell
eine zweite Frau zu nehmen, withrend die erste noch lebt, welchen
Luther dem Landgrafen von Hessen gegeben, ,als Gewissenssache“ im
Fvangelium empfoblen wird. Davon mag Herr Kuntze sich iiberzeugt
halten, mit Hilfe der sog. ,Reformatoren“ des 16. Jahrhunderts ist die
Philosophie nicht zu christianisieren. Hitte sich der Verfasser wenigstens
noch auf einen Reformator, wie den Kardinal Nikolaus von Cusa, be-
zogen, der ein halbes Jahrhundert vorher durch das Beispiel seines
keuschen, strengen Lebens und durch das Wort seiner Predigt in Deutsch-
land die durch das selbstgewollte Schisma geschaffenen schlechten Zu-
stinde mit Krfolg besserte. Die letzte IHilfte des 16. Jahrhunderts und
die erste Halfte des 17. ist fiir jeden, der die Geschichte gemils den
Dokumenten und feststehenden Thatsachen, nicht aber gemiifs seinen
perséulichen Vorurteilen erforscht, das fiir die Deutschen in politischer,
wirtschaftlicher, wissenschaftlicher und religitser Riicksicht ohne Zweifel
das traurigste. Ks ist die Epoche allgemeinen Verfalls. Wenn da reine
Charaktere und wissenschaftliche Leuchten vereinzelt anftauchen, so ge-
horen sie zum allergrofsten Teile ,der alten Kirche“ an. Sieht man
genau zu, 8o findet man, dafs, wenn Thatsachen und Theorieen, die das
Licht des 19. Jahrhunderts zu scheuen haben, als dem Mittelalter zuge-
horige hingestellt werden, dieses ,Mittelalter“ keine andere Zeit in Wirk-
lichkeit ist, wie der letzte Teil des 15. und das 16. Jahrhundert, wo der
anwachsende Despotismus der Firsten auch die politische Freiheit in
Fesseln schlug und, um Dauer zu haben, das Licht der Wahrheit mog-
lichst unterdriickte,

Wir mochten zudem uns nicht damit einverstanden erkliren, dals
»der germanische Kulturgeist® (S. 193) in der Weise betont wird, als ob
das Deutschtum dem Geiste des Christentums die Vollendung bringen
sollte, oder auch nur eine gewisse Vollendung; obgleich dergl. Ansichten
sich auch in geschichtlichen Werken katholischer Verfasser finden. Daraus
konnte leicht die Leugnung des iibernatiirlichen Charakters des Christen-
tums gefolgert werden. ,Der vom Himmel kommt, ist iiber alle®, sagt
der grofse Vorliufer des Herrn von diesem. Von der Erde her tritt kein
Licht zum Lichte der Sonne, um es heller zu machen, hinzu. Ebenso hat
das Christentum wohl ,die germanischen Vélker“ erleuchtet, gekriftigt,
gehoben; aber es hat von denselben keinerlei Vorteil empfangen, wie es
itberhaupt von keinem Volke, so wenig wie Christus der Herr, etwas
empfangen kann. Gleich Gott selber ist es ihm wesentlich eigen, zu
geben, Die ,Uberlieferungen und Uberbleibsel antiken Heidentums* hat
das Christentum nicht, gestiitzt auf die germanischen Volker, iherwunden;



374 Litterarische Besprechungen.

sondern umgekehrt ist ,das Volksleben“ in allen Vélkern, zu je ver-
schiedenen Zeiten, ,zum vollen Evangeliom® und ,die Blite zur reifen
Frucht gekommen®, so lange jedes Volk sich ganz vom Geiste des Christen-
tums durchdringen liefs. Jedes Volk hat die tblen Seiten seines National-
charakters unter dem Lichte des christlichen Glaubens abgelegt und die
guten bis zur Vollendung entwickelt kraft der im Geiste des Christen-
tums liegenden organischen Verbindung mit den andern Vélkern. Christus
hat zu den Aposteln gesagt: ,Gehet hin und lebret alle Vilker“. Bei
Darlegungen, wie wir sie hier vor uns haben, bekommt man den Ein-
druck, als habe Christus eigentlich sagen miissen: ,Gehet hin und lehret
hauptsichlich die germanischen Vilker.“

Wir rechnen zu jenen Ausfithrungen, die in dieses sonst so treft-
liche Buch nicht passen, auch diejenigen, in welchen von den katholischen
Orden die Rede ist. Der Verfasser nimmt da den Standpunkt Harnacks
ein, mit dessen Lehren er im ibrigen wohl wenig wird zu thun haben
wollen. Kuntze mége nur, will er ein Zeugnis aus dem Altertum haben,
die erste aus den collationes patrum (Cassian) lesen. Da steht bereits
ganz klar der Platz angegeben, welchen der Ordensstand in der Kirche
Gottes einnimmt. Nicht die Kasteiungen, Nachtwachen, nicht die juung-
friwmliche Keuschheit, Armut etc, sind das letzte erstrebenswerte Ziel,
sondern diese Abtiotungen und Ubungen sind blofs Mittel, um zu der
einen einzigen wahren Vollkommenheit zu gelangen, welche die Liebe
ist, die Liebe Gottes und der Mitmensehen. Um diese Liebe unbehin-
derter und umfassender zu bethitigen, dazu dienen die Ordensregeln.,
Wiirden die letzteren von der Vollkommenheit der Liebe entfernen und
etwa den inneren Stolz erhdhen, so wiiren sie tadelnswert. Diese selbe
Lehre findet sich in allen Vitern, und Thomas v. Aquin handelt (S. th.
II, 11, qu. 184 u. ff.: vgl den deutschen Thomas Bd. VII, S. 1061) aus-
fithrlich iiber den Unterschied des Ordensstandes und des bischdflichen
oder im allgemeinen geistlichen Hirtenstandes. Es ist da kein Gegensatz,
sondern die organischeste Kinheit: der Stand der Vollkommenheit, in-
soweit jemand bereits vollkommen sein mufs, ehe er in denselben tritt,
ist der bischofliche; und zwar weil ,der gute Hirte sein Leben dahin-
geben soll fiir seine Schafe“ und somit bereit sein muls, den grolsten
Akt der Liebe zu vollziehen, denn ,eine grofsere Liebe hat niemand, als
wer sein Leben dahingibt fiir seinen Freund.“ Der Ordensstand aber ist
der Stand der Vollkommenheit, weil er der zuverlissigste Weg ist, um
die Vollkommenheit der Liebe zu erreichen.

Es ist zu bedauern, dals diese Herren zu wenig sich mit den kath.
Autoren, und mochte es sich um die bedeutendsten handeln, bekannt
machen. Leicht hitte Herr Kuntze die erwihnten Irrtiimer als solche
erkannt, wenn er die Summa des Aquinaten an den betreffenden Stellen
hitte aufschlagen wollen. Da durchdringt ,das Fvangelium*, soll dar-
unter die positive Offenbarungswahrheit und nicht ein unbestimmtes
mystisches Ktwas verstanden werden, in der That alle Wissenschaften,
die dem blols natiirlichen Lichte gedankt sind, und erhebt dieselben zu
ebenso vielen Leitsternen fir das praktische christliche Leben. Da
erscheint das Christentum einzig auf Grund seiner iibernatirlichen Kraft
als das alle Volker umschlingende Band, innerhalb dessen jedes Volk,
je nach seiner speciellen Beschaffenheit, zur Teilnahme am Gastmahle
des Lammes gerufen wird. Da wird uns die wahrhaft christliche Philo-
sophie dargeboten, nach welcher der Verfasser des hier angezeigten
Buches sucht. Mit seinem weiten Blicke, mit seinem warm fir die
christliche Wabrheit schlagenden Herzen, mit seinem reichen Wissen



-

Litterarische Besprechungen. 375

wird er in den Werken des Aquinaten, ohne Zweifel, jene Befriedigung
finden, die ihm von unsrer modern-pantheistischen Wissenschaft versagt
wird und versagt werden mufs, Die Grundsiitze des Forschers von Aquin
sind keine andern, wie dic der ersten christlichen Viter und, in blofs
philosophischer Beziehung, wie die der grofsen griechischen Philosophen.

Wir schliefsen die Besprechung mit einem Citat iiber den Deter-
minismus und geben damit dem Leser eine weitere Probe des ernsten,
wiirdigen Inbalts dieses Buches, dessen Eindruck nur auf einigen, wenn
auch wenigen Seiten durch den, leider allzuweit verbreiteten, Mangel an
Kenntnis der katholischen Lehre getriibt wird: ,Mit dem Pantheismus®,
so 8. 295, ,hingt der Determinismus ziemlich eng zusammen, wenigstens
Techner, der Pantheist, ist auch Determinist, und er bricht eine Lanze
dafir. Ich vermag ihm auch in diese Schranken nicht zu folgen, allein
der Streit dariiber ist ein Streit iber Begriff und Wesen der Freiheit
im tiefsten ethischen Sinne, in deren Regionen die einfache Logik, die
Beweisfithrung und das Kxperiment nicht dringen. Seltsam, die meisten
Naturforscher, wie auch Fechner bemerkt, neigen dem Determinismus,
der in letzter Instanz alle Willensentscheidungen auf Notwendigkeit
zuriickfithrt, zu. Aber sind denn Naturkundige im Reiche der Frei-
heit klassische Zeugen? Ist es ihr Beruf, Produkte der Freiheit zu
erforschen? Sie sind hier Dilettanten. Sie haben sich im Element der
vatiirlichen Gesetzmilsigkeit und Notwendigkeit zu bewegen, und wenn
sie kommen, von da Schlisse auf das Element der ethischen Freiheit zu
ziehen, so miissen sie den Vorwurf gewiirtigen, dafls sich damit andere
Lieute zu beschiftigen haben. Die Notwendigkeit hebt die Verantwort-
lichkeit und den Schuldbegriff auf, jeder Versuch, sie in Einklang zu
bringen, liuft auf Sophistik hinaus, in letzter Instanz liegt ein Denk-
feller vor. Alle Werke der Phantasie, der Energie, der Intelligenz
sollen in letzter Wurzel Notwendigkeiten sein? Man denkt meist nicht
daran, dals der Determinismus, wenn er im Willensgebiete Wahrheit
wiire, ebenso fiir die Phantasie und fir das Denken eine Wahrheit sein
miifste, denn das sind lauter Freiheitsgebiete; dann wiren das romische
Staatswesen, die griechische Nation, die Sixtinische Madonna, die platonische
Philosophie Resultate der Notwendigkeit, und der Staat bestraft mit Unrecht
den Verbrecher, dem es so zu handeln bestimmt war und der nicht anders
handeln konnte. Freilich wer, wie Fechner, den freien Menschen als
wirkliches Teilwesen in Gott und Gott selbst in seinem Wesen als einen
Reprisentanten der Notwendigkeit zu denken fertig bringt, dem kann es
auch nicht schwer fallen, Notwendigkeit und Verantwortlichkeit fiir ver-
einbar zu halten und zu sagen: ,Der Mensch ist insofern verantwortlich,
als er fir Unrechtthun Strafe aus dem Gesichtspunkte zu erwarten hat,
dafs sie in ihren Folgen ibhm selbst wie der Welt gedeiht. Dals seine
Siinde notwendig ist, dndert daran nichts. Was ist da in der Hand des
Naturdenkers aus dem Begriffe Verantwortlichkeit geworden! Kann der
Kriminalist daraus etwas machen? Nennt man das subjektive Schuld
und Zurechenbarkeit und Verantwortlichkeit? Ich denke, das ganze
sittliche Leben der Menschheit legt téglich und stindlich Zeugnis da-
gegen ab und verweist den Naturforscher in seine Grenzen, in das Gebiet
der wirklichen, nicht einer vermeintlichen Notwendigkeit. Das Auge des
Naturforschers, welches immer auf Naturnotwendigkeiten trifft und allent-
halben damit zu rechnen hat, wird ungeibt und ungeeignet, die Krschei-
nungen richtig zu wiirdigen, welche sich in der Region der ethischen
Freiheit vollziehen. Vielfach steht jetzt die Bewegung der Philosophie
unter dem Zeichen der Naturwissenschaft, Naturforscher stellen sich an



376 Litterarische Besprechungen.

die Spitze. Das mag sein Gutes haben, aber die Freiheit des Menschen
gehort dem Gebiete des Geisteslebens an und der Naturforscher als
solcher hat es mit der Natur, nicht mit dem Geiste zu thun, seine wissen-
schaftliche Aufgabe liegt nicht in, sondern neben dem Gebiete der
Freiheit.“

Dr. C. M. Schneider.

Dy. M. Glofsner: Nikolaus v. Cusa und Marius Nizolins
als Vorliiufer der neueren Philosophie. Miinster, Theissing
1891.

Der Verfasser hiitte hinzusetzen konnen: ,als Vorliauter der neueren
Philosophie“ und des Protestantismus. Die Aufgabe ist noch nicht
gelost, nachzuweisen, welche Stufen von der glinzenden Wissenschaft
der Scholastik herab zu jenem Wirrwarr in der Philosophie sowohl
wie in der Theologie fithrten, den wir im 16. Jahrhunderte auf der
hochsten Spitze sehen und dem das Konzil von Trient erst ein autorita-
tives Ziel setzte. Wir vermissen im 1. Bande Janssens jede diesbeziig-
liche Andeutung und Pastors Geschichte der Pipste der Renaissance ist
bis jetzt kaum darauf eingegangen. Die vorliegende Schrift bietet einen
hochst wertvollen Beitrag zur Losung dieser Aufgabe, der da verdient,
in den weitesten betr. Kreisen gelesen und erwogen zu werden. ,Bei
Nikolaus v. Cusa nnd Nizolius“, so 8. 186, ,reichen sich beide in ent-
gegengesetzter Linie von der Wahrheit abweichende Extreme, der ein-
seitige Intellektualismus und der ebenso cinseitige Empirismus und
Alogismus, in dem Zugestindnisse die Hand, dafs das iiber die unmittel-
bare sinnliche Wahrnehmung hinausliegende Gebiet der freie Tummelplatz
subjektiver Anschauungs- und Betrachtungsweise sei, mit dem Unter-
schiede, dafs ibn der eine mit spekulativen Ideen, der andere mit den
Gebilden einer dichterisch veranlagten und rednerisch geschulten Phan-
tagie auszufilllen sucht.” Dieses Urteil, welches als das KErgebnis der
hier dargebotenen Forschungen bezeichnet werden kann, unterschreiben
wir vollkommen. An die Stelie des von den Vitern und Kirchenlehrern
vorgetragenen und von den Aposteln iberlieferten Verstindnisses der
kath. Lehre tritt bei dem Cusaner wie bei Nizolius das Privaturteil.
Die nackten Worte, mit denen die christlichen Geheimnisse durch die
Konzilien gelehrt werden, nehmen sie an; aber sie legen, zumal der
Kardinal, einen bis dahin unerhoérten oder, sagen wir besser, einen von
Bernardus und den grofsen Scholastikern zuriickgewiesenen Sinn unter,
Es ist allerdings auf den ersten Blick beinahe unglaublich, dafs ein
Kardinal von den Talenten und dem Ansehen des Cusaners au manchen
Stellen mit derselben Klarheit wie Hegel den Pantheismus lehrt. Aber
gegen die Thatsache hilft kein Leugnen: die coincidentia der Gegensitze
und, noch augenscheinlicher, die Auffassung der Dreieinigkeit sowie der
Erlosung kann keinen Zweifel iibrig lassen; man meint, die Pantheisten
des 19. Jahrhunderts sprechen zu horen. Sonderbarer Weise scheint
Cusanus nie iiber die Siinde gehandelt zu haben, deren Moglichkeit
allerdings, bei seinem Systeme, folgerichtig verschwindet. Die That-
gsache erklirt sich durch die herrschende Stromung der Renaissance in
den Wissenschaften, auch der eleatischen Ideen, der sich schwer damals
jemand entzog, sodann durch das Festhalten an der iufseren Fassung
der kath. Dogmen, und ebenso durch das Ansehen, in welchem der
Cusaner verdientermalfsen stand. KEs ist aber schwer zu verstehen, wie
noch jetzt eine kath. Zeitschrift (Katholik, 1887, S. 352 und 355) den



Berichte. 377

Kardinal ,als einsame Grofse in der deutschen Philosophie des 15. Jabr-
hunderts, der von der Vergangenheit rettete, was er retten konnte®,
als ,in seiner Spekulation erbaben iiber seiner Zeit“ preisen und im
selben Atem sagen kann, dafs Giordano Bruno sich in seinen Ansichten
nur dadurch vom Kardinal unterscheidet, dafs ,er einige Konsequenzen
ziehen zu miissen glaubte, die Nikolaus nie gezogen haben wiirde“. Die
Abhandlung Glossners ist eine ,Warnungstafel*, dafs man in kath,
Schriften und Schulen den Cusaner nicht als ,bahnbrechenden Denker®
hinstelle, sondern als ernst mahnendes Beispiel, wie selbst Talente vom
Range des Cusaners auf Abwege geraten, wenn sie das Gebiet der
Spekulation betreten, ohne vorher ihren Geist ernst geschult zu haben.
Dr. C. M. Schneider.

BERICHTE.

Compendium Philosophiae Moralis sen Ethicae secuadum prin-
cipia. 8. Thomae ad usum scholarum auctore P. Potters,
Philos. Mor, et Theol. Dogm. Prof. In Seminario Bredano.
Pars I[. KEthica Generalis: Principia Generalia Ordinis Mo-
ralis Naturalis. Bredae, J. van Turnhout; Friburgi, Herder.
1892. 8% 383 .

Die hier dargebotene allgemeine Ethik handelt in 6 Kapiteln de
ultimo fine naturae humanae, — de actu humano spectato secundum esse
physicum et morale, — de virtutibus et vitiis, — de norma completa
actuum humanorum tum objectiva tum subjectiva, — de juribus et
officiis. — Alle in denselber gegebenen Darlegungen und Beweise sind
in tibersichtlicher Ordnung und Einteilung vorgetragen, sprachlich scharf
abgegrenzt, kurz und biindig, aber sachlich ebenso klar und treffend.
Was der Verfasser in der Vorrede angibt, ndmlich ,in adornando hoc
compendio summa mihi religio fuit sequi Doctorem Angelicum“, hat er
in diesem ersten Bande treu gehalten. Kr folgt darin Schritt auf Schritt
dem hl. Thomas, und zwar auch in den scholastischen Kontroversen z. B.
itber die sittliche Bedeutung der an sich gleichgiiltigen Handlungen und
des idulseren Aktes, iiber die Unverinderlichkeit des Naturgesetzes u. s. w.
(vgl. Nr. 196, 211, 367). Wenn er aber hiufig auch Stellen aus anderen,
besonders spiteren Scholastikern, wie Suarez und Lessius, anfihrt, so
enthalten diese entweder nur Auseinandersetzungen und weitere Ent-
wickelungen der Lehre des hl. Thomas, oder sie betreffen Punkte, iber
welche der hl. Thomas sich gar nicht oder doch nicht klar genug aus-
gesprochen hat (vgl, S. 48 u. 49).

Seine Stellungnahme zuam einfachen, absoluten Probabilismus scheint
der Verfasser nicht undeutlich kundzugeben in folgendem Passus: ,Si
quis dubitet, utrum aliqua actio sit lege prohibita, et debita veritatis
inquisitione dubium expelli non possit, quia utrinque stat sententia pro-
babilis, hoc modo indirecte sibi efformat conscientiam moraliter certam :
Lex dubia non obligat. Atqui lex hanc actionem prohibens propter
sententiam probabilem negantem non certa, sed dubia est. KErgo certe
non obligor ad hanc actionem omittendam.“ (S. 327.)

Diesen Schlufs kann man aber nur dann ziehen, wenn die gegen
das Gesetz sprechenden Griinde ungefihr gleichgewichtig mit den fiir
dasselbe eintretenden sind, da nur in solchen Fillen das Gesetz wirklich



	Litterarische Besprechungen

