
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 8 (1894)

Rubrik: Litterarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


334 Litterarische Besprechungen.

die Äufserung der Vernunft, des natürlichen Princips für
moralisches, gutes Handeln und entwöhnt die Menschen, in sich

selbst hineinzuschauen. Wer ihren augenblicklichen, tierischen
Instinkten am meisten schmeichelt, dem folgen die Massen; sie

sind bereit ihn zu verraten, wenn ein anderer besser zu lügen
versteht. Was dieser oder jener Autor sagt, dieser oder jener
Redner, • danach wird gehandelt; über den Inhalt des Gesagten

gibt man sich kaum Rechenschaft. So wird der Weg zum wahren
Wohle verloren, auf den allein die Vernunft unter allen
natürlichen Kräften weist. Wir wollen diesen Weg weiter klären,
indem wir den letzten Endzweck unserer Natur im nächsten

Artikel vorlegen.

3 C —

LITTERARISCHE BESPRECHUNGEN.

Die grofsen Welträtsel. Philosophie der Natur. Allen
denkenden Naturfreunden dargeboten von Tilmann Pesch
S. J. Zweite, verbesserte Auflage. Erster Band.
Philosophische Naturerklärung. Ereiburg im Breisgau, 1892.
XXV. 799 S. — Zweiter (Schlufs-)Band. Naturphilosophische
Weltauffassung. XII. Ö16 S.

Der durch mehrere andere Werke philosophischen Inhalts bereits
bestens bekannte Autor mufste wieder zur Abfassung einer neuen
Ausgabe des vor wenigen Jahren zum ersten Male erschienenen Buches
schreiten, welches den Titel führt: „Die grofsen Welträtsel." Das will
viel sagen, und zwar aus einem doppelten Grunde. Berücksichtigt man
die Anzahl der Seiten in den zwei Bänden, so wird man gestehen, dafs
es ein ganz stattliches Buch ist, welches hier vorliegt. Das Buch ist zu
weitläufig, der Seiten sind zu viele für unser scbnelllebiges Geschlecht.
Wird es trotzdem viel gelesen, findet es nichtsdestoweniger Abnehmer
in so grofser Zahl, dafs in wenigen Jahren eine neue Auflage nötig
geworden ist, so mufs das Werk sehr lesenswert, dessen Inhalt interessant
sein. Der zweite Grund liegt aber noch tiefer. Der Autor hat sich zur
Aufgabe gestellt, den Nachweis zu liefern, dafs die alte Philosophie, die
sogenannte aristotelisch-scholastische Naturphilosophie, auch in unserer
Zeit noch ihre volle Berechtigung habe. Das ist in der Neuzeit ein
gewagtes Unternehmen. Denn seitdem die „jungen Herrschaften", die
verschiedenen Naturwissenschaften, in die Welt, in den geräumigen Palast
eingezogen sind, bleibt für die „alte Königin", die vielp Jahrhunderte
hindurch mit starker Hand die Zügel der Regierung geführt, kein Platz
mehr. Sonst Gleichgesinnte nicht minder wie Gegner arbeiten mit
demselben Eifer, dem „Jahrtausende alten Mütterchen" auch noch das enge
Eckstübchen im weitläufigen Gebäude wegzunehmen. Nun kommt der



Litterarische Besprechungen. 335

Autor und beansprucht für seinen Schützling eine anständige Wohnung
neben den „jungen Herrschaften". Ja, der Autor thut noch einen Schritt
weiter. Er fordert für die alte Philosophie die frühere Herrschaft zurück.
„Zurück zur Philosophie der christlichen Vorzeit." I. B. S. 109. Das
gute Recht dieser Forderung begründet der Autor in eingehender Weise
gegenüber den verschiedenen Tbeorieen der Gegenwart. „Der philosophische
Atomismus wird sogar von manchen modernen Gelehrten als unhaltbar
verlassen. Die heute im Namen der Atomistik geführte Polemik trifft
hauptsächlich die übertriebene Kontinuitätstheorie der transcendentalen
Dynamiker. Der Atomismus ist kein fertiges, abgerundetes, einheitliches
System, sondern ein Wirrwarr der disparatesten Ansichten. Die Gründe,
auf welchen der Atomismus beruht, halten eine wissenschaftliche Kritik
nicht aus. Die Wirklichkeit widerstrebt positiv einer atomistischen
Erklärungsweise. Weder der Mechanismus mit seinem Princip der
Ausdehnung und des Bewegtwerdens, noch der Dynamismus mit seinem
Kraft- oder Formprincip bringt eine allseitig befriedigende Naturerklärung
zustande. Damit ist der Weg zum Hylomorphismus der aristotelischen
Naturerklärung angedeutet." I. B. S. 540—541.

Es handelt sich bei dieser „alten" Naturphilosophie selbstverständlich
nicht um alles und jedes, was von den Scholastikern gelehrt wurde,

wohl aber um die Principien, um die Hauptgruudsätze und alles, was
damit im engen Zusammenhange steht. In dieser Beziehung also mufs
der scholastischen Naturphilosophie unbedingt wieder die Führerschaft
überlassen werden. Darum bemerkt der Autor zutreffend: „wenn wir
uns mit dieser Philosophie befassen, so haben wir vor allem auf die Art
und Weise zu achten, wie jene Wissenschaft bei der Erforschung der
Ursachen vorgegangen ist und die Hauptfaktoren im Wesen der
Naturdinge hervorgehoben hat. Von diesem wichtigsten und entscheidendsten

Standpunkte behaupten wir, dafs die alte Philosophie die einzig
haltbare Lösung für alle Zeiten gegeben hat, die dem Fortschritt ebenso

trotzt, wie das Einmaleins oder der pythagoreische Lehrsatz: wir
behaupten, dafs sie in den übrigen tiefern Fragen die richtige Lösung
angebahnt hat, ohne in dunkleren dem forschenden Geiste irgendwie
hindernde Fesseln anzulegen. Somit behaupten wir, dafs jede ehrliche
Forschung, auf was immer für Um- und Abwege sie sich auch zeitweilig
gedrängt sieht, in den Fundamentalfragen des Wissens bei den Resultaten

jener Vorzeit ankommen mufs, gerade so, wie der Schulknabe bei
seinem kopfbrecherischen Rechenexempel kein richtiges Resultat finden
wird, das von dem, welches andere vor ihm gefunden haben, verschieden
wäre. Wir behaupten ferner, dafs es in wissenschaftlichem Interesse
dringend geboten erscheint, in allen wichtigeren Fragen die von der
peripatetischen Philosophie empfohlene Lösung in Betracht zu ziehen,
zumal in jetziger Zeit, wo bekanntlich moderne Forscher ersten Ranges
offen bekennen, dafs es in der Wissenschaft ohne Widersprüche nicht
abgeht; das heifst doch wohl, die Wissenschaft mit dürren Worten
bankerott erklären." I. B. S. 86.

Um die soeben ausgesprochene Sentenz ausführlich zu begründen,
schlägt der Autor folgenden Weg ein. Im ersten Band wird zunächst
die Existenzberechtigung einer Naturphilosophie gegenüber den
Naturforschern und Philosophen, sowie die Existenzberechtigung der
„alten" Naturphilosophie, und die geschichtliche Entwicklung der
Naturphilosophie nachgewiesen. (Erster Teil: 1. 2. 3. 4. S. 9—141.)
Dann werden die Grundbegriffe der Naturwissenschaft: Stoff, Kraft,
Gesetz, Zweck erörtert. (Zweiter Teil: 1. 2. 3. 4. S. 142—279.) Weiter



336 Litterarische Besprechungen.

werden die Naturdinge im Sinne der modernen Naturphilosophie
erklärt: mechanistische Naturerklärungen, dynamistische Naturerklärungen,
nebst der atomistischen Erklärung. (Dritter Teil. I. II. Anhang.
S. 280—541.) Darauf folgt die Erklärung der Natur dinge im Sinne
der peripatetisehen Naturphilosophie: die innere Konstitution, die
Eigenschaften und Verhältnisse der Naturkörper, das Werden und
Vergehen, die Biologie, Anthropologie und der Ursprung der Naturdinge.
(Vierter Teil: 1. 2. 3. 4. 5. 6. S. 542—799.) — Im zweiten Band bringt
der Autor zunächst die monistische Weltauffassung der modernen
Naturphilosophie: den kosmischen Monismus, den pantheistischen,
pessimistischen und Naturmonismus nebst der Widerlegung dieses Monismus

im allgemeinen. Darauf folgt der mechanistische Monismus, eine
Kritik im allgemeinen, der hylistische Monismus und der Weltanfang, die
Abstammung des Menschen, die Descendeuztheorieen, und die Bedeutung
dieses Monismus für Wissenschaft und Leben. (Fünfter Teil: I. 1. 2. 3. 4.
II. 1. 2. 3. 4. 5. 8. 3—283.) Den Schlufs bildet der Dualismus der
peripatetischen Weltauffassung: Gott und sein Verhältnis zur Welt, der
Mensch in seinem Verhältnis zu Gott. (Sechster Teil: 1. 2. S. 284—581.)

Wie jedermann sieht, ist der Stoff ein sehr reichhaltiger, dabei aber
doch genau abgegliedert, durchaus übersichtlich georduet und klar
bestimmt. Jedes exakte, wissenschaftlich feststehende Resultat der
neuern und neuesten Naturforschung erscheint gewissenhaft registriert.
In keinem Punkte ist der Autor der modernen Naturforschung und
Philosophie die Antwort schuldig geblieben, vielmehr hat er deren Unfähigkeit,

die Naturdinge allseitig und befriedigend zu erklären, überzeugend
dargethan. Wir rechneu diese Partie entschieden zu den gelungensten
des ganzen zweihändigen Werkes. Der Ruf: zurück zu der Naturphilosophie

der christlichen Vorzeit! ist ein gar sehr begründeter, will man
nicht auf eine wissenschaftliche Erklärung der Naturdinge überhaupt
ganz und gar Verzicht leisten. Der Versuch vieler moderner Gelehrten
allerdings, eine rückläufige Bewegung, aber nur bis zu Kant, ins Werk
zu setzen, mufs von vornherein als ein durchaus verfehlter bezeichnet
werden, denn gerade Kant hat hauptsächlich die Philosophen auf den
falschen Weg geführt.

Der Grund, warum die aristotelisch-scholastische Naturphilosophie
vielfach zurückgewiesen wird, liegt zum groszen Teil auch in der mangelhaften

Bekanntschaft mit der eigentlichen Lehre. Darum mufs vorerst
diese Theorie genau und bestimmt dargelegt werden. Im allgemeinen
sind wir diesbezüglich mit den Ausführungen des Autors einverstanden,
müssen ihnen aber in mehreren nicht unwesentlichen Punkten
entschieden widersprechen. Da der Autor sich auf die Grundanschauungen
eines heil. Thomas beruft (I. B. S, 543), so wollen auch wir bei der
Prüfung der Ansichten des Autors diesen Gesichtspunkt im Auge
behalten. Untersuchen wir also den Inhalt des ersten Bandes.

Zunächst handelt es sich um die substantielle Form. — In
der Sache selbst, so glauben wir wenigstens, hat der Autor das Richtige
gemeint. Allein die verschiedenen Ausdrücke, womit er an mehreren
Orten die Form bezeichnet, sozusagen definiert, machen das Ganze
äufserst unklar und mifsverständlich. Der Autor bemerkt einmal: S. 508

„man sollte den Wörtern, wenn immer möglich, den einmal feststehenden
Sinn belassen". Damit sind wir vollkommen einverstanden. Leider hält
sich der Autor nicht immer an das von ihm selber aufgestellte Princip.
Es fragt sich nämlich, ob man die substantielle Form nicht auch
„Kraft" nennen dürfe. Der Autor verneint diese Frage mit dem Hin-



Literarische Besprechungen. 337

weise, dafs „Kraft" dasjenige bedeute, was den einzelnen Naturphänomenen

zu allernächst als Ursache zu Grunde liegt, und sich aus-
schliefslich auf das Zustandekommen derselben bezieht (S. 189). Allein
schon auf der unmittelbar nachfolgenden Seite heifst es: „Kraft nennt
heute jedermann, was ihm beliebt. Wir wollen nicht leugnen, dafs diese
Bedeutung mehrfach in benachbarte Begriffe hinüberschweift und so
bisweilen der Erscheinung der Kraft, also der Verwirklichung,
Wirksamkeit, Wirkung zugeteilt wird, bald auch die Kraft in ihren tiefern
Gründen, also das Wesen, den Begriff, die Gröfse oder Stärke einer
Sache besagt." (S. 190.) „Aber," sagt der Autor weiter, „im eigentlichen
Sinne wird Kraft demjenigen zugeschrieben, was irgend etwas erzeugt
oder erzeugen kann." — Iiier wird also zunächst zugegeben, dafs „Kraft"
auch das Wesen, den Begriff einer Sache bedeute. Warum sollte
man dann die Form nicht „Kraft" nennen dürfen? Ja, weil Kraft im
eigentlichen Sinne demjenigen zugeschrieben wird, was irgend etwas
erzeugt oder erzeugen kann. Nun, ist denn nicht die Form das Princip
der Erzeugung? An mehr als fünfzig Stellen nennt St. Thomas die
Form das Princip der Tbätigkeit, bemerkt er, jedes Ding sei durch
seine Form thätig, wirke in Kraft der Form. Hiermit ist aber auch
der Autor selber eines Sinnes mit dem englischen Lehrer. Denn S. 102
ist ihm die sogenannte Form das Thätigkeitsprincip; S. 370 die innere
wirksame Realität. Zufolge S. 101 ist die Form das von innen heraus
VV alten de im Dinge; der tiefste, in den Dingen selbst liegende Grund
der Zw eckstreb igkeit, oder eigentlich diese Zweckstrebigkeit
selbst. Das durch die Form vollendete Naturding ist der
Ausgangspunkt für neues Geschehen und Bewirken. (S. 125.) Die
Form bildet dasjenige, wodurch das gewordene Ding zu einer bestimmten,
zweckdienlichen Wirkungs weise befähigt wird. Die Form ist das,
wodurch ein jedes Naturwesen „ein solches ist und als ein solches wirkt.
(S. 544.) Die Form verleiht den Dingen ihren Seins- und Wirkungscharakter.

Sie nimmt das chemisch-physikalische Wirken in ihren
Dienst zur Hervorbringung vitaler Leistungen. (S. 180.) Von der
Form fliefst eine dreifache Ursächlichkeit: die formale oder begriffliche,

die bewegende oder wirkende (Kraft) und die Endursache
(Zweck). Sie bestimmt das gesamte Sein und Wirken des Dinges. Sie
bildet den tiefern Grund für die äufsern Figur Verhältnisse, insofern
solche dem Dinge natürlich sind; ebenso für die Art und Weise des
N a t u rw irk en s. (S. 565.) S. 559: „man suchte das Ideale im Realen,
die „Kraft" im „Stoff". — S. 617: „die Bewegung im aktiven Sinne wird
von der Form bestimmt, indem diese zu der im Stoffe veranlagten Tbätigkeit

anregt." Wer diese verschiedenen Begriffsbestimmungen von der
Form durch den Autor selber liest, dem mufs es wunder nehmen, warum
es nicht erlaubt sein sollte, die Form „Kraft" zu nennen. Ja, meint
der Autor, die Form als Form wirkt nicht. Ganz richtig, aber gerade
hierin liegt ein arger Trugschlufs. Kommen einem Dinge zwei
Eigenschaften zu, besitzt es dann die zweite überhaupt nicht, weil es,
insofern es die erste hat, nicht die zweite ausmacht? Nach dem
englischen Lehrer, wie der Autor sehr gut weifs, ist die menschliche
Seele Form und Beweger. Als Form ist sie nicht Beweger und
umgekehrt. Hat deshalb jemand das Recht zu leugnen, dafs die Seele
Beweger sei, also eine „Kraft" bilde? Zugegeben, dafs sie nicht eine
Kraft „im modernen Sinne" ausmacht, ist denn die „moderne"
Begriffsbestimmung der Dinge die einzig richtige? Wir glauben viel eher, dafs
es hoch an der Zeit sei, mit den falschen Definitionen der „modernen"

Jahrbuch für Philosophie etc. VIII. 22



338 Litterarische Besprechungen.

Gelehrten gründlich aufzuräumen und den richtigen Begriffsbestimmungen

der „alten Schule" wieder zu ihrem Rechte zu verhelfen. Die
Form ist in der Wirklichkeit auch das Princip der Thätigkeit, wie
der Autor zutreffend mit Berufung auf S. Thomas erklärt. (S. 533 Anm. 1.)
Wenn aber dann der Autor S. 585 sagt, die Natur der Dinge werde „viel
richtiger" als ein Princip von Strehigkeit oder B e g eh r e n denn als
ein blofses Kraftprincip aufgefafst, und dem beifügt, jede „Kraft" in
der Natur müsse als ein Streben gedacht werden, so ist das Ganze
einfach nicht mehr verständlich. Dafs die Form als Form nicht wie
die causa efiiciens wirkt, ist jedermann klar. Allein der Beweis, dafs

nur die causa efficiens „Kraft" zu nennen sei, wird vom Autor nicht
erbracht.

Dagegen haben wir schwere Bedenken gegenüber einer Bezeichnung
der Form durch den Autor. Wiederholt nennt er die Form das Ideale.
Die Form ist die dem Stoffe nicht auf-, sondern eingeprägte Idee.
(S. 101.) Die Formen galten — den Alten — als im Stoff verwirklichte

Ideen, als Gedachtes einer äufsern und überweltlichen
Intelligenz. (S. 102) Aristoteles wies nach, dafs Ideales mit Realem
in jedem Naturdinge zu substantieller Einheit verbunden sei. Nicht
jenseits der Materie ist die Idee, sondern in der Materie (S. 124).
Aristoteles verlegt das Ideale als Wesenheit in die Naturdinge
hinein (S. 131). Die Erkenntnis, dafs man in den Naturdingen mehr
anzunehmen hat als eine mechanisch bewegte Vielheit, dafs in denselben
eine ideale Seite, nach welcher das teilbare Volumen zu einer Wesenseinheit

verbunden sei, sich vorfinde, bezeichnet eine festzuhaltende
Errungenschaft, einen wahren Fortschritt in der Durchschauung des
materialistischen Zeitirrtums, eine Repristination der Philosophie eines heil.
Thomas von Aquin. In der peripatetischen Philosophie wurde jenes
„mehr" mit dem Namen „Form" bezeichnet. (S. <426.) Die Formen sind
das Ideale in den Dingen, weil sie die Verwirklichung der Ideen
des grofsen Weltbildners da droben sind. (S. 545.) Die Scholastik erblickt
— um mit Sehe Hing zu reden — in dem einheitlichen Naturvorgange
eine Vermählung von Idealem und Realem. (S. 566.) Was soll man
sich nun unter der Form eigentlich denken? „Sie bildet das Ideale."
Allein das Ideale steht, will man nicht alle Begriffe verkehren, im
Gegensatz zu dem Realen. Infolge dessen wäre die Form nicht etwas
Reales. „Sie bildet etwas von Gott, der ersten Ursache, Gedachtes."
Aber ist denn der Urstoff nicht ebenfalls etwas von Gott Gedachtes?
„Die Form ist die den Dingen nicht auf-, sondern eingeprägte Idee."
Also sind die Dinge zusammengesetzt, „vermählt" mit einem Idealen
und Realen. Dann bilden sie ein wahres Monstrum, und es war sehr
angezeigt, dafs der Autor sich auf den Pantheisten Schelling beruft.
„Die Formen bilden die Verwirklichung der Ideen Gottes." Ja, wenn
das nur möglich wäre. Es kann zwar etwas nach der Idee, als
dem Vorbilde, verwirklicht werden, aber dafs eine Idee selber
verwirklicht werde, das ist einfach ein Ding der Unmöglichkeit.
Verbinden sich Ideales und Reales zu einer Substanz, so sind sie der
Substanz nach eins und dasselbe und der Pantheismus befindet sich
im vollen Rechte. Da3 Ideale selber wird ein Reales. Etwas
anderes lehrt auch Hegel nicht. — Wir wissen sehr wohl, dafs der
Autor nicht die Absicht hat, die Realität der Formen in Zweifel zu
ziehen, im Gegenteil, sie sind ihm durchaus etwas Reales, das „Realste"
von allen. (S. 546.) Aber warum bedient er sich dann dieser unrichtigen
Ausdrücke? Das Ideale bildet nicht den Gegensatz zum Stoff, sondern



Litterarische Besprechungen. 339

zum Realen. Daher mufs der Ausdruck „Ideales" vermieden werden.
Überdies wird ja die Identität zwischen dem Idealen Und Realen, die
Einheit der Substanz von Idealem und Realem nur von dem modernen
Pantheisten verteidigt. Scholastisch ist diese Bezeichnung der
Form gewifs nicht.

Der zweite Punkt, den wir nicht unbesprochen lassen dürfen, betrifft
das Werden der substantiellen Formen. Nach dem Autor, III B.
S. 213, entstehen die Dinge, von der materiellen Seite betrachtet,
freilich nicht, sondern waren schon da. Hingegen nach der formellen
Seite betrachtet, entstehen sie ohne Zweifel fortwährend aus Nichts.
Die scharfsinnigen Denker der Vorzeit, meint der Autor, betrachteten
bei der Veränderung bald das Subjekt mit den Bestimmungen, die es
erhält und verliert, z. B. das warme und kalte Wasser, die Henne und
das Küchlein; bald auch betrachteten sie die Bestimmungen allein, z.B.
Wärme und Kälte, das Lebensprincip des Küchleins. Von letzteren
behaupteten sie nicht, sie seien Dinge, welche aus Nichts entständen,
wohl aber sprechen sie ihre Überzeugung dahin aus, es sei doch irgend
ein wirkliches Etwas, welches in der Materie aus Nichts entstände.—
Diese Ansicht des Autors ist grundfalsch. Das Ding wird nach seiner
formellen Seite, mit andern Worten; die Form der Naturdinge wird
keineswegs aus Nichts, sondern aus der Potenz des Urstoffs.
Cum omnis operatio creaturae praesupponat potentiam materiae impos-
sibile est quod aliqua creatura aliquam formam producat in esse, quae
non educitur de potentia materiae. Et inde est quod anima rationalis a
solo Deo creatur. S. Thomas: I. sent. d. 14. q 3. a. 1. — Nullum agens
creatum facit formam, quia formae non fiunt ut probatur in 8. Metaph.
sed educuntur de potentia materiae. Sed materia non potest educi de
materia alterius. Et ideo non est simile de forma et materia. IV. sent,
d. 5. q. 1. a. 3. qu. 3. ad 3. — Inferiora agentia corporalia non sunt
formarum principia in rebus factis nisi quantum potest se extendere
causalitas transmutationis, cum non agant nisi transmutando. Hoc autem
est inquantum disponunt materiam, et educunt formam de potentia
materiae. Quantum igitur ad hoc formae generatorum dependent a gene-
rantibus uaturaliter, quod educuntur de potentia materiae. De potentia.
q. 5. a. 1.— Cum agentia corporalia non agant nisi transmutando, nihil
autem transmutetur nisi ratione materiae, causalitas agentium corpora-
lium non potest se extendere nisi ad ea quae aliquo modo sunt in
materia. Et quia Platonici et Avicenna non ponebant formas de potentia
materiae educi, ideo cogebantur dicere, quod agentia corporalia dispone-
bant tantum materiam, inductio autem formae erat a principio separato.
Si autem ponamus formas substantiales educi de potentia materiae secundum

seutentiam Aristotelis, agentia naturalia non solum erunt causae
dispositionum materiae, sed etiam formarum substantialium quantum ad
hoc tumtaxat, quod de potentia educantur in actum. 1. c. ad 5. Vergl.
De potentia. q. 3. a 9: „oinnis forma quae exit in esse per generationem,
vel per virtutem naturae educitur de potentia materiae." Ähnlich
daselbst a. 11.— Da der Autor keinen „scharfsinnigen Denker der Vorzeit"
genannt hat, der die Formen der Naturdinge aus Nichts entstehen
läfst, so müssen wir diese Theorie des Autors solange als falsch
bezeichnen, bis gegenteilige Beweise vorliegen. Diese Beweise aber können
nicht erbracht werden, denn werden die Formen überhaupt aus Nichts,
dann fällt der Unterschied der menschlichen Seele von den Formen der
Naturdinge fort, und letztere sind ebenso Substanzen für sich, wie
die erstere. Die menschliche Seele besteht für sich, und aus diesem

22*



Litterarische Besprechungen.

Grunde mufs sie aus Nichts erschaffen werden. Aus Nichts
entstehen und geschaffen werden sind identische Begriffe. Demnach

folgt aus der Theorie des Autors ein Zweifaches: entweder, dafs
die Naturdinge etwas zu erschaffen vermögen, und dies ist durchaus
unrichtig. S. Thomas: de potentia. q. 3. a. 4; oder dafs sie keine Form
hervorzubringen imstande sind, sondern hlofs den Stoff zubereiten, was
abermals ganz und gar unrichtig ist. S.Thomas: de potentia. q. 3. a. 8.
Der Autor will durch seine Theorie das Princip: „aus Nichts wird Nichts"
erklären. Allein der Versuch ist mifslungen, denn das Princip ist richtig.
Aus Nichts wird Nichts. Das Werden steht im Gegensatz zu der
Schöpfung. Aus Nichts entsteht etwas nur durch Schöpfung.
Darum wird es nicht, sondern es wird geschaffen. Die Formen
der Naturdinge sind im Stoff enthalten, nicht der Wirklichkeit nach,
actu, sondern der Potenz oder Anlage nach. Folglich werden sie in
keiner Weise aus dem Nichts, sondern aus dieser Anlage, aus der
Potenz des Stoffs. Der Stoff ist mit dieser Anlage oder Potenz für die
stofflichen Formen von Gott geschaffen worden. S. Thomas: „forma
potest considerari dupliciter. Uno modo secundum quod est in potentia.
Et sic a Deo materiae concreatur, nulla disponents naturae actione
interveniente. Alio modo secundum quod est in actu; et sic non creator,
sed de potentia materiae educitur per agens naturale. Unde non oportet
quod natura aliquid agat dispositive ad hoc quod aliquid creatur. Quia
tarnen aliqua forma naturalis est quae per creationem in esse producitur,
scilicet anima rationalis, cujus materiam natura disponit; ideo sciendum
est quod, cum creationis opus materiam tollit, dupliciter aliquid creari
dicitur. De potentia. q. 3. a. 4. ad 7. — ib. q. 3. a. 8. ad 8. 10.

Ein anderer Punkt ist der sachliche Unterschied zwischen dem
Urstoff und der substantiellen Form. Der Autor verteidigt in der That
diesen sachlichen Unterschied, aber in einer etwas sonderbaren Weise.
Zunächst spricht er vom metaphysischen Unterschiede. Dieser liegt
nach ihm darin, dafs etwas nur nach unserer Auffassungsweise, je nach
den verschiedenen Gesichtspunkten, unterschieden wird. Dinge, die nur
metaphysisch unterschieden sind, müssen nach ihm stets sachlich
beieinander sein. Dagegen bewirkt der physische Unterschied, dafs das
eine ohne das andere existieren kann. Der Autor bringt ein Beispiel
dieses physischen Unterschiedes: „nun ist es eine täglich zu
beobachtende Thatsache, dafs die Materie in allen organischen Wesen ohne
das Formalprincip (dessen Substantialität wir oben bewiesen haben)
existieren kann. Demgemäfs ist es nicht blofs metaphysisch, sondern
physisch, d. h. wirklich und sachlich, von der Materie unterschieden."
(S. 548.) — Hier sind mehrere Ansichten des Autors total unrichtig.
Es ist durchaus unrichtig, dafs die metaphysisch unterschiedenen
Dinge dies blofs unserer Auffassungsweise nach sind. Den Gegenstand

der Metaphysik bildet das Reale, nicht aber das Gedankending.
Letzteres gehört der Logik an. Folglich ist auch der

metaphysische Unterschied ein realer, nicht aber ein von unserer
Betrachtungsweise gemachter oder gewonnener. S. 544 nennt der Autor
den Wesensbegriff die forma metaphysica, z. B. die Menschheit oder
das Menschsein, also die humanitas. Und dieser Wesensbegriff steht im
Gegensatz zu dem Individuum. — Der Wesensbegriff ist nicht etwas
Metaphysisches, sondern etwas Logisches. Wohl aber ist
metaphysisch die unter dem Wesensbegriff erfafste, erkannte reale
Wesenheit, also die humanitas. Nun unterscheidet sich in den Kreaturen

die Wesenheit real vom Individuum. Folglich bildet auch der



Litterarische Besprechungen. 341

metaphysische einen realen Unterschied. S. Thomas: in creaturis
autem essentia realiter differt a supposito. I. sent. d. 5. q. 1. a. 1. —
Ferner ist es durchaus nicht richtig, dafs zwei Dinge müssen getrennt
existieren können, um sachlich voneinander unterschieden zu sein.
Der sachliche Unterschied fordert blofs einen wirklichen Gegensatz.
S. Thomas: I. sent. d. 5. q. 1. a. 1. ad 1. — Ex hoc enim unumquod-
que ab altero distinguitur quod unum eorum alterum esse non potest.
Quod aliqua autem non possint esse simul hoc contingit ex natura ali-
cujus oppositionis. Ea enim dicuntur esse opposita quae simul esse non
possunt. Nihil igitur distinguitur ab altero nisi ratione alicujus oppositionis.

De potentia. q. 10. a. 2. ad 3. — Dieser Gegensatz aber besteht
vollauf zwischen dem Urstoff und der Form. Denn der Urstoff ist seinem
innersten Wesen nach Potenz, die Form hingegen Akt. Potenz und
Akt bilden bekanntlich Gegensätze. —- Weiter ist es durchaus unrichtig,
dafs die Materie ohne das Formalprincip in allen organischen Wesen
existieren könne. Wir vermögen die ganze Stelle des Autors nur
dahin zu erklären, dafs der Setzer hier alles untereinandergebracht
hat; im Manuskript kann sie unmöglich so lauten. Denn nicht nur ist
es durch die tägliche Erfahrung nicht erwiesen, dafs die Materie ohne
das Formalprincip in allen organischen Wesen existieren könne, schliefst
diese Behauptung vielmehr einen innern Widerspruch in sich Nicht
einmal Gott kann bewirken, dafs die Materie, sei es in den
unorganischen, sei es in den organischen Dingen ohne das Formalprincip
existiere. S. Thomas: materia prima non potest exire in esse sine
forma, nec e converso. De veritate. q. 3. a. 5. — Ulud ergo solum poterit
excludi a divina potentia quod répugnât rationi entis. Et hoc non propter
defectum divinae potentiae, sed quia ipsum non potest esse ens. Unde
non potest fieri. Répugnât autem rationi entis non ens simul et secundum

idem existens. Unde quod aliquid simul sit et non sit a Deo fieri
non potest, nec aliquid contradictionem includens.' Et de hujusmodi est
materiam esse in actu sine forma. Omne enim quod est actu, vel est
ipse actus, vel potentia participans actum. Esse autem actu répugnât
rationi materiae, quae secundum propriam rationem est ens in potentia.
Relinquitur ergo quod non possit esse in actu nisi in quantum participât
actum. Actus autem participatus a materia nihil est aliud quam forma.
Unde idem est dictu materiam esse in actu, et materiam habere formam.
Dicere ergo quod materia sit in actu sine forma est dicere contradictoria
esse simul. Unde a Deo fieri non potest. Quodl. 3. q. 1. a. 1. —

Somit kann davon, dafs in allen organischen Wesen die Materie
ohne das Formalprincip existieren könne, gar keine Rede sein.
Mit Bezug auf den Menschen kann zwar das Formalprincip ohne die
Materie, ohne den Leib existieren, aber auch hier trifft nicht das
umgekehrte Verhältnis zu. In allen übrigen Wesen, in den unorganischen
wie in den organischen, kann weder die -Form ohne den Stoff, noch viel
weniger der Stoff ohne die Form existieren. Und trotzdem sind beide
sachlich unterschieden, ein Beweis, dafs die Argumentation des Autors
sich auf ein ganz falsches Fundament stützt, nämlich auf die gesonderte

Existenz. Der Autor steht mit dieser seiner Theorie überdies
im schreiendsten Widerspruch mit sich seiher. S. 125 bilden die Formen
den Seinsgrund in den Dingen. S. 574 ist die Materie mit dem
„Mangel" behaftet. Die Materie ist das der Möglichkeit nach Seiende.
S. 575 heifst es: nach Aristoteles „ist" das Ganze, die Teile „sind" nicht,
sie haben ihr Sein im Ganzen; noch weniger „ist" das Material. S. 578:
„indessen sind jene beiden Teilsubstanzen — Form und Materie — bei



<342 Litterarische Besprechungen.

aller sachlichen Unterschiedlichkeit dennoch so naturnotwendig zueinander
hingeordnet, dafs eine gewöhnliche Naturform nie ohne die Materie, und
die Materie nie ohne die Form existieren kann." S. 556, Anm. 2
lesen wir folgende Stelle des englischen Lehrers: forma est causa mate-
riae, in quantum materia non habet esse in actu nisi per formam. Opusc.
de princip. natur. Aus alledem glauben wir schliefsen zu dürfen, dafs
die genannte Stelle rein aus Vergehen jenen Wortlaut hat, deren
Bedeutung aber eine andere ist. Darum legen wir darauf keinen besondern
Wert, wohl aber müssen wir das Princip über den sachlichen
Unterschied, nämlich die Notwendigkeit der Sonderexistenz, beanstanden,
weil es durchaus unrichtig ist.

Nun kommen wir zu dem Wesen der inneren Einheit, zu dem Wesen
des Individuums. Der Autor nimmt S. 418 ebenfalls die Materie als
Individuationsprincip an. Allein die Gründe, welche der Autor dafür
beibringt, sind nicht sonderlich klar. Er sagt: „wegen der materiellen
Beschaffenheit werden die Dinge im Räume ausgehreitet; die Teilung,
welche der Grund der Vervielfältigung ist, pakt die Dinge hei ihrer
materiellen Seite. Auch deshalb mufs bei den Dingen die Materie als das
Individuationsprincip bezeichnet werden, weil sie aus sich sofort
konkrete Vereinzelung besitzt, während die Formen aus sich zunächst das
specifische Sein, also ein Sein von universellem Charakter, darstellt, und
erst durch Hinordnung zur Verwirklichung, d. h. zur konkreten Existenz,
den Charakter des Individuums gewinnt." Hätte der Antor sich genauer
an den hl. Thomas gehalten, seine Begründung des Individuationsprin-
cips wäre besser ausgefallen. Nicht die Teilung, sondern die
Aufnahme in einem andern bildet den Grund der Vervielfältigung. „Die
Materie besitzt aus sich sofort konkrete Vereinzelung." Wo ist der
Beweis dafür? Wir suchen ihn vergebens. Der hl. Thomas aber bringt
ihn. „Die Form gewinnt erst den Charakter des Individuums durch die
Hinordnung zur konkreten Existenz." Wo ist der Beweis dafür? Im
hl. Thomas findet sich ein anderer Grund, denn der des Autors ist
unrichtig. Hören wir den englischen Lehrer. Der Grund der individuellen
Einheit liegt darin, dafs etwas nicht in einem andern aufgenommen
werden kann. Und der Grund der Vervielfältigung ist die Aufnahme
in einem andern. Die Materie ist aus sich sofort konkrete Vereinzelung,

weil sie das erste Substrat bildet, somit nicht in einem andern
Substrat aufgenommen werden kann. Diese Form gewinnt den
Charakter des Individuums durch die Aufnahme in dem Stoff, nicht aber
zunächst durch die Einordnung zur konkreten Existenz. Warum ist denn
die Existenz „konkret"? Der Autor sagt hierüber kein Wort, als wäre
die Sache selbstverständlich. Die Existenz ist konkret, weil sie in der
konkreten oder individuellen Wesenheit aufgenommen wird. S. Thomas:
forinae quae sunt receptibiles in materia individuantur per materiam, quae
non potest esse in alio, cum sit primum subjectum substans: forma vero
quantum est de se, nisi aliquid aliud impediat recipi potest a pluribus.
Sed ilia forma, quae non est receptibilis in materia, sed est per se
subsistens, ex hoc ipso individuatur quod non potest recipi in alio.
Summa theol. I. p. q. 3. a. 2. ad 3. — Est enim de ratione individui
quod non possit in pluribus esse. Quod quidem contingit dupliciter: uno
modo quia non est uatum esse in aliquo; et hoc modo formae immate-
riales separatae per se subsistentes sunt etiam per seipsas individuae.
Alio modo ex eo quod forma substantialis vel accidentalis est quidem
nata in aliquo esse, non tarnen in pluribus, sicut haec albedo, quae est
in hoc corpore. Quantum igitur ad primum materia est individuationis



Litterarische Besprechungen. 343

principium omnibus formis inhaerentibus, quia cum bujusmodi formae,
quantum est de se, siut natae in aliquo esse sicut in subjecto, ex quo
aliqua earum recipitur in materia, „quae non est in alio", ideo nee forma
ipsa sic existens potest esse in alio. Summa theol. III. p. p. 77. a. 2.
Mit Bezug auf die Existenz: ipsum esse est perfectissimum omnium.
Comparatur enirn ad omnia ut actus. Nihil enim habet actualitatem nisi
in quantum est. Unde ipsum esse est actualitas omnium rerum, et etiam
ipsarum formarum. Unde non comparatur ad alia sicut recipiens ad
receptum, sed magis sicut receptum ad recipiens. Ut cum dico esse bo-
minis, vel equi, vel cujuscunque alterius, ipsum esse consideratur ut
formale et receptum, non autem ut illud cui competit esse. Summa theol.
I. p. q. 4. a. 1. ad 3. Non sic determinatur esse per aliud sicut potentia
per actum, sed magis sicut actus per potentiam. Et per liunc modum
„hoc esse" ab „illo esse" distinguitur, in quantum est „talis" vel „talis"
naturae. De potentia. q. 7. a. 2. ad 9. — Die Erklärung des englischen
Meisters ist bestimmt und klar, während unser Autor manches ohne
Beweis hinstellt. Was ist nun ein Individuum? Die Definition auf S. 418
ist korrekt. Woran erkennen wir, ob ein Wesen ein Individuum ist oder
nicht? Die Antwort des Autors auf S. 419 lautet wiederum nicht
absonderlich bestimmt. „Aus dem ganzen Habitus eines Wesens wird zu
ersehen sein, ob es ein wahres Individuum ist, oder ein Komplex von
Individuen, oder im Gegenteil ein Stück von einem umfassernden
Individuum. Da aber das Gesamtverhalten getragen wird von innerer Zweck-
strebigkeit, so wird am ehesten vom teleologischen Standpunkte aus die
Individualität der Dinge festzustellen sein. Zu einem Individuum gehört,
dafs die Zweckstrebigkeit eine innere, der Hauptsache nach ungeteilte
und in sich abgeschlossene sei." „Also ist es in hervorragender Weise
der Zweck, welcher den Ausschlag gibt, weil sich vor allem in ihm
das innere Sein zu offenbaren vermag." — Was sollen wir nun unter
dieser „der Hauptsache nach" ungeteilten Zweckstrebigkeit uns denken?
Was unter dem Stück von einem umfassernden Individuum? Die Sache
hat doch keine grofsen Schwierigkeiten. Ein Individuum, eine innere
Einheit besteht darin, dafs alle Teile nur eine Form und nur eine
Existenz haben. Die Teile müssen sich verhalten wie die Potenz,
also ohne eigene Form, und die Form des Ganzen wie der Akt. Da
aber die Form stets vom Dasein, von der Existenz begleitet wird,
deshalb müssen Potenz und Akt, die Teile und die Form des Ganzen
eine Existenz besitzen. Auf die Naturdinge angewendet, heifst also das
Princip: jenes Ding ist ein unum per se, hat eine innere Einheit, ist in
Wahrheit ein Individuum, welches nur eine substantielle Form, und mit
dieser Form numerisch eine und dieselbe Existenz besitzt. Den
Ausschlag aber gibt die Existenz, nicht der Zweck, wie der Autor sagt.
Er beruft sich ja selbst S. 420 Anm. 1 auf folgende Stelle des heiligen
Thomas: quum a forma unaquaeque res habeat esse, a forma etiam
habebit unitatem. Summa ctr. Gent. 1. 2. c. 58. Wir müssen der
Wichtigkeit halber die Stelle vollständig anführen: „ab eodem aliquid habet
esse et unitatem, unum enim consequitur ad ens. Cum igitur a forma
unaquaeque res habeat esse, a forma etiam habebit unitatem. Si igitur
in homine pouantur plures animae sicut diversae formae, homo non erit
unum ens, sed plura. Nec ad unitatem hominis ordo formarum sufficiet,
quia esse unum secundum ordinem non est esse unurn simpliciter, cum
unitas ordinis sit minima unitatum. " Diese Antwort des englischen
Lehrers ist entscheidend. Nun bemerkt der Autor auf S. 420, nachdem
er das Wesen des Individuums im Menschen, in den organischen Wesen



344 Litterarische Besprechungen.

und in der Molekel nachgewiesen: „durch unsere Beurteilung bleibt die
Thatsache unangefochten, dafs sehr oft ein Naturindividuum eine
untergeordnete Vielheit innerer Zwecke in sich schliefst. Das Auge ist
fürs Sehen, der Fufs zum Stehen. Im Auge befinden sich Zäpfchen und
Stäbchen, von denen ein jedes seinen einigermafsen abgesonderten Zweck
hat. Jedes Stäbchen besitzt wieder sein Aufsen- und Innenglied zu
besonderen Zwecken. Und so geht die Sonderung fort. Weil es aber das
alle Teile umspannende Ganze ist, welches in geordneter Einheit die
Teile aus sich herausbildete, so erkennen wir die Naturindividualität
schlechthin in dem Ganzen an, während wir die Teile nur im uneigentlichen

Sinne des Wortes Individuen nennen können." — Was haben wir
nun unter dieser „untergeordneten Vielheit innerer Zwecke" zu
verstehen? Der Autor nennt die Form das l'rincip der inneren Zweck -
strebigkeit. Hätten wir also die „untergeordnete Vielheit innerer Zwecke"
etwa in der Weise zu fassen, dafs viele Formen als Principe der vielen
untergeordneten innern Zwecke vorhanden wären, die aber der Form
des Ganzen unterständen? Wie gesagt, der Sinn der Stelle ist nicht
klar. Vielleicht gibt uns eine andere Stelle des Autors hierüber bessern
Aufschlufs. S. 156 schreibt der Autor: „noch klarer als die Chemie
bezeugt die Physik das oftmalige Vorhandensein einer ganz erstaunlichen
Diskretion oder Geteiltheit in der Natur. Um sich hiervon einen Begriff
zu machen, denke man an die Difusion verschiedener Luftarten und
Riechstoffe, wie Moschus, Rosmarin Man erinnere sich an das

optische Phänomen der Farben Zerstreuung, welches fordert, dafs das
Substrat der Lichterscheinungen sich zu Abständen auseinanderreifst, die
grofs genug sind, um gegen die Länge einer Lichtwelle nicht vernachlässigt

werden zu können. Ähnliches ist durch die Spektralanalyse kund
geworden Es fehlt auch nicht an Andeutungen, dafs in Körpern,
deren ungeteilte Einheit aufser allem Zweifel steht, wie z. B. im tierischen
und mechanischen Nervenkomplex, unbeachtet der höhern „dynamischen"
Einheit und Kontinuität eine irgendwie getrennte Vielheit sekundärer

Natur vorhanden ist. Ist die gewöhnliche Ansicht über Elektri-
cität richtig, so kreisen in manchen Naturkörpern — auch in den Nerven
— getrennte elektrische Ströme, und zwar so; dafs man notwendig irgend
welche Trennung der Partikelchen voraussetzen mufs." S. 505: „mit der
Form befindet sich aber im Dinge auch das Stoffliche als das Princip
der Passivität und Ausbreitung, wird auch hier die Unterbrechung jeder
Diskretion in jeder Beziehung ausgeschlossen? Es ist zweifelsohne
ein Widerspruch, dafs ein Naturwesen, welches schlechthin eines ist,
zugleich schlechthin Vieles sei. Aber kann nicht ein schlechthin
einheitliches Naturwesen in nebensächlicher, untergeordneter
Beziehung — etwa in Bezug auf jähe Übergänge in der Kohäsionsweise
u. dgl. — eine Vielheit zulassen? Die Bejahung dieser Frage drängt
sich fast von selber auf, wenn man an die vielen Muskeln und Nerven
in dem einen Tierorganismus und die vielen Zellen in der einen
Pflanze denkt. Die alte Philosophie, welche sich mit der materiellen
Seite der Dinge weniger befafst hat, ist auf eine klare Beantwortung
dieser Frage nicht eingegangen. Jedoch kann und mufs nach den Grundsätzen

des Aristotelismus diese Frage entschieden bejaht werden."
Wir werden demnach kaum-fehl gehen, wenn wir annehmen, der

Autor behaupte ein faktisches Geteiltsein der Naturwesen, sei es
auch nur in „untergeordneter Beziehung". Denn er spricht von einer
„ganz erstaunlichen Diskretion oder Geteiltheit in der Natur", von einer
„getrennten Vielheit sekundärer Natur". Damit tritt aber der Autor in



Litterarische Besprechungen.

offenen Widerspruch mit dem englischen Lehrer. Zum „wirklichen
Geteiltsein", ob primärer oder sekundärer Natur, ist ganz einerlei, gehört,
wie S. Thomas nachweist, dafs das, was geteilt ist, eine eigene Form
und eine eigene Existenz besitze. Dann wild aber sofort die innere
Einheit, das unum per se, aufgehoben. Diese innere Einheit ist aber
nichts anderes als die Einheit „schlechthin" des Autors. Es genügt also
keineswegs zur Einheit „schlechthin", dafs das „faktisch Geteilte" von
der Form des „Ganzen" zusammengehalten werde. Das Geteilte darf
keine eigene Form und Existenz haben. Dies gerade ist es, was der
englische Lehrer von der vorhin angegebenen Stelle verlangt, damit die
Einheit „schlechthin" gewahrt bleibe, und die Form des Ganzen nicht
eine rein accidentelle sei. Mögen immerhin die „gesonderten Teile"
noch weiter in Unterordnung stehen unter der Form des Ganzen, diese
„dynamische" Einheit, wie sie vom Autor genannt wird, ist keine Einheit

per se „schlechthin", sondern per accidens. Darum bemerkt Sankt
Thomas im nämlichen Kapitel an einer andern Stelle: si autem dicatur
quod, etiam praedictis animabus — nutritiva, sensitiva, intellectiva —
diversis existentibns non sequitur praedictas praedicationes fore per
accidens eo quod animae illae ad invicem ordinem habent; hoc iterum
removetur. Eine Einheit „schlechthin" kommt somit nur dann zustande,
wenn die Teile sich wie die Potenz verhalten, also keine eigene Form
und kein eigenes Dasein haben. S. Thomas: Ex duobus aut pluribus
non potest fieri unum, si non sit aliquid uniens, nisi unum eorum se
habeat ad alterum tit actus ad pot'entiam. Sic eniin ex materia et forma
fit unum nnllo vinculo extraneo eas colligante. Summa ctr. Gent. lib. II.
c. 58. Besitzen aber diese „untergeordneten Teile" keine eigene Form
und Existenz, dann sind sie eben nicht gesondert, dann gibt es in der
Wirklichkeit kein „Geteiltsein", keine „Diskretion" in der Natur.
Das Naturding ist dann blofs teilbar oder der Möglichkeit nach,
keineswegs in Wirklichkeit geteilt. Es ist folglich keine aktuelle,
sondern nur eine potentielle Vielheit vorhanden. Dafs die Grundsätze

des Aristntelismus eine „Diskretion" oder „Unterbrechung" in
nebensächlicher, untergeordneter Beziehung zulassen, behauptet der Autor
zwar, beweist es aber mit keinem Worte. Die Grundsätze des Aristote-
lismus lassen allerdings eine mögliche Teilung, ein Geschiedensein in
der Potenz, zu, keineswegs aber eine solche in der Wirklichkeit, in
actu. Diese letztere würde jede innere Einheit, das unum per se oder
„schlechthin", völlig aufheben, wie wir sogleich sehen werden.

Mit dieser Lehre steht im engen Zusammenhange die Frage, wie
die Elemente in der Mischung sich verhalten. Der Autor sagt
diesbezüglich S. 678: die peripatetische Philosophie stellt den Satz auf, dafs
die Elemente der Materie nach, also nach jener Seite, welche zunächst
den Physiker und Chemiker interessiert, in den zusammengesetzten Dingen
schlechthin verharren. Mit einem Verharren der nackten Materie ist
Aristoteles nicht zufrieden. Er behauptet vielmehr, die Elemente müfsten
auch in ihrer charakteristischen Beeigenschaftung verbleiben; also wie
wir heute vom Standpunkte der Chemie aus sagen würden: als Wasserstoff,

Stickstoff, Sauerstoff. Die neuere Wissenschaft hat die Lehre des
alten Griechen vollauf bestätigt." — Darauf müssen wir uns folgende
Bemerkung erlauben. Ein jedes Ding wird gemäfs seiner Form benannt.
S. Thomas: unumquodque enim denominatur a sua forma. Summa theol.
I. p. q. 13. a 11. — Cum res communiter denominetur a suis formis,
sicut album ab albedine, et homo a humanitate, omne illud a quo aliquid
denominatur quantum ad hoc habet habitudinem formae. ib. q. 37. a. 2.



346 Litterarische Besprechungen.

Sagen wir demnach Sauerstoff als Sauerstoff, so verstehen wir darunter
die formelle Seite oder die Form. Denn die Form macht ihn zum
Sauerstoff. Folglich müfsten die Bestandteile des Wassers, der Sauerstoff

und Wasserstoff, im Wasser nicht blofs der Materie, sondern auch
der Form nach verbleiben. Denn nur in diesem Falle verbleiben sie
als Sauerstoff und Wasserstoff. Und diese Lehre des Aristoteles, meint
der Autor, hat die ne u e r e Wi ss en s ch af t vollauf bestätigt. Gehen
wir nun einige Seiten im Buche des Autors zurück. S. 154 lesen wir:
„beziehentlich der Thatsachen der Chemie fragt es sich, ob die Teilchen
ihren Charakter als Individuen, wir wollen sagen: ihr gegenseitiges
Getrennt- und Abgeschlossensein als eine ihnen wesentliche Eigentümlichkeit
in den chemischen Prozefs mitbringen, ob sie auch später nach
vollbrachter Stoffwandlung in den neuen Stoffen mit durchgreifender Trennung
fortbestehen. Hierüber schrieb J. v. Liebig, man wisse nichts bezüglich

des Zustandes, in welchem sich die Elemente zweier zusammengesetzten

Körper befänden, sobald sich diese zu einer chemischen
Verbindung vereinigt hätten; und die Art und Weise, wie man sich die
Elemente in der Verbindung gruppiert denke, beruhe nur auf Übereinkunft,
die bei der herrschenden Ansicht durch Gewohnheit geheiligt sei." Ein
ähnliches Urteil führt der Autor S. 155 von Kekulé an. S. 527 heilst
es: „die Chemie Ehrt zweitens, dafs die Elemente in den chemischen
Verbindungen die Neigung behalten, eventuell zu ihren Elementarformen
zurückzukehren. Auch dieses wurde von den Philosophen der Vorzeit
beachtet. Es veranlafste bei ihnen die sehr weitschichtige Kontroverse
über die Frage, oh auch das eigentliche Sein, der tiefste Träger aller
Eigenschaften, bei den verschiedenen Wandlungen in der Natur unverändert

bleibe, oder aber, ob in dem zusammengesetzten Dinge das neue
einheitliche Princip die E'orm und Tendenzprincipien der einfachen Stoffe
verdränge. Über diese und ähnliche rein philosophische Fragen kann der
Chemiker keinen Aufschlufs geben." — Ja, wenn der Chemiker keinen
Aufschlufs zu geben vermag, und wenn die neuere Wissenschaft
nichts weifs, dann steht es herzlich schlecht um die vollgiltige
Bestätigung durch die „neuere Wissenschaft", dafs z. B. der Sauerstoff und
Wasserstoff a 1 s Sauerstoff und Wasserstoff im Wasser verbleiben. Übrigens
ist der Schaden so grofs nicht, wenn die neuere Wissenschaft keine
Bestätigung zu erteilen vermag. Denn etwas durchaus ETilsches braucht
sie nicht zu bestätigen. Es ist aber ganz und gar anrichtig, dafs die
Elemente in der Verbindung ihrer Form nach unverändert verbleiben,
dafs demnach im Wasser der Sauerstoff und Wasserstoff a 1 s Sauerstoff
und Wasserstoff vorhanden sind. Hören wir wiederum unsern Autor.
S. 681 bemerkt er: der Stagirite hatte im Hinblick auf das berechtigte
Postulat, dafs die vielen Elemente in der Verbindung die unverkennbar
vorhandene substantiale Einheit der Verbindung zu Schaden kommen
lassen, sich dahin ausgedrückt, die Elemente blieben „der Möglichkeit
nach", nicht aber schlechthin der vollen Wirklichkeit nach. Wie hat
Aristoteles diese an sich vielseitige Redeweise verstanden? Einzelne
Denker der peripatetischen Schule erblicken gar keine Schwierigkeit darin,
dafs man die Elemente auch nach vollbrachtem Einmarsch in die Molekel
in ihrer fertigen, selbständigen Abgeschlossenheit fortbestehen lasse. Der
selige Albert der Grofse, und namentlich der hl. Thomas, traten dieser
Aufstellung schroff entgegen, indem sie betonten, dafs bei einem
Verharren des schlecbthinnigen, in sich abgeschlossenen Seins die Einheit
der zusammengesetzten Substanz in die Brüche ginge uud die Form des
Ganzen zu einem blofseu Accidenz herabsänke. Eis dürfte unschwer sein,



Litterarische Besprechungen.

einzusehen, dafs das angeregte Bedenken volle Berechtigung hat. Im
diametralen Gegensatz gegen die eben angeführte Lehre der beiden Araber,
Avicenna und Averroes, lehrte der hl. Thomas, die Substanzeinheit der
Verbindung könne nur dann gewahrt werden, wenn die Formen der
Elemente schlechthin zu Grunde gingen. Er nahm also an, dafs von der
Substanz der Elemente nur der Stoff, d. i. die materia prima, iu
numerischer Identität in den zusammengesetzten Körper hinüber wandere,
wobei es die neueintretende höhere Form übernehme, den Elementen ihren
Charakter als untergeordneten Momenten des Ganzen zu wahren. — Wir
haben also hier die Widerlegung des Autors durch den Autor selber.
Früher wurde gesagt, die Elemente, z. B. Sauerstoff und Wasserstoff,
blieben in der Verbindung, im neuen Körper als Sauerstoff und Wasserstoff,

und dies wäre die Lehre des Aristoteles. Da nun das Wort „als"
unleugbar etwas im formellen Sinne bezeichnet, ebenso die „charakteristische"

Beeigenschaftung nach der ganzen Auffassung des Autors von
der F o r m stammt, so müfsten die Elemente, folgerichtig geschlossen,
auch ihre eigenen Formen in der Verbindung beibehalten. Allein, sagt
hier der Autor, nach Aristoteles bleiben die Elemente nur „der Möglichkeit
nach". Die „Möglichkeit" bildet aber den geraden Gegensatz zu der
Form. Ebenso lehrt S. Thomas nach der Versicherung des Autors, dafs
die Elemente nicht „schlechthin", also ihrer ganzen Substanz nach,
Materie und Form, in der Verbindung verbleiben. Die Gründe, welche
der englische Lehrer dafür beibringt, haben nach dem Geständnisse des
Autors volle Berechtigung. Damit fällt aber dann die ganze Theorie
des Autors, dafs die Elemente, z. B. Sauerstoff, Stickstoff, Wasserstoff
als Sauerstoff u. s. w. in der Verbindung verbleiben, von selber in ihr
Nichts zurück. Auf die „neuere Wissenschaft" kann sie der Autor nicht
stützen, denn diese weifs nichts.

In betreff des Accidens sagt der Autor S. 592: „während der
Substanz das Sein schlechthin zukommt, ist ein Accidens nur dadurch, dafs
es irgend eine Bestimmtheit zur Substanz hinzufügt." Will dieses „ist"
soviel besagen, als, das Accidens habe keine „eigene" Existenz, so müfsten
wir die Ansicht des Autors als unrichtig bezeichnen. Ebenso unrichtig
wäre es, wollte der soeben ausgesprochene Satz des Autors behaupten,
das Wesen des Accidens bestände in dem Innewohnen oder Hinzugefügt-
sein einer Substanz. S. Thomas: inesse non dicit esse accidentis
absolute, sed magis modum essendi qui sibi competit ex ordine ad causam
proximam sui esse. Et quia remoto ordine accidentis ad causam proxi-
mam adhuc potest remanere ordo ipsius ad causam primam, secundum
quem modus ipsius essendi non est inesse, sed ab alio esse; ideo potest
Deus facere quod „sit" accidens, et non „insit". Nec tarnen „esse"
accidentis ah accidente removebitur, sed „modus" essendi. IV. Sent. d. 12.
q. 1. a. 1. qu. 1. ad 1. — Esse in suhjecto non est definitio accidentis,
sed e contrario res cui debetur esse in alio. 1. c. ad 2. — Cum ista
accidentia in Sacram alteris habeant „esse" et „essentias proprias" et
eorum essentia non sit eorum esse, constat quod aliud est in eis esse,
et quod est. 1. c. qu. 3. ad 5. Vergl. Summa theol. 3. p. q. 77. a. 1.—
Ebendaselbst bestreitet der Autor die Realität des sogenannten modalen
Accidens, indem er schreibt: „eine zweite Art von Accidentien drücken
irgend eine Modifikation, einen Zustand aus, in welchem sich ein Ding
befinden oder auch nicht befinden kann, ohne dafs ihnen selbst irgendwie
ein Sein zukäme. Empfängt ein Ding bald diese, bald jene Figur, jetzt
diese, jetzt jene Bewegungsform, so geht in der äufseren Wirklichkeit
eine Veränderung vor. Diese Veränderung besteht nicht darin, dafs irgend



34« Litterarische Besprechungen.

ein sachliches Etwas zum Dinge hinzuträte, was vorhin nicht in ihm
gewesen wäre, sondern nur darin, dais das Ding jetzt anders modifiziert
ist, als es vorhin war. Wer möchte denken, dafs die Modifikation eine
von der Substanz des Naturwesens verschiedene Realität wäre? Aber
doch ist sie in der transcendenten Aufsenwelt vorhanden in demjenigen,
dessen Modifikation sie ist." — Diese Sätze des Autors sind einfach nicht
verständlich. Eine Substanz wird modifiziert, aber das, wodurch sie
modifiziert wird, ist nicht ein „sachliches Etwas", eine von der Substanz
verschiedene „Realität"; das, wodurch die Substanz modifiziert wird,
hat nicht selbst irgendwie ein Sein. Ja, wodurch wird dann die
Substanz modifiziert? Offenbar durch das Nichts. Denn zwischen der
Realität und dem Nichts liegt kein Mittleres. Und trotz dieser Modifikation

durch das Nichts ist sie in der transcendenten Aufsenwelt
vorhanden in demjenigen, dessen Modifikation sie ist?!

Mit Bezug auf das Wirken Gottes in den Naturdingen bemerkt
der Autor folgendes: „gemäfs der Lehre des heiligen Thomas hängt das
Wirken der Naturkräfte in dreifacher Hinsicht von Gott ab. Erstens
ist es Gott, welcher den Naturdingen, wie ihr Sein, so auch ihre Kräfte
hei der Schöpfung gegeben hat und jetzt fortwährend erhält. Zweitens

ist es Gott, welcher jedem werdenden Effekte in der Natur, z. B.
einer Tierseele, das Sein gibt, insofern dieses Sein in seinem absoluten
allgemeinen Charakter betrachtet wird; denn diesen Charakter bezieht
jede Naturwirkung von Gott, dem Urgrund uud Vorbild alles Seins.
Drittens ist es Gott, welcher bei dem Weltaufang durch einen Anstofs
die Bewegung anhob, welche jetzt im wundervollsten-Wellenschlage das

ganze weite Universum durchbebt; er hat damals Jenes bestimmte
Bewegungsquantum in die Welt gelegt, welches unvermehrt und unvermindert
im bunten Wechsel der Erscheinungen ausharrt." (S. 308.) Anmerk. 4
heifst es dann: „in diesem Sinne sagt der hl. Lehrer: quia natura agens
non agit nisi mota et hoc non cessât, quousque perveniatur ad
Deum, sequitur de necessitate quod Deus sit causa actionis cujuslibet rei
naturalis ut movens et applicans virtutem ad agendum. (Quaest. disp.
q. 3. de pot. a. 7.) Die jetzt stattfindenden Naturveränderungen führen
durch die lange Kette der vorhergehenden Veränderungen durch
Jahrhunderte und Jahrtausende hinauf zu Gott, dem motor primus. Darum
heifst es: Deus praemovet omnem creaturam ad agendum." — Was der
Autor zum dritten Punkte hier sagt und in der Anmerkung noch erläutert,

davon ist nicht ein Wort wahr. Das „bestimmte Bewegungsquantum

in der Welt" ist sachlich eins uud dasselbe mit der Mitteilung
der Kraft. Darum heifst es im hl. Thomas: uno modo quia tribuit ei
virtutem operandi sicut dicitur quod generans movet grave et leve, in
quantum dat virtutem per quam consequitur talis motus. Das „Bewegungsquantum"

ist also nichts anderes als die Kraft. Allein Kraft ist nicht
Thätigkeit, ist nicht Bewegung. Der Sinn im hl. Thomas lautet
folglich ganz anders: sed quia nulla res per seipsain movet, vel agit nisi
sit movens non motum, tertio modo dicitur una res esse causa actionis
alterius, in quantum movet earn ad agendum. In quo non intelligitur
„collatio" aut „conservatio" virtutis activae, sed applicatio virtutis ad
actionem, sicut homo est causa incisionis cultelIi ex hoc ipso quod appli-
cat acumen cultelli ad incidendum, movendo ipsum." Davon, dafs Gott
am Weltanfang jenes bestimmte Bewegungsquantum in die Welt 'gelegt
habe, ist an dieser Stelle gar keine Rede, wohl aber das gerade Gegenteil.

Diese „motio und applicatio virtutis ad agendum" durch Gott wird



Litterarische Besprechungen. 349

ausdrücklich unterschieden von der „collatio et conservatio virtutis
activae".

Auch in der Antwort auf den siebenten Einwurf gegen den Artikel
tritt dieser Unterschied sonnenklar zu Tage. S. Thomas sagt daselbst :

„Die natürliche Kraft, welche den Naturdingen bei ihrer Erschaffung
mitgeteilt wurde, ist in ihnen als eine gewisse Form, die ein volles und
festes Dasein in der Natur besitzt. Allein das, was im Naturdinge von
Gott gewirkt wird, damit und wodurch es thatsächlich wirkt oder
bewegt, ist blofs etwas Vorübergehendes, mit einem unvollkommenen
Dasein, auf die Art und Weise, wie die Farben in der Luft und die
Kraft der Kunst im Instrument des Künstlers enthalten sind. Ad 7. Von
einem „bestimmten Bewegungsquantum" weifs der englische Lehrer nichts.
Dieses Quantum haben die Naturdinge allerdings am Weltanfange
erhalten als Naturkraft, als bestimmte bleibende Form. Aber
diese reicht nicht aus, damit die Naturdinge thatsächlich wirken oder
bewegen. Darum erhalten sie von Gott eine vorübergehende, nicht
fixe Form. Diese Form haben sie nicht am Weltanfange erhalten,
sondern sie bekommen dieselbe, sobald und so lange sie wirken, richtiger
gesprochen, sie empfangen dieselbe, damit und wodurch die natürlichen
Kräfte wirken. Der Anstois der Bewegung durch Gott bei dem
Weltanfang betrifft allerdings das Universum im grofsen und ganzen. Aber
damit ist zunächst nur die Ortsbewegung gemeint. Nun gibt es aber
noch mehrere andere Arten von Bewegung. Ebenso folgt aus dieser
Bewoguug im grofsen und ganzen hoch keineswegs, dafs jedes einzelne
Naturding immerfort bewege und wirke. Die Bewegung oder das Wirken
gehört nach dem eigenen Geständnis des Autors durchaus nicht zum
Wesen des Naturdinges. Somit mufs nicht allein die Frage beantwortet
werden, wie die Naturdinge am Weltanfang in Bewegung oder Thätig-
keit übergegangen sind, sondern auch, wie sie jetzt aus der Ruhe oder
Unthätigkeit in den Zustand der Bewegung und Thätigkeit kommen.
Erklärt der Autor, dies geschehe durch das von Gott am Weltanfang in
die Welt gelegte Bewegungsquantum, so hat Gott zwar am
Weltanfang etwas gewirkt aber jetzt wirkt er nichts mehr. Das heifst
aber, die Weltregierung und Vorsehung leugnen, Bewegungen, Tbätig-
keiten, entia annehmen, die nicht Gott zu ihrer Ursache haben. Denn
dieses Bewegungsquautum ist ja nichts anderes, als die natürliche Kraft
oder die „eigene" Kraft des Naturdinges. Allein der hl. Thomas
unterscheidet genau und ausdrücklich die „eigene" Kraft des Naturdinges von
der Kraft Gottes im Naturdinge. Im genannten Artikel steht dieser
Unterschied ebenfalls ausdrücklich angegeben. Bildet nun die Thätigkeit
Gottes in den Naturdingen weiter nichts als den „Stoff" am Weltanfang,
als das Hineinlegen des „Bewegungsquantums" in die Welt, warum ist
dann die „eigene" Kraft des Naturdinges eine andere, verschiedene, von
der „Kraft" Gottes, des Hauptagens. Warum bringt das Naturding etwas
nicht durch die „eigene" Kraft oder Form, sondern durch die Kraft der
causa principalis hervor? Ist die „eigene" Kraft des Naturdinges nicht
ebenfalls von Gott? Also warum unterscheidet S. Thomas die „eigene"
Kraft des Naturdinges, die so gut von Gott stammt wie die andere,
ausdrücklich von der Kraft Gottes im Naturdinge? Daraus leuchtet
ein, dafs die Auslegung der Stelle des hl. Thomas durch den Autor eine
ganz und gar willkürliche ist und mit der Wahrheit nicht im
mindesten zu thun hat.

Fassen wir nun die zweite Art ins Auge Gott gibt jedem Effekte
das Sein, insofern dieses Sein in seinem absoluten allgemeinen Charakter



350 Litterarische Besprechungen.

betrachtet wird. So der Autor. Was für ein Sein ist dieses mit seinem
absoluten allgemeinen Charakter? Ein „allgemeines Sein" existiert
nirgends. Alles existente Sein ist singular. Und wie verhält sich das

Naturding zu diesem Sein des Effektes, in seinem absoluten allgemeinen
Charakter betrachtet? Bringt das Naturding selber dieses Sein
hervor oder nicht? Der Autor schweigt wohlweislich darüber. Er wird
am besten wissen, warum. Der englische Lehrer aber sagt es uns an der
vom Autor angeführten Stelle sehr genau. Die Naturdinge bringen
dieses Sein des Effektes thatsächlich hervor, aber nicht durch die
eigene Kraft, sondern nur insofern sie Anteil haben an der Kraft
der IIauptur8ache, an der Kraft Gottes. Diesen Anteil gewinnen
sie dadurch, dafs sie von Gott, bewegt werden. Die Naturdinge
bewegen oder wirken also, nachdem sie bewegt worden sind, also als
„motae" von der Hauptursache. Diese Bewegung der Hauptursache geht
folglich der Natur nach dem Bewegen der Naturdinge voraus, weil
die letzteren nur als „motae" bewegen. S. Thomas: et quia natura
inferior agens non agit nisi „mota", eo quod hujusmodi corpora inferiora
sunt alterantia „alterata", coelum autem est alterans non alteratum, et
tarnen non est inovens nisi „motum" et hoc non cessât quousque perveniatur
ad Deum, sequitur de necessitate quod Deus sit causa actionis cujuslibet
rei naturalis ut „movens et applicans virtutem ad agendum. Nec
causa secunda potest in effectum causae primae" per virtutem
propriam, quamvis sit instrumentum causae primae respectu illius effectus.
Instrumentum enim est causa quodam modo effectus principalis causae,
non per formam vel virtutem „propriam", "sed in quantum participât
aliquid de virtute principalis causae per „motum ejus", sicut dolabra non
est causa rei artificiatae per formam vel virtutem propriam, sed per
virtutem artiflcis a quo movetur, et eam quoquoinodo participât. Unde
quarto modo unum est causa „actionis" alterius sicut principale agens est
causa „actionis" instrumenti. Et hoc modo etiam oportet dicere quod
Deus est causa „omnis actionis" rei naturalis. Nihil agit in speciem
in istis inferioribus nisi per virtutem corporis coelestis ; neque aliquid
agit „ad esse" nisi „per virtutem Dei". Ipsum enim esse est comraunis-
simus effectus, primus est ii^imior omnibus aliis effectibus. Et ideo
„soli Deo" conpetit secundum „virtutem propriam" talis effectus. Unde
etiam, ut dicitur in libro de causis, intelligentia non dat „esse" nisi prout
est in ea „virtus divina". Sic ergo „Deus" est causa „omnis actionis"
prout „quodlibet" agens est instrumentum divinae virtutis operantis.
Damit ist erwiesen, dafs von alledem, was der Autor den hl. Thomas an
dieser Stelle sagen läfst, nicht ein Wort wahr ist mit Bezug auf die
Thätigkeit Gottes und den „primus motor" oder den „praemotor". Will
der Autor vom englischen Lehrer abweichen, so steht ihm dies
vollkommen frei. Aber Texte desselben nach Belieben „verarbeiten", das
geht ein für allemal nicht an. — Merkwürdig ist auch hier wiederum,
wie glänzend der Autor selber seine eigene soeben vorgetragene Theorie
widerlegt. S. 133 heifst es: „Gott ist der höchste, oberste Künstler, die
ganze Welt ist gleichsam das Werkzeug seiner Hand. Wohl wirken die
natürlichen Ursachen, und bewirken die Entstehung der Formen; aber
aus „eigener Machtvollkommenheit' würden sie diese niemals hervorrufen
können. Nur dadurch entstehen die Formen der Dinge, dafs „in" allen
jenen Ursachen „innerlich und verborgen" die hervorbringende Ursächlichkeit

„Gottes" mitthätig ist, gerade wie der Geist des Künstlers „in
jeder seiner Bewegungen". Die „Leistung" der natürlichen Ursachen
ist jedesmal bedingt durch die „in ihnen thiitige höhere Macht". Be-



Litterarische Besprechungen. 351

merken wollen wir nur noch, dafs nach dem Geständnisse des Autors
dies „die scholastische Lehre ist von dem göttlichen Wirken in den
Weltdingen". Von einem bei dem Weltanfang von Gott in die Welt
gelegten Bewegungsquantum, oder vom ersten Anstois zur Bewegung im
Beginne der Welt ist hier gar keine Rede.

In ähnlicher Weise äufsert sich der Autor au einer andern Stelle.
S. 608 heifst es: „die aristotelische Lehre fafste die Kräfte weder als
für sich bestehende Dinge, noch als blofse Bewegtingszustände oder leere
Raumbeziehungen, sondern als Beschaffenheiten, Qualitäten, als wirklich
positive Eigenschaften oder Vermögen der Naturkörper, insofern
dieselben, von irgendwoher in Thätigkeit versetzt, wirklich imstande seien,
irgend einen Effekt hervorzubringen. Zu dieser Auffassung wurde man
durch die Beobachtung hingeleitet, dafs die Dinge oftmals in aktueller
Thätigkeit begriffen sind, von der sie auch ablassen, und zwar mit der
bleibenden Befähigung, je nach Umständen wieder in den aktuell produ-
cierenden Thätigkeitszustaud überzutreten. Da ist also unbedingt in dem
Dinge eine Fähigkeit vorauszusetzen, welche bald ruht, bald in irgend
einem Grade je nach ihrem Charakter in eine bestimmte Wirksamkeit
tritt. Eine blofse Möglichkeit ist das Vermögen nicht, denn Möglichkeiten
bewirken nichts; wir müssen also in dem Vermögen ein wirkliches Etwas
erblicken. Es ist aber auch nicht eine wirkliche Thätigkeit, denn diese
geht erst aus ihm hervor. Es ist vielmehr der nächste Grund einer
Wirksamkeit. Das Vermögen ist eip unfertiges Etwas, was in der
hinzutretenden Wirksamkeit die ihm entsprechende Vollendung und Bestimmung

erreicht, was also zum vollen aktuellen Wirken in einem ähnlichen
Verhältnisse steht, wie die Materie zu dem durch Hinzutritt der Form
vollendeten Naturwesen. — Es wird also hier ohne Umstände zugegeben,
dafs die Naturdinge nicht unausgesetzt thätig sind. Sie lassen
vielmehr oftmals von der Thätigkeit ab, und behalten blofs die Fähigkeit
bei, wieder in den Thätigkeitszustand überzugehen. Bald „ruht" diese
Fähigkeit, bald „tritt sie in eine bestimmte Wirksamkeit". Wie verhält
es sich aber dann mit jenem Stöfs zur Bewegung durch Gott am
Weltanfange? Auf Grund dieses „Stofses" müfsten eigentlich die Naturdinge

sich fortwährend in Thätigkeit befinden. Dies ist aber, so
erklärt der Autor selber, thatsächlich nicht der Fall. Vielleicht genügt
für alles das „in die Welt gelegte Bewegungsquantum"? Allein dieses
Bewegungsquantum müfste, um die Schwierigkeit zu beheben, ebenfalls
bewirken, dafs die Naturdinge ohne Unterbrechung, ohne „Ruhe" in
bestimmter Wirksamkeit bleiben. Wie kommt es aber, dafs dieses
Bewegungsquantum die Naturdinge bald in „Ruhe" läfst, bald in Wirksamkeit
versetzt? Der Autor macht sich die Sache etwas gar zu leicht, wenn
er sagt, der Übergang des ruhenden Vermögens zur Thätigkeit werde von
dem Vermögen selbst bewerkstelligt, freilich unter dem Einflüsse irgend
eines auf dasselbe einwirkenden Objektes. In diesem Satze liegen wipder
zwei Unrichtigkeiten. Die eine besteht darin, dafs der Autor das Objekt
einen physischen Einflufs auf das Vermögen ausüben läfst. Das
Objekt bewegt objektiv, bestimmend oder deu Akt des Vermögens speeifi-
zierend, wie Thomas oft und oft betont. Die Bewegung durch das Objekt
ist somit eine moralische, nicht eine physische, und setzt den Akt
des Vermögens bereits voraus. Wenn das Vermögen in Thätigkeit ist,
dann wird diese Thätigkeit durch das Objekt zu diesem oder jenem
bestimmt. Darum unterscheidet der englische Lehrer sehr genau die
subjektive Bewegung von der objektiven. Summa theol. 1. 2. q. 9.

Die zweite Ünrichtigkeit besteht darin, dafs der Autor den Uber-



352

gang des Vermögens zur Thätigkeit durch das Vermögen selbst bewerkstelligt

werden läfst. Damit kommen wir zu der Untersuchung des
Grundsatzes: omne quod movetur ab alio movetur. Es steht aufser allem
Zweifel, dafs das Vermögen selbst aus der Ruhe, Untbätigkeit in die
Thätigkeit übertritt. Aber die Frage ist die, ob das Vermögen durch
sich allein, wenngleich beeinflufst vom Objekt, in die Thätigkeit übergehe.

Dafs das Objekt mit der subjektiven Bewegung, also mit
dem Übergange aus der Ruhe in die Thätigkeit gar nichts zu thun hat,
wurde bereits gesagt. Somit bleibt im Sinne des Autors, der nur das

Vermögen und das Objekt kennt, nichts als das Vermögen übrig.
Kann nun das ruhende Vermögen selber diesen Übergang zur Thätigkeit

bewerkstelligen? Unmöglich. Denn der Autor selber erklärt, dafs
jede Thätigkeit mittelst der Bewegung vor sich gehe (S. 157. 285). Was
ist aber die Bewegung? Der Autor antwortet: „das Wirklichwerden des

Möglichen, der Weg vom potentiellen zum aktuellen Sein. Ihrem Begriffe
nach setzt die Bewegung zweierlei voraus: ein wirkliches Sein, welches
das Vermögen besitzt, die Bewegung zu erzeugen, und ein potentielles,
unfertiges Sein, welches etwas werden kann. Wo immer also sich ein
Einzelwesen aus der blofsen Möglichkeit zur Wirklichkeit entwickelt,
mufs ihm ein anderes Einzelwesen in Wirklichkeit vorangehen, weil die
Bewegung nur da möglich ist, wo ihr ein Wirkliches als bewegende
Ursache vorangeht (S. 61(1). Aus dieser Darstellung des Autors folgt, dafs
das „ruhende Vermögen" nicht durch sich selber diesen ruhenden
Zustand verlassen und in den Zustand der Thätigkeit übergehen kann.
Denn es fehlt dazu „ein Wirkliches als bewegende Ursache". Das
„ruhende Vermögen" ist nicht ein „Wirkliches", sondern ein „Potentielles",
andernfalls würde es ja nicht „bewegt", sondern es selber wäre
„bewegend". Oder kann vielleicht dieses „Vermögen" „bewegt" und
„bewegend" zugleich sein? Der Autor behauptet es. Mit dem obigen Satze,
dafs alles, was bewegt werde, durch anderes bewegt werde, wird nicht
geleugnet, dafs die Dinge, welche bewegt werden, in dieser ihrer passiven
Bewegung selbst mitthätig sind (S. 617). Allein dies verstöfst gegen die
Lehre des hl. Thomas und ist in sich der hellste Widersinn. S. Thomas:
in operatione, qua Deus operatur movendo näturam, non operatur natura.
De potentia. q. 3. a. 7. ad 3. Was ist die Thätigkeit? Eine Bewegung
im aktiven Sinne, also ein „Bewegen". Die M it thätigkeit ist folglich
ein Mit bewegen. Allein bewegen oder auch mitbewegen kann nur
dasjenige, was schon dasjenige ist, was das Bewegte erst wird.
Somit wäre dasjenige, welches bei der passiven Bewegung, also bei dem
Bewegtwerden, sich als mitthätig erweist, das schon bereits, was
es durch die Bewegung erst wird. Und das ist ein heller Widerspruch.
Somit kann das „ruhende Vermögen" nicht durch sich selber in den
Zustand der Thätigkeit übergehen, weil dieser Übergang durch eine
Bewegung, d. h. durch ein Bewegt werden und durch einen Akt des
Bewegens sich vollzieht. — Vortrefflich wie immer widerlegt der Autor
seine eigene Theorie. S. 617 heifst es: „da jede Bewegung als solche ein
Bewegendes voraussetzt, so ist die Bewegung überhaupt nur möglich
unter der Voraussetzung eines Wesens, welches bewegt, ohne selbst der
Bewegung zu unterliegen, welches verursacht, ohne selbst verursacht zu
sein. Die aktive Bewegung oder Verursachung mufs in jedem Falle das
allererste sein; ohne sie könnte die passive Bewegung oder das
Verursachtwerden nicht beginnen. Dieser Folgerung kann man nicht durch
die Annahme ausweichen, dafs das Bewegte sich gegenseitig bewege. Denn
das Bewegende mufs immer schon dasjenige sein, was das Bewegte erst



Litterarische Besprechungen. 353

wird; mithin kann dasselbe nicht zugleich und in derselben Beziehung
bewegend und bewegt sein. Ebensowenig ist die Annahme statthaft, dafs
das erste Bewegende sich selbst bewege. Denn da es undenkbar ist,
dafs in einer und derselben Bewegung sich das ganze Wesen zugleich
bewegend und bewegt verhalte, so mufs auch in dem sich selbst Bewegenden

das Bewegende von dem Bewegten verschieden sein." — Ganz
einverstanden. Wenden wir das soeben Gehörte auf die oben genannte
Theorie des Autors an. Die Naturdinge lassen manchmal von der Thätig-
keit ab. In diesem Zustande haben sie die „bleibende Befähigung", je
nach Umständen wieder in den Thätigkeitszustand überzutreten. Der
Ubergang des Vermögens, dieser bleibenden Befähigung, zur Thätigkeit
wird von dem Vermögen selbst bewerkstelligt. Dies aber geschieht durch
eiDe Bewegung. Dieses „Vormögen" mufs bewegt werden. Wodurch wird
es bewegt? Vielleicht durch sich selber? Das ist unmöglich, denn dann
wäre es „bewegend" und „bewegt" zugleich. Ebenso wäre es als
bewegend schon das, was es als bewegt erst wird. Wie kann also
dieses Vermögen in der passiven Bewegung, im Bewegtwerden selbst
mitthätig sein, indem thätigsein soviel bedeutet als bewegen? Dieser
Widerspruch im System des Autors läfst sich nicht beseitigen. Darum
ist es ganz und gar unrichtig, dafs der Übergang des Vermögens zur
Thätigkeit durch das Vermögen selbst bewerkstelligt werde. Der Übergang

wird vielmehr durch Gott, das „bewegende" Wesen, welches selbst
nicht der Bewegung unterliegt, zustande gebracht. Die Einflüsse von
aufsen auf das organische Leben, der Einflufs eines Gegenstandes, also
des Objektes auf jede Erkenntnis- und Begehrungskraft, von welchen
der Autor daselbst spricht, haben mit der subjektiven Bewegung, wie
schon betont wurde, nichts zu thun. Diese Einflüsse sind objektive, also
moralisch, nicht physisch bestimmende. Bemerkt demnach der Autor,
dieser Übergang des Vermögens zur Thätigkeit werde von dem Vermögen
selbst bewerkstelligt, so ist dies nur in dem Sinne wahr, als das
Vermögen selber es ist, welches aus der Buhe oder Unthätigkeit in die
Thätigkeit übergeht. Dafs aber dieser Übergang vom Vermögen allein,
ohne eine subjektiv bewegende Ursache, die einen physischen Einflufs
auf das Vermögen selber ausübt, ausgeführt werden könne, das ist und
bleibt ein Ding der Unmöglichkeit. Dies trifft nicht allein bei den Naturdingen

zu, sondern überhaupt überall da, wo ein Vermögen bald in Ruhe,
bald in Thätigkeit ist, also auch bei dem Verstände und dem Willen der
vernünftigen Geschöpfe.

Die Bemerkungen des Autors auf S. 616, das Denken selbst sei
keine eigentliche Bewegung, weil die Denkthätigkeit zugleich geistiger
Besitz des Gedachten seitens des Denkenden sei, bedarf einer nähern
Erklärung. Die Denkthätigkeit ist keine mechanische, oder dynamische,
oder lokale Bewegung, allein sie ist doch eine eigentliche Bewegung, der
Übergang aus der Potenz in den Akt. Wo immer die Thätigkeit sich
der Sache nach von der Substanz unterscheidet, da ist „eigentliche
Bewegung". S. Thomas: in omnibus, in quibus operatio differt a
substantia oportet esse aliquem modum motus, ex hoc quod exit de novo in
operationem. I. sent. d. 8. q. 3. a. 1. ad 4. — Omnis operatio dicitur
motus. Summa theol. 1. p. q. 73. a. 2.

II. Nun noch einige Worte über den Inhalt des zweiten Bandes.
S. 17 sagt der Autor mit Recht, es sei zu klar, dafs von einem blofs
Möglichen die Verwirklichung des Möglichen nicht ausgeben könne. Damit
fällt seine Theorie, dafs der Übergang des Vermögens zur Thätigkeit
durch dasVermögen selber bewerkstelligt werde, von selbst, denn es ist

Jahrbuch für Philosophie etc. VIII. 23



354 Litterarische Besprechungen.

tiberall der nämliche Grund. Vergl. I. Bd. S. 784. — S. 39 schliefst der
Autor von der unendlichen Vollkommenheit, Notwendigkeit, Unveränder-
lichkeit und Unabhängigkeit auf die Einfachheit Gottes. Der
umgekehrte Weg ist der richtige. Weil Gott einfach, seine Wesenheit der
Sache nach eins und dasselbe ausmacht mit seinem Dasein, deshalb
ist er unendlich vollkommen u. s. w. Daher der ständige Ausdruck im
hl. Thomas: Deus est suum esse. Deus est esse subsistens.— Die Worte
des Autors daselbst: „die Kontingenz, das Anders-sein-können sei mit
dem Wesen der Weltdinge verbunden", bedürfen einer Erklärung. Das
Wesen der Dinge kann nicht „anders" sein, denn die konstitutiven Principe

der Wesenheit sind unveränderlich. Das Geringste zur Wesenheit

hinzugegeben, oder davon hinweggenommen, ändert oder zerstört
das ganze Wesen. Wohl aber ist die Wesenheit der Weltdinge veränderlich

mit Bezug auf alles, was aufserhalb der Wesenheit liegt: z. B.
hinsichtlich des Daseins, der Accidenzen u. s. w. Und hierin besteht
die Kontingenz der Dinge, nicht aber in der Veränderlichkeit des
Wesens. — Dem Denken entspricht zunächst nicht das „Sein" d. b.
das Dasein, sondern die Wesenheit der Dinge. Weil die Wesenheit
nicht das Dasein, sondern real von ihm unterschieden ist, deshalb kann
man die Wesenheit ohne die Ursache ihres Daseins, ohne Gott,
„denken", wie die vom Autor angeführte Stelle des hl. Thomas: Summa
theol. 1. p. 9. 44. a. 1. ad. deutlich besagt. Denken wir die Wesenheit
nicht mehr als Wesenheit, sondern als existente Wesenheit oder
mit dem Dasein, dann müssen wir die Ursache, Gott, ebenfalls „denken".
Indem wir die Wesenheit, oder auch die Teile derselben, den Stoff und
die Form, ohne das Dasein denken können, ist dieses Dasein offenbar
von der Wesenheit und ihren Teilen sachlich unterschieden, und liegt
aufserhalb der Wesenheit und ihren Teilen. In diesem Sinne, aber
auch nur in diesem, ist es richtig, was der Autor S. 40 sagt, auch ihrem
Begriffe nach trage die Materie die Kontingenz zur Schau. — S. 106
wird gesagt: „denken wir das., was an sich vieles ist, als eins, so
erhalten wir die logische oder auch die metaphysische Einheit, jenachdem
diese im Denken vollzogene Vereinigung nur in unserm Denkakt, oder
aufserdem auch in den Dingen ein Fundament besitzt." Hat etwa die
logische Einheit, öattung, Art, kein Fundament in don Dingen?
S. 289 meint der Autor, die fünf Beweise für das Dasein Gottes seien
weiter nichts als verschiedene Auffassungen eines Grundgedankens: aus
dem wirklichen Dasein der Welt wird das wirkliche Dasein Gottes
erschlossen. In weiterer Schlufsfolgerung erkannten wir dann, dafs
eiu Wesen von solchem Charakter unendlichvollkommen sein müsse ;
wir erkannten, dafs Gott, die „Weltursache", nicht eine der Welt immanente

Substanz sein könne, sondern von der Welt geschieden und
gesondert sein müsse; das sei dasjenige, was Straufs „persönlich" nenne.
Wir dagegen siud der Ansicht, dafs die Gottesbeweise unmittelbar,
nicht in weiterer Schlufsfolgerung, einen „persönlichen Gott" dar-
thun. Der Schlufs vom „Beweglichen" auf ein „Unbewegliches", d. h.
der Schlufs aus dem innersten Wesen der Bewegung weist
unmittelbar auf den „persönlichen" Gott. Gemäfs der Ansicht des Autors
auf S. 360 ist die Welt, in sich betrachtet, nicht Nichts, sondern ein in
sich snbsistierendes Sein. Ein „subsistierendes Sein" ist Gott, und
zwar er ganz allein. Darum hören wir vom englischen Lehrer unge-
zähltemal: Dous est esse subsistens. Sehr richtig heifst es S. 361: „alle
Dinge vom gröfsten Fixstern bis zum kleinsten Sonnenstäubchen häugen
ganz und gar von Gott ab, nicht nur in ihrem Sein, sondern auch in



Litterarische Besprechungen.

ihrem Wirken. Jedes wehende Lüftchen, jedes rauschende Bächlein,
jedes fallende Blatt, jede Konzeption des Dichters, jeder Tugendakt des
gewissenhaften Menschen, jedes Schwingen des Äthers ist der Erfolg
unmittelbarer göttlicher Thätigkeit." — Wenn dem so ist, wie verhält

es sich dann mit dem Anstois am Weltanfang? wie mit dem
Bewegungsquantum, welches Gott damals in die Welt gelegt hat?
Bildet die göttliche Thätigkeit unmittelbar die Ursache ali' dieser
aufgezählten Wirkungen, dann ist es nichts mit jenem „praemotor", der
nur insofern praemotor heilst, als er den ersten Anstois gegeben und
das Bewegungsquantum in die Welt gelegt hat. Der Autor ist hier
offenbar aus der Rolle gefallen. Weiter sagt der Autor daselbst: „denken
wir aber über diese Thatsache des Naturwirkens nach, so werden wir
erkennen, dafs es nur möglich ist, insofern es von göttlicher
Wirksamkeit getragen wird. Es war die einstimmige Lehre der alten
Schule, dafs jede Thätigkeit der Geschöpfe auf Gott als auf deren
erste Ursache zurückzuführen sei. Wie haben wir das zu verstehen?
Alles, was überhaupt in der Natur in irgend einer Weise zum Sein
gelangt, nachdem es vorher nicht war, ist noch einer doppelten
Ergänzung seitens des Schöpfers bedürftig und zwar einer innern und
einer äufsern. Die innere Ergänzung, der sogenannte concursus, besteht
darin, dafs Gott, wie bei allem Sein, so auch bei allem Werden der
eigentliche Seinsspender, d. h. derjenige ist, welcher dem werdenden
Dinge das „Sein als solches" verursacht. Es ist nämlich wohl begreiflich,
dafs ein geschaffenes Wesen auf ein bereits existierendes oder auch
werdendes Sein einen modifizierenden oder bestimmenden Einflufs übt
und deshalb der Grund ist, warum ein Ding so und nicht anders ist und
dieses oder jenes wird. Aber unbegreiflich ist, wie irgend ein in seinem
Wesen begrenztes Naturding die eigentliche Seinsquelle sei, d. h. Sein
produzieren könnte, was von dem eigenen jedenfalls individuell verschieden
ist. Hierzu gehört eino unendliche Kraft, wie solche nur der Gottheit
zukommt. Denn eine Kraft, deren eigentlicher Gegenstand das Sein
selbst ist, wird eben jedes und alles hervorbringen können, insofern darin
sein ist. Andererseits erfordert auch der Begriff der Gottheit, dafs alles
Sein, auch das werdende, von ihr abhängig sei und von ihr herrühre.
Wir sind also zu der Annahme gezwungen, dafs Gott es ist, welcher in
jedem Natnrprozesse allem dem, was „wird", das „Sein" an und für sich
verleiht. Keineswegs wird durch dieses göttliche Wirken, wir betonen
es, das eigentümliche Wirken der Naturdinge beeinträchtigt. Gott bedarf
dieses Mitwirkens der Dinge ebensowenig, wie er überhaupt des
Seins der geschaffenen Dinge bedürftig war. Wie er aber aus Güte
die Dinge erschaffen hat, so beläfst er ihnen auch aus Güte die ihnen
zukommende Wirksamkeit. (S. 362.) — Zum bessern Verständnisse des
soeben Gesagten bedient sich der Autor eines Vergleiches. „Gott macht
es nach einem naiven Vergleiche des P. Lessius wie ein guter Vater mit
seinem lieben Kinde. Das Kindlein möchte den schweren Schrank da
oder dorthin gestellt haben und zwar will es selber die Ausführung
besorgen; der Vater sieht dem Kinde den Wunsch an den Augen ab;
er accomodiert sich, er hebt den Schrank; und obgleich er selber allein
den schweren Schrank bewegen könnte, gestattet er dem Kinde, seine
Hände an den Schrank zu legen, tiberläfst dem Kinde jene Mitwirkung,
deren es fähig ist; und so geht's vorwärts nach dem Begehreu des Kindes.
So Gott der Herr" (S. 363).

Besehen wir uns diesen concursus etwas näher. Est ist hier
offenbar von zwei Thätigkeiten (actiones) die Rede, welche einen Effekt

23*



356 Litterarische Besprechungen.

hervorbringen. Dio erste ist die Thätigkeit Gottes, die zweite das
Mitwirken der Kreatur. „Das Kind will selber die Ausführung besorgen";
„der Vater gestattet dem Kinde, seine Hände an den Schrank zu legen,
er übertatst dem Kinde jene Mitwirkung, deren es fähig ist". Damit
tritt der Autor in offenen Widerspruch mit dem hl. Thomas, obgleich
er sich hier und auf den nächsten Seiten fortwährend auf denselben
beruft. Nach dem englischen Lehrer sind nicht zwei, sondern ist nur
eine Thätigkeit, aktiv, vorhanden. Folglich ist der Simultan - Konkurs
der Molinisten von S. Thomas ein für allemal abgewiesen. In der vom
Autor angeführten Stelle des englischen Lehrers heifst es; quibusdam
autem difficile videtur ad intelligendum, quod effectus naturales attri-
buantur Deo, et naturali agenti. Nam „una" actio a „duobus agentibus"
non videtur progredi posse. Si igitur actio per quam naturalis effectus
producitur procedit a corpore naturali, non procedit a Deo. Summa ctr.
gent. lib. III. c. 70. Hier ist also nicht die Rede von einem Effekt,
von einer Wirkung, im Vergleiche des Autors vom Verschieben oder
Heben des Schrankes, sondern von einer Thätigkeit, actio: der Vater
und das Kind üben eine Thätigkeit aus. Der Autor macht sich
diesbezüglich keine Sorgen. Er nimmt zwei Thätigkeiten an, der Vater
hebt den Schrank, und auch das Kind legt seine Hände an den Schrank,
und die Schwierigkeit ist zwar nicht gelöst, aber geschickt umgangen.
Der Autor rechnet auf die Einfalt, um nicht ein anderes Wort zu
gebrauchen, seiner Leser. Seine Pflicht aber wäre es, uns zu sagen, auf
welche Weise die Thätigkeit des Vaters und des Kindes nur eine
Thätigkeit ausmacht, oder ehrlich einzugestehen, dafs er vom hl. Thomas
abweiche, dessen Lehre verwerfe. Indessen geschieht weder das eine,
noch das andere. Nicht nur an dieser, sondern auch noch an einer
andern Stelle bemerkt S. Thomas, dafs die Thätigkeit Gottes und der
Kreatur eins sei. Ipsa naturae operatio est etiam operatio diviuae
virtutis, sicut operatio instrumenti est per virtutem agentis principalis.
Quaest. disp. de potentia q. s. a. 7. ad 3. Wie der Autor eigentlich
dazu kommt, von einer innern Ergänzung zu sprechen, läfst sich
einfach nicht hegreifen. Das Kind wird doch wahrlich nicht innerlich
ergänzt durch den Vater, dadurch, dafs der Vater den Schrank hebt.
Die Wirkung, der Effekt, das Weiterrücken dos Schrankes, wird ergänzt.
Allein darum handelt es sich gar nicht. Die Frage ist vielmehr die,
oh und inwiefern Gott die Ursache der Thätigkeit in den Geschöpfen
ist, nicht aber oh und wie Gott die Ursache der durch die Thätigkeit
des Geschöpfes hervorgebrachten Wirkung bilde. Dafs Gott den Effekt
ebenfalls wirke, das hat gar keine Schwierigkeit. Einen concursus lehrt
auch der hl. Thomas. Allerdings ist dieser concursus himmelweit
verschieden von dem concursus des Autors und der Molinisten überhaupt.
Den besten Aufschlufs hierüber gibt uns der Autor selber, freilich im
flagranten Widerspruch mit seiner eigenen Theorie. S. 364 heifst es:
„Beachten wir das, was thätig ist, so treten die Naturagentien als das
bestimmende Moment hervor ; beachten wir hingegen die Ilervorbringungs-
kraft, welche sich bei den Werken bethätigt, so liegt das Hauptmoment
in dem göttlichen Wirken, denn nur in der Kraft Gottes vermag eine
Kreatur einem Effekte das Sein zu verleihen." Hier ist also nicht mehr
die Rede von zwei Thätigen, zwei actiones, sondern nur von einem
Thätigen und von der Kraft dieses einen agens. Im frühern
Vergleiche des Autors sind zwei Thätige, agentia quod, der Vater, und
das Kind. Folglich sind auch zwei Thätigkeiten. Es wird niemanden
zu behaupten einfallen, dafs zwei vor den Wagen gespannte Pferde blofs



Litterarische Besprechungen. 357

eine Thätigkeit ausüben. Jedes derselben hat seine eigene Thätigkeit,
die Wirkung, die Bewegung des Wagens ist eine. Ebenso verhält es
sich mit dem Vater und dem Kinde. Allein der Autor sagt hier, dafs
die Hervorbringungskraft in der Kreatur die Kraft Gottes xsei, indem
die Kreaturen nur in der Kraft Gottes einem Effekte das Sein verleihen.
Wir haben es demnach mit dem agens quod, und der Kraft, dem agens
quo zu thun. Diese beiden zusammen bringen eine Thätigkeit „unam
actionem" hervor. Wie geschieht aber dies? Die Kreatur mufs nach
dem Autor innerlich ergänzt werden, Gott wirkt innerlich und
verborgen in der Kreatur. Innerlich ergänzt aber kann etwas nur
dadurch werden, dafs es innerlich etwas empfängt und in sich
aufnimmt. Es kann niemanden, der es mit der Wahrheit ernst nimmt,
einfallen zu sagen, das Pferd oder die Kraft des einen vor den Wagen
gespannten Pferdes werde durch das andere Pferd innerlich ergänzt.
Ebenso wenig ergänzt innerlich der Vater das Kind oder die Kraft
des Kindes. Darum ist der Vergleich des Autors ganz und gar unrichtig,
obgleich derselbe denThatbestand illustrieren soll. Der Thatbestand
selber ist in sich durchaus falsch. Er entspricht nur dann der
Wahrheit, wenn das Kind die Kraft des Vaters in sich aufnimmt.
Fafst der Vater das Kind bei den Händen, und legt er diese Hände an
den Schrank und verschiebt damit den Schrank, dann illustriert der
Vergleich annäherungsweise den Thatbestand. Dadurch wird die Kraft
des Vaters von den Händen des Kindes aufgenommen und es ist eine
Thätigkeit, una actio, die den Effekt hervorbringt. Darum schreibt der
Autor mit Recht, allerdings im Widerspruch mit sich selber, auf der
nämlichen Seite: „wenn also irgend eine Naturursache einen Effekt
ins Dasein setzt, ihm Sein verleiht, so thut sie das nicht vermöge der
ihr eigenen Kraft, sondern vermöge der Kraft des mit ihr und in ihr
wirkenden Gottes. In dieser Beziehung könnte sie mit einem Werkzeug
in der Hand Gottes verglichen werden. Der Meifsel in der Hand des
Bildhauers bringt freilich das Kunstwerk hervor, aber er vermag das
nicht durch seine eigene Fähigkeit, sondern insofern er sich der Fähigkeit

des Künstlers unterordnet." — Gott wirkt also in den Kreaturen.
Der Vater aber wirkt nicht in dem Kinde. Die Kreaturen sind Gott
untergeordnet, wie das Instrument dem Künstler. Das Kind ist dem
Vater nicht unter-, sondern neben geordnet. Das Handanlegen des
Kindes an den Schrank besteht neben dem Heben des Schrankes durch
den Vater. Folglich legt auch das Kind die Hände nicht durch die
Kraft des Vaters au den Schrank; mit andern Worten: das Kind
versetzt den Schrank nicht durch die Kraft des Vaters, die im Kinde
ist, sondern die neben der Kraft des Kindes aufgewandt wird. Darum
ist der Vater auch nicht „erste", und das Kind nicht „sekundäre
Ursache". Von Ursachen, die neben einander wirken, kann man weder
die eine „erste", noch die andere sekundäre nennen, wohl aber dann,
wenn die eine Ursache von der andern die Kraft empfängt, in sich
aufnimmt und durch eben diese Kraft wirkt. Und so verhält es sich
der Wahrheit gemäfs. Die Kreatur bildet das agens quod, und
die Thätigkeit Gottes, in der Kreatur aufgenommen, ist das agens quo.
Diese beiden zusammen bringen eine Thätigkeit, actio,hervor. S. Thomas:
in qualibet enim agente est duo considerare; scilicet „rem ipsam", quae
agit, et „virtutem", qua agit, Bicut ignis calefacit per calorem. Virtus
autem inferioris agentis dependet a virtute superioris agentis, inquantum
superius agens dat virtutem ipsam inferiori agenti, per quam agit, vel
conservât earn, aut etiam applicat earn ad agendum, sicut artifex



358 Litterarische Besprechungen.

applicat instrumentum ad proprium effectum, cui tarnen interdum formam
non dat, per quam agit instrumentum, nec conservât, sed dat ei solum
„motum". Oportet igitur quod „actio" inferioris agentis non solum sit
ab eo per virtuteui propriam, sed per virtutem omnium superiorurn agen-
tium. Agit enim in virtute omnium. Et sicut agens infimum invenitur
immediatum activum, ita virtus primi agentis invenitur „immediata" ad
producendum effectum. Nam virtus infimi agentis non habet quod
producat hunc effectum ex se, sed ex virtute superioris proximi, et virtus
illius ex virtute superioris, et sic virtus supremi agentis invenitur ex se
produetiva effectus, quasi causa „immediata". Sicut igitur non est in-
conveniens, quod „una" actio producatur ex aliquo „agente", et ejus
„virtute", ita non est inconveniens, quod producatur idem effectus ab
inferiori ageote et a Deo, ab utroque „immediate", licet alio, et alio
modo. Patet etiam quod, si res naturalis producat proprium effectum,
non est superfluum quod Deus eum producat, quia res naturalis non
producit eum, nisi „virtute divina". Summa ctr. Gent. lib. III. c. 70. —
In dieser Stelle ist der concursus im Sinne des englischen Lehrers klar
und bestimmt ausgesprochen. Dadurch, dafs die Thätigkeit Gottes eine
Kraft in den Kreaturen bildet, bleibt die Einheit der actio gewahrt,
denn sie verhält sich nicht wie das quod.agit, sondern wie das quo
agit. Im Sinne unseres Autors dagegen müfste sie ebenfalls das quod
agit sein, denn die Kraft des Vaters ist in der That ein quod agit,
weil sie sich nicht i n den an den Schrank gelegten Händen des Kindes
befindet.

Weiter erklärt der Autor, Gott schmiege sich der Naturursache
an, er lasse sie wirken gemäfs ihrer Naturstrebigkeit und wolle, dafs
sie sich selber den zu erzielenden Effekt verähnliche (S. 364); die
geschaffenen Wesen „modifizierten" die Thätigkeit Gottes, und zwar
durch Selbstthätigkeit (S. 365). Hierzu bedürften sie jedoch noch
einer äufsern Ergänzung. Denn sagt der Autor: „überdenken wir
nämlich die Wirksamkeit der Dinge, so werden wir uns bald überzeugen,
dafs ein jedes Wesen nur dann zu aktueller Wirksamkeit übergeht, wenn
es von einem andern, bereits in Wirksamkeit befindlichen Wesen dazu
irgendwie erregt wird : quidquid movetur, ab alio movetur. Nicht einmal
die Lebewesen, denen man doch eine ,Selbstbewegung' zuschreibt, können
in Thätigkeit übertreten, wenn sie nicht iu irgend einer Weise eine
Einwirkung erfahren. Kein Vermögen kann also durch sich allein aus
dem Zustande des hlofsen Könnens in den des aktuellen Wirkens
übergehen. Also auch in dieser Hinsicht ist jede Naturkraft einer Ergänzung
bedürftig; es mufs irgend etwas geschehen, was sie zur Wirksamkeit
veranlasse. Der hl. Thomas spricht von einer applicatio virtutis ad
agendum. Ein jedes Naturvorkommnis weist über seine nächste Ursache
zurück auf eine frühere, welche die nächste Thätigkeit veranlafste; und
die frühere weist auf eine andere noch frühere u. s. w. Und so gelangen
wir an der Kette der Naturwirkungen durch Jahrhunderte und
Jahrtausende hinauf zu Gott, welcher im Anfange der Zeiten die geschaffenen
Dinge in Wirksamkeit setzte, indem er in irgend einer primitiven Form
Bewegung veranlafste und so die „Maschiene" in Gang brachte. Die
Veränderung, welche gegenwärtig die einzelnen Naturdinge zu der ihrer
Natur entsprechenden Thätigkeit erregt, ist ein Ausflufs, eine durch
zahllose Mittelglieder hindurchgehende Auswirkung jenes primitiven
Bewegungsquantums, welches Gott beim Weltanfang in die Welt hineingelegt

hat. Dies ist die physische, von Gott ausgehende Prämotion,
welche jede geschöpftiche Thätigkeit mit verursacht. Dieselbe ist nicht



Litterarische Besprechungen. 351)

so zu fassen, als müfste Gott der Herr jeder Wirkursache noch einen
hesondern Puff geben, welcher sie zu ihrer Wirksamkeit bestimmte.
Nein; eines solchen speciellen, unmittelbar von Gott ausgehenden An-
stofses bedarf es nicht; die Bestimmtheit liegt in der Wirkursache ganz
und gar vor. Wie der Schöpfer den Dingen ein Selbstsein verliehen
bat, so bat er ihnen auch ein Selbstwirken gewährt. (S. 3G5. 866.)

Diese Auffassung des Autors ist jedenfalls neu. Ob sie auch
Anspruch auf Wahrheit hat, werden wir sogleich sehen. Dem bereits
früher Gesagten fügen wir noch folgendes bei. Nach dem Autor wirkt
Gott in der Welt, wie anfangs, so jetzt und immerdar. S. 357. Gott
ist bei allem „Sein" und „Werden" der Seinsspender. S. 362. Gott thut
bei allen geschöpflichon Wirkungen die Hauptsache. Mathematisch genau
hat uns der Autor den Thatbestand illustriert durch den Vergleich
des Vaters mit dem Kinde. Aber das alles ist so zu verstehen: Gott
hat vor vielen Jahrtausenden, im Anfange der Zeiten, die
Dinge in Wirksamkeit gesetzt, die Bewegung veranlafst, ein bestimmtes
Bewegungsquantum in die Welt hineingelegt. Darum wirkt er wie
anfangs, so jetzt und immerdar! Da hat die Logik allerdings nichts
mehr dreinzureden. Aber die Logik ist auch nicht jedermanns Sache.
Warum hat der Autor nicht den Thatbestand illustriert mit dem
Vergleiche von Vater und Kind? Es wäre doch so einleuchtend
gewesen. Der Vater hat dem Kinde vor mehreren Jahren das Leben
gegeben, die „Maschicne" in Bewegung gesetzt, ein bestimmtes
Bewegungsquantum in dasselbe hineingelegt: darum wirkt jetzt der Vater
wie anfangs und immerdar, so lange das Kind lebt. Er ist die
Ursache, dafs das Kind die Arbeit selber verrichten will; er die Ursache,
dafs das Kind seine Hände an den Schrank legt n. s. w. Und was vom
Vater gilt, das mufs auch gesagt werden von dpr „frühem" Ursache,
und der noch „frühern" bis hinauf zu Gott. Darum wirkt auch Gott
jetzt mit dem Kinde. Aus diesem Grunde setzt er jetzt den Willen
in Bewegung, wirkt er, dafs das Kind will, dafs es die Hände an den
Schrank legt. So müssen wir uns die Prämotion Gottes in den Naturdingen

denken. Denn die „physische" Prämotion liegt im Anbeginn
derZeiten, im Uranfange der Welt. (S. 367.) Dazu kommt, dafs
nach dem Geständnisse des Autors die Naturdinge nicht fortwährend
in Thätigkeit sind, dafs also die Vermögen ruhen. Mit welchem Rechte
kann man nun behaupten, das Vermögen, welches früher im Zustande
der Unthätigkeit war, jetzt aber in den Zustand der aktuellen Thätigkeit

übergeht, werde gegenwärtig zu dieser Thätigkeit von Gott
bestimmt, weil Gott vor Jahrtausenden, im Anfange der Zeiten, ein
„primitives Bewegungsquantum" in die Welt, hineingelegt hat? Es ist
durch und durch falsch, dafs der hl. Thomas von einer frühern, und noch
frühern u. s. w. Ursache derZeit nach spricht. Der englische Lehrer
meint das „früher" der Ordnung nach; also von einer höhern
Ursache redet er. Darum behauptet er, die Kraft der ersten Ursache sei
früher thätig, denn die Kraft der niedern Ursache werde mit ihrer
Wirkung nur durch die Kraft der höhern verbunden. Si consideremus
virtutem qua fit „actio", sic virtus superioris causae erit immediatior
effectui, quam virtus inferioris. Nam virtus inferior non conjungitur
effectui nisi per virtutem superioris. Unde dicitur in libro de causis,
quod virtus causae primae prius agit in causatum et vehementius iugreditur
in ipsuui. Quaest. disp. de potentia q. 3. a. 7. Gott wirkt also auch
gegenwärtig noch unmittelbarer und früher als die Kreatur.
Wie ist aber dies möglich, wenn Gott am Anfange der Zeiten



Litterarische Besprechungen.

(lie Dinge in Bewegung gesetzt hat, und hierin die ganze Thätigkeit
Gottes besteht?

Der Autor schreibt auf S. 367 Anm. 5: „wer ein Messer zum
Schneiden bringt, bewegt dasselbe freilich unmittelbar durch sich..
Diese Unmittelbarkeit der Handhabung schliefst der hl. Lehrer
ausdrücklich aus, wenn von der Bewegung die Rede ist, womit Gott die
Geschöpfe zu der ihrer Natur entsprechenden Thätigkeit bringt. Er
bezeichnet sogar deutlich die Vermittlung, welche stattfindet; jede
Natur trete nur insofern in Thätigkeit, als sie dem alterierenden
Einflüsse einer andern unterworfen sei; durch die Skala dieser Alteration
gelange man zu den siderischen Einflüssen, aber auch bei den Himmelskörpern

könne der eine nur dann bewegend thätig sein, wenn er von
einem andern bewegt werde, bis man endlich zu dem ersten Beweger,
zu Gott gelange." — Was der Autor hier sagt, ist eine offene
Unwahrheit und berechnete Irreführung der Leser. Die Stelle, aufweiche
der Autor sich beruft, ist die nämliche, die wir vorhin angeführt haben.
Unmittelbar nacb den obigen Worten heifst es: sie ergo oportet virtutem
divinam adesse cuilibet rei agenti, sicut virtutem corporis coelestis
oportet adesse cuilibet corpori elementari agenti. Sed in hoc differt,.
quia ubicunque est virtus divina, est essentia divina, non autem essentia
corporis coelestis est, ubicunque est sua'virtus. Et iterum Deus est
sua virtus, non autem corpus coeleste. Et ideo potest dici quod Deus
in qualibet re operatur inquantum ejus virtute quaelibet res indiget
ad agendum. Non autem potest proprie dici, quod coelum semper agat
in corpore elementari, licet ejus virtute corpus elementare agat. Sic
ergo Deus est causa actionis cujuslibet inquantum dat virtutem agendi,
et inquantum conservât eum, et inquantum applicat actioni, et
inquantum pjus virtute omnis alia virtus agit. Et cum conjunxerimus his,
quod Deus sit, sua virtus, et quod sit intra rem quamlibet, 11011 sicut pars
essentiae, sed sicut tenens rem in esse, sequetur quod ipse in quolibet
opérante „immediate" operetur, non exclusa operatione voluntatis et
naturae. Quaest. disp. de potentia q. 3. a. 7. In der Antwort auf den
vierten Einwurf heilst es: tarn Deus quam natura „immediate" operantur,
licet ordinentur secundum prius et posterius. In dem von uns und vom
Autor selbst angeführten Artikel der Summa contra gentes sagt der
englische Lehrer ebenfalls, dafs Gott „unmittelbar" wirke. Somit ist
die Behauptung des Autors einfach eine bewufste Unwahrheit.
Überdies behauptet der Autor selber auf S. 361, dafs Gott unmittelbar
thätig sei. Was die vom Autor dem hl. Thomas unterschobene Skala
betrifft, erklärt der englische Lehrer hier an dieser Stelle geradezu, dafs
der 8iderische Einflufs, also die höhere Ursache, auf das Element sich
nicht uu mit t el bar stets geltend mache. Und diesem siderischen Einflüsse
stellt S. Thomas den Einflufs Gottes gegenübe r. Der Vergleich zwischen
dem Selbstsein und Selbstwirken hätte der Autor uns ersparen
können, denn das Sein besitzen die Dinge fortwährend, das Selbstwirken

haben sie dagegen, wie der Autor selbst erklärt, nicht ununterbrochen,

sondern die „Vermögen" „ruhen" oft. Hier liegt also wiederum
eine Probe vor uns, wie der Autor die Texte des hl. Thomas behandelt.
Sie werden verstümmelt, beschnitten und so lange „bearbeitet", bis sie
sich fügen. S. 366, Anm. 3 sind die folgenden Worte des Textes; „unde
remanet sibi dominium sui actus, licet non ita sicut primo agenti",
ausgelassen.

„Bei der freien Strebigkeit, wie bei dem Menschen noch eine speci-
elle physische Beeinflussung, Prädetermination, anbringen wollen, welche



Litterarische Besprechungen. 361

von Gott ausginge und aus sich in untrüglicher Weise den Willen zu
diesem oder jenem Akte brächte, hiefse die Freiheit des Willens
aufheben." — Diese Sentenz des Autors auf S. 366. 367 gehört jedenfalls
unter jene „definierten Dogmata", an denen kein auf der Höhe der Zeit
Stehender zweifeln darf, von denen der Autor S. 313, Anm. 1 spricht.
Doch nein; auch in dieser Beziehung mufs S. Thomas als Schlachtopfer
herhalten. Non esset homo liberi arbitrii, nisi ad eum sui operis
determinate pertineret. Sent. II. d. 28. q. 1. a. 1. Damit ist natürlich schon
bewiesen, dafs S. Thomas die Prädetermination durch Gott verwirft.
Weil der englische Lehrer gegen die Jovinianer und Manichäer darthut,
dafs der Mensch weder das Gute, noch das Böse mitNotwendigkeit
übe, indem dadurch seine Freiheit verloren ginge, mufs er nach unserm
Autor damit beweisen, dafs der Mensch sich allein, mit Ausschlufs
Gottes, zur Thätigkeit bestimme. Der Heilige beweist aber im genannten
Artikel auch noch etwas anderes. Den Pelagianern und Andern gegenüber,

die behaupten, dafs der Wille allein, oder durch sich selber,
ohne Gott, sich bestimme, sagt er, wie der Autor sicher wird gelesen
haben: ut ly per se non excludat diviuam causalitatem, secundum quod
ipse Deus in omnibus operatur ut universalis causa boni, ut dicitur
Isaias 26, 13: omnia opera nostra operatus es in nobis Domine. Anderswo
sagt der Heilige: voluntas dicitur habere dominium sui actus non per
exclusionem causae primae, sed quia causa prima non ita agit in
voluntate ut earn „de necessitate" ad unum determinet, sicut déterminât
naturam. Et ideo determinatio actus relinquitur in potestate rationis
et voluntatis. De potentia q. 3. a. 7. ad 13. Da ist denn eine Bemerkung

des verstorbenen Kardinals Zigliara sehr am Platze. Sie lautet :

et procul dubio melius est aperte recedere a doctrina quae non placet,
quam earn cavillis corrumpere. Summa philos, ed. 8. torn. 2. pag. 526.
— Ein „Prä" seitens Gottes ist vorhanden, sagt der Autor S. 367, insofern

es ja Gott ist, welcher die Natur gab und mit der Natur mitwirkt.
— Allein das erstere genügt dem hl. Thomas nicht; das letztere ist nach
der Theorie des Autors unrichtig. Gott hat blofs am Anfange der
Zeiten ein primitives Bewegungsquantum in die Welt hineingelegt.
Gegenwärtig bringen die Dinge jene Bestimmtheit zum Ausdruck,
welche in der ihnen eigentümlichen Strebigkeit liegt. Bei dem Menschen
mufs die Bestimmtheit des Effektes aus dem „Übermafs der innern
Selbstbestimmungsfähigkeit herausfliefsen, mit welcher der Schöpfer die
freie Kreatur begabt hat." S. 366. — Mit diesem „Übermafs der
Selbstbestimmungsfähigkeit" hat aber Gott den Menschen offenbar nicht
gegenwärtig begabt oder im Moment, wo er bandelt, sondern am Anfange
der Zeiten, im Uranfange der Welt. Dies ist die „physische Prämotion".
Auch der Wille bedarf einer Einwirkung seitens irgend eines Objektes
anf die Erkenntniskraft. Diese Einwirkung ist wieder von einer andern,
und diese wieder von einer dritten u. s. w. abhängig, bis wir zum
Anfange in der Reihe der Veränderungen kommen, welcher von Gott
herrührt. S. 367. — Dafs der hl. Thomas den objektiven Einflufs
auf den Willen vom subjektiven ausdrücklich unterscheidet, und
ersteren für durchaus unzureichend erklärt, macht unserm Autor
nicht die geringsten Skrupeln. S.Thomas: secundum quod voluntas mo-
vetur ab abjecto manifestum est, quod moveri potest ab aliquo exteriori.
Sed eo modo quo movetur quantum ad exercitium actus adhuc necesse
est ponere voluntatem ab aliquo principio exteriori moveri. Summa
theol. 1. 2. q. 9. a. 4. — Est ist auch eine Prädetermination seitens
Gottes in der dem freiwollenden Wesen verliehenen Natur vorhanden,



362 Litterarische Besprechungen.

insofern letztere das Wesen mit Notwendigkeit antreibt, alles was
es erstrebt, unter dem Gesichtspunkte des Guten zu erstreben. — Es
ist durchaus falsch, dafs Gott den Willen mit Notwendigkeit
zu etwas antreibt oder subjektiv quantum ad exercitium actus bewegt.
Wir haben ja von S. Thomas gehört, dafs Gott den Willen „non de
necessitate ad unum determinet". Dies sagt uns der englische Lehrer auch
noch anderswo. Voluntas movetur dupliciter. Uno modo quantum ad
„exercitium actus"; alio modo quantum ad specificationem actus, quae
est ex objecto. Primo modo voluntas a nulle objecto „ex necessitate"
movetur. Summa theol. 1. 2. q. 10. a. 2. Aber auch von Gott wird
der Wille nicht mit Notwendigkeit angetrieben: ad divinam pro-
videntiam non pertinet naturam rertim corrumpere, sed servare. Unde
omnia movet secundum eorum conditionem; ita quod ex causis necessariis
per motionem divinam sequuutur effectus ex necessitate, ex causis autem
contingentibus sequuutur effectus contingentes. Quia igitur voluntas est
activum principium non determinatum ad unum sed indifferenter se
habens ad taulta, sie Deus ipsam movet, quod non de necessitate ad unum
determinet, sed remanet motus ejus contingeus, et non necessarius, nisi
in his ad quae uaturaliter movetur. — Beabsichtigt S. Thomas die
Determinierung des Willens durch Gott überhaupt in Abrede zu
stellen, warum negiert er dann nicht einfach das „determinare", sondern
immer nur das „de necessitate"? So schreibt doch kein vernünftiger
Mensch.

Will der Autor durch sein Werk die Leser für die Philosophie
„eines hl. Augustin und Thomas von Aquin" begeistern, dann mufs er
ihnen die Lehre dieser beiden Säulen der Wissenschaft auch so vortragen,
wie sie in der Wirklichkeit lautet.

Krakau. P. Gundisalv Feldner,
Magister der Theologie Ord. Praed.

1. Caesaris Manzoni sacerdotis in philosophica et theologica
facultate doctoris. Ambrosii et Caroli coetus socii, De
natura peccati deque ejus remissione (lisputatio. S. Angeli
Laudensis ex typographia Rezzonico 1890.

2. Der objektive Unterschied zwischen Tod- und läfslicher
Sünde. Von der theologischen Fakultät München genehmigte

Inaugural - Dissertation von Dr. Joseph Schiesl.
Augsburg, Gfeissendörfer 1891.
1. Die Natur der Sünde näher zu bestimmen, hat von jeher zu den

schwierigeren Fragen der Philosophie resp. der Theologie gehört. Besonders

schwierig ist es, den Unterschied zwischen Tod- und läfslicher
Sünde festzustellen. Es gibt wenige Lehrsätze in der Theologie, die
mehr philosophische Bildung voraussetzen, wenige auch, die von gröfserer
praktischer Bedeutung wären als diese. Jeder Versuch, die innere
Beschaffenheit der Tod- und läfslichen Sünde zu erörtern, kann daher mit
Freuden begrüfst werden.

Die erste der angezeigten Schriften will nicht nur den eigentlichen
Unterschied zwischen den zwei genannten Arten der Sünde begründen,
sondern auch noch die Art und Weise ihrer Nachlassung erklären. Der
Herr Verfasser will die aufgeworfene Frage an der Hand des hl. Thomas
lösen. Er teilt sein Werk in zwei Hauptstttcke: im ersten redet er von



Litterarische Besprechungen.

der Todsünde, im zweiten von der läfslichen Sünde. Beide Abteilungen
zerfallen in zwei Disputationen: in der ersten ist die Natur der Tod-,
resp. der läfslichen Sünde erklärt, in der zweiten die Nachlassung
derselben erörtert.

Demnach ist der Gedankengang des-Verfassers folgender. In dem
übernatürlichen Zustande ist der Begriff der Todsünde von dem der
schweren Sünde unzertrennlich. Jede schwere Sünde kann das Leben
der Seele vernichten. Das Verhältnis der Todsünde zum Gesetze, zum
letzten Ziele und zu Gott wird kurz besprochen. Die Unendlichkeit
derselben wird in die Aversio gelegt. Die Sünde verdient eine doppelte
Strafe: die poena damni und die poena sensus. Der Aversio entspricht
die poena damni; darunter rechnet der Verfasser auch den Verlust der
Gnade und der Tugenden, welcher jedoch nicht formelle Wirkung der
Sünde ist. Die poena sensus besteht hauptsächlich im Schmerze über
den Verlust der Seligkeit, in Vorwürfen des Gewissens, in der Züchtigung
durch das Feuer. Unter die Strafen der Sünde sind auch der Verlust
aller Verdienste, die Krankheiten etc. zu rechnen. Jetzt wird auf den
grofsen Unterschied zwischen opera mortua und mortificata aufmerksam
gemacht. Unter allen Strafen wird die poena damni als die hauptsächlichere

bezeichnet.
Nach kurzer Darlegung der habituellen Sünde (macula peccati)

wird auf die Erbsünde übergegangen. Die Strafe der Erbsünde besteht
hauptsächlich in der poena damni. Durch die Erbsünde entfernt sich
der Mensch von Gott nicht als vom Urheber der Natur, sondern blofs
als vom Urheber der Übernatur. Deshalb bleiben diejenigen, die mit der
Erbsünde ohne eine persönliche Sünde sterben, im Besitze der natürlichen

Seligkeit, als hätte Gott den Menschen in seinem natürlichen
Zustande gelassen.

In der zweiten Disputatio kommt die Nachlassung (remissio) der
Todsünde zur Sprache. Die Schuld und die macula peccati wird
formaliter durch die heiligmachende Gnade getilgt; per modum causae
efficients erläfst Gott allein die Sünde. Iustrumentaliter, und zwar physisch,
wirken dazu die Sakramente der Kirche mit, dispositive sind Schmerz
und Reue erforderlich. Die ewige Strafe wird zugleich mit der Sünde
nachgelassen, die zeitliche Strafe, falls sie nicht bei der Bekehrung
vollständig getilgt wurde, durch die Wirksamkeit der Sakramente, Bufswerke,
im anderen Leben durch das Fegefeuer.

Im zweiten Teile des Werkes ist, wie bereits gesagt, von der
läfslichen Sünde die Rede. Zuerst wird die Art und Weise, wie man nach
dem Ziele streben kann, behandelt. Die intentio actualis, virtualis, liabi-
tualis und interpretativa werden erklärt. Für den Begriff der läfslichen
Sünde ist besonders die Behauptung des Verfassers von Wichtigkeit, dafs
man nicht alles notwendig auf das letzte Ziel beziehen mufs, man kann
etwas wollen, ohne auch nur virtuell an den Endzweck zu denken. —
Die läfsliche Sünde besteht demnach in dem Begehren eines solchen
Gegenstandes, welcher nicht auf Gott bezogen werden kann, und welchem
der Mensch als solchem (finis intermedius) anhängt. — Es wird die Art
und Weise näher erklärt, wie in uns die läfsliche Sünde verursacht wird.
Die Frage: ob die Engel, der erste Mensch, die seligste Jungfrau läfslich
sündigen konnten, wird kurz beantwortet. Die läfsliche Sünde wird als
eine minder strenge Beleidigung Gottes betrachtet, welche weder der
heiligmachenden Gnade noch den Tugenden, sondern nur dem fervor
charitatis widerstreitet. Sie vermindert nicht die übernatürlichen Gnadengaben,

auch zieht sie keine ewige Strafe nach sich (aufser wenn sie mit



364 Litterarische Besprechungen.

einer Todsünde verbunden ist); ebensowenig gebührt ihr eine andere
Strafe als die der Sinne. Sie kann zwar Vorbereitung sein zur
Todsünde, an und für sich ist sie jedoch von der Todsünde vollständig
verschieden, der Begriff „Sünde" kommt beiden nur analogisch zu.

Als formelle Ursache der Nachlassung der läfslichen Sünde wird
nur der fervor charitatis und aller jener Tugenden, welche von der Liebe
abhängen, angenommen. Die poenitentia (Reue) und die aktuelle Gnade
sind Voraussetzungen dazu. Als wirksame Ursache werden alle Sakramente

bezeichnet. Keines jedoch bewirkt sie direkt, sondern nur insofern
sie ex opere operato den fervor charitatis verursachen. Dies gilt auch
vom Sakramente der Bufse und der letzten Ölung, wie gegen Lugo
nachgewiesen wird. — Im anderen Leben wird die läfsliche Sünde durch die
Erweckung der Akte der Liebe gleich nach dem Tode verziehen. Ist sie
mit einer Todsünde verbunden, so ist sie per accidens irremissibilis. —
Die läfsliche und die Erbsünde sind mit einander leicht vereinbar. Stürbe
jemand mit der Erbsünde und mit einer läfslichen Sünde, so könnte
diese durch die Erweckung von Akten der natürlichen Liebe, in der
natürlichen Ordnung betrachtet, nachgelassen werden, nicht aber in
der übernatürlichen. Der Grund ist, weil die Erbsünde keine deor-
dinatio in der natürlichen Ordnung nach sich zieht, wie schon oben
erwähnt wurde. — Die Nachlassung der Strafe der läfslichen Sünde
geschieht ebenso wie die der Todsünde, wie bereits erklärt wurde.

Wie (man sieht, ist die Behandlung allseitig. Alles wird an der
Hand des hl. Thomas erklärt, philosophisch und theologisch begründet.
Man kann über das Werk nur seine volle Befriedigung aussprechen.

Einige Ansichten können jedoch beanstandet werden. So wird B.
S. 27 gesagt: veniale et mortale differunt ex parte aversionis, non autem
ex parte conversionis. — Die Conversio in der läfslichen Sünde ist eine
ganz andere als in der Todsünde. Dort ist das Geschöpf medium, hier
Endzweck, wie der Verfasser selber öfters eingesteht. In der
herangezogeneu Stelle des hl. Thomas: mortale et veniale differunt in infinitum
ex parte aversionis, non autem conversionis (I. 2. qu. 72. a. 5. ad 1),
liegt der Nachdruck auf dem Worte ,in infinitum', weshalb sie hier
ohne Belang ist.

S. 42 wäre zu betonen gewesen, dal's die Todsünde nur die
übernatürlichen, eingegossenen Tugenden ausschliefst, keineswegs die
natürlichen, wie der hl. Thomas ausdrücklich lehrt (I. 2. qu. 62. a. 2. ad 2).
— S. 50 wird die Meinung vieler Thomisten gerügt, die behaupten, die
opera mortificata hätten nach der Bekehrung nicht mehr die Kraft, uns
in das ewige Leben zu führen. Nachdem er nämlich die Worte des
Meisters : ,opera prius mortificata per poenitentiam récupérant efficaciam
perducendi tum qui fecit ea in vitam aeternam' angeführt bat, fügt er
hinzu: patet, quantum a veritate aberrent thomistae plures, qui existi-
mant S. Thomarn non agnovisse reviviscentiam meritorum quoad prae-
mium essentiale seu quoad vim perducendi per gratiam in vitam
aeternam. Thomisten von Namen sind mir keine bekannt, die diese
Ansicht ausgesprochen hätten. Darüber sind sie uneinig, welchen
Grad der Seligkeit sie nach der Wiedererweckung verdienen, ob den
gleichen wie früher, oder einen höheren oder vielleicht einen niedereren.
Keiner hat jedoch bezweifelt, dal's sie uns in den Himmel zu führen
fähig sind. Von Capreolus (in IV. Sent. dist. 14. a. 1. 3) bis hinab zu
Billuart (de poenitentia diss. III. a. V) lehren alle einstimmig mit dein
hl. Thomas: mérita mortificata per poenitentiam reviviscunt, habent vim
perducendi ad vitam aeternam. (Vgl. in IV. Sent. dist. 14. qu. II. a, 8



365

qu. S. in sol.) — Warum auf Lugo verwiesen wird, ist nicht einzusehen.
Seine Ansicht über die Verschiedenheit der Meinungen der Thomisten
stimmt vollkommen mit dem eben Gesagten überein (De poenit. disp. XI.
— nicht IX — sect. 2).

S. 53 wird der Schmerz (dolor) über den Verlust der Seligkeit zu
der Strafe der Sinne gerechnet. Folgerichtiger scheint es zu sein, wenn
man ihn als eine proprietas der poena damni betrachtet. (Salmantic. de
vitiis et peccatis tract. XIII. disp. XVIII. dub. I. § I. Nr. 4.) — S. 86
und f., S. 102 und f. wird die Meinung vertreten, dafs die Erbsünde
keine Abwendung von Gott als vom Urheber der Natur in sich schliefst.
Weil also diejenigen (z. B. die Kinder), die mit der Erbsünde behaftet
sterben, von Gott als vom Urheber der Übernatur abgewendet, ihm als dem
Urheber der Natur aber zugewendet sind, bleiben sie in ordine naturae
Freunde Gottes, erkennen und lieben ihn als den Auetor naturae, sie
sind im Besitze der natürlichen Glückseligkeit. — Diese Anschauung
kann nicht gebilligt werden. Wenn wir auch zugäben, was Godoy (in
1. 2. qu. 83. tract. IV. disp. XXVIII. §. VIII) von ihr sagt, dafs sie
nullam censuram contra fidem meretur, so ist sie doch aus dem Begriffe
der Sünde leicht zu widerlegen. Die Sünde ist eine Beleidigung Gottes.
Wir haben de facto nur ein letztes Ziel, das übernatürliche. In diesem
ist auch das natürliche als im Vollkommeneren enthalten. Gott ist
Urheber der Gnade und auch der Natur; die Empörung gegen den ersten
ist auch solche gegen den zweiten. Die Unterscheidung ist nur in unserem
Denken. Ähnlich wie das peccatum philosophicum zugleich ein theolo-
gicum ist, ist auch die Sünde gegen Gott als auetor gratiae zugleich
eine Beleidigung des Schöpfers. Die Ansicht des Verfassers mufs dahin
korrigiert werden, dafs die Kinder, die mit der Erbsünde belastet sterben,
zwar keine poena sensus zu erleiden haben werden, jedoch weder im
Besitze der natürlichen noch der übernatürlichen Seligkeit sind. Diese
Anschauungsweise ist, um wieder mit Godoy (a. a. 0. §. IX) zu sprechen,
theologisch genommen wenigstens verior, conformior Scripturae, Patribus
et conciliis. Die inneren Gründe betrachtend, erscheint sie ebenfalls
als eine sichere und ohne Zweifel dastehende Lehre unserer Vernunft,
aus dem einfachen Grunde, weil eine aversio a fine supernaturali ohne
eine solche a fine naturali kaum denkbar ist. (Godoy a. a. 0. und qu.
4. tractatus de beatit. disp. XIV: an parvulis cum solo originali dece-
dentibus naturalis beatitudo conveniat?)

S. 132 wird Christus nur causa meritoria remissionis peccati
genannt. Das ist unzureichend. Ich glaube ohne Furcht der These
Joh. a. S. Thoma beistimmen zu müssen, wenn er sagt: Humanitas Christi
Domini physice instrumentaliter causat nostram justifica-
tionem. Haec est expressa D. Thomae multis in locis suae doc-
trinae. Sequuntur D. Thomam omnes ejus diseipuli, praeeipue
recentiores (In III. P. qu. XIII. disp. XV. a. II. prima conclusio). —
5. 202 verteidigt der Verfasser die Ansicht, es genüge eine habituelle
Hinordnung unserer Werke zum letzten Ziele. Die Lehre des hl. Thomas
G. II. qu. I. a. 6) dürfte anders lauten. Gestützt auf die Worte des
hl. Lehrers: virtus primae intentionis, quae est respectu Ultimi finis,
manet in appetitu cuiuscumque rei, etiamsi de ultimo fine actu non
cogitetur; sicut non oportet, quod qui vadit per viam in quolibet passu
cogitet de fine (a. a. 0. ad 3), behaupten seine Schüler insgemein, dafs
irgend ein letztes Ziel immer virtualiter oder wenigstens interpretative
intendiert werden mufs. (Vgl. Gonet disp. I. de ult. fine a. VIL) — Dies
vorausgesetzt folgt auch die Unhaltbarkeit der weiteren Ansicht des



366 Litterarische Besprechungen.

Verfassers vom Wesen der läfslichen Sünde. Die läfsliche Sünde ist
nach ihm eine Hinneigung zu einem Objekte, welches nicht auf Gott
beziehbar ist. Der Gegenstand wird als finis proximus ohne eine
Hinordnung (die habituelle ausgenommen) zum Endzweck begehrt. Wenn
auch diese Erklärungsweise diese überaus schwere Frage (Gonet a. a. 0.
a. VI. §. VII) leichter zu lösen scheint als die übrigen, so glaube ich
doch, dafs sie eher die Schwierigkeiten umgeht statt sie zu vermindern.
Secunda appetibilia non movent appetiturn, nisi in ordine
ad primum appetibile, quod est ultimus finis, sagt der hl. Thomas
(a. a. 0. c.). Also auch der Gegenstand der läfslichen Sünde, weil er
ja nicht ultimus finis ist, kann nur begehrt werden in Kraft des letzten
Zweckes. Dieser Zweck kann unmöglich Gott selbst sein; er mul's also
etwas aufser Gott sein, vielleicht nichts anderes als die Glückseligkeit
und das Wohlergehen des Subjektes. (Vgl. Billuart diss. VIII. de peccatis
a. IV. §. II.)

Bei der Erklärung der Worte des hl. Lehrers: ille qui peccat venia-
liter inhaeret bono corporali referens in Deum non actu, sed
habitu, hätte die abweichende Ansicht der Salmanticenser (de ult. fine
tract. VIII. disp. IV. dub. IV. §. II) und anderer Berücksichtigung, resp.
Widerlegung verdient. — S. 281 wird der eigentliche Unterschied zwischen
Tod- und läfslicher Sünde aus dem Verhältnisse zum finis ultimus erklärt.
Der hl. Thomas hat nicht minder oft die läfsliche Sünde als eine actio
praeter legem bezeichnet, viele das Wesen derselben in dieses gesetzt.
Diese Ansicht wäre mindestens einer Erwähnung zu würdigen gewesen,
da sie grofse Verteidiger hat. — S. 302 und ff. wird als Formal-Ursache
der Nachlassung der läfslichen Sünde einzig und allein der fervor chari-
tatis angenommen. Hält man den Grundsatz der Schule fest, dafs
nämlich Gegenteil nur durch Gegenteil verdrängt wird, und dafs auch
die läfsliche Sünde eine gewisse macula in der Seele zurückläfst, so wird
man folgender Darstellung Joh. a S. Thoma seine Zustimmung kaum
versagen können: Potest sumi actus ipse (sc. charitatis) vel prae-
cise prout est ipse actus secundus, qui cito transit et dependet
a sua potentia in fieri et conservari. Vel potest sumi actus simul cum
effectu ex tali actu relicto, scilicet cum aliqua determina-
tione relicta a se in habitu charitatis et gratiae, tollente adhaesionem
illam et determinationem, quam relinquit peccatum veniale ad rem
temporalem. Et quidem actus ille praecise et nude cousideratus non potest
formaliter tollere peccatum veniale, quantum ad maculam, quae
relinquitur post transactum actum; quia actus ille formaliter non oppo-
nitur maculae, sed formaliter opponitur vel actui contrario, vel negationi
seu privationi actus. Si vero secundo modo cousideratur actus,
sie formaliter tollitur peccatum veniale et macula illius, quatenus tol-
litur adhaesio voluntatis ad rem temporalem sine subordinatione ad
ultimum finem (de poenit. disp. XXXV. a. II).

S. 326 kommt der Verfasser auf die Frage, ob jedesmal, wenn die
läfsliche Sünde nachgelassen wird (also auch extra sacramenta), auch
die heiligmachende Gnade vermehrt resp. eingegossen wird. Er bejaht
sie ohne weiteres. Dies glaube ich dahin verstehen zu müssen, dafs
jedesmal — weil ja ein actus charitatis vorangegangen ist — die
Vermehrung der Gnade zwar verdient wird, nicht aber sofort mitgeteilt

wird, gemäfs der Lehre des hl. Thomas (II. 2. qu. 24. a. 6).
Warum das Tridentinum herangezogen wird, ist nicht einzusehen. Es sagt
ja nur: ipsum justificatum bonis operibus mereri augmentum gratiae
(sees. VI. c. XXXII, nicht XVII); von einer sofortigen Infusio ist keine



Literarische Besprechungen. 3(57

Rede. Wie der Verfasser die genannte Lehre des Meisters eine ,obsoleta'
nennen konnte, ist nicht einleuchtend. Haben ja doch alle seine Schüler
diese Meinung vor wie nach dem Tridentinum vertreten (vgl. Cajetan in
1. c. 1 Domin. de Marini, in III. P. qu. 87. c. II., Nugno in III. P.
qu. 87. a. 2. diff. 1., Salmantic. ibid.). Gregor de Valentia weifs auch
nichts von einer Veraltung der Lehre des hl. Thomas (de poenit. qu. IV.
punct. secundum). — Die Ansicht, dafs sogar die Sakramente nur insofern

die läfslichen Sünden nachzulassen vermögen, als sie durch die
Gnade in uns den fervor charitatis bewirken, bietet gewifs bedenkliche
Schwierigkeiten. Die Worte der Lossprechung im Sakramente der Bufse
können doch nicht den vitalen Akt der Liebe verursachen; wie wird aber
dann die Nachlassung ex opere operato bewirkt? Diese Schwierigkeit,
von Cortenson (Lib. IX. P. III. c. I. coroll. III. de remiss, pecc. ven
eine instantia vere difficilis genannt, verdient gewifs aufmerksam erwogen
zu werden. Vielleicht stützt sich Lugo gar nicht ohne Grund auf
dieselbe.

S. 389 wird vorgetragen, dafs die läfsliche Sünde nach diesem Leben
gleich im ersten Augenblicke nach dem Tode durch die Erweckung eines
vollkommenen Aktes der Liebe nachgelassen wird. Die Meinung maucher
Theologen (auch Dom. Sotos in IV. Sent. dist. 15. qu. 2. a. 2), die
behaupten, dafs die Verzeihung im Fegefeuer durch mehrere Akte der
Liebe, Ergebung, Geduld n. s. w. erfolgt, hätte erwähnt werden müssen.
— S. 396 wird die Lehre des hl. Thomas bezüglich der Unvereinbarkeit
der läfslichen mit der Erbsünde verworfen. So viel kann man doch
ohne Zweifel feststellen, dafs die Lehre des englischen Meisters mindestens
ebenso wahrscheinlich ist als die der Gegner. Die Argumente, die der
Verfasser anführt, haben bereits Widerleger gefunden. Von der oben
bereits augeführten Lehre über die Nachlassung jener läfslichen Sünden,
die mit der Erbsünde vereinigt sind, gilt das oben von der Erbsünde
Gesagte. Die Erbsünde ist zugleich eine Abkehr von Gott als a fine
naturali. Ebendeshalb kann auch diese läfsliche Sünde nicht durch einen
vollkommenen Akt der natürlichen Liebe nachgelassen werden. Schon
aus diesem Grunde kann also von der Verzeihung der läfslichen Sünde,
auch wenn sie wirklich mit der Erbsünde vereinbar wäre, nicht die Rede
sein. Sie mfifste, wie klein auch die Strafe wäre, ewig gezüchtigt werden.

Diese Punkte sind mir besonders aufgefallen. Wie man sieht, sind
sie mehr von untergeordneter Bedeutung, den Wert des Werkes wollen
sie nicht beeinträchtigen. In 412 Seiten hat der Verfasser die Natur
der Sünde vollkommen erklärt und begründet. — Eine fleifsigere
Benutzung der einschlägigen Litteratur, besonders in den Werken der
grofsen Kommentatoren, hätte der Arbeit gewifs nur von gröfserem Vorteile

sein können.
An Druckfehlern ist kein Mangel. Sie sind in so grofser Anzahl,

oft so sinnstörend, dafs eine weitere Korrektur dringende Notwendigkeit
und ernste Pflicht gewesen wäre. Da der Verfasser dies selbst
anerkennt, kann man schliefslich von der Anführung im einzelnen absehen.

2. Den nämlichen Zweck, wie das vorhergehende Werk, verfolgt
der Verfasser der zweiten Schrift. Dr. Schiesl will den objektiven, d. h.
den inneren Unterschied zwischen Tod- und läfslicher Sünde feststellen,
erklären und begründen. Es ist wahr, in neuerer Zeit hat man weniger
über diesen Gegenstand geschrieben; indes die grofsen Theologen der
früheren Zeiten haben doch hinreichend die These behandelt. Zu ihnen,
vor allem zum hl. Thomas, mufs man zurückkehren, will man in die
aufgeworfene Frage Licht und Klarheit bringen.



368 Litterarische Besprechungen.

Der Herr Verfasser teilt seine Abhandlung, welche 108 S. in 8°

umfafst, in 4 Abschnitte. In dem ersten ist vom Wesen der Sünde, in
dem zweiten von der Verschiedenheit der Sünden, in dem dritten von
den Kriterien der Tod- und der läfslichen Sünde, in dem vierten von
dem eigentlichen Unterschied zwischen den zwei Arten der Sünde die
Rede. Der eigentliche Unterschied wird zuerst negativ durch Verwerfung
der irrigen Anschauungen von Pelagius bis Hirscher bewiesen; die positive
Beweisführung wird aus der hl. Schrift, aus der Tradition und aus den
Vätern genommen. Dazu kommt die spekulative Begründung des

Gesagten.

Der Autor hat sich gewifs bestrebt, ernst an die Lösung der Frage
heranzutreten. Das Werk ist mit grofser Sorgfalt gearbeitet. Die
spekulative Behandlung der Frage ist jedoch ungenügend. — Nur einige
Bemerkungen sollen dies erweisen.

S. 11 wird die ,entsetzliche' Bosheit der Todsünde in die Conversio
zum Geschöpfe, S. 13 in die Abkehr von Gott verlegt. Das Zweite
ist das Richtige. Öfters werden die Ausdrücke aktuell, formell, habituell,
iuterpretativ nicht scharf auseinander gehalten, was in die vorliegende
Frage nur Verwirrung bringen kann. S. 16 wird das Argument der
Stoiker für die Gleichartigkeit der Sünden angeführt, ohne jedoch widerlegt

zu werden. Dem, der die Scholastik inne hat, können ähnliche
Einwürfe keine Schwierigkeiten bereiten. Für die graduelle Verschiedenheit

der Sünden wird kein strenger Beweis erbracht. Und wie leicht
wären sie bei dem hl. Thomas (I. 2. qu. 73. a. 1. 2., de malo qu. II. a. 9)
zu finden gewesen. S. 20 sind die Definitionen von Tod- und läfs-
licher Sünde nicht befriedigend. Daselbst meint der Autor, dafs in statu
naturae purae von einer eigentlichen Todsünde nicht die Rede sein
könnte, weil keine Vernichtung des Lebens der Seele möglich wäre. Der
Mensch könnte in dem Zustande der reinen Natur durch sich selbst
wieder alles gut machen. — Eine Tötung des Lebens der Seele in dem
Sinne, wie wir sie jetzt auffassen, wäre allerdings unbekannt; eine
schwere, an und für sich unersetzliche Verletzung des Sittengesetzes
könnte und würde auch in jenem Zustande stattfinden. Der Mensch
könnte ohne die Hülfe Gottes — wenigstens in weiterem Sinne für jede
freiwillige Gabe Gottes genommen — auch dann nicht von der Todsünde
und ihren Folgen befreit werden. (Vgl. Goudin Tract, theol. de gratia
qu. II. a. 1. § II., Salmantic. de gratia tract. XV. de justif. disp. II
dub. VII. § I. II.) — S. 22 ist der angegebene Grund, warum die läfs-
liche Sünde keine ewige Strafe verdient (.damit der auf den Titel der
heiligmachenden Gnade gegründete Rechtsanspruch auf den Himmel nicht
wirkungslos bleibe') unzureichend. Der eigentliche Grund ist, weil in
ihr keine Aversio und auch keine Conversio sicut ad finem stattfindet.

Grofse Sorgfalt hat der Herr Verfasser auf die Auseinandersetzung
der irrigen Ansichten über die Natur der läfslichen- und Todsünde
verwendet, Mehr von Nutzen wäre es gewesen, hätte er uns den inneren,
spekulativen Unterschied mit ebenso grofser Genauigkeit dargelegt. Da
dies nicht geschehen ist, hat der Verfasser seine Aufgabe nicht völlig
gelöst. — Über die habitualis relatio der läfslichen Sünde auf Gott möge
das oben Gesagte hinreichen. — Bei der näheren Bestimmung des finis
ultimus der Todsünde spricht der Verfasser von einer insgemein
angenommenen Ansicht der Scholastik. Das ist etwas zu viel! Die
Ansichten gehen weit auseinander. — Es kann nur begriffsverwirrend sein,
wenn der Verfasser von einer poena damni der läfslichen Sünde spricht.
Neue Benennungen soll man nicht ohne Not einführen.



Litterarische Besprechungen. 36!»

Die Citate bezeugen hinreichend, mit welcher Sorgfalt der Herr
Verfasser sein Werk gearbeitet hat. Die Väterstellen sind nach Migtie
citiert, und mit einer seltenen Genauigkeit sind alle näher angegeben.
Die Ausstattung ist recht schön. Druckfehler sind mir keine aufgefallen.

Für weitere Leserkreise, die mit der Lehre der Kirche über die Natur
der Tod- und der läfslichen Sünde näher vertraut werden wollen, wird
das Buch von Dr. Schiesl gewifs gute Dienste leisten.

Graz. Fr. Sadocus Szabö 0. P.

J. JE. Kuntze: Gustav Theodor Fechnei* (Dr. Mises); eiu
deutsches Gelehrtenleben. Leipzig, Breitkopf' und Härtel,
1892.

Das anziehende, kunstvoll zusammengesetzte, in warmen Farbentönen

zum Herzen sprechende Mosaikbild des Lebens eines bekannten,
vor etwa 5 Jahren erst verstorbenen Gelehrten haben wir in diesem
Buche vor uns.

Der Verfasser, ein Neffe Fechners, hat das rein Wissenschaftliche
derart mit der Kennzeichnung der persönlichen Eigenschaften und Lebensphasen

seines Onkels zu verbinden gewufst, dafs das lebhafte Interesse
des Lesers stets wachgehalten wird. Selbst beim Eingehen in tief
philosophische Fragen hilft die Klarheit der Sprache und die scharfe, kurze
Fixierung der betreffenden Begriffe dem Verfasser, dafs er nicht ermüdet,
sondern stetig anregt. Dem Gemüte wird die Schrift ebenso gerecht wie
dem Verstände. Wer könnte z. B. ohne Rührung den verhältnismäfsig
langen und doch am Ende noch dem Leser zu kurzen Abschnitt lesen,
worin die dreijährige schwere Krankheit des Prof. Fechner beschrieben
wird (S. 105—140)1 Und zwar glaubt der Leser ohne weiteres die
Schilderung, welche der Verfasser von der Geduld, der nur selten
unterbrochenen Seelenruhe, der stillen Heiterkeit und des Vertrauens
auf Gott entwirft, wodurch der Kranke sich inmitten der schwersten
Prüfungen aufrecht hält; so einfach und ganz ohne Pathos, stets objektiv
begründet ist die Darstellung.

Nachdem über die Jugendzeit Fechners erzählt worden, führt der
Verf. des Lebensbildes uns in die verschiedenen Zweige der umfassenden,
bis ins hohe Alter hineinreichenden litterarischen Thätigkeit Fechners
ein. Nacheinander kommt der Belletrist (Dr. Mises, 56—77), der
Physiker (77—104), der Philosoph (140—198), der Naturforscher (198—247),
der Ästhetiker (247—285), der Psychophysiker (286—309) an die Reihe.
Das zusammenfassende Gesamtbild des Gelehrten schliefst die Darstellung

(310—348). Im Anhange wird die Grabrede Dr. Wundts mitgeteilt
und ein chronologisches Schriftenverzeichnis vorgelegt.

Sollen wir unser Urteil über Fechners Gelehrtenthätigkeit in wenige
Worte kleiden, so möchten wir sagen : Fechner war grofs in einzelnen
Zweigen der Wissenschaft; zusammenfassende Principien, welche geeignet
sind, aus den einzelnen Zweigen ein Ganzes herzustellen, mangelten ihm.
Wir meinen mit diesem Urteile nicht in Gegensatz zum Biographen
Fechners zu treten. Denn Kuntze selbst macht oft genug kein Hehl
daraus, dafs der philosophische Standpunkt Fechners, von dem allein aus
ein Zusammenfassen aller Zweige der menschlichen Wissenschaften zu
einem streng einheitlichen Ganzen möglich ist, ein durchaus verfehlter
war. „Unserem Philosophen," so heifst es S. 185, „ist die Welt Gottes
Leib"; „die Schöpfung will Fechner als ein Insichhineinsetzen verstanden

Jahrbuch fiir Philosophie etc. VIII. 21



370

wissen, während alles Erschaffen ein Aufsersichsetzen und die Welt das
VVerk der Hände Gottes ist." „Für den Christen ist die Welt Gottes
Kleid oder Gottes Stuhl; für Fechner ist Gott die Weltseele, dasselbe
sagt der Pantheist, wenn auch Fechner in reichster Instanzenreihe
Unterglieder der Weltseele setzt. Und was soll nach Fechner aus der Sünde
werden? Wie gern geht der Philosoph an ihr vorüber! Aber keine
Philosophie, keine Lebensanschauung, welche der Sünde Tiefen nur
nebenbei berührt oder gar leugnet, kann den tiefer Empfindenden, den
tiefer Blickenden wahrhaft befriedigen. Der Krebsschaden der Sünde,
die eine Abkehr von Gott ist, hat sich nun einmal in das Menschengeschlecht

hineingedrängt und dem Satan eine finstere, verhängnisvolle
Macht über die Menschenseele verschafft, von welcher der Heide gar
keine Ahnung hat und nur der lebendige Christ eine annähernde
Vorstellung zu gewinnen vermag. Aber eben um so ernster mufs der universell

gerichtete Denker sie beachten und in der Weltgeschichte wie in der
Ethik mit ihr rechnen. Wie will Fechner, welcher den Menschengeist
in den Gottesgeist hineinstellt, die menschliche Sünde erklären, ohne sie
zugleich als eine göttliche Unvollkommenheit anzusehen? Sind nicht nach
seinem Pantheismus unsere Sünden zugleich Gottes Sünden, unsere
Schäden seine Schäden? Fechners psychophysisches Einschachtelungs-
system türmt hier Frage auf Frage, Schwierigkeit auf Schwierigkeit. Der
geschürzte Knoten bleibt ungelöst, der Christ mufs sich abwenden.
Ich mufs es als ein Unglück betrachten (S. 184), dafs dieses (Kantsche)
Philosophieren, trotz alles Wertes, den es hat, und trotzdem seine
Ergebnisse eine „Errungenschaft bleiben für alle Zeiten", an dem Worte
Gottes mit vornehmer Kälte vorüberging, dem Einflüsse des Evangeliums
im Grunde des Herzens und des Kopfes verschlossen blieb, die
Verschleierung unseres Geistesauges durch die Sünde nicht erkannte oder
sie unterschätzte und die fragmentarische Art unserer menschlichen
Erkenntnis und Einsicht mit menschlichem Forschen und Denken überwinden
zu können sich vermafs. Die Sünde, die Mittlerschaft des Gottessohnes,
der Versöhnungstod, die Erlösungsthat, die Dreieinigkeit blieben so gut
wie ganz ausgeschlossen in einer Spekulation, welche doch alles, alles in
ihren Kreis gezogen wissen wollte; man überliefs das der Specialwissenschaft

der Theologen. Und doch heifsen wir Deutsche das Denkervolk,
rühmen uns der Universalität unseres philosophischen Denkens, und das
Hegeltum hat sich Bahn gebrochen durch alle Kulturvölker; wir haben
den groi'sen Philosophenstil eines Piaton und Aristoteles neu belebt.
Aber dafs wir eine christliche Nation sind, dafs unsere Kultur nicht blofs
auf der Antike, sondern wesentlich und zugleich auf den Fundamenten
und Pfeilern des Christentums ruht, merkt man der Kaut-Hegelschen
Richtung nicht an."

Wir haben mit Absicht eine längere Stelle aus dem vorliegenden
Werke angeführt, damit der Leser darüber klar werde, dafs er es hier
mit einem, auch in seinen streng wissenschaftlichen Anschauungen, durchaus

mit Herz und Verstand auf dem Boden der positiven, übernatürlichen,

christlichen Wahrheit stehenden Manne zu thun hat, der in
glücklichster Weise das bessert und ausfüllt, was bei Fechner gefehlt und
lückenhaft ist. Solcher Stellen wie die angeführte, die mit Wärme für
„die P'orderung der Christianisierung der Philosophie" eintreten, gibt es
viele in dieser Schrift. Und zwar begnügt sich der Verfasser nicht mit
Phrasen, sondern er zeigt auch deutlich den gangbaren Weg. Mit vollem
Recht knüpft er an das Kantsche „Ding an sich" an, um zu zeigen, dafs
„auf Erden all unser Wissen Stückwerk" ist (S. 190), und öffnet so, von



Litterarische Besprechungen. 371

den Principien der modernen ungläubigen Wissenschaft selber aus, das
Thor für die Anerkenntnis eines höheren übernatürlichen Wissens, für
den Eintritt des Lichtes der Offenbarung. Das ist eben, im Gegensatze
zu den grofsen Denkern der Vorzeit, zu Plato und Aristoteles, der Fehler
der Kant-Hegelschen Richtung, welcher „Hartmann den Schwanengesang
gesungen" (8. 185), dafs sie mit leeren Grundprincipien alles Wissen
abschliefsen will, diese als die objektiv äufserste Grenze des Erkennens
überhaupt hinstellen möchte, während Plato und Aristoteles die letzten
weiten und allgemeinen Grundprincipien, auf denen ihr Denken sich
aufbaut, nur als Grenze des menschlichen Erkennens und somit der natürlichen

Kraft der menschlichen Vernunft betrachten. Jene richtet für das
Erkennen unübersteigliche Schranken in der Natur auf uud nimmt als
ersten Quell des Erkennens das schlechthin Unerkannte und Unerkennbare,

das „Ding an sich", das „Ich an sich", was nämlich nirgends
existiert, das „Sein an sich" etc. Plato und Aristoteles aber befreien den
Blick von den Schranken, so dafs er am Ende auf Unendliches,
unerschöpflich Erkennbares sich richtet, was aber zu erkennen und zu
begreifen nur die dem menschlichen Geiste in der Natur gezogenen Schranken
hindern. Daher sieht die moderne pantheistische Philosophie notwendig
ab vom Glauben; die Grundprincipien der alten Philosophie aber lehren
die Hände falten, um weitere Erleuchtung, über die Natur hinaus, zu
empfangen. Auf diese letzteren konnten Augustin, Gregor, Thomas
v. Aquin aufbauen, um jene wahrhaft christliche, d. h. alle Zweige des
menschlichen Wissens einigende Philosophie zu formen, zn deren
Herstellung der Verfasser die deutschen Philosophen auffordert. Aus den
Grundprincipien der modern-pantheistischen Richtung dagegen fliefsen die
zerreifsenden und zerstückelnden, alle Ordnung untergrabenden Kräfte
sowohl in der Praxis wie in der Theorie. Kant verwechselt in seiner
Auffassung des „Dinges an sich" das innere Wesen des Dinges als den
Grund für die Gemeinsamkeit gewisser Eigenschaften und Seinsbedingungen
in vielen Dingen, als die mafsgebende Richtschnur des Allgemeinen,
mit dem Grunde im Dinge, wonach es Einzel bestand hat, getrennt ist
von allen andern, gerade diesen bestimmten Umfang, diese bestimmte
Höhe, diese im einzelnen ausgeprägte Figur hat und nicht jene, weshalb
dieses gerade existiert und Millionen anderer von derselben Wesenheit
nicht, die auch, dem Wesen nach, existieren könnten. Jenes allgemeine
Wesen ist eigenster Gegenstand unserer menschlichen Vernunft; aber es
besagt vielmehr, was das Ding nicht ist, als was es ist. Deshalb nannte
es Aristoteles „differentia". Die Definition vom Menschen besagt z. B., dafs
er weder Tier noch reiner Geist ist; den „Unterschied" bestimmt sie.
Dagegen liegt in der Kenntnis solchen Wesens noch nicht die Kenntnis
des Grundes eingeschlossen, warum das einzelne Ding gerade hier ist und
nicht dort, gerade in solcher Zahl und nicht in gröfserer oder geringerer.
Gibt es einen solchen Grund? Unzweifelhaft; denn wenn der Mensch
dafür einen Grund in sich hat, dafs er weder Tier noch reiner Geist ist,
also für etwas an sich Unbestimmtes und nach den mannigfachsten Seiten
hin weiter Bestimmbares, so mufs um so mehr ein Grund für das
bestehen, was nach jeder Seite hin bestimmt und einzeln ist. Kann dieser
Grund erkannt werden? Kant verneint es und macht doch das „Ding au
sich" zur Quelle alles Erkennbaren im Dinge, wodurch nämlich alle
äufseren Eigenschaften und Seinsbedingungen erst wirkliches Sein und somit
Erkennbarkeit gewinnen. Aristoteles und Plato behaupten es und stellen
damit an die Spitze alles Erkennens und Erkennbarseins eine schlechthin
höchste Intelligenz. Wird dieser Grund, wonach „jedem Dinge sein Platz



372 Litterarische Besprechungen.

in der Welt angewiesen ist", thatsächlich von uns erkannt? Da
antworten die Alten mit nein und begründen dieses nein mit den natürlichen
Schranken der menschlichen Vernunft, deren Gegenstand „die im Stoffe
befindliche Wesenheit" (essentia in materia existens) ist, während der
höchste vovg notwendig ganz und allseitig frei von allem stofflichen
Einflüsse sein inufs. Das Christentum antwortet mit ja und weist auf das
höhere Licht des Glaubens oder der übernatürlichen Offenbarung, die
sonach nichts anderes thut, als dafs sie die menschliche Vernunft
vollendet, ihre Schranken aufhebt und die Lücken im natürlichen
Erkennen füllt.

Wollte der Verfasser nur in deu alten Vätern und zumal im Thomas
von Aquin mit dem Ernste der Forschung, welcher ihm eigen ist, sich
umsehen, er würde leicht finden, dafs die Forderungen, die er zu Gunsten
einer „Christianisierung der Philosophie" stellt, schon längst in vollstem
Mafse erfüllt sind. Es ist zu bedauern, dafs diese Autoren, so guten
Willen sie haben, nicht den Fesseln von Vorurteilen gegen die
Glaubenswissenschaft, wie sie seit Jahrhunderten in der Kirche gepflegt wird, sich
entwinden können, obgleich man sagen sollte, ein Blick in einen der
grofsen klassischen Autoren der Väterzeit und der Scholastik mttfste dazu
genügen. Der Verfasser „erkennt das wahre und volle Kecht nur der
christlichen Anschauung zu, welche in dem irdischen Leib das Organ der
durchgeistigten Seele und die Hülle des unsterblichen Leibes erblickt,
diesen aber für einen Tempel Gottes erklärt" und sieht „die beiden
Extreme", zwischen denen vermittelt werden mufs, „in der mittelalterlichchristlichen

Anschauung, nach welcher der Leib nämlich ein Gefängnis,
eine Schranke, eine Last ist" und „der mechanischen Naturwissenschaft",
nach welcher „der Leib als Quell und Herr der Seele erscheint". Aber
dieses erste Extrem wird von der ganzen „mittelalterlich christlichen
Weltanschauung" entschieden und ausdrücklich zurückgewiesen. Der Leib
ist ihr das Werkzeug der Seele, ein Werkzeug, welches durch die
Erbsünde verdorben wurde, kraft der Gnade Christi aber wieder gereinigt
wird. Was Herr Kuntze als Ziel der Christianisierung der Philosophie
nach dieser Seite hin vorlegt, daran hat die ganze christliche Wissenschaft,

soweit sie in der Kirche Anerkennung gefunden, nie gezweifelt.
Genau dasselbe gilt von der verpflichtenden Kraft des Gehorsams gegenüber

der Staatsgewalt. Theorieen, wie die des contrat social und
ähnliche, sind von der kirchlichen Wissenschaft längst verworfen worden.
Letztere zeigt zudem auch, wie es bereits in der menschlichen Natur
selber begründet ist, dafs „alle Obrigkeit von Gott sei".

Es ist jammerschade, dafs in einem Werke, wie das vorliegende ist,
wo der sittliche Ernst des Forschers auf jeder Seite und in mannigfachster
Weise durchbricht, sich Phrasen finden wie S. 193: „Die Reformation
des 16. Jahrhunderts erhebt auf Grund tiefster Seelenkämpfe das Evangelium

zur Gewissenssache, die lutherische Dogmatik des 16. und 17.
Jahrhunderts zum theologischen Gedankensystem und das Kirchenlied derselben
Zeit zur Lyrik." War denn den Märtyrern der ersten Jahrhunderte,
die ihr Blut für dasselbe vergossen haben, „das Evangelium nicht
Gewissenssache"? Weifs der Verfasser nichts von einer civitas Dei Augustins,
von einer summa theologica des Aquiuaten, worin die christliche Dogmatik
längst und unnachahmbar zum „theologischen Gedankensystem" geworden
ist? Oder sieht er in Liedern wie „Wein, Weiber und Gesang" den
Gipfel christlicher Lyrik? In der kathol. Kirche von den Aposteln an
bis auf den heutigen Tag ist „das Evangelium Gewissenssache", freilich
nicht „auf Grund tiefster Seelenkämpfe", sondern auf Grund des Glaubens



Litterarische Besprechungen.

als einer „Gabe Gottes" und auf Grund der in Christo allein verdienten
Gnade. Wir verstehen nicht, wie ein Mann von der wissenschaftlichen
Stellung Kuntzes solche Phrasen niederschreiben kann, die entweder gar
keinen Sinn haben oder einen, auch für den oberflächlichsten Leser, der
in etwa die Geschichte kennt, durchaus verkehrten, in allen Fällen einen
eines ernsten Mannes unwürdigen. Wo ist das grofse Werk Luthers
oder eines seiner Schüler zu finden, in welchem die christliehe Dogmatik
„theologisches Gedankensystem" wurde? Luther leugnete die Dogmen
der Kirche, je nachdem es ihm bequem war, strich Bücher aus der heil.
Schrift, je nachdem darin seine Lehre verworfen wurde. Wo sagt das
Evangelium, man solle seine Gott dargebrachten Gelübde brechen? Wo
heiligt das Evangelium wüste Schimpfereien, die an die Stelle von
Beweisen treten? Steht es etwa im Evangelium, dafs „die Ehe ein weltlich
Ding sei"? Da steht vielmehr: „Was Gott verbunden hat, das soll der
Mensch nicht trennen." Wir wüfsten auch nicht, dafs der Hat, eventuell
eine zweite Frau zu nehmen, während die erste noch lebt, welchen
Luther dem Landgrafen von Hessen gegeben, „als Gewissenssache" im
Evangelium empfohlen wird. Davon mag Herr Kuntze sich überzeugt
halten, mit Hilfe der sog. „Reformatoren" des 16. Jahrhunderts ist die
Philosophie nicht zu christianisieren. Hätte sich der Verfasser wenigstens
noch auf einen Reformator, wie den Kardinal Nikolaus von Cusa,
bezogen, der ein halbes Jahrhundert vorher durch das Beispiel seines
keuschen, strengen Lebens und durch das Wort seiner Predigt in Deutschland

die durch das selbstgewollte Schisma geschaffenen schlechten
Zustände mit Erfolg besserte. Die letzte Hälfte des 16. Jahrhunderts und
die erste Hälfte des 17. ist für jeden, der die Geschichte gemäfs den
Dokumenten und feststehenden Thatsachen, nicht aber gemäfs seinen
persönlichen Vorurteilen erforscht, das für die Deutschen in politischer,
wirtschaftlicher, wissenschaftlicher und religiöser Rücksicht ohne Zweifel
das traurigste. Es ist die Epoche allgemeinen Verfalls. Wenn da reine
Charaktere und wissenschaftliche Leuchten vereinzelt auftauchen, so
gehören sie zum allergröfsten Teile „der alten Kirche" an. Sieht man
genau zu, so findet man, dafs, wenn Thatsachen und Theorieen, die das
Licht des 19. Jahrhunderts zu scheuen haben, als dem Mittelalter
zugehörige hingestellt werden, dieses „Mittelalter" keine andere Zeit in
Wirklichkeit ist, wie der letzte Teil des 15. und das 16. Jahrhundert, wo der
anwachsende Despotismus der Fürsten auch die politische Freiheit in
Fesseln schlug und, um Dauer zu haben, das Licht der Wahrheit
möglichst unterdrückte.

Wir möchten zudem uns nicht damit einverstanden erklären, dafs
„der germanische Kulturgeist" (S. 193) in der Weise betont wird, als ob
das Deutschtum dem Geiste des Christentums die Vollendung bringen
sollte, oder auch nur eine gewisse Vollendung; obgleich dergl. Ansichten
sich auch in geschichtlichen Werken katholischer Verfasser finden. Daraus
könnte leicht die Leugnung des übernatürlichen Charakters des Christentums

gefolgert werden. „Der vom Himmel kommt, ist über alle", sagt
der grofse Vorläufer des Herrn von diesem. Von der Erde her tritt kein
Licht zum Lichte der Sonne, um es heller zu machen, hinzu. Ebenso hat
das Christentum wohl „die germanischen Völker" erleuchtet, gekräftigt,
gehoben; aber es hat von denselben keinerlei Vorteil empfangen, wie es
überhaupt von keinem Volke, so wenig wie Christus der Herr, etwas
empfangen kann. Gleich Gott selber ist es ihm wesentlich eigen, zu
geben. Die „Überlieferungen und Überbleibsel antiken Heidentums" hat
das Christentum nicht, gestützt auf die germanischen Völker, überwunden ;



374

sondera umgekehrt ist „das Volksleben" in allen Völkern, zu je
verschiedenen Zeiten, „zum vollen Evangelium" und „die Blüte zur reifen
Frucht gekommen", so lange jedes Volk sich ganz vom Geiste des Christentums

durchdringen liel's. Jedes Volk hat die üblen Seiten seines
Nationalcharakters unter dem Lichte des christlichen Glaubens abgelegt und die
guten bis zur Vollendung entwickelt kraft der im Geiste des Christentums

liegenden organischen Verbindung mit den andern Völkern. Christus
hat zu den Aposteln gesagt: „Gehet hin und lehret alle Völker". Bei
Darlegungen, wie wir sie hier vor uns haben, bekommt man den
Eindruck, als habe Christus eigentlich sagen müssen: „Gehet hin und lehret
hauptsächlich die germanischen Völker."

Wir rechnen zu jenen Ausführungen, die in dieses sonst so treffliche

Buch nicht passen, auch diejenigen, in welchen von den katholischen
Orden die Rede ist. Der Verfasser nimmt da den Standpunkt Harnacks
ein, mit dessen Lehren er im übrigen wohl wenig wird zu thun haben
wollen. Kuntze möge nur, will er ein Zeugnis aus dem Altertum haben,
die erste aus den collationes patrum (Cassian) lesen. Da steht bereits
ganz klar der Platz angegeben, welchen der Ordensstand in der Kirche
Gottes einnimmt. Nicht die Kasteiungeu, Nachtwachen, nicht die
jungfräuliche Keuschheit, Armut etc. sind das letzte erstrebenswerte Ziel,
sondern diese Abtötungen und Übungen sind blofs Mittel, um zu der
einen einzigen wahren Vollkommenheit zu gelangen, welche die Liebe
ist, die Liebe Gottes und der Mitmenschen. Um diese Liebe unbehinderter

und umfassender zu bethätigen, dazu dienen die Ordensregeln.
Würden die letzteren von der Vollkommenheit der Liebo entfernen und
etwa den inneren Stolz erhöhen, so wären sie tadelnswert. Diese selbe
Lehre findet sich in allen Vätern, und Thomas v. Aquin handelt (S. th.
II, II, qu. 184 u. ff.: vgl. den deutschen Thomas Bd. VII, S. 1061)
ausführlich über den Unterschied des Ordensstandes und des bischöflichen
oder im allgemeinen geistlichen Hirtenstandes. Es ist da kein Gegensatz,
sondern die organischeste Einheit: der Stand der Vollkommenheit,
insoweit jemand bereits vollkommen sein mufs, ehe er in denselben tritt,
ist der bischöfliche; und zwar weil „der gute Hirte sein Leben dahingehen

soll für seine Schafe" und somit bereit sein mufs, den gröfsten
Akt der Liebe zu vollziehen, denn „eine gröfsere Liebe hat niemand, als
wer sein Leben dabingibt für seinen Freund." Der Ordensstand aber ist
der Stand der Vollkommenheit, weil er der zuverlässigste Weg ist, um
die Vollkommenheit der Liebe zu erreichen.

Es ist zu bedauern, dafs diese Herren zu wenig sich mit den kath.
Autoren, und möchte es sich um die bedeutendsten handeln, bekannt
machen. Leicht hätte Herr Kuntze die erwähnten Irrtümer als solche
erkannt, wenn er die Summa des Aquinaten an den betreffenden Stellen
hätte aufschlagen wollen. Da durchdringt „das Evangelium", soll
darunter die positive Offeubarungswahrheit und nicht ein unbestimmtes
mystisches Etwas verstanden werden, in der That alle Wissenschaften,
die dem blofs natürlichen Lichte gedankt sind, und erhebt dieselben zu
ebenso vielen Leitsternen für das praktische christliche Leben. Da
erscheint das Christentum einzig auf Grund seiner übernatürlichen Kraft
als das alle Völker umschlingende Band, innerhalb dessen jedes Volk,
je nach seiner speciellen Beschaffenheit, zur Teilnahme am Gastmahle
des Lammes gerufen wird. Da wird uns die wahrhaft christliche
Philosophie dargeboten, nach welcher der Verfasser des hier angezeigten
Buches sucht. Mit seinem weiten Blicke, mit seinem warm für die
christliche Wahrheit schlagenden Herzen, mit seinem reichen Wissen



Litterarische Besprechungen. 375

wird er in den Werken des Aquinaten, ohne Zweifel, jene Befriedigung
finden, die ihm von unsrer modern-pantheistischen Wissenschaft versagt
wird und versagt werden mufs. Die Grundsätze des Forschers von Aquin
sind keine andern, wie die der ersten christlichen Väter und, in blofs
philosophischer Beziehung, wie die der grofsen griechischen Philosophen.

Wir schliefsen die Besprechung mit einem Citat über den
Determinismus und gehen damit dem Leser eine weitere Probe des ernsten,
würdigen Inhalts dieses Buches, dessen Eindruck nur auf einigen, wenn
auch wenigen Seiten durch den, leider allzuweit verbreiteten, Mangel an
Kenntnis der katholischen Lehre getrübt wird: „Mit dem Pantheismus",
so S. 295, „hängt der Determinismus ziemlich eng zusammen, wenigstens
Fechner, der Pantheist, ist auch Determinist, und er bricht eine Lanze
dafür, ich vermag ihm auch in diese Schranken nicht zu folgen, allein
der Streit darüber ist ein Streit über Begriff und Wesen der Freiheit
im tiefsten ethischen Sinne, in deren Regionen die einfache Logik, die
Beweisführung und das Experiment nicht dringen. Seltsam, die meisten
Naturforscher, wie auch Fechner bemerkt, neigen dem Determinismus,
der in letzter Instanz alle Willensentscheidungen auf Notwendigkeit
zurückführt, zu. Aber sind denn Naturkundige im Reiche der Freiheit

klassische Zeugen? Ist es ihr Beruf, Produkte der Freiheit zu
erforschen? Sie sind hier Dilettanten. Sie haben sich im Element der
natürlichen Gesetzmäfsigkeit und Notwendigkeit zu bewegen, und wenn
sie kommen, von da Schlüsse auf das Element der ethischen Freiheit zu
ziehen, so müssen sie den Vorwurf gewärtigen, dafs sich damit andere
Leute zu beschäftigen haben. Die Notwendigkeit hebt die Verantwortlichkeit

und den Schuldbegriff auf, jeder Versuch, sie in Einklang zu
bringen, läuft auf Sophistik hinaus, in letzter Instanz liegt ein
Denkfehler vor. Alle Werke der Phantasie, der Energie, der Intelligenz
sollen in letzter Wurzel Notwendigkeiten sein? Mau denkt meist nicht
daran, dafs der Determinismus, wenn er im Willensgebiete Wahrheit
wäre, ebenso für die Phantasie und für das Denken eine Wahrheit sein
müfste, denn das sind lauter Freiheitsgebiete; dann wären das römische
Staatswesen, die griechische Nation, die Sixtinische Madonna, die platonische
Philosophie Resultate der Notwendigkeit, und der Staat bestraft mit Unrecht
den Verbrecher, dem es so zu handeln bestimmt war und der nicht anders
handeln konnte. Freilich wer, wie Fechner, den freien Menschen als
wirkliches Teilwesen in Gott und Gott selbst in seinem Wesen als einen
Repräsentanten der Notwendigkeit zu denken fertig bringt, dem kann es
auch nicht schwer fallen, Notwendigkeit und Verantwortlichkeit für
vereinbar zu halten und zu sagen: ,Der Mensch ist insofern verantwortlich,
als er für Unrechtthun Strafe aus dem Gesichtspunkte zu erwarten hat,
dafs sie in ihren Folgen ihm selbst wie der Welt gedeiht. Dafs seine
Sünde notwendig ist, ändert daran nichts.' Was ist da in der Hand des
Naturdenkers aus dem Begriffe Verantwortlichkeit geworden! Kann der
Kriminalist daraus etwas machen? Nennt man das subjektive Schuld
und Zurechenbarkeit und Verantwortlichkeit? Ich denke, das ganze
sittliche Leben der Menschheit legt täglich und stündlich Zeugnis
dagegen ab und verweist den Naturforscher in seine Grenzen, in das Gebiet
der wirklichen, nicht einer vermeintlichen Notwendigkeit. Das Auge des
Naturforschers, welches immer auf Naturnotwendigkeiten trifft und
allenthalben damit zu rechnen hat, wird ungeübt und ungeeignet, die Erscheinungen

richtig zu würdigen, welche sich in der Region der ethischen
Freiheit vollziehen. Vielfach steht jetzt die Bewegung der Philosophie
unter dem Zeichen der Naturwissenschaft, Naturforscher stellen sich an



Litterarische Besprechungen.

die Spitze. Das mag sein Gutes haben, aber die Freiheit des Menschen
gehört dem Gebiete des Geisteslebens an und der Naturforscher als
solcher hat es mit der Natur, nicht mit dem Geiste zu tbun, seine
wissenschaftliche Aufgabe liegt nicht in, sondern neben dem Gebiete der
Freiheit."

Dr. C. M. Schneider.

Dr. M. Glo/sner: Nikolaus v. Cusa und Marius Nizolius
als Vorläufer der neueren Philosophie. Münster, Theissing-
1891.
Der Verfasser hätte hinzusetzen können: „als Vorläufer der neueren

Philosophie" und des Protestantismus. Die Aufgabe ist noch nicht
gelöst, nachzuweisen, welche Stufen von der glänzenden Wissenschaft
der Scholastik herab zu jenem Wirrwarr in der Philosophie sowohl
wie in der Theologie führten, den wir im 16. Jahrhunderte auf der
höchsten Spitze sehen und dem das Konzil von Trient erst ein autoritatives

Ziel setzte. Wir vermissen im 1. Bande Janssens jede diesbezügliche

Andeutung und Pastors Geschichte der Päpste der Renaissance ist
bis jetzt kaum darauf eingegangen. Die vorliegende Schrift bietet einen
höchst wertvollen Beitrag zur Lösung dieser Aufgabe, der da verdient,
in den weitesten betr. Kreisen gelesen und erwogen zu werden. „Bei
Nikolaus v. Cusa und Nizolius", so 8. 186, „reichen sich beide in
entgegengesetzter Linie von der Wahrheit abweichende Extreme, der
einseitige Intellektualismus und der ebenso einseitige Empirismus und
Alogismus, in dem Zugeständnisse die Hand, dafs das über die unmittelbare

sinnliche Wahrnehmung hinausliegende Gebiet der freie Tummelplatz
subjektiver Anschauungs- und Betrachtungsweise sei, mit dem
Unterschiede, dafs ihn der eine mit spekulativen Ideen, der andere mit den
Gebilden einer dichterisch veranlagten und rednerisch geschulten Phantasie

auszufüllen sucht." Dieses Urteil, welches als das Ergebnis der
hier dargebotenen Forschungen bezeichnet werden kann, unterschreiben
wir vollkommen. An die Stelle des von den Vätern und Kirchenlehrern
vorgetragenen und von den Aposteln überlieferten Verständnisses der
kath. Lehre tritt bei dem Cusaner wie bei Nizolius das Privaturteil.
Die nackten Worte, mit denen die christlichen Geheimnisse durch die
Konzilien gelehrt werden, nehmen sie an; aber sie legen, zumal der
Kardinal, einen bis dahin unerhörten oder, sagen wir besser, einen von
Bernardus und den grofsen Scholastikern zurückgewiesenen Sinn unter.
Es ist allerdings auf den ersten Blick beinahe unglaublich, dafs ein
Kardinal von den Talenten und dem Ansehen des Cusaners an manchen
Stellen mit derselben Klarheit wie Hegel den Pantheismus lehrt. Aber
gegen die Thatsache hilft kein Leugnen: die coincidentia der Gegensätze
und, noch augenscheinlicher, die Auffassung der Dreieinigkeit sowie der
Erlösung kann keinen Zweifel übrig lassen; man meint, die Pantheisten
des 19. Jahrhunderts sprechen zu hören. Sonderbarer Weise scheint
(Jusanus nie über die Sünde gehandelt zu haben, deren Möglichkeit
allerdings, bei seinem Systeme, folgerichtig verschwindet. Die Thatsache

erklärt sich durch die herrschende Strömung der Renaissance in
den Wissenschaften, auch der eleatischen Ideen, der sich schwer damals
jemand entzog, sodann durch das Festhalten an der äufseren Fassung
der kath. Dogmen, und ebenso durch das Ansehen, in welchem der
Cusaner verdientermafsen stand. Es ist aber schwer zu verstehen, wie
noch jetzt eine kath. Zeitschrift (Katholik, 1887, S. 352 und 355) den



377

Kardinal „als einsame Gröfse in der deutschen Philosophie des 15.
Jahrhunderts, der von der Vergangenheit rettete, was er retten konnte",
als „in seiner Spekulation erhaben über seiner Zeit" preisen und im
selben Atem sagen kann, dafs Giordano Bruno sich in seinen Ansichten
nur dadurch vom Kardinal unterscheidet, dafs „er einige Konsequenzen
ziehen zu müssen glaubte, die Nikolaus nie gezogen haben würde". Die
Abhandlung Glossners ist eine „Warnungstafel", dafs man in kath.
Schriften und Schulen den Cusaner nicht als „bahnbrechenden Denker"
hinstelle, sondern als ernst mahnendes Beispiel, wie selbst Talente vom
Range des Cusaners auf Abwege geraten, wenn sie das Gebiet der
Spekulation betreten, ohne vorher ihren Geist ernst geschult zu haben.

Dr. C. M. Schneider.

BERICHTE.

Compendium Philosophiae Moralis seu Ethicae secundum prin-
cipia S. Thoinae ad usum scholarum auctorc P. Potters,
Philos. Mor. et Theol. Dogm. Prof. In Seminario Bredano.
Pars I. Ethica Generalis: Principia Generalia Ordinis
Moralis Naturalis. Bredae, J. van Turnhout; Eriburgi, Herder.
1892. 8°. 883 S.

Die hier dargebotene allgemeine Ethik handelt in 6 Kapiteln de
ultimo fine naturae humanae, — de actu humano spectato secundum esse
physicum et morale, — de virtutibus et vitiis, — de norma compléta
actuum bumanorum tum objectiva tum subjectiva, — de juribus et
officiis. — Alle in denselben gegebenen Darlegungen und Beweise sind
in übersichtlicher Ordnung und Einteilung vorgetragen, sprachlich scharf
abgegrenzt, kurz und bündig, aber sachlich ebenso klar und treffend.
Was der Verfasser in der Vorrede angibt, nämlich „in adornando hoc
compendio summa mihi religio fuit sequi üuctorem Angelicum", hat er
in diesem ersten Bande treu gehalten. Er folgt darin Schritt auf Schritt
dem hl. Thomas, und zwar auch in den scholastischen Kontroversen z. B.
über die sittliche Bedeutung der an sich gleichgültigen Handlungen und
des äufseren Aktes, über die Uuveränderlichkeit des Naturgesetzes u. s. w.
(vgl. Nr. 196, 211, 307). Wenn er aber häufig auch Stellen aus anderen,
besonders späteren Scholastikern, wie Suarez und Lessius, anführt, so
enthalten diese entweder nur Auseinandersetzungen und weitere Ent-
wickelungen der Lehre des hl. Thomas, oder sie betreffen Punkte, über
welche der hl. Thomas sich gar nicht oder doch nicht klar genug
ausgesprochen bat (vgl. S. 48 u. 49).

Seine Stellungnahme zum einfachen, absoluten Probabilismus scheiut
der Verfasser nicht undeutlich kundzugeben in folgendem Passus: „Si
quis dubitet, utrum aliqua actio sit lege prohibita, et débita veritatis
inquisitione dubium expelli non possit, quia utrinque stat sententia pro-
babilis, hoc modo indirecte sibi efformat couscientiam moraliter certam :

Lex dubia non obligat. Atqui lex banc actionem prohibens propter
sententiam probabilem negantem non certa, sed dubia est. Ergo certe
non obligor ad hanc actionem oinittendam." (S. 327.)

Diesen Schlufs kann man aber nur dann ziehen, wenn die gegen
das Gesetz sprechenden Gründe ungefähr gleichgewichtig mit den für
dasselbe eintretenden sind, da nur in solchen Fällen das Gesetz wirklich


	Litterarische Besprechungen

