
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 8 (1894)

Artikel: Die Grundprincipien des Hl. Thomas und der moderne Socialismus
[Fortsetzung]

Autor: Schneider, C.M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761928

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761928
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Grundprincipieu des hl, Thomas von Aquin. 303

„Zeichens"; er hätte von Achaz, der den Herrn nicht
„versuchen" will, lernen können, dafs es sich nicht um ein gewöhnliches

Zeichen, sondern um ein Wun der zeichen handelt. Die
Erklärung ferner von einer Jungfrau „überhaupt" ist durch den
Artikel des Urtextes ausgeschlossen und sinkt unter jene Exegese

noch herab, die in der Jungfrau die Frau des Propheten
oder des Königs versteht. Endlich durfte die traditionelle
Erklärung, auf den Wortsinn bezogen, denn doch nicht ohne den
Versuch einer Berücksichtigung bleiben, nachdem selbst die
rationalistische Exegese die Erklärung von der wunderbaren
Geburt einer Jungfrau wenigstens für diskussionsfähig hielt. (Ge-
senius, Kommentar üb. les. S. 312 ff.)

DIE GRUNDPRINCIPIEN DES HL. THOMAS
VON AQUIN UND DER MODERNE

SOCIALISMUS.

Von Dr. C. M. SCHNEIDER.

III.
Das Moralprincip.

Ähnlich wie die Versammlung der Historiker in München

äufserte sich neulich ein preufsischer Oberpräsident, Graf zu
Stolberg: „Die Aufgabe der Geschichtswissenschaft ist die

Erforschung der Wahrheit, und die Aufgabe des Geschichtsunterrichts

die Mitteilung derselben. Aus der Geschichte lernt
man viele Wahrheiten, in erster Linie aber die, dafs ein Volk
nur stark und mächtig sein könne, wenn das Staatsbewufstsein
und die Vaterlandsliebe so stark sich entwickelt haben, dafs der

Egoismus des einzelnen dem Wohle der Allgemeinheit sich

unterordnet. Ich betrachte es daher als die vornehmste Aufgabe
und das Ziel des Geschichtsunterrichts, den Lernenden die That-
sachen vorzuführen, dafs die Staaten nur gedeihen könnten bei

einem starken Staatsbewufstsein, und dafs sie verfallen müssen,

Wenn der Egoismus, die Genufssucht und die individuellen Lieb-



304 Die Grundprincipien des hl. Thomas von Aquin

habereien des einzelnen stärker würden als das Pflichtgefühl."
Wenn ein hoher Staatsbeamter in seiner gemächlichen Stellung
solche Ansichten zu Tage fördert, so bedeutet das ungefähr
ebensoviel, wie wenn Hartmann beim Austern- und Champagner-
frühstück erklärt^ der Pessimismus sei die tiefste Grundlage der

Sittlichkeit, d. h. der einzelne müsse den Schmerz dadurch
überwinden, dafs er denkt, er sei ja ein Teil am Ganzen, sein eigenes
Wohl dürfe daher nicht Gegenstand seines Strebens und Denkens

sein, sondern das Wohl des Ganzen. Macaulay (über Machia-

velli) hat durchaus recht, wenn er dementgegen schreibt: „Das
grofse Princip, dafs Gesellschaften und Gesetze nur dazu

existieren, die Summe des Glückes des einzelnen zu vermehren,
ist nicht mit hinreichender Klarheit erkannt. Von allen
politischen Täuschungen hat diese am ausgedehntesten und verderblichsten

gewirkt, dafs die Wohlfahrt des Ganzen, getrennt von
der Wohlfahrt der einzelnen und mit ihr bisweilen kaum zu

vereinen, das für den Staatsmann erstrebenswerte Ziel sei."

„Täuschungen" nennt Macaulay solche Ideen vom Ganzen.

Und ist es nicht so Das Ganze besteht ja eben aus einzelnen.

Wie soll das Ganze glücklich sein, wenn die einzelnen
unzufrieden sind! Die Wahrheit ist die, dafs unter dem „Ganzen"
oft genug „die gesättigten Existenzen" sich selber verstehen und

dementsprechend den Dienst der „einzelnen" beanspruchen. Der

ehrgeizige Staatsmann hält sich für das „Ganze" und fordert,
dafs die andern sich für seine Ideen opfern. Der reiche Fabrikherr

erachtet, er sei das „Ganze", neben welchem das

Wohlergehen der Arbeiter nicht in Betracht gezogen werden darf.
Der ruhmreiche Feldherr glaubt, die Soldaten seien einzig für
seinen persönlichen Ruhm da, und schickt sie in den Tod.

Vielmehr mufs der Zweck des menschlichen Strebens hier
auf Erden sein, die Wohlfahrt des Ganzen zu verbinden mit der
zeitlichen und ewigen Wohlfahrt des einzelnen. Jeder Mensch

ist von Natur auf das Ganze gerichtet, und jeder Mensch, weil
von Natur selbständig und für sich verantwortlich, beansprucht
ebenso, in eigener Person glücklich zu sein. Deshalb mufs die

Grundrichtschnur des menschlichen Handelns einerseits aus dem



und der moderne Socialismus. 305

Innern des vernünftigen Geistes geschöpft sein, denn der Mensch
ist kraft seines vernünftigen Geistes selbständig; und andererseits

xnnf8 sie der zur gesellschaftlichen Einheit hinneigenden
Natur im Menschen entsprechen, also dem Besten des Ganzen

dienen. Für den Socialismus ist der Staat alles, der einzelne
nichts. Nach dieser Seite hin begegnet er sich mit dem preu-
fsischen Oberpräsidenten und den modernen Geschichtsbaumeistern,
sowie mit dem Philosophen des Pessimismus. Die Regeln für
das Handeln schöpft er nämlich nicht aus dem eigenen Innern,
sondern aus äufseren Konv.enienzen. Nicht das Gewissen, die

Vernunft ist ihm Richtschnur, sondern die augenblickliche Zweck-

mäfsigkeit. Hier erklärt er, man solle nicht von Religion reden
und ja nicht etwa sich offen zum Atheismus bekennen; dort

spricht der Vertreter des Socialismus offen aus: In religiöser
Beziehung sind wir Atheisten. Er handelt demnach einzig, wie
äufsere Umstände es im einzelnen Falle gebieten, und wie es

seinem Nutzen zu entsprechen scheint. Bald ist ihm der Eid
heilig, sobald nämlich vor Gericht sein Eid nicht zugelassen
wird und daraus ein Nachteil für ihn entspringt; bald wird der

allgemeine Rat erteilt, Wenn das Interesse der guten Sache (des

Socialismus) es erheische, könne man, selbst unter Eid, ohne

weiteres falsche Aussagen machen. In keiner Partei ist zudem

der blinde Gehorsam gegen die Vorschriften der Führer so

allgemein durchgreifend und wird derart bedingungslos unter dem

Vorwande der Disciplin gefordert, wie in jener, welche den

Principien des Socialismus folgt. Die Richtschnur des Handelns
ist eben keine innerliche, in der eigenen Vernunft sich

widerspiegelnde, sondern eine rein äufserliche, eine Anwendung der
rein mechanischen Weltanschauung in der Wissenschaft aufs

praktische Leben.

Wenn wir jetzt das Moralprincip des menschlichen Handelns
als ein aus dem Innern des Menschen zu schöpfendes nach
Thomas vorlegen, so geschieht es in der Hoffnung, etwas dazu

beizutragen, dafs der beginnende Umschwung in der
mechanischen Weltanschauungsweise nach und nach sein Echo auch
in den Grundregeln des menschlichen praktischen Handelns

Jahrbuch für Philosophie etc. VIII. 20



306 Die Grundprincipien des hl. Thomas von Aquin

finde. Die Annahme von inneren Kräften bei den Atomen, aufser
den blofs räumlichen und rein von aufsen, d. h. von nur
mechanischen Bewegungszuständen abhängigen, liegt ganz
entschieden in der gegenwärtigen Entwickelung der naturwissenschaftlichen

Begriffe. Cornelius („Grundzüge einer Molekularphysik"
und „Zur Molekularphysik") führt eingehend den Satz weiter
aus: Jedes in Wechselwirkung mit anderen begriffene Wesen

oder Atom befindet sich in inneren Thätigkeitszuständen und

zwar in ebenso vielen verschiedenen Zuständen zugleich, gegen
wie viel qualitativ verschiedene Wesen es wirkt. „Die äufsere

Erfahrung ist nur eine Domäne der inneren", sagt Wundt. „Der
Impuls zur Bewegung oder die Kraft mufs ein innerer Zustand

der Atome sein, welcher der Empfindung im allgemeinen
vergleichbar ist", schreibt Kramer im „Problem der Materie" (1871,
S. 98). „Die räumliche Gruppierung und ihre Verschiebung ist
ein Verhältnis und Geschehen zwischen den Atomen als

örtlich vorhandenen, aber nicht schon ein Prozefs in ihnen; ein

solcher kann dnrch jene äufseren Verhältnisse und Vorgänge

nur dann angeregt werden, wenn die Innerlichkeit, als Vermögen
der Strebung, sich in den Atomen schon von Haus aus findet
und so die Ortsveränderung sich in ihnen reflektiert." So Fechner
in der „Seelenfrage".

Wir behandeln zuerst Gesetz und Freiheit im allgemeinen,

an zweiter Stelle den Ausdruck, welchen die Freiheit in den

verschiedenen Hauptarten des Gesetzes findet, und endlich wollen

wir zeigen, in welcher Weise letztere verpflichten. Es gereicht
uns zur gröfsten Genugthuung, dafs wir bei der Auseinandersetzung

unserer Ansicht eine klar und entschieden ausgeprägte
Stütze in der Encyklika Leos XIII. über die Freiheit finden.

1.

Gesetz und Freiheit.

Wenn man so manche unter den Moralwerken der neueren
Zeit liest, so kommt man unwillkürlich zur Ansicht, diese Autoren

meinten, dafs die Freiheit keinen gefahrlicheren Feind habe wie



und der moderne Socialismus. 307

das Gesetz und dafs andererseits dem Bestände des Gesetzes

nichts so entgegenstehe wie die Existenz der Freiheit. Beide
scheinen im selben Verhältnisse untereinander sich zu finden wie
Hund und Katze. Ist die Freiheit „im Besitze", so ist sie gegen
keinen Uberfall derart wachsam wie gegen jenen, der vom
Gesetze her droht. Die Leidenschaften fürchtet sie, dem Anscheine

nach, gar nicht, rechnet dieselben vielmehr zu ihren treuesten

Bundesgenossen, und jene Meinungen, welche den Leidenschaften
mehr entsprechen und sonach „angenehmer", „leichter in der

Ausführung" erscheinen, bezeichnet sie als „gütige", „wohlwollende".
Das Gesetz dagegen hütet ebenso eifersüchtig seinen „Besitz" und

nimmt alle Spitzfindigkeiten zu Hülfe, damit ja sein Gebiet von
der Freiheit nicht verletzt werde. Das beste Zeichen davon,
dafs Grundsätze für das menschliche Handeln, in deren Gefolge
ein derartiger Gegensatz sich breit macht, ihre Kraft nicht von
der Natur im Menschen und deren erster Ursache haben, ist
dieses : Für die verschiedenen einander gegenüberstehenden

Meinungen werden in solchen Moralwerken keine inneren, aus der
Sache selbst sich ergebenden und sonach durch die eigene
Vernunft des Handelnden kontrollierbaren Gründe als entscheidende

geltend gemacht, sondern fast nur äufserliche. Wer mehr

Autoren für seine Ansicht anführen kann, der hat gesiegt. Und
dabei führen sich diese Autoren einander wechselseitig an und

bestimmen, ein jeder für sich, die Abstufung, wer nämlich ein

autor gravis oder minus gravis sei. Natürlich kann der Leser
solcher Bücher nicht alle diese Autoren nachsehen, ob sie auch

nur richtig angeführt sind ; und somit gründet er sein Handeln
nicht auf die eigene Verantwortlichkeit, sondern auf die anderer.

„Dieser sagt so, jener sagt so, also kann ich es thun." Er folgt
einer rein äufseren Richtschnur.

Zu dieser Art Autoren gehört weder Thomas noch Papst
Leo XIII. Es weisen beide den Menschen auf die innere
Richtschnur des menschlichen Handelns und wälzen somit das

Gewicht der Verantwortlichkeit für sein Thun und Lassen von
den Schultern keines Menschen ab. Jeder hat diese Regel in
sich und mufs sich schliefslich danach richten. Es ist jene

20*



308 Die Grundprincipien des hl. Thomas von Aquin

Richtschnur, die der Apostel Jakobus „das Gesetz der Freiheit"
nennt: „Wer aber hineingeschaut hat in das vollendete Gesetz

der Freiheit und in ihm verharrt, nicht blofs hört, worin es

besteht, und dann es wieder vergifst, sondern danach handelt,
der wird selig sein in seinem Thun" (Jak. 1, 25). Leo XIII.
führt folgende Stelle aus Thomas an und findet in ihr die Richt-
8chnur und Grundregel des freien Handelns am klarsten

ausgesprochen: „Jedes Ding ist das, was ihm gemäfs der Natur
zukommt. Wenn es also von etwas ihm Fremdem und Aufser-
lichem bewegt wird, so ist es nicht thätig gemäfs sich selber,
d. h. nach der Richtschnur, welche in seiner eigenen Natur liegt,
sondern die betreffende Thätigkeit kommt von dem Eindrucke
des andern, und das ist sklavisch oder knechtisch. Der Mensch

aber ist seiner Natur nach mit Vernunft begabt. Ist er also

thätig gemäfs der Vernunft, so ist dies seine eigene Thätigkeit,
er handelt dann gemäfs der in ihm befindlichen Richtschnur der
menschlichen Natur, und das heifst frei handeln. Sündigt aber

der Mensch, so sieht er ab bei seinem Handeln von der

Vernunft, und dann ist er in Thätigkeit wie unter dem Eindrucke

von etwas Fremdem und ihm Aufserlichem, er ist zurückgehalten
auf fremdem Gebiete." (Unumquodque est illud, quod convenit
ei secundum naturam. Quando ergo movetur ab aliquo extraneo,

non operatur secundum se, sed ab impressione alterius, quod est

servile. Homo autem secundum suam naturam est rationalis.

Quando ergo movetur secundum rationem, proprio motu movetur

et secundum se operatur, quod est libertatis. Quando vero

peccat, operatur praeter rationem, et tunc movetur quasi ab alio,
retentus terminis alienis, et ideo, qui facit peccatum, servus est

peccati, zu Joh. VIII, 34. Wie die Bewegung, welche dem

Willen von Gott zu einem einzelnen Gute hin gegeben wird,
nicht praeter, sondern secundum rationem ist, wie sie vielmehr,
weil Gott die Allvernunft, d. h. nichts wie Vernunft dem Wesen

nach ist und zwar stets Vernunftakt, es an erster Stelle bewirkt,
dafs der Wille secundum rationem und somit frei handelt, ist
ausführlicher in unserer Kritik der „Willensfreiheit" von Gutberiet

dargestellt. Diese „Determinierung" von Seiten Gottes, des



und der moderne Socialismus.

Allgutes dem thatsächlichen Sein nach, ist im einzelnen
Willensakte die wirkende Ursache von der Indeterminierung
oder Indifferenz des Willens, der als Vermögen auf das Gut

überhaupt, also auf alles, was gut ist und gut sein kann,
gerichtet ist.) Leo XIII. sagt dazu: „Dies war schon die Meinung
der alten Philosophie, nach welcher niemand wahrhaft frei genannt
werden dürfe wie der Weise, der da nämlich gelernt habe, mit Beharrlichkeit

gemäfs der Natur, d. h. ehrbar und tugendhaft, zu leben."

Der Papst erläutert weiter: „Unter den angemessenen Schutz-

und Hülfsmitteln, die da alle Bewegungen des freien Willens
zum Guten richten und vom Bösen abziehen sollen, die somit

die Freiheit befestigen, damit sie nicht vielmehr, anstatt Nutzen,
grofsen Schaden dem Mensehen bringe, steht an erster Stelle das

Gesetz, welches als Norm des zu Thuenden und des zu
Unterlassenden notwendig ist. Für die Tiere nun sind Gesetze

überflüssig, denn sie sind mit Notwendigkeit thätig, nämlich kraft
des Antriebes der Natur und haben keine andere Art und Weise

zu handeln. Die mit Freiheit begabten Wesen aber haben es

deshalb in ihrer Gewalt, zu handeln oder nicht zu handeln, so

oder anders zu handeln, weil sie insoweit frei wählen, was sie

wollen, als das erwähnte Urteil der Vernunft vorangegangen ist.
Durch dieses Urteil wird nun nicht allein bestimmt, was von

Natur ehrbar ist und was schimpflich, sondern auch was gut
.ist und darum zu thun, sowie was schlecht ist und darum zu
lassen. Die Vernunft nämlich schreibt dem Willen vor, wonach

er streben und wovon er sich abwenden soll, damit der Mensch
seinen letzten Endzweck erreiche, um dessentwillen alles gethan
werden mufs. Diese Regelung nun, die von der Vernunft
ausgeht (ordinatio rationis), wird als Gesetz bezeichnet. Deshalb

ist der Grund dafür, dafs dem Menschen das Gesetz notwendig
ist, eben in dem freien Willen als in der Wurzel zu suchen,

darin nämlich, dafs die Bestrebungen des Willens nicht von der
Richtschnur der Vernunft abweichen. Und nichts ist derart
verkehrt und verwirrend, als zu sagen oder zu denken,
dafs der Mensch, eben weil er von Natur frei sei, darum und
insoweit aufserhalb des Gesetzes stehe."



310 Die Grnndprincipien des hl. Thomas von Aquin

Wir haben blofs die einzelnen Behauptungen, die der Papst
gemäfs dem engelgleichen Lehrer aufstellt, hervorzuheben und

einzuprägen.
a) Die Freiheit selber ist das Grund- und Hauptgesetz für

das menschliche Handeln. Oder was bedeutet dies: Frei sein?

Nichts anderes, als dafs der Mensch in allem seinen Handeln
keinem beschränkten Gute notwendig zu folgen hat. Der Mensch

soll in der Weise handeln, dafs er sich frei hält von allem
mal'slosen Einflüsse der ihn umgebenden oder von ihm erdachten
Güter. Läfst er sich von einem endlichen Gute bestimmen, so

schreibt ihm das Gesetz der Freiheit vor, er dürfe nicht so an

diesem Gute haften, als ob dasselbe alles Gute in sich schlösse

und somit um jeden Preis festgehalten werden müsse. „Die
Vernunft", so drückt dies Leo XIII. aus, „urteilt, alles und jedes
Gut auf Erden könne ein Gut sein und könne es auch nicht
sein; eben deshalb entscheidet sie, dafs keines derselben mit
Notwendigkeit erstrebt oder festgehalten werden müsse, und auf
diese Weise verleiht sie dem Willen die Macht und gewährt
ihm die Auswahl, dafs er auswähle, was ihm palst." Damit ist

vom Grundgesetze unseres Handelns, soll anders dieses ein freies,
der Vernunft gemäfses sein, ganz und gar ausgeschlossen, dafs

es dem Menschen frei stehe, falls die Vernunft mit gewichtigeren,

wenn auch nicht zwingenden, Gründen das eine Gut
vorstellt wie das andere, falls also die eine Wahl höhere W ahrschein-

lichkeit von seiten der Vernunft für sich hat, wie die andere,
die auf das entgegengesetzte Gut sich richtet, der Wille ohne

weiteres das von der eigenen Vernunft minder begründete Gut
wählen dürfe. Eine solche Wahl wäre unvernünftig und fiele

somit von der Natur der Freiheit ab, deren Richtschnur die

Vernunft ist.

b) Unter den Gütern der Erde findet sieh auch das Gut
des staatlichen Zusammenlebens. Und zwar ist es, wie das

körperliche Leben, ein natürliches d. h. mit der menschlichen

Natur selber gegebenes Gut; also für jeden einzelnen Menschen

zuvörderst erstrebenswert kraft der eigenen Natur und damit

für jeden Menschen eines der hauptsächlichsten Güter. Denn



und der moderne Socialismus. 311

sowie die Natur ira Menschen die tiefste Grundlage ist für
menschliches Sein und Wirken, so sind die Güter, welche von
dieser allen Menschen gemeinsamen Natur unmittelbar ihren Wert
haben, die leitenden mit Rücksicht auf die andern. Ist aber

die staatliche Gemeinschaft das höchste Gut für den einzelnen

Menschen und müssen sonach alle andern unbedingt auf dasselbe

bezogen werden? Offenbar nicht. Denn die staatliche Gemeinschaft

kann dem einzelnen auch zu einem Übel werden, wie dann,

wenn sie in Tyrannei ausartet; sie kann also, wie Leo sagt, „ein
Gut sein und auch nicht ein Gut sein". Auch kann die eine staatliche

Gemeinschaft besser sein als die andere. Wo aber ein
Gutes und ein Besseres ist, wo also Grade des Guten möglich sind,
da ist kein schlechthin und notwendig Bestes. Dementsprechend
bleibt da die Freiheit bestehen, der staatlichen Ordnung auch zu

widerstreben, sowie ich das körperliche Leben selber, gleich den

Märtyrern, preisgeben kann um eines Gutes willen, welches von
meiner Vernunft mir als höher hingestellt wird. Die Freiheit
zeichnet somit selber den Weg, welchen die Leitung des Ganzen

oder der staatlichen Gesellschaft zu verfolgen hat. Es darf der
Staat nicht als das notwendige Gut, als der letzte Zweck
erachtet werden, nicht als das alle anderen Güter in sich

einschliefsende Gut. Vielmehr hat die Staatsleitung den Weg „frei"
zu halten; sie hat dem einzelnen darin zu helfen, dafs ihm der

Weg „frei" und ungehindert sei, auf dem er zu seinem
Endzwecke hinwandelt; der Wohlfahrt des einzelnen hat das Staatsganze

zu dienen.

c) Damit hüben wir auch das Gebiet des freien Entschlie-
fsens gekennzeichnet. Die Freiheit ist kein Phantasiebild ohne

feste Grundlage oder ohne scharfe Umrisse. Nicht darin besteht
die Freiheit, dafs der Mensch „sich bewufst ist, handeln zu können
eder nicht". Die Freiheit ist kein ruheloses Pendel, das ebenso

berechtigt ist, nach links oder nach rechts sieh zu wenden. „Das
Gute", so Leo, „hat es kraft seiner Natur in sich, dafs es im

eigentlichen Sinne des Wortes das Begehren in Bewegung setzt,
und darum ist die Freiheit dem Willen eigen oder vielmehr sie

ist der Wille, soweit er beim Handeln die Auswahl hat." Das



312 Die Grundprincipien des hl. Thomas von Aquin

Gebiet des freien Entschlusses ist also das Gute als Gegenstand
des Willens. Sowie das Auge notwendig die Farbe zum Gegenstande

hat, wenn auch nicht diese oder jene Farbe im einzelnen;
so hat der Wille zum Gegenstande das Gute. In seinem

berechtigten Gebiete liegt nicht das Böse oder das Übel. Selbst

wenn er das Böse wählt, kann er dies nur, insoweit ihm da eine

gute Seite vorgestellt wird. Deshalb definiert der Bapst die

Freiheit nicht als facultas, omnibus ad agendum praerequisitis,
agendi vel non agendi, sondern als „Fähigkeit, die Mittel
auszuwählen für den vorliegenden Zweck" (eligendi res ad id, quod

propositum est, idoneas). Da erscheint wieder das Grundgesetz
des menschlichen Handelns. Der Mensch ist nicht frei mit Rücksicht

auf den Zweck. Die Freiheit selber wohnt ja dem Willen
inne und dessen notwendiger Gegenstand ist das Gute überhaupt,
alles Gute, so dafs von ihm aus kein Gut von der Wahl
ausgeschlossen wird. Die Freiheit richtet sich nur auf die Mittel, um
diesen Zweck zu erreichen. Sonach wird es für jeden freien
Akt im Bereiche der Natur selber gefordert, dafs er noch einem

weiteren Zwecke dienen kann aufser dem beschränkten Gute,
welches in diesem Akte thatsächlich erstrebt wird. Es gibt
nämlich noch anderes Gute als dasjenige/welches gerade vorliegt;
die Vernunft weist darauf hin, indem sie die Schranken eines

jeden dieser Güter mit vorlegt. Soll also der freie Wille wahrhaft

frei handeln, so mufs er auf den Zweck sich richten, der
da ist „alles Gute", das Gute überhaupt; und so darf er keines

der ihm erscheinenden Güter anders anstreben wie als Mittel,
als etwas Nützliches, nicht als etwas an sich Begehrenswertes.

„Jenes Gut", so fährt der Papst fort, „hat den Charakter des

Nützlichen, was um etwas anderen willen erwählt wird."
Danach bestimmt sich der Charakter des moralisch Schlechten.

„WTie die Krankheit wohl ein Anzeichen des Lebens ist,"
so Leo XIII., „aber ein Mangel an körperlichem Wohl, so

bekundet der Wille, wenn er etwas begehrt, was von der Vernunft
abweicht, den Vorzug der Freiheit, den er geniefst, weil auch

dieses selber ein Anzeichen des freien Willens ist, nämlich das

auf etwas Schlechtes gerichtete Wählen." Es darf nicht das



und der moderne Socialismus. 313

Böse auf die eine Seite des Willens ebenso berechtigt gestellt
werden, wie das Gute auf die andere, so dafs der Wille, für sich
allein betrachtet, gleicher Weise das eine wählen dürfe wie das

andere, und nur das aufsen bestehende Gebot Gottes dem Wählen
des einen den Charakter des Bösen aufdrückte. Die Sünde ist
eine Krankheit des Willens selber und wird von innen heraus
in ihrer Verderblichkeit bestimmt. Gesund ist der Wille, wenn
er seinem Zwecke zugewandt bleibt, wie jedes Ding gut ist,
Wenn es behufs seiner Vollendung thätig ist; denn eben der
Besitz des Zweckes ist die Vollendung der verschiedenen Wesen
und Kräfte, wie das Sehen die Vollendung des Auges bildet.
Der Zweck des Willens aber ist das Gute ohne Ausnahme, alles
Gute. Auf diesen Zweck nun und somit auf seine Vollendung
bleibt der Wille nur dann gerichtet, wenn er das beschränkte,
das Teilgut, so fiir sich erwählt, dafs es ihm desto lebendiger
ins Bewufstsein tritt, wie er von Natur nach allem Guten dürste
ohne Ausnahme und ohne Schranke. Wie die Taube des Noe
mufs der Mensch nicht ausruhen wollen aufserhalb der Arche des

Gegenstandes seines Willens, sondern immer zu seiner Natur
und zu deren Richtung auf das Unendliche zurückkehren. Will
er sich sättigen lassen von einem vergänglichen Gute, und

möchte es auch so grofs sein wie das Ganze eines modernen
Staates mit allen seinen Hülfsmitteln, so handelt er in erster
Linie nicht gegen Gott, sondern gegen die Natur seines
eigenen Willens. Dieser Wille bleibt seiner Natur getreu,
er will alles Gute; er aber, der Sünder, heftet durch seinen
freien Entschlufs, soweit es bei ihm steht, den Willen an das

Geld, an die Ehre, an die Sinnesfreuden, mit einem Worte, an
ein beschränktes Gut und tritt zu sich selbst in Widerspruch.

Es ist ja klar, dafs dies der Quell inneren Widerstreites,
innerer Unruhe und Qual sein mufs; ähnlich wie dann ein Widerstreit

ist, wenn ich den Adler, der von Natur in die reinen
Höhen getragen wird, an die Erde kette. Gegen die eigene
Vernunft fehlt der Mensch, wenn er seine Freiheit mifsbraucht.
Denn er verachtet in diesem Falle die Grundregel und das

Hauptgesetz seiner eigenen Freiheit. Die Vernunft stellt ihm



314 Die Grundprincipien des hl. Thomas von Aquin

den allgemeinen Begriff des Guten vor und sagt ihm damit, dafs

seine Freiheit ohne Grenzen sei, so weit nämlich gehe, wie etwas

gut genannt werden kann; er aber engt das Gute in ein Kleid,
in ein Haus, in eine geliebte Person ein und handelt so, als ob

darüber hinaus alles schlecht sei.

Die Sünde, d. h. der Gegensatz zur eigenen Natur und

deren Richtung wird noch einschneidender, wenn wir sehen, wie
dem Menschen das entsprechende Urteil der Vernunft leichter

zugänglich, wir möchten sagen, lesbarer gemacht wird durch
die Entfaltung des Grundgesetzes der menschlichen Handlungen
in die verschiedenen Arten von Gesetzen.

2.

Das Verhältnis der Hauptarten von Gesetzen
untereinander oder die Entfaltung des Grundgesetzes.

Jeder Mensch ist von Natur vernunftbegabt. In jedem
Menschen zeigt also die Vernunft, als Form und Richtschnur im
menschlichen Sein, nach der dieses eingerichtet ist und die es

in sich enthält, auf die Zugehörigkeit zum Ganzen des

Menschengeschlechts; und in jedem Menschen wieder weist sie, als

Vermögen, welches über die körperliche Natur hinaus persönliche

Selbständigkeit verleiht, auf die Wohlfahrt des einzelnen als den

Zweck des Ganzen. Dementsprechend ist, gemäfs der Stimme

der Natur, die Freiheit auch losgelöst vom Ganzen des

Menschengeschlechts, so dafs die Wohlfahrt des Ganzen - - und wenn dies

die Gesamtheit aller Menschen wäre — nie Selbstzweck der
einzelnen Menschen sein kann, dem alles andere zu dienen hat,
sondern für jeden einzelnen nur als Mittel zu betrachten ist, das

erwählt wird behufs Besitzes aller Güter oder jenes Einzelgutes,
das da alle Güter in sich einschliefst und durch das erst alles,

was gut ist, seine Güte hat. Oder gibt es einen Menschen, der

nicht eine freie, selbständige Persönlichkeit wäre? Also hat er

Anspruch darauf, dafs kein besonderes, beschränktes Gut ihn
aufhält und fesselt. Gibt es einen Menschen, der nicht kraft
der Natur mit den anderen Menschen eine Einheit wäre? Der
Mensch ist von Natur zum gesellschaftlichen Leben hingeneigt,



und der moderne Socialismus. 315

weil keiner für sich allein den gesamten mit der Natur gegebenen
Bedürfnissen genügen kann. Also gehört jeder einzelne Mensch

so zum Ganzen, dafs dieses kein Recht hat, ihn auf dem Wege
zum Besitze des Endzieles zu fesseln, sondern als Mittel sich

hinstellen mufs, damit am Ende alles Gute, unbeschränkt, soweit

der einzelne es fassen kann, besessen werde. Dies ist die natürliche

Ordnung. Nach ihr sind die Mittel, um zum Endzwecke

zu gelangen, und somit der Gegenstand des Wählens für jeden
einzelnen, verschieden ; das Endziel selber, der Besitz alles Guten,
des unbegrenzten Gutes ist für jeden das gleiche.

Nicht einzig Peter oder Johannes soll grenzenlos glücklich
sein und die anderen ihm dienen. Dies ist das Zerrbild der

Freiheit: der Liberalismus und Socialismus. Da geht es wie mit
dem Teufel in der Wüste. Er trat zu Jesus und wies auf die

Steine hin mit dorn Rat, Jesus solle Brot daraus machen. Nicht
der Teufel bot dem Heilande .Brot an oder machte Brot aus
Steinen. Der Heiland sollte aus den vom Teufel dargebotenen
Steinen Brot machen. Ahnlich kommen die Apostel des

Socialismus mit ihren Redensarten und Yerheifsungen. Steine bieten

sie ; die misera plebs soll Brot daraus machen dadurch, dafs sie

die Gefolgschaft der Führer vermehrt und ihre Beiträge
beisteuert. Die Führer haben den Ruhm und das Geld. Der
gewöhnliche Arbeiter gehört zur dienenden Masse. So geschah

es in der französischen Revolution, wo zuerst der Liberalismus
sich in seiner ganzen, alles verzehrenden Selbstsucht hinstellte.
Den Massen wurden die Phrasen der Gleichheit und Freiheit,

nämlich Steine, geboten. Die Wohlfahrt des Ganzen

war der glänzende Rahmen des Bildes. Aber dieses Ganze

waren am Ende die „Gewaltboten" und der Wohlfahrtsausschufs

selber, der für die Massen die dargebotenen Steine in Blut und

Elend verwandelte. Und so geht es heute. 1st nun die Folge,
dafs dadurch wenigstens einzelne glücklich werden und den

Besitz des Allgutes erreichen, nämlich die Führer? So viel Segen

die rechte Freiheit verbreitet, so viel Fluch folgt dem Zerrbilde.
Der Tyrann, welcher, mag er es im Kleinen oder im

Grofsen sein, seinen eigenen persönlichen Vorteil als letztes Ziel



316

ansieht, für das freie Menschen zu arbeiten, in das sie „aufzugehen"

haben, wie Hartmann sagen würde, erstickt selber

schliefslich an den Früchten seines Strebens; und je schamloser

er vorgeht, desto balder wird es offenkundig, dafs er am „Essen
der Früchte seiner Mühen" verdirbt. Ein ausdrücklicheres
Zeichen für die Existenz der Erbschuld in der menschlichen

Natur kann es nicht geben als die Auflösung des Bandes, unter
welchem alle Menschen zusammenwirken sollen, damit jeder
einzelne seinen letzten Endzweck erreiche. Die Menschengeschichte
ist nichts als die Darstellung der Zerrissenheit, welche daraus

folgt, dafs der einzelne seinen zeitlichen Vorteil, seinen Ruhm,
seine Bereicherung, seine weltliche Weisheit zum Tempel macht,
den die anderen mit Aufopferung aller Kräfte verherrlichen müssen.
Jeder stelle den Grundsatz des hl. Thomas an die Spitze seines

ganzen Handelns und dehne ihn aus auf die irdischen Güter

überhaupt: „Der Besitz ist ungleich, aber der Gebrauch dessen,

was jeder besitzt, ist gemäl's dem Naturgesetze ein gemeinsamer",
so nämlich, dafs der Besitzende am Gebrauche dessen, was er
hat, die anderen teilnehmen lassen soll, wenn er auch dafür
nicht den Menschen, sondern Gott und sich selber verantwortlich
ist. Gott gibt einem jeden besondere Gaben, aber zum
gemeinsamen Besten. Der einzelne wird nur dann sein eigenes

persönliches Glück finden — und mag er reich wie Krösus,
mächtig wie Alexander d, Gr. sein —, wenn er mit der
Anwendung der ihm verliehenen Gaben die Wohlfahrt der andern
befördert und so sich im Gebrauche des ihm Verliehenen vor
Gott als Verwalter ansieht, nicht als unabhängiger Besitzer.

Es handelt sich eben hier um die im Menschen selbst
befindliche, mit der Natur gegebene Richtschnur des menschlichen

Handelns, und eine solche Richtschnur darf kein Mensch ungestraft
verletzen. Er verdirbt dann sich selbst zunächst und schadet,
soweit es an ihm ist, den andern. Was besagt aber diese Richtschnur,
die Vernunft im Menschen, als Regel der Freiheit? Wir haben

es oben gehört und die Natur stimmt dem bei: „Mit Rücksicht
auf die natürlichen Güter ist der Mensch frei, weil keines
derselben notwendig ist", denn keines von denselben enthält alles



und der moderne Socialismus. 317

Gute, worauf, als auf seinen Gegenstand, der Wille von Natur
sich richtet. Die Natur, welche uns umgibt, ist zu klein für
den Menschen. Sie hat nicht so viel, dafs jeder Mensch Millionär
sein, d. h. dem unbegrenzten Begehren nach Reichtum oder
nach einem andern sichtbaren Gute Genüge leisten kann. Die

Vernunft, als Regel des frei persönlichen Handelns, ist von Natur
often nach oben. Sie öffnet nicht jenes Einzelgut seinem Wesen

nach, welches notwendig alles Gute in sich enthält, weil es seiner

innersten Natur gemäfs nichts als Gut ist. Aber wohl sagt sie,
dafs ein solches existieren müsse, da das Begehren der Natur
nach Unendlichem nicht eitel sein könne; dafs jedoch innerhalb
der Grenzen ihrer Kenntnis und ihrer Erscheinungen ein

derartiges Gut nicht sich flnde. Das Zerrbild der Freiheit schliefst,
der Natur entgegen, die Stimme der Vernunft, und damit die
menschliche Freiheit, gewaltsam ab in der Selbstsucht, d. h. in
einem Einzelwesen, das begrenzt ist, und wird dadurch
unerschöpflicher Quell des Widerspruchs, des Elends, des Verderbens.
Die wahre Freiheit öffnet die Natur nach oben und zeigt
zuvörderst auf das ewige Gesetz, das Gesetz in jenem, der da

wesentlich Einzelcxistenz ist und alles umfafst.

a) Das ewige Gesetz. Von ihm sagt Leo XIII. (1. cf.)

mit den Worten Augustins (de lib. arb. I, 6); „Zugleich meine

ich, dafs du schauest, wie in diesem zeitlichen Gesetze nichts
Gerechtes und Geordnetes (nihil esse justum ac legitimum) sich

findet, was die Menschen nicht aus dem ewigen Gesetze sich

ableiteten." Gibt es eine geringere und eine höhere Vernunft,
ein kleineres und ein gröfseres Gut, ein niedrigeres und ein

wertvolleres Sein? Dann mufs auch eine schlechthin höchste

Vernunft bestehen, wie es ein schlechthin gröfstes, unverminder-
bares und unvermehrbares Gut geben mufs und ein Sein, dessen

Wesen nichts ist wie Existenz oder Allsein. Eine Wärme nämlich

wird als gröfser oder geringer bezeichnet, je nachdem sie

dem Feuer nahe ist, welches wesentlich und deshalb ohne Mafs

die Wärme besitzt. Eine Helle kann nur darum leuchtender
oder weniger leuchtend sein, weil das Licht besteht, dem von
sich aus, der Natur nach, Helle zukommt. Denn nur nach dem



318 Die Grundprincipien des hl. Thomas von Aquin

Verhältnisse, in welchem etwas dem „Gröfsten" sich nähert,
kann von einem mehr oder minder hohen Grade gesprochen
werden. Die Vernunft in den Menschen läfst Grade zu. Also

besteht eine Allvernunft, die nicht mehr und nicht minder, jetzt
erkennt und später nicht, sondern die da nichts ist als Erkennen,
und die als reinster Erkenntnisakt für sich besteht. Nur durch

die Teilnahme an der Fülle dieser Vernunft ist ein Erkennen

möglich, gerade so wie nur durch Annäherung an das Feuer
Wärme möglich ist.

Schadet der Einflufs dieser Vernunft dem selbständigen
menschlichen Erkennen? Ebenso wenig, wie das Feuer dem

glühenden Eisen schadet, insoweit dieses glühend ist; ebenso

wenig, wie die Lebenskraft der Wurzel den Pflanzen schadet,

obgleich sie keine Pflanze ist; ebenso wenig, wie die Sonne das

erleuchtete Zimmer als erleuchtetes beeinträchtigt, trotzdem die
Sonne nie ein erleuchtetes Zimmer und das letztere nie zur
Sonne wird. Das ewige Gesetz in der Allvernunft ist vielmehr
der erste Grund unseres frei selbständigen Handelns; denn durch

die Teilnahme am selben tritt der Grund, weshalb wir handeln,

in uns hinein, uud wir werden somit „Herr unseres Thuns", was
nichts anderes ist als Freiheit. Hören wir Thomas (I, II, qu. 93,

art. 182; Übers. Bd. VI, S. 340 u. 341): „Wie in jedem Künstler
vorherbesteht der Grund dessen, was durch die Kunst gewirkt
wird, so mufs in jedem Regierenden vorherbestehen der Grund
für die geregelte Ordnung dessen, was seiner Leitung unterliegt.
Nun ist Gott durch seine Weisheit der Gründer des gesamten

All, zu welchem er im Verhältnisse steht wie der Künstler zu

den Kunstwerken. Er ist ebenso der Lenker und Regierer aller
Thätigkeiten und Bewegungen in den einzelnen Geschöpfen. Wie
also der Grund in der göttlichen Weisheit, nach dem alles
gemacht worden, den-Charakter der Kunst hat, so besitzt der

Grund, nach dem alles zum gebührenden Zwecke hin geleitet
und entwickelt wird, den Charakter des Gesetzes. Und danach

ist das ewige Gesetz nichts anderes wie der Grund in der
ewigen Weisheit, wonach diese Weisheit jede Thätigkeiten

und jede Bewegungen leitet.... In sich selber nun



uud der moderne Socialismus. 319

wird dieses Gesetz von uns nicht gekannt, wohl aber in seiner

Wirkung, je nachdem darin eine Ähnlichkeit mit der Allvernunft
als der wirkenden Ursache durchstrahlt, wie man die Sonne

erkennen kann, nicht blofs in ihrer Substanz, sondern auch

vermittelst der von ihr ausgehenden Strahlen. Und so kennt jede
vernünftige Kreatur das ewige Gesetz. Denn jede Kenntnis der

Wahrheit ist ein Ausstrahlen vom ewigen Gesetze und ein

Teilnehmen an selbem, das da unverrückbare Wahrheit ist. Die

Wahrheit aber erkennen in etwa alle, zum mindesten soweit es

auf die ersten allgemeinen Grundprincipien des natürlichen Rechts

ankommt; vom übrigen weifs der eine mehr und der andere

minder."
Wie also die Vernunft im Menschen die Grundregel des freien

Handelns ist und die verschiedenen Arten Gesetze nur die Entwicklung,

das Zugänglichwerden dieser Grundregel im Bereiche des

Empfangens vorstellen, so ist das ewige Gesetz das oberste und

allgemeinste, und die übrigen Gesetzesarten bilden nur eine weitere
Entwickelung desselben im Bereiche des Bestimmens. Beide Seiten

entsprechen sich genau. Die Vernunft als natürliche Wesensform
in allen Mensehen, von der auch das körperliche Sein die

Formung erhält, weist auf das Ganze, zuerst des Menschengeschlechts
und dann des All, insoweit alle Dinge Gegenstände unserer
sinnlichen oder geistigen Vermögen sind. Aber zugleich ist die

Vernunft erhaben über das körperliche Sein, ein für sich

bestehendes, vom Körperlichen wesentlich unabhängiges Vermögen.
Und danach verleiht sie die freie Persönlichkeit, deren Thätig-
keit, resp. deren Zwecke alles, selbst das Ganze der sichtbaren

Natur, dienen mufs. Das ewige Gesetz aber ist, ganz entsprechend,
allumfassend und zugleich in sich losgelöst von aller Natur, von
nichts abhängig, erhaben über alles Begrenzte und Geschaffene.

Die ewige Weisheit als erster Grund aller Dinge ist alles Sein,

insoweit was auch immer ist, von ihr es hat, dafs es ist; und

sie ist dabei Einzelexistenz, sie besteht für sich in sich selber.

Gehen wir nun vom Allgemeinen aus, so ist die erste Stufe

der Entwickelung oder der Offenbarwerdung des ewigen
Gesetzes :



320 Die Grundprincipien des hl. Thomas von Aquin

b) Das Naturgesotz.
Diese Art von Gesetz im allgemeineren Sinne umfafst die

ganze Gesamtnatur, insoweit jegliches Ding in sich, als eine

Teilnahme am ewigen Gesetze, die Hinneigung zu seiner Thätig-
keit und zu dem ihm eigenen Zwecke besitzt. Im besonderen

Sinne aber wird vom Naturgesetze gesprochen mit Rücksicht auf
den Menschen. Denn dieser hat nicht nur die Fürsorge für sich

allein, sondern kraft der Vernunft auch für andere Wesen. Er
untersteht somit in besonderer Weise seiner Natur nach der

göttlichen Vorsehung. Gesetz nun will so recht eigentlich
besagen eine Anordnung der Vernunft, und das ewige Gesetz ist
der Grund der Vorsehung Gottes in Gottes Weisheit für alle
Wesen und alle Thätigkeiten. Das Naturgesetz also im besonderen

Sinne ist nicht eine hinreichende Regel für den einzelnen

freien Akt mit allen seinen Umständen, sondern es umfafst jene

allgemeinen Rrincipien, die aus den mit der Natur
gegebenen Hinneigungen im Menschen und aus den Wesenheiten
der Dinge als den Gegenständen der vernünftigen Erkenntnis

folgen. So ist das erste Princip des Naturgesetzes die
Vorschrift: „das Gute ist zu thun, das Böse zu meiden." Alle jene
Dinge aber fafst der Mensch von Natur als „gut" auf, zu welchen

er in seiner Natur selber eine Hinneigung hat; das Gegenteil
betrachtet er als Übel. Da nun ein jedes Ding von Natur nach

Erhaltung seines Seins strebt, gehört zum Naturgesetze alles,
wodurch das Leben des Menschen bewahrt und das Gegenteil
abgewehrt wird. Da zudem von Natur der Mensch sinnliches
Leben hat, so ist im Naturgesetze eingeschlossen alles, was die

Natur den andern sinnbegabten Wesen lehrte, wie die Erhaltung
der Gattung, Kinde^prziehung etc. Und insofern der Mensch

von Natur Vernunft besitzt, ist im Naturgesetz enthalten, was
der Hinneigung der Vernunft entspricht, wie dafs der Mensch

von Natur danach begehrt, zu wissen.
So hilft dem Menschen zu allererst seine innere Natur von

innen heraus, dafs er nach der eigenen Vollendung, nach
unbeschränktem Guten strebe. Denn sie lehrt ihn, dafs alle diese

natürlichen Güter, wenn sich auch die natürlichen Neigungen



und der moderne Socialismus. 321

von selbst darauf richten, beschränkt sind und somit nur nach

gewissem Mafse zu erstreben, dafs sie vollends verachtet werden

müssen, wenn sie in Gegensatz treten zu jenem Gute, sobald es

erscheint, welches alles Gute unbeschränkt selber ist, wenn sie

demnach für den Menschen Übel sind. Die Natur selber weist
ihn zudem auf die Belehrung und die Leitung von seiten anderer;
denn die Menschen bilden ein organisches Ganze und so wird
das Naturgesetz näher bestimmt und dementsprechend weiter
vollendet durch das

c) menschliche und göttliche Gesetz. Denn das

Gesetz ist eine gewisse Anordnung der praktischen Vernunft; diese

aber beschäftigt sich nicht nur mit allgemeinen Principien und

Hinneigungen, sondern auch mit besonderen Umständen. Wie
also aus den allgemeinen Principien der Baukunst z. B. der
einzelne Architekt besondere Schlufsfolgerungen ableitet für den

bestimmten Fall je nach dem Boden, der Umgebung, dem

vorhandenen Material, so entwickelt die menschliche Vernunft aus

den allgemeinen Principien des Naturrechts gewisse Regeln, die

nur für besondere Fällo passen: für bestimmte Familien,
Gemeinden, Staaten. Diese Regeln bilden das menschliche Recht.

Sie müssen, sollen sie wirklich Gesetz sein, d. h. bestimmt, auf
das Gute hin zu richten und somit zur Tugend zu erziehen, stets

den allgemeinen Principien streng entsprechen und sich aus ihnen

ergeben. Sowie nämlich in jeder Wissenschaft ein aus den

allgemeinen Principien zu Unrecht abgeleiteter Satz ein Irrtum
ist, so kann ein menschliches Gesetz, welches fehlerhaft aus dem

Naturrecht abgeleitet ist oder gar vom selben ganz absehen

will, nicht den Charakter eines Gesetzes tragen, sondern heuchelt
denselben. Der Staat ist nicht absoluter Träger des Rechts,
sondern notwendig mufs er mit der Natur des Menschen rechnen.

Ein besonderes göttliches Gesetz aber ist nach Thomas
zudem erforderlich: 1. weil der Mensch von Natur zu einem Zwecke

hingeordnet ist, der die Kräfte der menschlichen Natur, also

auch die natürliche Auffassungskraft des Menschen, übersteigt;
2. weil das menschliche Urteil irren kann, und deshalb werden
auch solche Gesetze, die der Mensch selber aus dem Naturrecht

Jahrbuch für Philosophie etc. VIII. 21



322 Die Grundprincipien des hl. Thomas von Aquin

entwickeln kann, wie: „du sollst nicht stehlen", noch besonders

unter den Schutz des göttlichen Gesetzes gestellt, dem jeder
Irrtum fremd ist; 3. weil das menschliche Gesetz die innerlichen

Akte, über die es nicht zu urteilen vermag, nicht ordnen kann;
zur Tugend aber wird erfordert, dafs der Mensch sowohl in
seinen inneren wie in seinen äulseren Akten vollkommen sei;
4. weil das menschliche Gesetz nicht alles Böse, was geschieht,
bestrafen kann, kein moralisches Übel aber unbestraft bleiben

darf. Dazu tritt :

d) das Gesetz des Fleisches. Es entspricht der
Verderbtheit des Menschen, welche an erster Stelle durch die
Erbsünde verursacht worden. Das Walten dieses Gesetzes ist sehr

weitgreifend in der Menschheit. Jede Abart des menschlichen

Gesetzes, aller Abfall vom natürlichen Gesetze fliefst aus ihm
wie aus der ersten Quelle. Das ewige Gesetz ist ja vom
Gesetze des Fleisches nicht die erste Ursache. Denn das ewige
Gesetz ist die Vernunft selber, und das Gesetz des Fleisches

im Menschen besteht wesentlich im Gegensatze zur Stimme der
Vernunft. Aber trotzdem ist Gott in gewisser Weise die
Ursache der Existenz des Gesetzes des Fleisches; wie nämlich der

Militärrichter schuld ist, dafs jemand aus dem Stande der Offiziere

ausgestrichen wird und in den der Gemeinen übertritt; in diesem

Falle ist der Betreffende fortan dem für die Gemeinen geltenden
Gesetze unterstellt. „Der Mensch, da er in Ehren war, hat es

nicht verstanden; dem vernunftlosen Tiere ist er vergleichbar
geworden." Bei den Tieren nämlich hat das Gesetz des Fleisches
den wahren Charakter des Gesetzes, es entspricht deren
natürlichen Hinneigungen. Zornig zu sein ist z. B. das Gesetz des

Hundes, eitel zu sein das Gesetz des Pfau, so könnte man sagen.
Der Mensch hat das Band der Urgerechtigkeit, welches alle

sinnlichen Neigungen harmonisch abmafs und unter die Vernunft

beugte, freventlich durch die Sünde abgeworfen. Er hat sich

des Gesetzes, das für den Menschen als den Befehlenden galt,
freiwillig begeben und ist so unter das Joch des Gesetzes der

Begierden oder des Fleisches geraten. Er folgt den sinnlichen

Neigungen und dem sie verbindenden sklavisch notwendigen



323

Zusammenhange wie ein Knecht, anstatt als Gebieter sie zn
benutzen.

Nun entsteht die Frage: Was füllt die Kluft aus, welche

zwischen dem Naturgesetze, zwischen dem menschlichen und

göttlichen Rechte einerseits und andererseits dem einzelnen Akte
als einem einzelnen, thatsächlich bestehenden noch herrscht? Denn

wenn die Freiheit nur in dem Grade eine wahre ist, als sie der
Vernunft entspricht; wenn zudem die Freiheit so recht eigentlich

im Akte selber sich findet, ist doch das Vermögen, frei
zu handeln, ein notwendig mit der Natur gegebenes; so

verschwindet offenbar, soweit der Akt selbst in Betracht kommt
und nicht die blofse Beziehung des entsprechenden Vermögens
zu ihm, die Freiheit, falls kein weiteres regelndes Gesetz mehr

existiert, das in den Akt als erste Ursache hineintritt und diesen
eben als einzelnen Akt in die Gewalt des frei Handelnden

gibt. Alle diese Gesetze im Menschen, vom natürlichen an, sind

am Ende doch nur mehr oder minder allgemeine Regeln, welche
für viele Menschen gleichmäfsig gelten; auf Hinneigungen zum
Handeln, die ebenfalls vielen, wenn nicht allen Menschen, gleichmäfsig

innewohnen, richten sie sich. Hier ist nach Thomas die
Stelle für die Gnade, die da nach dem Apostel im hervorragendsten
Sinne „frei macht", d. h. den freien Akt selber als einen freien
in erster Linie verursacht und mit der ersten unabänderlich,
weil wesentlich und notwendig, freien Richtschnur verbindet,
nachdem der Mensch von Natur das entfernte Vermögen erhalten,
mit dem Allgute, als einzeln für sich bestehendem und alles

umfassenden, vereinigt zu werden. Die Gnade vervollkommnet
alle übrigen Gesetze in deren Bereiche und sie fügt hinzu die

souveräne Bestimmung im freien Akte, wodurch dieser
thatsächlich ein freier, selbständiger wird. Posse credere, sagt
darum Augustin, naturae est, credere gratiae. Die Gnade kann
dies. Denn sie ist der direkte Ausflufs des ewigen Gesetzes,

wie es in sich ist, nicht wie seine Wirkungen in den Kreaturen
erscheinen. Dieses ewige Gesetz aber ist die Ursache aller
übrigen, die dasselbe inmitten der Geschöpfe entwickeln; und

zugleich ist das ewige Gesetz die einzeln subsistierende Allvernunft.
21*



324 Die Grundprincipien des hl. Thomas von Aquin

Deshalb sagt Leo XIII. a. a. 0.: „Die Gnade macht sicherer

und leichterer den Gebrauch der von Natur aus mitgegebenen
Freiheit. Denn das ist fern von der Wahrheit, dafs das

Dazwischentreten Gottes die Freiheit unserer Thätigkeiten vermindere.

Vielmehr mahnt der hl. Thomas, dafs eben darum, weil
die Gnade vom Schöpfer der Natur herrührt, sie in wunderbar
hohem Grade dazu gemacht und geeignet sei, die Natur in ihrem

ganzen Umfange zu schützen und deren Kraft und Wirksamkeit
zu wahren." Doch über das Verhältnis der Gnade zur Natur in
einem andern Artikel eingehend. Es bleibt für jetzt noch die

Verpflichtung zu behandeln, welche den Gesetzen innewohnt.

3.

Art der Verpflichtung des Gesetzes.1

In einem österreichischen Litteraturblatte bemerkte jüngst
bei Gelegenheit des ßesprechens der neu herausgegebenen Briefe
des hl. Alphonsus der Recensent, ich „machte den hl. Alphonsus

zum Fahnenträger des Probabiliorismus", und verwies auf meine

Übersetzung der Summa des hl. Thomas Bd. V, S. 280 ff. Es

ist schwer zu begreifen, wie der Recensent zu dieser Bezeichnung

kommen kann. Ich vergleiche an jener Stelle höchst

objektiv die Moralprincipien des heiligen Thomas mit denen des

hl. Alphonsus und führe nichts als Stellen aus dem letzteren

an, ohne irgendwie auf das Verhältnis von Probabilismus und

1 Wir hatten im 6. Bande dieser Zeitschrift, im 1. Hefte, S. 118,

zu einer uns der Kritik halber zugesandten Programmabhandlung des

Prof. J.Marquardt in Braunsberg über den Grundsatz: lex dubia non
obligat einige Bemerkungen gemacht, die weniger dem Verfasser speciell
galten, als einer mifsbräuchlichen Gewohnheit im Anführen von den

einschläglichen Texten des bl. Thomas. Daraufhin veröffentlicht in einem
weiteren Programmheft (1893) der Herr Professor eine nochmalige Abhandlung
über denselben Gegenstand, welche nichts ist als eine Wiederholung der
in der ersten gemachten Behauptungen unter Anführung von zahlreichen,
leicht zu beschaffenden Stellen aus modernen Autoren. Da sich der Herr
in einem Braunsberger Blatte zu seinem Triumphe über unsern „Angriff"
hat beglückwünschen lassen, sehen wir keinen Anlafs, ihn in seiner Freude
daran zu stören und weiter auf die neue Arbeit einzugehen.



und der moderne Socialismus. 325

Probabiliorismus ex professo einzugehen. Das mu'ste bei dem

Zwecke, den ich hatte, notwendig ganz aufserhalb meines Gesichtskreises

liegen. Ich citiere da Probabilioristen, die von Liguori
gebilligt werden, und hebe auch den Unterschied hervor, der
zwischen beiden Seiten ist. Zudem führt der Recensent im

selben Artikel aus einem Briefe Liguoris eine weit schärfere Stelle

gegen den platten Probabilismus an wie ich. Ich lasse übrigens
im letzten Teile des 4. Bandes meines „Wissens Gottes", wo
ich über Probabilismus und Probabiliorismus ausführlicher handle,

gar keinen Zweifel darüber, dafs ich dieser ganzen Kontroverse
sehr kalt gegenüberstehe. Thomas schneidet derselben die

Wurzel ab. Nach seinem Moralprincip kann sie gar nicht
bestehen.

Wir müssen zuerst feststellen, was Thomas unter
„Wahrscheinlichkeit" versteht, damit uns so die Art der Verpflichtung,
welche er mit dem „Gesetze" .verbindet, deutlich werde. Thomas

bestimmt die wahrscheinliche Meinung als einen „Erkenntnisakt,
der vielmehr dem einen Teile eines Gegensatzes sich zuwendet,
wie dem andern; dabei jedoch mit der Furcht verbunden ist,
der andere Teil könne wahr sein" (I, qu. 79, art. 9 ad IV ;

Übers. Bd. III, S. 362). Er läfst also das innere Wesen der

„opinio" aus zwei Momenten bestehen: das erste ist die bestimmte

Zuwendung, der feste Anschlufs von Seiten des Subjekts au einen

Teil des Gegensatzes (fertur in unam partem contradictionis) ;

das zweite ist die Besorgnis, die Wahrheit des andern Teiles
könnte sich herausstellen (cum formidine alterius). Das

erstgenannte Moment wird von den modernen Moraltheologen
beiseite gelassen. Sie mögen ja recht haben, dafs in manchen
Punkten die Ausdrucksweise eine ganz andere geworden ist.
Aber man soll dann nicht Thomas so benützen, als ob er schon

eine solche Terminologie gehabt hätte, wie sie heute gebräuchlich
ist, und frischweg, wenn er von „Probabilität" spricht, ihn gleich
für den Probabilismus in Anspruch nehmen. Bei Thomas besteht
für das einzelne handelnde Subjekt gar keine Wahl zwischen
minder und mehr Probablem. Die wahrscheinliche Meinung ist
ihm die, wo das handelnde Subjekt bereits gewählt hat, wo es



32Ü Die Grundpriucipien des hl. Thomas von Aqtiin

den Anschluß) an die eine Seite bereits gemacht. Objektive
Gründe können jedenfalls für die eine Meinung in höherer Zahl

sprechen wie für die andere, und nach dieser Seite hin kann
die eine Meinung wahrscheinlicher sein wie die andere. Aber
darum handelt es sich hier nicht. Es handelt sich um den

subjektiven Anschlufs, und da wird von Thomas als wahrscheinliche

Meinung jene erklärt, in quam mens bereits fertur, die bereits

angenommen ist. Ein Probabilismus und Probabiliorismus wird
da von vornherein unmöglich; die „probable" Meinung schliefst

im Begriffe selber meine Zustimmung ein. Sie ist wie eine

wissenschaftliche Hypothese, welcher der Gelehrte entschieden

folgt, obgleich er sie nicht für durchaus zuverlässig hält.
Hören wir weiter Thomas. Wir werden sehen, dafs er bei

seinem Moralprincip gar nicht anders sprechen kann, und dafs

ihm unbedingt die Vernunft und die Erfahrung zur Seite steht.

Er unterscheidet drei wesentlich von einander unterschiedene

Arten von Erkenntnisakten (Post. lib. 1, lect. 1): „Vermittels des

Syllogismus entsteht manchmal, wenn auch nicht zuverlässiges
Wissen, so doch Glaube oder eine Meinung oder Wahrscheinlichkeit

(probabilitas), infolge der wahrscheinlichen Beweisgründe
in den betr. Sätzen, von denen ausgegangen wird, weil die

Vernunft ganz und gar einem Teile des Gegensatzes sich

zuwendet, obgleich mit der Eurcht, das Gegenteil könnte wahr
sein (quia ratio to ta Ii ter déclinât in unam partem contradictions,

licet cum formidine alterius); manchmal aber ist diese

Zuwendung der Vernunft keine vollständige. Es ist kein Glaube

vorhanden und keine Meinung (non fit complete fides vel opinio),
sondern nur ein gewisses Vermuten (suspicio), weil die Vernunft
sich nicht ganz und gar einem bestimmten Teile zuwendet, wenn
sie auch mehr Neigung hat zu dem einen wie zu dem andern;
während beim Zweifel (dubium) gar keine Neigung zu dem

einen oder zum andern, sondern vollständiges Schwanken besteht.

Oder ähnlich II, II, qu. 1, art. 4 (Übers. Bd. VII, S. 42):
„Einzelne Erkenntnisakte enthalten eine feste Zustimmung
ohne alle weitere Erwägung, wie wenn jemand betrachtet, was

er weifs. Andere Erkenntnisakte enthalten gar keine feste



und der moderne Socialismus. 327

Zustimmung, wie wenn jemand zweifelt. Bei andern wieder
wird jemand durch etwas Geringfügiges versucht, sich einer

Behauptung bestimmt zuzuwenden; das tritt beim Mutmafsen-
den ein. Endlich gibt es Erkenntnisakte, wo man einer

Behauptung sich fest zuwendet ohne hinreichende Gründe von
aufsen her, und das heifst: Meinen (die Ansicht ist „mein"
d. h. in festem Besitze): Adhaereat uni parti, sicut accidit opi-
nanti." Die Probabilität schliefst bei Thomas offenbar ein das

judicium stabile ex parte subjecti, wenn es auch nicht satis

stabile ist ex parte objecti. Da fällt für das handelnde Subjekt
alles Abwägen des Probablen gegen das mehr Probable fort.
Wir werden gleich sehen, wie innig dies zusammenhängt mit
der ganzen von Thomas vorgetragenen Lehre, mit der wir uns
hier bis jetzt beschäftigt haben, und wie wichtig dieses alles für
die Praxis ist. Zuvor jedoch müssen wir einen Irrtum betreffs
der lex dubia abweisen.

Dafs ein Gesetz, dessen Existenz oder verpflichtende Kraft
mit Recht in Zweifel gezogen wird, nicht verpflichtet, ist so klar
und so allgemein angenommen, dafs jede Bemühung, es zu
beweisen, gänzlich überflüssig erscheint. Es genügt, die Eigenschaften
eines jeden Gesetzes sich zu vergegenwärtigen, wie sie Thomas

in der 90. Quästion des 1. Teiles der 2. Abteilung der Summa

auseinandersetzt, um dies selbstverständlich zu finden. Der
Grundsatz, dafs ein mit Recht in Zweifel gezogenes Gesetz nicht

verpflichtet, ist einzig insoweit ein Gegenstand der Kontroverse,
als er mit den Fragen des Probabilismus und Probabiliorismus
in Beziehung gesetzt wird. Von dieser Verbindung absehen

wollen, heifst ebenso viel wie in kompleter Unkenntnis der ganzen
Streitfrage sein. Diese letztere ist die: Vorausgesetzt, dafs das

Gesetz ein zweifelhaftes sei, bin ich dann ganz ohne Gesetz?
Steht es ganz bei meiner Willkür, zu wählen, was ich will?
Ist dann mein Wille allein auf sich angewiesen, so dafs ich als

einzigen Grund meiner Wahl angeben kann, dafs ich so wollte?
Ist in diesem Falle und so verstanden die Freiheit in possessione,
so dafs ich auch das, was mir selber als minder begründet
erscheint, gegenüber dem mehr Begründeten wählen kann, einzig



328 Die Grundprincipien des hl. Thomas von Aquin

weil ich so will? Hier verstehen wir die Grundlage des fälschlich

aufgebauten Gegensatzes zwischen Gesetz und Freiheit. Wie
leicht ist es nicht für einen Kundigen, in einem bestimmten

Falle die Existenz des Gesetzes und damit seine verpflichtende
Kraft in Zweifel zu ziehen, mag es was immer für ein Gesetz

sein! Die Geschichte der von Rom verurteilten Moralsätze
erweist. wie schwer da die zehn Gebote selber aufrecht zu halten

sind. Jedesmal, wenn es mir gelingt, oder wenu ich einen Autor
beibringe, dem es gelungen zu sein scheint, die verpflichtende
Kraft des Gesetzes im bestimmten Falle anzuzweifeln, ist meine

„Freiheit im Besitze", d. h. ich brauche auf nichts zu hören, als

auf meinen Willen. Man nennt das benigna sententia, als ob für
den Menschen alles erreicht wäre, wenn er sagen kann: Sic volo,
sic jubeo, stat pro ratione voluntas. Es kann ja für den Dieb

„gütig" genannt werden, wenn im bestimmten Falle ihm gesagt
wird, er brauche nicht zu restituieren; aber ist es „gütig" für
die Besitzer? Dem Fleische mag es als „gütig" gelten, wenn
ihm eine Konzession im Fasten oder ähnlichem gemacht wird;
aber ist es „gütig" für die Seele? Und wenn gesagt wird, „für
den Gewohnheitssünder sei die Unfreiheit viel weiter auszudehnen,

wie es gewöhnlich bei den Moraltheologen geschieht" (Gutberiet,
Willensfreiheit, Schlufswort), er sei also, je mehr er sündigt,
weniger verantwortlich, so mag dies recht „gütig" für die Leidenschaft

sein, welcher der Gewohnheitssünder huldigt, aber es ist
durchaus nicht gütig für das Heil seines Geistes, denn was soll

er sich dann Mühe geben, aus dem Stande der Sünde

herauszukommen, wenn seine Sünde immer geringer wird? Zudem

zeigt die letztere Annahme gerade, wie wenig solche Ansichten

von Freiheit diese selbst begünstigen; der Mensch wird ja immer

„unfreier", je mehr er das Ideal der Freiheit in der Gesetzes-

losigkeit erblickt.
Thomas teilt nicht solche Ansichten von der Freiheit, die

nur den Leidenschaften Vorschub leisten. Er sagt (de verit.

qu. 17, art. 3): „Niemand wird durch ein Gesetz gebunden,
aufser dadurch, dafs er es kennt", aber er setzt hinzu und

begründet das später ausführlich: „Dies gilt jedoch nur insoweit,



und der moderne Socialismus.

als er nicht gehalten ist, das Gesetz zu kennen." Es geht nicht

an, die erste Hälfte der Stelle anzuführen: nullus ligatur per
praeceptum aliquod, nisi inediante scientia illius praecepti und
die Worte für gleichlautend zu erklären mit dem Princip: lex
dubia non obligat; die Ausnahme aber, welche unmittelbar folgt,
auszulassen : nisi quatenus tenetur scire praeceptum. Das ist
objektiv eine Textfälschung und mag sie begehen, wer da wolle,
ähnlich wie wenn ich Luk. 4, 27 citieren wollte: „Viele
Aussätzige waren in Israel zur Zeit des Propheten Elisäus und
keiner ist geheilt worden", um damit zu beweisen, dafs die im
4. Buche der Könige, K. 5, erzählte Begebenheit unwahr sei.

Man würde auf die Fortsetzung im Evangelium zeigen, denn der
Heiland spricht: „aufser Naaman, der Syrer", und gerade dieser
Zusatz enthält die Beweiskraft der ganzen Stelle.

Ahnlich liegt auch hier die ganze Beweiskraft der Worte
in dem Zusätze „nisi Zugleich enthalten diese selben

Worte die tiefste Quelle der Verpflichtung, welche vom Gesetze

aufgelegt wird. Warum bin ich gehalten, vom Gesetze mir
Kenntnis zu verschaffen? Der erste und allgemeinste Grund ist
meine eigene Vollendung, ich selbst also; denn, so Aug., „die
Seele ist mehr da, wo sie liebt, als wo sie lebt", und in der Schrift
heifst es; „Sie sind geworden wie das, was sie geliebt haben".

Sowie jedes Ding thätig sein mufs gemäfs seiner Form, damit

es seine Vollendung finde, so ist der Mensch gehalten, nach

seiner eigenen Vollendung zu streben. Für diese Vollendung
aber ist, wie wir oben gesehen, Form und Richtschnur die
Vernunft, und „Vorschriften der Vernunft" (ordinatio rationis) sind
die Gesetze. Der Mensch darf also nie, „weil er so will",
handeln, das ist nicht Freiheit, das ist Willkür; er mufs nach dem

durch die Vernunft geregelten Willen handeln.
Nun gibt es verschiedene Arten von Gesetzen. Unter diesen

Arten kann ein scheinbarer Widerstreit sich finden, so dafs

objektiv mehr Gründe für das eine sprechen wie für das andere.

Es kann, bleiben wir im Bereiche des natürlichen Rechts, z. B.

das Gebot, du sollst nicht töten, in Gegensatz treten zum
Gebote der Bewahrung des eigenen Lebens. Es kann das staatliche



330 Die Grundprincipien des hl. Thomas von Aquin

Gesetz (vorausgesetzt dafs es der Vernunft entspricht, sonst ist

es ja kein Gesetz, sondern Ungerechtigkeit) entgegentreten einem

Gebote des natürlichen Hechts. Wir haben oben hervorgehoben,
dafs die Gesetze in all den verschiedenen Arten, soweit sie

unserer Vernunft zugänglich sind, nicht für den einzelnen

bestimmten Fall gemacht sind, sondern für eine mehr oder minder

grofse Allgemeinheit, dafs sie sonach mehr als allgemeine Prin-

cipien betrachtet werden müssen, deren Anwendung der einzelne

machen soll, wie als Stelzen, die jeden Schritt des Menschen zu

tragen berufen sind. Im genannten Falle verpflichtet kein
einzelnes von diesen beiden Gesetzen für sich allein. Aber deshalb

ist der Mensch nicht der Willkür überlassen. Er ist gehalten an

sein Wohl. Und dieses Wohl besteht nach der Stimme seiner

Vernunft, die das allgemeine Gute auffafst, im Bereiche der

Natur darin, dafs er keinem vergänglichen Gute ein Übergewicht
gestattet über sich; vielmehr soll der Wille so wählen, dafs er
bereit ist, dem Entgegengesetzten sich zuzuwenden, sobald dieses,

der Vernunft nach, besser seinem wahren Wohle entspricht. Der

Vernunft liegt es im genannten Falle ob, abzuwägen, welches

Gesetz nach den augenblicklichen Verhältnissen in Anwendung
zu bringen ist. Nicht ein Gegensatz von Gesetz und Freiheit
existiert da, sondern ein Gegensatz zwischen den verschiedenen

Gesetzen. Da kann in der Theorie von einem „Aequiprobabi-
lismus" die Hede sein, insofern das eine Gesetz den gleichen
Wert hat, dem Wesen nach, wie das andere und somit von den

betr. Gesetzen aus ein jedes seine verpflichtende Kraft äufsert.

In der Praxis aber wird, wie Thomas oft wiederholt, „wenigstens

vom Umstände des Zweckes her der seinem Wesen
nach freie Akt zum Guten oder zum Schlechten hin bestimmt
und tritt so stets, als im einzelnen Handelnden betrachtet, aus

der Indifferenz heraus, so dafs es keine Indifferenz für das

Individuum gibt, mag auch das innere Wesen des Aktes eine solche

zulassen." Der Gegensatz zwischen den beiden Gesetzen löst
sich demnach in jenem Grundgesetz und jener Grundregel auf,
deren Entwickelung die übrigen Gesetze sind, nämlich darin,
dafs der Mensch gehalten ist, sein Wohl zu erstreben gemäfs



und der moderne Socialismus. 331

der Stimme der Vernunft. Von diesem Gesetze wird der Mensch
nie frei; oder vielmehr handelt er nicht, so weit die Vernunft,
also der vernünftige Grund, es vorschreibt, so mifsbraucht" er
seine Freiheit und fällt ab von der Form seiner Vollendung,
von der Vernunft.

Es fehlt noch eins: das Verhältnis zur Gnade. Auf
dasselbe sei für jetzt blofs hingewiesen. Wir haben mit Thomas das

Moralprincip für das menschliche Handeln nicht in vermeintlichen
Normen gefunden, die vor keinem Windhauch stand halten, denn

sie werden ebenso leicht behauptet wie geleugnet; sondern wir
haben es auf festem Boden vor uns stehen, den als solchen

jedermann anerkennen mufs: Es ist die eigene Natur des Menschen,
Beine Vernunft, sein Drang nach dem Unendlichen. Deshalb ist
auch die Verbindung mit der letzten Art von Gesetz, der
wichtigsten, leicht herzustellen, wie ja die Natur überhaupt berufen

ist, von der Gnade vervollkommnet zu werden. In den Systemen
des modernen Probabilismus ist es schwer, den Anschlufs an die
Gnade zu finden. Die Gnade steht auf dem Fundamente des

Glaubens, und der Glaube erleuchtet zunächst die Vernunft. Wo
man aber auf das Gesetz der Vernunft keine Rücksicht zu
nehmen hat, sondern sich einfach sagt: Das Gesetz ist zweifelhaft

(und wann fehlten Gründe, um Zweifel im einzelnen Falle

zu erregen?), also kann ich thun, was ich will, auch das minder
und im selben Grade nicht Begründete, da ist der Glaube
überflüssig, und die Gnade kann einer solchen Freiheit höchstens von
Nachteil sein, aber nicht sie vervollkommnen. Wird dagegen
die Vernunft als Norm und stete Richtschnur der menschlichen

Vollendung genommen und sonach, mit Leo XIII., das Gesetz,
als Vorschrift der Vernunft, als notwendigste Stütze der Freiheit

hingestellt, so müssen wir mit dem Propheten sagen: Verebar
omnia opera mea, „ich hatte Scheu vor allen meinen Werken."
Die Gesetze, welche meiner Vernunft zugänglich sind, gelten ja
blofs wie mehr oder minder allgemeine Normen, in deren

Anwendung ein Fehler sich finden kann. Die Lücke bis zur
Bestimmung des einzelnen Aktes als eines einzelnen, unter allen
den verschiedenen Umständen und Verhältnissen befindlichen, ist



332 Die Grundprincipien des hl. Thomas von Aquin

nicht ausgefüllt. Das ewige Gesetz, welches allein allumfassend

und einzeln für sich bestehend ist, offenbart sich nicht, seinem

inneren Wesen nach, in der Natur. Habe ich das, was an mir

lag, wozu ich also gehalten war, gethan, um die mafsgebenden
Gesetze zu erkennen? Thomas sagt so tief: „Wenigstens vom

Umstände des Zweckes her hört das Gleichgewicht der
betreffenden, scheinbar einander entgegenstehenden Gesetze und somit
die Indifferenz im Individuum auf." Ist der geheime, in mir

endgültig den einzelnen Akt bestimmende Zweck die Genugthuung
der Leidenschaft oder das ewige Allgut, wie es in sich besteht
und durch die Gnade wirkt? Die Natur, an sich betrachtet,
bleibt offen: Die Vernunft hat zum Gegenstande das Gute im

allgemeinen und der Wille strebt sonach von Natur nicht nach

einem besonderen Gute; so weit wie die Natur kann das Äqui-
probable reichen, so weit auch die Kenntnis des Menschen von
seinem eigenen Thätigsein. Was ihn schliefslich im Innern
bestimmt zum einzelnen Akte, bleibt verborgen: „Der Mensch

weifs nicht, ob er der Liebe oder des Hasses würdig ist", „nichts
bin ich mir bewufst, aber deshalb bin ich noch nicht gerechtfertigt";

„es gibt Wege, die dem Menschen gut scheinen, ihr
Ende aber ist die Hölle". Das Moralprincip des heil. Thomas

wird nach allen Seiten hin gerecht. Es öffnet die einzelnen

natürlichen Werke nach dem Unendlichen hin, denn die

vernünftige Seele erhebt sich, für sich bestehend, über alles Körperliche

und Begrenzte; es öffnet den Weg zum Ganzen, denn kraft
der Vernunft ist der Mensch nicht nur er selbst, sondern auch

anderes und andere, soweit er erkennt, und kann somit leiten
oder auch gehorchen; es entspricht der Natur aller Menschen,
denn die Vernunft ist die innerliche Form für das menschliche
Sein und die stets bereite Richtschnur für der Natur
angemessenes Wirken.

Es erübrigt noch, die Gegenprobe zu machen, damit das

Moralprincip des hl. Thomas als das einzig richtige, weil mit
der Natur gegebene, unbestreitbar dastehe. Oder was
unterscheidet die Leidenschaft im Tiere von der Leidenschaft im
Menschen? Das Endlose, was allein der Vernunft zukommt.



und der moderne Socialismus. 333

Im Tiere ist die Leidenschaft begrenzt durch die Natur. Im
Menschen nimmt sie den Königsmantel der Vernunft, welche
der Mensch in sich selber verachtet, und treibt mit dem

Drange nach endlos Immer-Mehr den Menschen in sein
Verderben. Selbst wenn der Gegenstand der Leidenschaft von ihr
zerstört worden oder die Kräfte fehlen, um ihn zu erreichen,
hält der Mensch an seinem unnatürlichen Begehren fest und

bewahrheitet das Wort des Psalmisten: Desiderium peccatoris

peribit, in Ewigkeit begehrt er gemäfs der Leidenschaft und

ohne Möglichkeit der Erfüllung. Dieselbe Richtschnur seines

Handelns, die sein Heil bildet, wenn er ihr folgt, die Vernunft,
die Sehnsucht nach Endlosem, wird die erste Quelle seines

Verderbens und vergrofsert im selben Grade, dafs sie verachtet wird,
die Schuld. Das gilt für den einzelnen wie für die Völker und
Parteien. Das Endlose, das Mafslose ist der Saturn, der seine

Kinder auffrifst. Der Liberalismus mit seinen Principien
rücksichtsloser Ausbeutung in materieller Beziehung und schamloser

Niederdrückung der freien Selbständigkeit in den Niedrigeren
sagt: das geht bis zu mir und nicht weiter. Grenzen will er
ziehen seinem vernunftlosen System. Doch wenn man die Vernunft
nicht will als Richtschnur, so hat man sie als Rächerin. Ideen,
auch schlechte, sind mächtiger wie Völker und Parteien. Die

Socialdemokratie sagt dem Liberalismus: Gewifs geht es weiter,
auch du sollst dem Ganzen dienen; wir wollen ebenfalls ge-
niefsen, wir wollen jetzt auch ausbeuten, eure Selbständigkeit
wollen wir zerstören, die Zahl und die materielle Kratt ist für
uns. Und hinter der Socialdemokratie kommen die Anarchisten
und andere, die immer weitere Konsequenzen ziehen,
unfreiwillige Werkzeuge der verachteten Vernunft, bis das Übel nichts
mehr hat, woran es sich anlehnen kann, und, soweit die Natur
in Betracht kommt, die Wüste unheimlich entgegengähnt.
Selbständigkeit fehlt heute in den modernen Staaten. Der starre
Mechanismus in der Bureaukratie der Verwaltung, das Abrich-

tungssystem in der Schule, welches an die Stelle der Erziehung
zu freier Selbständigkeit, zu selbsteigenem Denken getreten ist,
das Sklaventum, das man Gehorsam und Disciplin nennt, erstickt



334 Litterarische Besprechungen.

die Äufserung der Vernunft, des natürlichen Princips für
moralisches, gutes Handeln und entwöhnt die Menschen, in sich

selbst hineinzuschauen. Wer ihren augenblicklichen, tierischen
Instinkten am meisten schmeichelt, dem folgen die Massen; sie

sind bereit ihn zu verraten, wenn ein anderer besser zu lügen
versteht. Was dieser oder jener Autor sagt, dieser oder jener
Redner, • danach wird gehandelt; über den Inhalt des Gesagten

gibt man sich kaum Rechenschaft. So wird der Weg zum wahren
Wohle verloren, auf den allein die Vernunft unter allen
natürlichen Kräften weist. Wir wollen diesen Weg weiter klären,
indem wir den letzten Endzweck unserer Natur im nächsten

Artikel vorlegen.

3 C —

LITTERARISCHE BESPRECHUNGEN.

Die grofsen Welträtsel. Philosophie der Natur. Allen
denkenden Naturfreunden dargeboten von Tilmann Pesch
S. J. Zweite, verbesserte Auflage. Erster Band.
Philosophische Naturerklärung. Ereiburg im Breisgau, 1892.
XXV. 799 S. — Zweiter (Schlufs-)Band. Naturphilosophische
Weltauffassung. XII. Ö16 S.

Der durch mehrere andere Werke philosophischen Inhalts bereits
bestens bekannte Autor mufste wieder zur Abfassung einer neuen
Ausgabe des vor wenigen Jahren zum ersten Male erschienenen Buches
schreiten, welches den Titel führt: „Die grofsen Welträtsel." Das will
viel sagen, und zwar aus einem doppelten Grunde. Berücksichtigt man
die Anzahl der Seiten in den zwei Bänden, so wird man gestehen, dafs
es ein ganz stattliches Buch ist, welches hier vorliegt. Das Buch ist zu
weitläufig, der Seiten sind zu viele für unser scbnelllebiges Geschlecht.
Wird es trotzdem viel gelesen, findet es nichtsdestoweniger Abnehmer
in so grofser Zahl, dafs in wenigen Jahren eine neue Auflage nötig
geworden ist, so mufs das Werk sehr lesenswert, dessen Inhalt interessant
sein. Der zweite Grund liegt aber noch tiefer. Der Autor hat sich zur
Aufgabe gestellt, den Nachweis zu liefern, dafs die alte Philosophie, die
sogenannte aristotelisch-scholastische Naturphilosophie, auch in unserer
Zeit noch ihre volle Berechtigung habe. Das ist in der Neuzeit ein
gewagtes Unternehmen. Denn seitdem die „jungen Herrschaften", die
verschiedenen Naturwissenschaften, in die Welt, in den geräumigen Palast
eingezogen sind, bleibt für die „alte Königin", die vielp Jahrhunderte
hindurch mit starker Hand die Zügel der Regierung geführt, kein Platz
mehr. Sonst Gleichgesinnte nicht minder wie Gegner arbeiten mit
demselben Eifer, dem „Jahrtausende alten Mütterchen" auch noch das enge
Eckstübchen im weitläufigen Gebäude wegzunehmen. Nun kommt der


	Die Grundprincipien des Hl. Thomas und der moderne Socialismus [Fortsetzung]

