Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 8 (1894)

Artikel: Die Grundprincipien des HI. Thomas und der moderne Socialismus
[Fortsetzung]

Autor: Schneider, C.M.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761928

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761928
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Grundprincipien des hl. Thomas von Aquin. 303

»Leichens®; er hiitte von Achaz, der den Herrn nicht ,ver-
Suchen* will, lernen kénnen, dafs es sich nicht um ein gewGhn-
liches Zeichen, sondern um ein Wunderzeichen handelt. Die
Erklirung ferner von einer Jungfrau ,jiiberhaupt ist durch den
Artikel des Urtextes ausgeschlossen und sinkt unter jene Exec-
gese noch herab, die in der Jungfrau die Frau des Propheten
oder des Konigs versteht. Endlich durfte die traditionelle Er-
klirung, auf den Wortsinn bezogen, denn doch nicht ohne den
Versuch einer Beriicksichtigung bleiben, nachdem selbst die
rationalistische Exegese die Erkldrung von der wunderbaren Ge-
burt einer Jungfrau wenigstens fiir diskussionsfihig hielt. (Ge-
senius, Kommentar ib. Ies. S. 3121f)

I I

DIE GRUNDPRINCIPIEN DES HL. THOMAS
VON AQUIN UND DER MODERNE
SOCIALISMUS.

Von Dr. C. M. SCHNEIDER.

—_®e

111,

Das Moralprincip.

Ahnlich wie die Versammlung der Historiker in Miinchen
daufserte sich neulich ein preufsischer Oberprisident, Graf zu
Stolberg: ,Die Aufgabe der Geschichtswissenschaft ist die Er-
forschung der Wahrheit, und die Aufgabe des Geschichtsunter-
richts die Mitteilung derselben. . . . Aus der Geschichte lernt
man viele Wahrheiten, in erster Linie aber die, dafs ein Volk
nur stark und méachtig sein kionne, wenn das Staatsbewulstsein
und die Vaterlandsliebe so stark sich entwickelt haben, dals der
Egoismus des einzelnen dem Wohle der Allgemeinheit sich
unterordnet. Ich betrachte es daher als die vornehmste Aufgabe
und das Ziel des Geschichtsunterrichts, den Lernenden die That-
sachen vorzufiihren, dals die Staaten nur gedeihen konnten bei
einem starken Staatsbewufstsein, und dafs sie verfallen miissen,
wenn der Egoismus, die Genufssucht und die individuellen Lieb-



304 Die Grundprincipien des hl. Thomas von Aquin

habereien des einzelnen stirker wiirden als das Pflichtgefiihl.”
Wenn ein hoher Staatsbeamter in seiner gemichlichen Stellung
solche Ansichten zu Tage fordert, so bedeutet das ungefihr
ebensoviel, wie wenn Hartmann beim Austern- und Champagner-
frithstiick erklart; der Pessimismus sei die tiefste Grundlage der
Sittlichkeit, d. h. der einzelne miisse den Schmerz dadurch iber-
winden, dals er denkt, er sei ja ein Teil am Ganzen, sein eigenes
Wohl diirfe daher nicht Gegenstand seines Strebens und Deukens
sein, sondern das Wohl des Ganzen. Macaulay (iiber Machia-
velli) hat durchaus recht, wenn er dementgegen schreibt: ,Das
grolse Princip, dafs Gesellschaften und Gesetze nur dazu exi-
stieren, die Summe des Gliickes des einzelnen zu vermehren,
ist nicht mit hinreichender Klarheit erkannt. Von allen poli-
tischen Tduschungen hat diese am ausgedehntesten und verderb-
lichsten gewirkt, dals die Wohlfahrt des Ganzen, getrennt von
der Wohlfahrt der einzelnen und mit ihr bisweilen kaum zu
vereinen, das fiir den Staatsmann erstrebenswerte Ziel sei.”

, Tduschungen® nennt Macaulay solche Ideen vom Ganzen.
Und ist es nicht so? Das Ganze besteht ja eben aus einzelnen.
Wie soll das (Ganze gliicklich sein, wenn die einzelnen unzu-
frieden sind! Die Wahrheit ist die, dafs unter dem ,,Ganzen‘
oft genug ,die gesittigten Existenzen® sich selber verstehen und
dementsprechend den Dienst der ,einzelnen beanspruchen. Der
ehrgeizige Staatsmann hélt sich fir das ,Ganze und fordert,
dafs die andern sich fiir seine Ideen opfern. Der reiche Fabrik-
herr erachtet, er sei das ,,Ganze“, neben welchem das Wohl-
ergehen der Arbeiter nicht in Betracht gezogen werden darf.
Der ruhmreiche Feldherr glaubt, die Soldaten seien einzig fiir
seinen personlichen Ruhm da, und schickt sie in den Tod.

Vielmehr mufs der Zweck des menschlichen Strebens hier
auf Erden sein, die Wohlfahrt des Ganzen zu verbinden mit der
zeitlichen und ewigen Wohlfahrt des einzelnen. Jeder Mensch
ist von Natur auf das Ganze gerichtet, und jeder Mensch, weil
von Natur selbstindig und fiir sich verantwortlich, beansprucht
ebenso, in eigener Person gliicklich zu sein. Deshalb mufs die
Grundrichtschnur des menschlichen Handelns einerseits aus dem



und der moderne Socialismus. 305

Innern des verniinftigen Geistes geschopft sein, denn der Mensch
ist kraft seines verniinftigen Geistes selbstéindig; und anderer-
seits mufs sie der zur gesellschaftlichen Kinheit hinneigenden
Natur im Menschen entsprechen, also dem Besten des Ganzen
dienen, Fir den Socialismus ist der Staat alles, der einzelne
nichts. Nach dieser Seite hin begegnet er sich mit dem preu-
(sischen Oberprisidenten und den modernen Geschichtsbaumeistern,
sowic mit dem Philosophen des Pessimismus. Die Regeln fiir
das Handeln schopft er ndmlich nicht aus dem eigenen Innern,
sondern aus dufseren Konvenienzen. Nicht das Gewissen, die
Vernunft ist ihm Richtschnur, sondern die augenblickliche Zweck-
mafsigkeit. Hier erkldrt er, man solle nicht von Religion reden
und ja nicht etwa sich offen zum Atheismus bekennen; dort
spricht der Vertreter des Socialismus offen aus: In religioser
Beziehung sind wir Atheisten. Er handelt demnach einzig, wie
dulsere Umstinde es im einzelnen Falle gebieten, und wie es
seinem Nufzen zu entsprechen scheint. Bald ist ihm der Eid
heilig, sobald ndmlich vor Gericht sein Eid nicht zugelassen
wird und daraus ein Nachteil fiir ihn entspringt; bald wird der
allgemeine Rat erteilt, wenn das Interesse der guten Sache (des
Socialismus) es erheische, konne man, selbst unter Eid, ohne
weiteres falsche Aussagen machen. In keiner Partel ist zudem
der blinde Gehorsam gegen die Vorschriften der Fihrer so all-
gemein durchgreifend und wird derart bedingungslos unter dem
Vorwande der Disciplin gefordert, wie in jener, welche den
Principien des Socialismus folgt. Die Richtschnur des Handelns
ist eben keine innerliche, in der eigenen Vernunft sich wider-
spiegelnde, sondern eine rein dufserliche, eine Anwendung der
rein mechanischen Weltanschauung in der Wissenschaft aufs
praktische Leben.

Wenn wir jetzt das Moralprincip des menschlichen Handelns
als ein aus dem Innern des Menschen zu schopfendes nach
Thomas vorlegen, so geschieht es in der Hoffnung, etwas dazu
beizutragen, dals der beginnende Umschwung in der mecha-
nischen Weltanschauungsweise nach und nach sein Echo auch
in den Grundregeln des menschlichen praktischen Handelns

Jahrbuch fiir Philosophie ete. VIIL. 20



306 Die Grundprincipien des hl. Thomas von Aquin

finde. Die Annahme von inneren Kriften bei den Atomen, aulser
den blofs rdaumlichen und rein von aufsen, d. h. von nur me-
chanischen Bewegungszustinden abhangigen, liegt ganz ent-
schieden in der gegenwirtigen Entwickelung der naturwissen-
schaftlichen Begriffe. Cornelius(,,Grundziige einer Molekularphysik*
and ,,Zur Molekularphysik) fiihrt eingehend den Satz weiter
aus: Jedes in Wechselwirkung mit anderen begriffene Wesen
oder Atom befindet sich in inneren Thétigkeitszustinden und
zwar in ebenso vielen verschiedenen Zustinden zugleich, gegen
wie viel qualitativ verschiedene Wesen es wirkt. ,Die dulsere
Erfahrung ist nur eine Domine der inneren®, sagt Wuundt. ,Der
Impuls zur Bewegung oder die Kraft mufs ein innerer Zustand
der Atome sein, welcher der Empfindung im allgemeinen ver-
gleichbar ist“, schreibt Kramer im , Problem der Materie“ (1871,
S. 98). ,,Die ridumliche Gruppierung und ihre Verschiebung ist
ein Verhiltnis und Geschehen zwischen den Atomen als ort-
lich vorhandenen, aber nicht schon ein” Prozels in ihnen; ein
solcher kann durch jene aulseren Verhiltnisse und Vorginge
nur dann angeregt werden, wenn die Innerlichkeit, als Vermdgen
der Strebung, sich in den Atomen schon von Haus aus findet
und so die Ortsverdanderung sich in ihnen reflektiert.“ So Fechner
in der ,Seelenfrage‘“.

Wir behandeln zuerst Gesetz und Freiheit im allgemeinen,
an zweiter Stelle den Ausdruck, welchen die Freiheit in den
verschiedenen Hauptarten des Gesetzes findet, und endlich wollen
wir zeigen, in welcher Weise letztere verpflichten. Es gereicht
uns zur grofsten Genugthuung, dafs wir bei der Auseinander-
setzung unserer Ansicht eine klar und entschieden ausgeprigte
Stiitze in der Encyklika Leos XIIIL iiber die Freiheit finden.

1.
Gesetz und Freiheit.

Wenn man so manche unter den Moralwerken der neueren
Zeit liest, so kommt man unwillkiirlich zur Ansicht, diese Autoren
meinten, dafls die Freiheit keinen gefihrlicheren Feind habe wie



und der moderne Socialismus, 307

das Gesetz und dafs andererseits dem Bestande des Gesetzes
nichts so entgegenstehe wie die Existenz der Freiheit. Beide
scheinen im selben Verhiltnisse untereinander sich zu finden wie
Hund und Katze. Ist die Freiheit ,,im Besitze, so ist sie gegen
keinen Uberfall derart wachsam wie gegen jenen, der vom Ge-
setze her droht. Die Leidenschaften fiirchtet sie, dem Anscheine
nach, gar nicht, rechnet diesclben vielmehr zu ihren ftreuesten
Bundesgenossen, und jene Meinungen, welche den Leidenschaften
mehr entsprechen und sonach ,,angenehmer®, ,leichter in der Aus-
fiithrung* erscheinen, bezeichiet sie als ,,giitige*, ,,wohlwollende®.
Das Gesetz dagegen hiitet ebenso eifersiichtig seinen ,,Besitz“ und
nimmt alle Spitzfindigkeiten zu Hiilfe, damit ja sein Gebiet von
der Freiheit nicht verletzt werde. Das beste Zeichen davon,
dafs Grundsitze fiir das menschliche Handeln, in deren Gefolge
ein derartiger Gegensatz sich breit macht, ihre Kraft nicht von
der Natur im Menschen und deren erster Ursache haben, ist
dieses: Fur die verschiedenen einander gegeniiberstehenden Mei-
nungen werden in solchen Moralwerken keine inneren, aus der
Sache selbst sich ergebenden und sonach durch die eigene Ver-
nunft des Handelnden kontrollierbaren Griinde als entscheidende
geltend gemacht, sondern fast nur dulserliche. ~ Wer mehr
Autoren fiir seine Ansicht anfiihren kann, der hat gesiegt. Und
dabei fithren sich diese Autoren einander wechselseitig an und
bestimmen, ein jeder fir sich, die Abstufung, wer nimlich ein
autor gravis oder minus gravis sei. Natiirlich kann der Leser
solcher Biicher nicht alle diese Autoren nachsehen, ob sie auch
nur richtig angefiihrt sind; und somit griindet er sein Handeln
nicht auf die eigene Verantwortlichkeit, sondern auf die anderer.
»Dieser sagt so, jener sagt so, also kann ich es thun.“ Er folgt
einer rein dufseren Richtschnur.

- Zu dieser Art Autoren gehort weder Thomas noch Papst
Leo XIII. Es weisen beide den Menschen auf die innere Richt-
schnur des menschlichen Handelns und wilzen somit das Ge-
wicht der Verantwortlichkeit fiir sein Thun und Lassen von
den Schultern keines Menschen ab. Jeder hat diese Regel in
sich und mufls sich schliefslich danach richten. KEs ist jene

20*



308 Die Grundprincipien des hl. Thomas von Aquin
Richtschnur, die der Apostel Jakobus ,das Gesetz der Freiheit
nenni: ,,Wer aber hineingeschaut hat in das vollendete Gesetz
der Freiheit und in ihm verharrt, nicht blols hort, worin es
besteht, und dann es wieder vergilst, sondern danach handelt,
der wird selig sein in seinem Thun“ (Jak. 1, 25). Leo XIIL
fiihrt folgende Stelle aus Thomas an und findet in ihr die Richt-
schnur und Grundregel des freien Handelns am klarsten aus-
gesprochen: ,Jedes Ding ist das, was ihm gemils der Natur
zukommt. Wenn es also von etwas ihm Fremdem und Aufser-
lichem bewegt wird, so ist es nicht thitig gemils sich selber,
d. h. nach der Richtschnur, welche in seiner eigenen Natur liegt,
sondern die betreffende Thitigkeit kommt von dem Eindrucke
des andern, und das ist sklavisch oder knechtisch. Der Mensch
aber ist seiner Natur nach mit Vernunft begabt. Ist er also
thitig gemils der Vernunft, so ist dies seine eigene Thitigkeit,
er handelt dann gemiils der in ihm befindlichen Richtschnur der
menschlichen Natur, und das heilst frei handeln. Siindigt aber
der Mensch, so sieht er ab bei seinem Handeln von der Ver-
nunft, und dann ist er in Thitigkeit wie unter dem KEindrucke
von etwas Fremdem und ihm Aufserlichem, er ist zuriickgehalten
auf fremdem Gebiete.“ (Unumquodque est illud, quod convenit
el secundum naturam. Quando ergo movetur ab aliquo extraneo,
non operatur secundum se, sed ab impressione alterins, quod est
servile. Homo autem secundum suam naturam est rationalis.
Quando ergo movetur secundum rationem, proprio motu movetur
et secundum se operatur, quod est libertatis. Quando vero
peccat, operatur praeter rationem, et tunc movetur quasi ab alio,
retentus terminis alienis, et ideo, qui facit peccatum, servus est
peccati, zu Joh. VIII, 34. Wie die Bewegung, welche dem
Willen von Gott zu einem einzelnen Gute hin gegeben wird,
nicht praeter, sondern secundum rationem ist, wie sie vielmehr,
weil Gott die Allvernunft, d. h. nichts wie Vernunft dem Wesen
nach ist und zwar stets Vernunftakt, es an erster Stelle bewirkt,
dals der Wille secundum rationem und somit frei handelt, ist
ausfithrlicher in unserer Kritik der ,, Willensfreiheit® von Gutberlet
dargestellt. Diese ,,Determinierung” von seiten Gottes, des



und der moderne Socialismus. 309

Allgutes dem thatsichlichen Sein nach, ist im einzelnen
Willensakte die wirkende Ursache von der Indeterminierung
oder Indifferenz des Willens, der als Vermégen auf das Gut
uberhaupt, also auf alles, was gut ist und gut sein kann, ge-
richtet ist.) Leo XIII. sagt dazu: ,Dies war schon die Meinung
der alten Philosophie, nach welcher niemand wahrhaft frei genannt
werden diirfe wie der Weise, der da niimlich gelernt habe, mit Beharr-
lichkeit gemifs der Natur, d. h. ehrbar und tugendhaft, zu leben.”

Der Papst erliutert weiter: , Unter den angemessenen Schutz-
und Hiilfsmitteln, die da alle Bewegungen des freien Willens
zum Guten richten und vom Bisen abziehen sollen, die somit
die Freiheit befestigen, damit sie nicht vielmehr, anstatt Nutzen,
grofsen Schaden dem Menschen bringe, steht an erster Stelle das
Gesetz, welches als Norm des zu Thuenden und des zu Unter-
lassenden notwendig ist. Fiir die Tiere nun sind Gesetze iiber-
fliissig, denn sie sind mit Notwendigkeit thitig, ndmlich kraft
des Antriebes der Natur und haben keine andere Art und Weise
zu handeln. Die mit Freiheit begabten Wesen aber haben es
deshalb in ihrer Gewalt, zu handeln oder nicht zu handeln, so
oder anders zu handeln, weil sie insoweit frei wihlen, was sie
wollen, als das erwihnte Urteil der Vernunft vorangegangen ist.
Durch dieses Urteil wird nun nicht allein bestimmt, was von
Natur ehrbar ist und was schimpflich, sondern auch was gut
ist und darum zu thun, sowie was schlecht ist und darum zu
lassen. Die Vernunft nimlich schreibt dem Willen vor, wonach
er streben und wovon er sich abwenden soll, damit der Mensch
seinen letzten Endzweck erreiche, um dessentwillen alles gethan
werden mufs. Diese Regelung nun, die von der Vernunft aus-
geht (ordinatio rationis), wird als Gesetz bezeichnet. Deshalb
ist der Grund dafiir, dafs dem Menschen das Gesetz notwendig
ist, eben in dem freien Willen als in der Wurzel zu suchen,
darin némlich, dals die Bestrebungen des Willens nicht von der
Richtschnur der Vernunft abweichen. Und nichts ist derart
verkehrt und verwirrend, als zu sagen oder zu denken,
dafs der Mensch, eben weil er von Natur frei sei, darum und
insoweit aufserhalb des Gesetzes stehe.*



310 Die Grundprincipien des hl. Thomas von Aquin

Wir haben blofs die einzelnen Behauptungen, die der Papst
gemiils dem engelgleichen Lehrer aufstellt, hervorzuheben und
einzupragen. _

a) Die Freiheit selber ist das Grund- und Hauptgesetz fiir
das menschliche Handeln. Oder was bedeutet dies: Frei sein?
Nichts anderes, als dals der Mensch in allem seinen Handeln
keinem beschrinkten Gute notwendig zu folgen hat. Der Mensch
soll in der Weise handeln, dafs er sich frei hdlt von allem
malslosen Einflusse der ihn umgebenden oder von ihm erdachten
Giter. Lilst er sich von einem endlichen Gute bestimmen, so
schreibt ihm das Gesetz der Freiheit vor, er diirfe nicht so an
diesem Gute haften, als ob dasselbe alles Gute in sich schlosse
und somit um jeden Preis festgehalten werden miisse. ,,Die
Vernunft”, so driickt dies Leo XIII. aus, ,urteilt, alles und jedes
Gut auf Erden konne ein Gut sein und konne es auch nicht
scin; eben deshalb entscheidet sie, 'dals keines derselben mit
Notwendigkeit erstrebt oder festgehalten werden miisse, und auf
diese Weise verleiht sie dem Willen die Macht und gewihrt
ihm die Auswahl, dals er auswihle, was ihm palst.“ Damit ist
vom Grundgesetze unseres Handelns, soll anders dieses ein freies,
der Vernunft gemilses sein, ganz und gar ausgeschlossen, dals
es dem DMenschen frei stehe, falls die Vernunft mit gewich-
tigeren, wenn auch nicht zwingenden, Griinden das eine Gut vor-
stellt wie das andere, falls also die eine Wahl hohere W ahrschein-
lichkeit von seiten der Vernunft fiir sich hat, wie die andere,
die auf das entgegengesetzte Gut sich richtet, der Wille ohne
weiteres das von der eigenen Vernunft minder begriindete Gut
wihlen diirfe. Eine solche Wahl wire unverniinftig und fiele
somit von der Natur der Freiheit ab, deren Richtschnur die
Vernunft ist.

b) Unter den Giitern der Erde findet sich auch das Gut
des staatlichen Zusammenlebens. Und zwar ist es, wie das
korperliche Leben, ein naturliches d. h. mit der menschlichen
Natur selber gegebenes Gut; also fiir jeden einzelnen Menschen
zuvorderst erstrebenswert kraft der eigenen Natur und damit
fir jeden Menschen eines der hauptsichlichsten Giiter. Denn



und der moderne Socialismus. 311

sowie die Natur im Menschen die tiefste Grundlage ist fiir
menschliches Sein und Wirken, so sind die Giiter, welche von
dieser allen Menschen gemeinsamen Natur unmittelbar ihren Wert
haben, die leitenden mit Riicksicht auf die andern. Ist aber
die staatliche Gemeinschaft das hochste Gut fiir den einzelnen
Menschen und miissen sonach alle andern unbedingt auf dasselbe
bezogen werden? Offenbar nicht. Denn die staatliche Gemein-
schaft kann dem einzelnen auch zu einem Ubel werden, wie dann,
wenn sie in Tyrannei ausartet; sie kann also, wie Leo sagt, ,ein
Gut sein und auch nicht ein Gut sein®. Auch kann die eine staat-
liche Gemeinschaft besser sein als die andere. Wo aber ein
Gutes und ein Besseres ist, wo also Grade des Guten moglich sind,
da ist kein schlechthin und notwendig Bestes. Dementsprechend
bleibt da die Freiheit bestehen, der staatlichen Ordnung auch zu
widerstreben, sowie ich das korperliche Leben selber, gleich den
Mirtyrern, preisgeben kann um eines Gutes willen, welches von
meiner Vernunft mir als héher hingestellt wird. Die Freiheit
zeichnet somit selber den Weg, welchen die Leitung des Ganzen
oder der staatlichen Gesellschaft zu verfolgen hat. Es darf der
Staat nicht als das notwendige Gut, als der letate Zweck er-
achtet werden, nicht als das alle anderen Giiter in sich ein-
schlielsende Gut. Vielmehr hat die Staatsleitung den Weg ,,frei¢
zu halten; sie hat dem einzelnen darin zu helfen, dals 1hm der
Weg ,frei und ungehindert sei, anf dem er zu seinem End-
zwecke hinwandelt; der Wohlfahrt des einzelnen hat das Staats-
ganze zu dienen.

¢) Damit hiben wir auch das Gebiet des freien Entschlie-
[sens gekennzeichnet. Die Freiheit ist kein Phantasiebild ohne
tfeste Grundlage oder ohne scharfe Umrisse. Nicht darin besteht
die Freiheit, dals der Mensch ,,sich bewulst ist, handeln zu kdnnen
oder nicht“. Die Freiheit ist kein ruheloses Pendel, das ebenso
berechtigt ist, nach links oder nach rechts sich zu wenden. ,Das
Gute“, so Leo, ,hat es kraft seiner Natur in sich, dals es im
eigentlichen Sinne des Wortes das Begehren in Bewegung setzt,
und darum ist die Freiheit dem Willen eigen oder vielmehr sie
ist der Wille, soweit er beim Handeln die Auswahl hat.“ Das



312 Die Grundprincipien des hl. Thomas von Aquin

Gebiet des freien Entschlusses ist also das Gute als Gegenstand
des Willens. Sowie das Auge notwendig die Farbe zum Gegen-
stande hat, wenn auch nicht diese oder jene Farbe im einzelnen;
so hat der Wille zum Gegenstande das Gute. In seinem be-
rechtigten Gebiete liegt nicht das Bose oder das Ubel. Selbst
wenn er das Bose wihlf, kann er dies nur, insoweit ihm da eine
gute Seite vorgestellt wird. Deshalb definiert der Papst die
Freiheit nicht als facultas, omnibus ad agendum praerequisitis,
agendi vel non agendi, sondern als ,Fihigkeit, die Mittel aus-
zuwihlen fiir den vorliegenden Zweck* (eligendi res ad id, quod
propositum est, idoneas). Da erscheint wieder das Grundgesetz
des menschlichen Handelns. Der Mensch ist nicht frei mit Riick-
sicht auf den Zweck. Die Freiheit selber wohnt ja dem Willen
inne und dessen notwendiger Gegenstand ist das Gute iiberhaupt,
alles Gute, so dals von ihm aus kein Gut von der Wahl ausge-
schlossen wird. Die Freiheit richtet sich nur auf die Mittel, um
diesen Zweck zu erreichen. Sonach wird es fur jeden freien
Akt im Bereiche der Natur selber gefordert, dals er noch einem
weiteren Zwecke dienen kann aulser dem beschrankten Gute.
welches in diesem Akte thatsichlich erstrebt wird. Es gibt
namlich noch anderes Gute als dasjenige, welches gerade vorliegt;
die Vernunft weist darauf hin, indem sie die Schranken eines
jeden dieser Giter mit vorlegt. Soll also der treie Wille wahr-
haft frei handeln, so mufls er auf den Zweck sich richten, der
da ist ,alles Gute®, das Gute iiberhaupt; und so darf er keines
der ihm erscheinenden Giiter anders anstreben wie als Mittel,
als etwas Niitzliches, nicht als etwas an sich Begehrenswertes.
Jenes Gut, so fahrt der Papst fort, ,hat den Charakter des
Niitzlichen, was um etwas anderen willen erwihlt wird.”
Danach bestimmt sich der Charakter des moralisch Schlech-
ten. , Wie die Krankheit wohl ein Anzeichen des Lebens ist,
so Leo XIIIL, ,aber ein Mangel an korperlichem Wohl, so be-
kundet der Wille, wenn er etwas begehrt, was von der Vernunft
abweicht, den Vorzug der Freiheit, den er genielst, weil auch
dieses selber ein Anzeichen des freien Willens ist, namlich das
auf etwas Schlechtes gerichtete Wihlen.“ Es darf nicht das



und der moderne Socialismus. 313

-

Bose auf die eine Seite des Willens ebenso berechtigt gestellt
werden, wie das Gute auf die andere, so dafs der Wille, fiir sich
allein betrachtet, gleicher Weise das eine wiihlen diirfe wie das
andere, und nur das aufsen bestehende Gebot Gottes dem Wilhlen
des einen den Charakter des Bosen aufdriickte. Die Siinde ist
eine Krankheit des Willens selber und wird von innen heraus
in ihrer Verderblichkeit bestimmt. Gesund ist der Wille, wenn
er seinem Zwecke zugewandt bleibt, wie jedes Ding gut ist,
wenn es behufs seiner Vollendung thitig ist; denn eben der
Besitz des Zweckes ist die Vo‘llendung der verschiedenen Wesen
und Krifte, wie das Sehen die Vollendung des Auges bildet.
Der Zweck des Willens aber ist das Gute ohne Ausnahme, alles
Gute. Auf diesen Zweck nun und somit auf seine Vollendung
bleibt der Wille nur dann gerichtet, wenn er das beschriinkte,
das Teilgut, so fiir sich erwihlt, dafs es ihm desto lebendiger
ins Bewulstsein tritt, wie er von Natur nach allem Guten diirste
ohne Ausnahme und ohne Schranke. Wie die Taube des Noe
mufs der Mensch nicht ausruhen wollen aulserhalb der Arche des
Gegenstandes seines Willens, sondern immer zu seiner Natur
und zu deren Richtung auf das Unendliche zuriickkehren. Will
er sich sattigen lassen von einem vergiinglichen Gute, und
mochte es auch so grofs sein wie das (Ganze eines modernen
Staates mit allen seinen Hiilfsmitteln, so handelt er in erster
Linie nicht gegen Gott, sondern gegen die Natur seines
eigenen Willens, Dieser Wille bleibt seiner Natur getreu,
er will alles Gute; er aber, der Siinder, heftet durch seinen
treien Kntschlufs, soweit es bei ihm steht, den Willen an das
Geld, an die Ehre, an die Sinnesfreuden, mit einem Worte, an
ein beschrinktes Gut und tritt zu sich selbst in Widerspruch.
Es ist ja.'klar, dafs dies der Quell inneren Widerstreites,
innerer Unruhe und Qual sein mufs; dhnlich wie dann ein Wider-
streit ist, wenn ich den Adler, der von Natur in die reinen
Hohen getragen wird, an die Erde kette. Gegen die eigene
Vernunft fehlt der Meunsch, wenn er seine Freiheit mifsbraucht.
Denn er verachtet in diesem Falle die Grundregel und das
Hauptgesetz seiner eigenen Freiheit. Die Vernunft stellt ihm



314 Die Grundprincipien des hl. Thomas von Aquin

den allgemeinen Begriff des Guten vor und sagt ihm damit, dals
seine Freiheit ohne Grenzen sei, so weit nimlich gehe, wie etwas
gut genannt werden kann; er aber engt das Gute in ein Kleid,
in ein Haus, in eine geliebte Person ein und handelt so, als ob
dariiber hinaus alles schlecht sei.

Die Siinde, d. h. der Gegensatz zur eigenen Natur und
deren Richtung wird noch einschneidender, wenn wir sehen, wie
dem Menschen das entsprechende Urteil der Vernunft leichter
zuginglich, wir mochten sagen, lesbarer gemacht wird durch
die Entfaltung des Grundgesetzes der menschlichen Handlungen
in die verschiedenen Arten von Gesetzen.

Das Verhiltnis der Hauptarten von Gesetzen unter-
einander oder die Entfaltung des Grundgesetzes.

Jeder Mensch ist von Natur vernunftbegabt. In jedem
Menschen zeigt also die Vernunft, als Form und Richtschour im
menschlichen Sein, pach der dieses eingerichtet ist und die es
in sich enthilt, auf die Zugehorigkeit zum Ganzen des Menschen-
geschlechts; und in jedem Menschen wieder weist sie, als Ver-
mogen, welches iiber die korperliche Natur hinaus personliche
Selbstiindigkeit verleiht, auf die Wohlfahrt des einzelnen als den
Zweck des Ganzen. Dementsprechend ist, gemils der Stimme
der Natur, die Freiheit auch losgelost vom Ganzen des Menschen-
geschlechts, so dafs die Wohlfahrt des Ganzen - — und wenn dies
die Gesamtheit aller Menschen wire — nie Selbstzweck der
einzelnen Menschen sein kann, dem alles andere zu dienen hat,
sondern fur jeden einzelnen nur als Mittel zu betrachten ist, das
erwithlt wird behufs Besitzes aller Giiter oder jenes Einzelgutes,
das da alle Giiter in sich einschlielst und durch das erst alles,
was gut ist, seine Giite hat. Oder gibt es einen Menschen, der
nicht eine freie, selbstindige Personlichkeit wire? Also hat er
Aunspruch darauf, dals kein besonderes, beschrinktes Gut ihn
aufhalt und fesselt. Gibt es einen Menschen, der nicht kraft
der Natur mit den anderen Menschen eine Einheit wére? Der
Mensch ist von Natur zum gesellschaftlichen Leben hingeneigt,



und der moderne Socialismus. 315

weil keiner fiir sich allein den gesamten mit der Natur gegebenen
Bediirfnissen geniigen kann. Also gehort jeder einzelne Mensch
so zum Ganzen, dals dieses kein Recht hat, ihn auf dem Wege
zum Besitze des Endzieles zu fesseln, sondern als Mittel sich
hinstellen muls, damit am Ende alles Gute, unbeschrinkt, soweit
der einzelne es fassen kann, besessen werde. Dies ist die natiir-
liche Ordnung. Nach ihr sind die Mittel, um zum Endzwecke
zu gelangen, und somit der Gegenstand des Wiahlens fiir jeden
einzelnen, verschieden; das Endaziel selber, der Besitz alles Guten,
des unbegrenzten Gutes ist fiir jeden das gleiche.

Nicht einzig Peter oder Johannes soll grenzenlos gliicklich
sein und die anderen ihm dienen. Dies ist das Zerrbild der
Freiheit: der Liberalismus und Socialismus. Da geht es wie mit
dem Teufel in der Wiiste. Kr trat zu Jesus und wies auf die
Steine hin mit dem Rat, Jesus solle Brot daraus machen. Nicht
der Teufel bot dem Heilande .Brot an oder machte Brot aus
Steinen. Der Heiland sollte aus den vom Teufel dargebotenen
Steinen Brot machen. Ahnlich kommen die Apostel des Socia-
lismus mit ihren Redensarten und Verheifsungen. Steine bieten
sie; die misera plebs soll Brot daraus machen dadurch, dals sie
die Gefolgschaft der Fiihrer vermehrt und ihre Beitrige bei-
steuert. Die Fiihrer haben den Ruhm und das Geld. Der ge-
wohnliche Arbeiter gehort zur dienenden Masse. So geschah
es in der franzosischen Revolution, wo zuerst der Liberalismus
sich in seiner ganzen, alles verzehrenden Selbstsucht hinstellte.
Den Massen wurden die Phrasen der Gleichheit und Frei-
heit, nimlich Steine, geboten. Die Wohlfahrt des Ganzen
war der glinzende Rahmen des Bildes. Aber dieses Ganze
waren am Ende die ,,Gewaltboten“ und der Wohlfahrtsausschufls
selber, der fur die Massen die dargebotenen Steine in Blut und
Elend verwandelte. Und so geht es heute. Ist nun die Folge,
dafs dadurch wenigstens einzelne gliicklich werden und den
Besitz des Allgutes erreichen, namlich die Fuhrer? So viel Segen
die rechte Freiheit verbreitet, so viel Fluch folgt dem Zerrbilde.

Der Tyrann, welcher, mag er es im Kleinen oder im
Grofsen sein, seinen eigenen personlichen Vorteil als letztes Ziel



316 Die Grundprincipien des hl. Thomas von Aquin

ansieht, fiir das freie Menschen zu arbeiten, in das sie ,aufzu-
gehen“ haben, wie Hartmann sagen wiirde, erstickt selber
schliefslich an den Friichten seines Strebens; und je schamloser
er vorgeht, desto balder wird es offenkundig, dals er am , Essen
der Friichte seiner Miihen verdirbt. Ein ausdriicklicheres
Zeichen fiir die Existenz der Erbschuld in der menschlichen
Natur kann es nicht geben als die Auflosung des Bandes, unter
welchem alle Menschen zusammenwirken sollen, damit jeder ein-
zelne seinen letzten Endzweck erreiche. Die Menschengeschichte
ist nichts als die Darstellung der Zerrissenheit, welche daraus
folgt, dafs der einzelne seinen zeitlichen Vorteil, seinen Ruhm,
seine Bereicherung, seine weltliche Weisheit zum Tempel macht,
den die anderen mit Aufopferung aller Krifte verherrlichen miissen.
Jeder stelle den Grundsatz des hl. Thomas an die Spitze seines
ganzen Handelns und dehne ihn aus auf die irdischen Giiter
iiberhaupt: , Der Besitz ist ungleich, aber der Gebrauch dessen,
was jeder besitzt, ist gemils dem Naturgesetze ein gemeinsamer,
so namlich, dals der Besitzende am (rebrauche dessen, was er
hat, die anderen teilnehmen lassen soll, wenn er auch dafiir
nicht den Menschen, sondern Gott und sich selber verantwortlich
ist. Gott gibt einem jeden besondere Gaben, aber zum ge-
meinsamen Besten., Der einzelne wird nur dann sein eigenes
personliches Gliuck finden — wund mag er reich wie Krosus,
michtig wie Alexander d. Gr. sein —, wenn er mit der An-
wendung der ihm verliehenen Gaben die Wohlfahrt der andern
befordert und so sich im Gebrauche des ihm Verliehenen vor
Gott als Verwalter ansieht, nicht als unabhidngiger Besitzer.
Es handelt sich eben hier um die im Menschen selbst be-
findliche, mit der Natur gegebene Richtschnur des menschlichen
Handelns, und eine solche Richtschnur darf kein Mensch ungestraft
verletzen. Er verdirbt dann sich selbst zunachst und schadet, so-
weit es an ihm ist, den andern. Was besagt aber diese Richtschnur,
die Vernunft im Menschen, als Regel der Freiheit? Wir haben
es oben gehdort und die Natur stimmt dem bei: ,,Mit Riicksicht
auf die natiirlichen Giiter ist der Mensch frei, weil keines der-
selben notwendig ist“, denn keines von denselben enthalt alles



und der moderne Socialismus. 317

Gute, worauf, als auf seinen Gegenstand, der Wille von Natur
sich richtet. Die Natur, welche uns umgibt, ist zu klein fiir
den Menschen. Sie hat nicht so viel, dafs jeder Mensch Millionér
sein, d. h. dem unbegrenzten Begehren nach Reichtum oder
nach einem andern sichtbaren Gute Geniige leisten kann. Die
Vernunft, als Regel des frei personlichen Handelns, ist von Natur
offen nach oben. Sie Gffnet nicht jenes Einzelgut seinem Wesen
nach, welches notwendig alles Grute in sich enthilt, weil es seiner
innersten Natur gemils nichts als Gut ist. Aber wohl sagt sie,
dals ein solches existiecren miisse, da das Begehren der Natur
nach Unendlichem nicht eitel sein konne; dals jedoch innerhalb
der Grenzen ihrer Kenntnis und ihrer Erscheinungen ein der-
artiges Gut nicht sich finde. Das Zerrbild der Freiheit schlielst,
der Natur entgegen, die Stimme der Vernunft, und damit die
menschliche Freiheit, gewaltsam ab in der Selbstsucht, d. h. in
einem Kinzelwesen, das begrenzt ist, und wird dadurch uner-
schopflicher Quell des Widersp'ruchs, des Elends, des Verderbens.
Die wahre Freiheit offnet die Natur nach oben und zeigt zu-
virderst auf das ewige Gesetz, das Gesetz in jenem, der da
wesentlich Einzelexistenz ist und alles umfalst.

a) Das ewige Gesetz. Von ihm sagt Leo XIIL (l. cf.)
mit den Worten Augustins (de lib. arb. I, 6): ,Zugleich meine
ich, dafs du schauest, wie in diesem zeitlichen Gesetze nichts
Gerechtes und Geordnetes (nihil esse justum ac legitimum) sich
findet, was die Menschen nicht aus dem ewigen Gesetze sich
ableiteten. Gibt es eine geringere und eine héhere Vernunft,
ein kleineres und ein grofseres Gut, ein niedrigeres und ein
wertvolleres Sein? Dann muls auch eine schlechthin hochste
Vernunft bestehen, wie es ein schlechthin grifstes, unverminder-
bares und unvermehrbares Gut geben mufs und ein Sein, dessen
Wesen nichts ist wie Existenz oder Allsein. Eine Wirme nim-
lich wird als grofser oder geringer bezeichnet, je nachdem sie
dem Feuer nahe ist, welches wesentlich und deshalb ohne Mafls
die Wirme besitzt. KEine Helle kann nur darum leuchtender
oder weniger leuchtend sein, weil das Licht besteht, dem von
sich aus, der Natur nach, Helle zukommt. Denn nur nach dem



318 Die Grundprincipien des hl. Thomas von Aquin

Verhaltnisse, in welchem etwas dem ,,Gréfsten* sich nihert,
kann von einem mehr oder minder hohen Grade gesprochen
werden. Die Vernunft in den Menschen lifst Grade zu. Also
besteht eine Allvernunft, die nicht mehr und nicht minder, jetzt
erkennt und spiter nicht, sondern die da nichts ist als Erkennen,
und die als reinster Erkenntnisakt fur sich besteht. Nur durch
die Teilnahme an der Fiille dieser Vernunft ist ein Erkennen
moglich, gerade so wie nur durch Anndherung an das Feuer
Wirme maoglich ist.

Schadet der Einfluls dieser Vernunft dem selbstindigen
menschlichen Erkennen? Ebenso wenig, wie das Feuer dem
gliihenden Eisen schadet, insoweit dieses glithend 1st; ebenso
wenig, wie die Lebenskraft der Wurzel den Pflanzen schadet,
obgleich sie keine Pflanze ist; ebenso wenig, wie die Sonne das
erleuchtete Zimmer als erleuchtetes beeintriachtigt, trotzdem die
Sonne nie ein erleuchtetes Zimmer und das letztere nie zur
Sonne wird. Das ewige Gesetz in der Allvernunft ist vielmehr
der erste Grund unseres frei selbstindigen Handelns; denn durch
die Teilnahme am selben tritt der Grund, weshalb wir handeln,
in uns hinein, und wir werden somit ,,Herr unseres Thuns“, was
nichts anderes ist als Freiheit. Horen wir Thomas (I, II, qu. 93,
art. 182; Ubers. Bd. VI, S. 340 u. 341): ,Wie in jedem Kiinstler
vorherbesteht der Grund dessen, was durch die Kunst gewirkt
wird, so mufs in jedem Regierenden vorherbestehen der Grund
fir die geregelte Ordnung dessen, was seiner Leitung unterliegt.
Nun ist Gott durch seine Weisheit der Griinder des gesamten
All, zu welchem er im Verhiltnisse steht wie der Kiinstler zu
den Kunstwerken. Er ist ebenso der Lenker und Regierer aller
Thitigkeiten und Bewegungen in den einzelnen Geschopfen. Wie
also der Grund in der gittlichen Weisheit, nach dem alles ge-
macht worden, den- Charakter der Kunst hat, so besitzt der
Grund, nach dem alles zum gebiihrenden Zwecke hin geleitet
und entwickelt wird, den Charakter des Gesetzes. Und danach
ist das ewige Gesetz nichts anderes wie der Grund in der
ewigen Weisheit, wonach diese Weisheit jede Thitig-
keiten und jede Bewegungen leitet.... In sich selber nun



und der moderne Socialismus. 319

wird dieses Gesetz von uns nicht gekannt, wohl aber in seiner
Wirkung, je nachdem darin eine Ahnlichkeit mit der Allvernunft
als der wirkenden Ursache durchstrahlt, wie man die Sonne
erkennen kann, nicht blofs in ihrer Substanz, sondern auch ver-
mittelst der von ihr ausgehenden Strahlen. Und so kennt jede
verniinftige Kreatur das ewige Gesetz. Denn jede Kenntnis der
Wahrheit ist ein Ausstrablen vom ewigen Gesetze und ein Teil-
nehmen an selbem, das da unverriickbare Wahrheit ist. Die
Wahrheit aber erkennen in etwa alle, zum mindesten soweit es
auf die ersten allgemeinen Grundprincipien des natiirlichen Rechts
ankommt; vom iibrigen weils der eine mehr und der andere
minder.“

Wie also die Vernunft im Menschen die GGrundregel des freien
Handelns ist und die verschiedenen Arten Gesetze nur die Entwick-
lung, das Zuginglichwerden dieser Grundregel im Bereiche des
Empfangens vorstellen, so ist das ewige Gesetz das oberste und
allgemeinste, und die iibrigen Gesetzesarten bilden nur eine weitere
Entwickelung desselben im Bereiche des Bestimmens. Beide Seiten
entsprechen sich genau. Die Vernunft als natiirliche Wesensform
in allen Menschen, von der auch das korperliche Sein die For-
mung erhalt, weist auf das Ganze, zuerst des Menschengeschlechts
und dann des All, insoweit alle Dinge Gegenstinde unserer sinn-
lichen oder geistigen Vermigen sind. Aber zugleich ist die
Vernunft erhaben iiber das korperliche Sein, ein fiir sich be-
stehendes, vom Korperlichen wesentlich unabhangiges Vermogen.
Und danach verleiht sie die freie Personlichkeit, deren Thitig-
keit, resp. deren Zwecke alles, selbst das (Ganze der sichtbaren
Natur, dienen mufs. Das ewige Gesetz aber ist, ganz euntsprechend,
allumfassend und zugleich in sich losgelost von aller Natur, von
nichts abhéngig, erhaben iiber alles Begrenzte und Geschaffene.
Die ewige Weisheit als erster Grund aller Dinge ist alles Sein,
insoweit was auch immer ist, von ihr es hat, dals es ist; und
sie ist dabei Einzelexistenz, sie besteht fir sich in sich selber.
Gehen wir nun vom Allgemeinen aus, so ist die erste Stufe
der Entwickelung oder der Offenbarwerdung des ewigen Ge-
setzes:



320 Die Grundprincipien des hl. Thomas von Aquin

b) Das Naturgesetz.

Diese Art von Gesetz im allgemeineren Sinne umfalst die
ganze (resamtnatur, insoweit jegliches Ding in sich, als eine
Teilnahme am ewigen Gesetze, die Hinneigung zu seiner Thitig-
keit und zu dem ihm eigenen Zwecke besitzt. Im besonderen
Sinne aber wird vom Naturgesetze gesprochen mit Riucksicht auf
den Menschen. Denn dieser hat nicht nur die Fiirsorge fiir sich
allein, sondern kraft der Vernunft auch fiir andere Wesen. Er
untersteht somit in besonderer Weise seiner Natur nach der
gottlichen Vorsehung. Gesetz nun will so recht eigentlich be-
sagen eine Anordnung der Vernunft, und das ewige Gesetz ist
der Grund der Vorsehung Gottes in Gottes Weisheit fiir alle
Wesen und alle Thitigkeiten. Das Naturgesetz also im beson-
deren Sinne ist nicht eine hinreichende Regel fiir den einzelnen
freien Akt mit allen seinen Umstdnden, sondern es umfalst jene
allgemeinen Principien, die aus den mit der Natur ge-
gebenen Hinneigungen im Menschen und aus den Wesenheiten
der Dinge als den Gegenstinden der verniinftigen Erkenntois
folgen. So ist das erste Princip des Naturgesetzes die Vor-
schrift: ,,das Gute ist zu thun, das Bose zu meiden.“ Alle jene
Dinge aber falst der Mensch von Natur als ,gut® auf, zu welchen
er in seiner Natur selber eine Hinneigung hat; das Gegenteil
betrachtet er als Ubel. Da nun ein jedes Ding von Natur nach
Erhaltung seines Seins strebt, gehort zum Naturgesetze alles,
wodurch das Leben des Menschen bewahrt und das Gegenteil
abgewehrt wird. Da zudem von Natur der Mensch sinnliches
Leben hat, so ist im Naturgesetze eingeschlossen alles, was die
Natur den andern sinnbegabten Wesen lehrte, wie die Erhaltung
der Gattung, Kindererziehung etc. Und insofern der Mensch
von Natur Vernunft gesitzt, ist im Naturgesetz enthalten, was
der Hinneigung der Vernunft entspricht, wie dafls der Mensch
von Natur danach begehrt, zu wissen.

So hilft dem Menschen zu allererst seine innere Natur von
innen heraus, dafls er nach der eigenen Vollendung, nach unbe-
schrinktem Guten strebe. Denn sie lehrt ihn, dafs alle diese
natiirlichen Giiter, wenn sich auch die natiirlichen Neigungen



und der moderne Socialismus, 321

von selbst darauf richten, beschrinkt sind und somit nur nach
gewissem Malse zu erstreben, dals sie vollends verachtet werden
miissen, wenn sie in Gegensatz treten zu jenem Gute, sobald es
erscheint, welches alles Gute unbeschrinkt selber ist, wenn sie
demnach fiir den Menschen Ubel sind. Die Natur selber weist
ihn zudem auf die Belehrung und die Leitung von seiten anderer;
denn die Menschen bilden ein organisches Ganze und so wird
das Naturgesetz niher bestimmt und dementsprechend weiter
vollendet durch das

c) menschliche und gottliche Gesetz. Denn das Ge-
setz ist eine gewisse Anordnung der praktischen Vernunft; diese
aber beschiftigt sich npicht nur mit allgemeinen Principien und
Hinneigungen, sondern auch mit besonderen Umstinden. Wie
also aus den allgemeinen Principien der Baukunst z B. der
einzelne Architekt besondere Schlufsfolgerungen ableitet fiir den
bestimmten Kall je nach dem Boden, der Umgebung, dem vor-
handenen Material, so entwickelt die menschliche Vernunft aus
den allgemeinen Principien des Naturrechts gewisse Regeln, die
nur fiir besondere Fille passen: fiir bestimmte Familien, Ge-
meinden, Staaten. Diese Regeln bilden das menschliche Recht.
Sie miissen, sollen sie wirklich Gesetz sein, d. h. bestimmt, auf
das Gute hin zu richten und somit zur Tugend zu erziehen, stets
den allgemeinen Principien streng entsprechen und sich aus ihnen
ergeben. Sowie nimlich in jeder Wissenschaft ein aus den
allgemeinen Principien zu Unrecht abgeleiteter Satz ein Irrtum
ist, so kann ein menschliches Gesetz, welches fehlerhaft aus dem
Naturrecht abgeleitet ist oder gar vom selben ganz absehen
will, nicht den Charakter eines Gresetzes tragen, sondern heuchelt
denselben. Der Staat ist nicht absoluter Triger des Rechts,
sondern notwendig mufs er mit der Natur des Menschen rechnen.

Ein besonderes gottliches Gesetz aber ist nach Thomas zu-
dem erforderlich: 1. weil der Mensch von Natur zu einem Zwecks:
hingeordnet ist, der die Krifte der menschlichen Natur, also
auch die natiirliche Auffassungskraft des Menschen, iibersteigt;
2. weil das menschliche Urteil irren kann, und deshalb werden
auch solche Gesetze, die der Mensch selber aus dem Naturrecht

Jahrbueh fiir Philosophie ete. VIIIL. 21



322 Die Grundprincipien des hl. Thomas von Aquin

entwickeln kann, wie: ,,du sollst nicht stehlen®, noch besonders
unter den Schutz des gottlichen Gesetzes gestellt, dem jeder
Irrtum fremd ist; 3. weil das menschliche Gesetz die innerlichen
Akte, iiber die es nicht zu urteilen vermag, nicht ordnen kann;
zur Tugend aber wird erfordert, dafs der Mensch sowohl in
geinen inneren wie in seinen &aulseren Akten vollkommen sei;
4. weil das menschliche Gesetz nicht alles Bose, was geschieht,
bestrafen kann, kein moralisches Ubel aber unbestraft bleiben
darf. Dazu tritt:

d) das Gesetz des Fleisches. Es entspricht der Ver-
derbtheit des Menschen, welche an erster Stelle durch die Erb-
siinde verursacht worden. Das Walten dieses Gesetzes ist sehr
weitgreifend in der Menschheit. Jede Abart des menschlichen
Gesetzes, aller Abfall vom natiirlichen Gesetze fliefst aus ihm
wie aus der ersten Quelle. Das ewige Gesetz ist ja vom Ge-
setze des Fleisches mnicht die erste Ursache. Denn das ewige
Gesetz ist die Vernunft selber, und das Gesetz des Fleisches
im Menschen besteht wesentlich im Gegensatze zur Stimme der
Vernunft. Aber trotzdem ist Gott in gewisser Weise die Ur-
sache der Existenz des Gesetzes des Fleisches; wie niamlich der
Militarrichter schuld ist, dals jemand aus dem Stande der Olfiziere
ausgestrichen wird und in den der Gemeinen iibertritt; in diesem
Falle ist der Betreffende fortan dem fiir die Gemeinen geltenden
Gesetze unterstellt. ,,Der Mensch, da er in Ehren war, hat es
nicht verstanden; dem vernunftlosen Tiere ist er vergleichbar
geworden.“ Bei den Tieren nidmlich hat das Gesetz des Fleisches
den wahren Charakter des Gesetzes, es entspricht deren natiir-
lichen Hinneigungen. Zornig zu sein ist z. B. das Gesetz des
Hundes, eitel zu sein das Gesetz des Pfau, so konnte man sagen.
Der Mensch hat das Band der Urgerechtigkeit, welches alle
sinnlichen Neigungen harmonisch abmals und unter die Vernunft
beugte, freventlich durch die Siinde abgeworfen. Er hat sich
des Gesetzes, das fiir den Menschen als den Befehlenden galt,
freiwillig begeben und ist so unter das Joch des Gesetzes der
-Begierden oder des Fieisches geraten. Er folgt den sinnlichen
Neigungen und dem sie verbindenden sklavisch notwendigen



und der moderne Socialismus. 323

—

Zusammenhange wie ein Knecht, anstatt als Gebieter sie zu
benutzen.

Nun entsteht die Frage: Was fullt die Kluft aus, welche
zwischen dem Naturgesetze, zwischen dem menschlichen und
gottlichen Rechte einerseits und andererseits dem einzelnen Akte
als einem einzelnen, thatsiichlich bestehenden noch herrscht? Denn
wenn die Freiheit nur in dem Grade eine wahre ist, als sie der
Vernunft entspricht; wenn zudem die Freiheit so recht eigent-
lich im Akte selber sich findet, ist doch das Vermdgen, frei
zu handeln, ein notwendig mit der Natur gegebenes; so ver-
schwindet offenbar, soweit der Akt selbst in Betracht kommt
und nicht die blofse Beziehung des entsprechenden Vermigens
zu ithm, die Freiheit, falls kein weiteres regelndes Gesetz mehr
existiert, das in den Akt als erste Ursache hineintritt und diesen
eben als einzelnen Akt in die Gewalt des frei Handelnden
gibt. Alle diese Gesetze im Menschen, vom natiirlichen an, sind
am Ende doch nur mehr oder minder allgemeine Regeln, welche
fir viele Menschen gleichmilsig gelten; auf Hinneigungen zum
Handeln, die ebentfalls vielen, wenn nicht allen Menschen, gleich-
mifsig innewohnen, richten sie sich. Hier ist nach Thomas die
Stelle fiir die Gnade, die da nach dem Apostel im hervorragendsten
Sinne ,,frei macht“, d. h. den freien Akt selber als einen freien
in erster Linie verursacht und mit der ersten unabanderlich,
weil wesentlich und notwendig, freien Richtschnur verbindet,
nachdem der Mensch von Natur das entfernte Vermogen erhalten,
mit dem Allgute, als einzeln fiir sich bestehendem und alles
umfassenden, vereinigt zu werden. Die Gnade vervollkommnet
alle iibrigen Gesetze in deren Bereiche und sie fiigt hinzu die
souverine Bestimmung im freien Akte, wodurch dieser that-
sichlich ein freier, selbstindiger wird. Posse credere, sagt
darum Augustin, naturae est, credere gratiae. Die Gnade kann
dies. Denn sie ist der direkte Ausflufs des ewigen Gesetzes,
wie es in sich ist, nicht wie seine Wirkungen in den Kreaturen
erscheinen. Dieses ewige Gesetz aber ist die Ursache aller
iibrigen, die dasselbe inmitten der Geschidpfe entwickeln; und zu-
gleich ist das ewige Gesetz die einzeln subsistierende Allvernunft.

21°



324 Die Grundprincipien des hl. Thomas von Aquin

Deshalb sagt Leo XIIL a, a. O.: ,Die Gnade macht sicherer
und leichterer den Gebrauch der von Natur aus mitgegebenen
Freiheit. Denn das ist fern von der Wahrheit, dals das Da-
zwischentreten Gottes die Freiheit unserer Thitigkeiten vermin-
dere. Vielmehr mahnt der hl. Thomas, dals eben darum, weil
die Gnade vom Schopfer der Natur herriihrt, sie in wunderbar
hohem Grade dazu gemacht und geeignet sei, die Natur in ihrem
ganzen Umfange zu schiitzen und deren Kraft und Wirksamkeit
zu wahren.” Doch iiber das Verhiltnis der Gnade zur Natur in
einem andern Artikel eingehend. Es bleibt fiir jetzt noch die
Verpflichtung zu behandeln, welche den (Gesetzen innewohnt.

3.
Art der Verpflichtung des Gesetzes.!

In einem Osterreichischen Litteraturblatte bemerkte jiingst
bei Gelegenheit des Besprechens der neu herausgegebenen Briefe
des hl. Alphonsus der Recensent, ich ,machte den hl. Alphonsus
zum Fahuoentriger des Probabiliorismus, und verwies auf meine
Ubersetzung der Summa des hl. Thomas Bd. V, S. 280 ff. Es
ist schwer zu begreifen, wie der Recensent zu dieser Bezeich-
nung kommen kann. Ich vergleiche an jener Stelle hochst ob-
jektiv die Moralprincipien des heiligen Thomas mit denen des
hl. Alphonsus und fithre nichts als Stellen aus dem letzteren
an, ohne irgendwie auf das Verhiltnis von Probabilismus und

t Wir hatten im 6. Bande dieser Zeitschrift, im 1. Hefte, S. 118,
zu einer uns der Kritik halber zugesandten Programmabhandlung des
Prof. J.Marquardt in Braunsberg tiber den Grundsatz: lex dubia non
obligat einige Bemerkungen gemacht, die weniger dem Verfasser speciell
galten, als einer milsbriuchlichen Gewohnheit im Anfithren von den ein-
schliglichen Texten des bl. Thomas. Daraufhin verdffentlicht in einem wei-
teren Programmbheft (1893) der Herr Professor eine nochmalige Abhandlung
iiber denselben Gegenstand, welche nichts ist als eine Wiederholung der
in der ersten gemachten Behauptungen unter Anfithrung von zahlreichen,
leicht zu beschaffenden Stellen aus modernen Autoren. Da sich der Herr
in einem Braunsberger Blatte zu seinem Triumphe iiber unsern ,, Angriff*

" hat beglickwiinschen lassen, sehen wir keinen Anplafs, ihn in seiner Freude
daran zu stéren und weiter auf die{ neue Arbeit einzugehen.



und der moderne Socialismus. 325

Probabiliorismus ex professo einzugehen. Das mufste bei dem
Zwecke, den ich hatte, notwendig ganz aufserhalb meines Gesichts-
kreises liegen. Ich citiere da Probabilioristen, die von Liguori
gebilligt werden, und hebe auch den Unterschied hervor, der
zwischen beiden Seiten ist. Zudem fiihrt der Recensent im
selben Artikel aus einem Briefe Liguoris eine weit schiirfere Stelle
gegen den platten Probabilismus an wie ich. Ich lasse iibrigens
im letzten Teile des 4. Bandes meines ,,Wissens Gottes”, wo
ich iiber Probabilismus und Probabiliorismus ausfiihrlicher handle,
gar keinen Zweifel dariiber, dals ich dieser ganzen Kontroverse
sehr kalt gegeniiberstehe.  Thomas schneidet derselben die
Whurzel ab. Nach seinem Moralprincip kann sie gar nicht be-
stehen.

| Wir miissen zuerst feststellen, was Thomas unter , Wahr-
scheinlichkeit’ versteht, damit uns so die Art der Verpflichtung,
welche er mit dem ,,Gesetze* verbindet, deutlich werde. Thomas
bestimmt die wahrscheinliche Meinung als einen , Erkenntnisakt,
der vielmehr dem einen Teile eines Gegensatzes sich zuwendet,
wie dem andern; dabei jedoch mit der Furcht verbunden ist,
der andere Teil konne wahr sein“ (I, qu. 79, art. 9 ad IV,
Ubers. Bd. III, S. 362). Er lifst also das innere Wesen der
,,opinio® aus zwei Momenten bestehen: das erste ist die bestimmte
Zuwendung, der feste Anschluls von seiten des Subjekts an einen
Teil des Gegensatzes (fertur in unam partem contradictionis);
das zweite ist die Besorgnis, die Wahrheit des andern Teiles
konnte sich herausstellen (cum formidine alterius). Das erst-
genannte Moment wird von den modernen Moraltheologen bei-
seite gelassen. Sie mogen ja recht haben, dals in manchen
Punkten die Ausdrucksweise eine ganz andere geworden ist.
Aber man soll dann nicht Thomas so beniitzen, als ob er schon
eine solche Terminologie gehabt hiitte, wie sie heute gebrauchlich
ist, und frischweg, wenn er voo , Probabilitat* spricht, ihn gleich
fir den Probabilismus in Anspruch nehmen. Bei Thomas besteht
fir das einzelne handelnde Subjekt gar keine Wahl zwischen
minder und mehr Probablem. Die wahrscheinliche Meinung ist
ihm die, wo das handelnde Subjekt bereits gewiihlt hat, wo es



326 Die Grundprincipien des hl. Thomas von Aquin

den Anschlufs an die eine Seite bereits gemacht. Objektive
Griinde konnen jedenfalls fiir die eine Meinung in hoherer Zahl
sprechen wie fiir die andere, und nach dieser Seite hin kann
die eine Meinung wahrscheinlicher sein wie die andere. Aber
darum handelt es sich hier nicht. Es handelt sich um den sub-
jektiven Anschlufs, und da wird von Thomas als wahrscheinliche
Meinung jene erkldrt, in quam mens bereits fertur, die bereits
angenommen ist. Ein Probabilismus und Probabiliorismus wird
da von vornherein unmoglich; die ,probable Meinung schliefst
im Begriffe selber meine Zustimmung ein. Sie ist wie eine
wissenschaftliche Hypothese, welcher der Gelehrte entschieden
folgt, obgleich er sie nicht fiir durchaus zuverldssig hilt.
Horen wir weiter Thomas. Wir werden sehen, dals er beil
seinem Moralprincip gar nicht anders sprechen kann, und dals
ihm unbedingt die Vernunft und die Erfahrung zur Seite steht.
Er unterscheidet drei wesentlich von eirander unterschiedene
Arten von Erkenntnisakten (Post. lib.1, lect. 1): ,Vermittels des
Syllogismus entsteht manchmal, wenn auch nicht zuverlissiges
Wissen, so doch Glaube oder eine Meinung oder Wahrschein-
lichkeit (probabilitas), infolge der wahrscheinlichen Beweisgriinde
in den betr. Sitzen, von denen ausgegangen wird, weil die
Vernunft ganz und gar einem Teile des Gegensatzes sich zu-
wendet, obgleich mit der Furcht, das Gegenteil konnte wahr
sein (quia ratio totaliter declinat in unam partem contradictio-
nis, licet cum formidine alterius); manchmal aber ist diese Zu-
wendung der Vernunft keine vollstindige. Es ist kein Glaube
vorhanden und keine Meinung (non fit complete fides vel opinio),
sondern nur ein gewisscs Vermuten (suspicio), weil die Vernunft
sich nicht ganz und gar einem bestimmten Teile zuwendet, wenn
sie auch mehr Neigung hat zu dem einen wie zu dem andern;
wihrend beim Zweifel (dubium) gar keine Neigung zu dem
einen oder zum andern, sondern vollstindiges Schwanken besteht.
Oder dhnlich II, II, qu. 1, art. 4 (Ubers. Bd. VII, S. 42):
,Einzelne Erkenntnisakte enthalten eine feste Zustimmung
ohne alle weitere Erwidgung, wie wenn jemand betrachtet, was
er weils. Andere Erkenntnisakte enthalten gar keine feste



und der moderne Socialismus. 327

Zustimmung, wie wenn jemand zweifelt. Bei andern wieder
wird jemand durch etwas Geringfiigiges versucht, sich einer
Behauptung bestimmt zuzuwenden; das tritt beim Mutmaflsen-
den ein. Endlich gibt es Erkenntnisakte, wo man einer Be-
hauptung sich fest zuwendet ohne hinreichende Griinde von
aufsen her, und das heifst: Meinen (die Ansicht ist ,,mein“
d. h. in festem Besitze): Adhaereat uni parti, sicut accidit opi-
nanti.“ Die Probabilitit schliefst bei Thomas offenbar ein das
Jjudicium stabile ex parte subjecti, wenn es auch nicht satis
stabile ist ex parte objecti. Da fillt fiir das handelnde Subjekt
alles Abwigen des Probablen gegen das mehr Probable fort.
Wir werden gleich sehen, wie innig dies zusammenhingt mit
der ganzen von Thomas vorgetragenen Lehre, mit der wir uns
hier bis jetzt beschiftigt haben, und wie wichtig dieses alles fiir
die Praxis ist. Zuvor jedoch miissen wir einen Irrtum betreffs
der lex dubia abweisen. .

Dafs ein Gesetz, dessen Existenz oder verpflichtende Kraft
mit Recht in Zweifel gezogen wird, nicht verpflichtet, ist so klar
und so allgemein angenommen, dals jede Bemiihung, es zu be-
weisen, ginzlich iiberfliissig erscheint. Es geniigt, die Eigenschaften
eines jeden Gesetzes sich zu vergegenwirtigen, wie sie Thomas
in der 90. Quastion des 1. Teiles der 2. Abteilung der Summa
auseinandersetzt, um dies selbstverstindlich zu finden. Der
Grundsatz, dals ein mit Recht in Zweifel gezogenes Gesetz nicht
verpflichtet, ist einzig insoweit ein' Gegenstand der Kontroverse,
als er mit den Fragen des Probabilismus und Probabiliorismus
in Beziehung gesetzt wird. Von dieser Verbindung absehen
wollen, heifst ebenso viel wie in kompleter Unkenntnis der ganzen
Streitfrage sein. Diese letatere ist die: Vorausgesetzt, dals das
Gesetz ein zweifelhaftes sei, bin ich dann ganz ohne Gesetz?
Steht es ganz bei meiner Willkiir, zu wihlen, was ich will?
Ist dann mein Wille allein auf sich angewiesen, so dals ich als
einzigen Grund meiner Wahl angeben kann, dals ich so wollte?
Ist in diesem Falle und so verstanden die Freiheit in possessione,
so dals ich auch das, was mir selber als minder begriindet er-
scheint, gegeniiber dem mehr Begriindeten wihlen kann, einzig



328 Die Grundprincipien des hl. Thomas von Aquin
weil ich so will? Hier verstehen wir die Grundlage des félsch-
lich aufgebauten Gegensatzes zwischen Gesetz und Freiheit. Wie
leicht ist es nicht fir einen Kundigen, in einem bestimmten
Falle die Existenz des Gesetzes und damit seine verpflichtende
Kraft in Zweifel zu ziehen, mag es was immer fiir ein Gesetz
sein! Die Geschichte der von Rom verurteilten Moralsitze er-
weist, wie schwer da die zehn Gebote selber aufrecht zu halten
sind. Jedesmal, wenn es mir gelingt, oder wenn ich einen Autor
beibringe, dem es gelungen zu sein scheint, die verpflichtende
Kraft des Gesetzes im bestimmten Falle anzuzweifeln, ist meine
,,Freiheit im Besitze®, d. h. ich brauche aut nichts zu horen, als
auf meinen Willen. Man nennt das benigna sententia, als ob fiir
den Menschen alles erreicht wiire, wenn er sagen kann: Sic volo,
sic jubeo, stat pro ratione voluntas. KEs kann ja fiir den Dieb
,»giitig* genannt werden, wenn im bestimmten Falle ihm gesagt
wird, er brauche nicht zu restituieren; aber ist es ,giitig* fir
die Besitzer? Dem Fleische mag es als ,giitig” gelten, wenn
ihm eine Konzession im Fasten oder édhnlichem gemacht wird;
aber ist es ,gitig” fiir die Seele? [nd wenn gesagt wird, ,fiir
den Gewohnheitssiinder sei die Unfreiheit viel weiter auszudehnen,
wie es gewohnlich bei den Moraltheologen geschieht® (Gutberlet,
Willenstreiheit, Schlufswort), er sei also, je mehr er siindigt,
weniger verantwortlich, so mag dies recht., giitig* fiir die Leiden-
schaft sein, welcher der Gewohnheitssiinder huldigt, aber es ist
durchaus nicht giitig fir das Heil seines Greistes, denn was soll
er sich dann Mihe geben, aus dem Stande der Siinde heraus-
zukommen, wenn seine Siinde immer geringer wird? Zudem
zeigt die letztere Annahme gerade, wie wenig solche Ansichten
von Freiheit diese selbst begiinstigen; der Mensch wird ja immer
yunfreier, je mehr er das ldeal der Freiheit in der Gesetzes-
losigkeit erblickt.

Thomas teilt nicht solche Ansichten von der Freiheit, die
nur den Leidenschaften Vorschub leisten. Er sagt (de verit.
qu. 17, art. 3): ,Niemand wird durch ein Gesetz gebunden,
anfser dadurch, dafs er es kennt“, aber er setzt hinzu und be-
griindet das spéater ausfuhrlich: ,Dies gilt jedoch nur insoweit,



und der moderne Socialismus. 329

als er nicht gehalten ist, das Gesetz zu kennen.“ Es geht nicht
an, die erste Hilfte der Stelle anzufiihren: nullus ligatur per
praeceptum aliquod, nisi mediante scientia illius praecepti und
die Worte fiir gleichlautend zu erkldren mit dem Princip: lex
dubia non obligat; die Ausnahme aber, welche unmittelbar folgt,
auszulassen: nisi quatenus tenetur scire praeceptum. Das ist
objektiv eine Textfdlschung und mag sie begehen, wer da wolle,
ahnlich wie wenn ich Luk. 4, 27 citieren wollte: ,Viele Aus-
sitzige waren in Israel zur Zeit des Propheten KElisius und
keiner ist geheilt worden*, um damit zu beweisen, dafs die im
4. Buche der Konige, K. 5, erzihlte Begebenheit unwahr sei.
Man wiirde auf die Fortsetzung im Evangelinm zeigen, denn der
Heiland spricht: ,aufser Naaman, der Syrer*, und gerade dieser
Zusatz enthilt die Beweiskraft der ganzen Stelle.

Ahnlich liegt auch hier die ganze Beweiskraft der Worte
in dem Zusatze ,nisi . .. “ | Zugleich enthalten diese sclben
Worte die tiefste Quelle der Verpflichtung, welche vom Gesetze
aufgelegt wird. Warum bin ich gehalten, vom Gesetze mir
Kenntnis zu verschaffen? Der erste und allgemeinste Grund ist
meine eigene Vollendung, ich selbst also; denn, so Aug., ,die
Seele ist mehr da, wo sie liebt, als wo sie lebt”, und in der Schrift
heilst es: ,,Sie sind geworden wie das, was sie geliebt haben.
Sowie jedes Ding thdtig sein mufls gemdls seiner Form, damit
es seine Vollendung finde, so ist der Mensch gehalten, nach
seiner eigenen Vollendung zu streben. Fiir diese Vollendung
aber ist, wie wir oben gesehen, Form und Richtschnur die Ver-
punft, und ,,Vorschriften der Vernunft“ (ordinatio rationis) sind
die Gesetze. Der Mensch darf also nie, ,,weil er so will“, han-
deln, das ist nicht Freiheit, das ist Willkiir; er mufls nach dem
durch die Vernunft geregelten Willen handeln.

Nun gibt es verschiedene Arten von Gesetzen. Unter diesen
Arten kann ein scheinbarer Widerstreit sich finden, so dals ob-
jektiv mehr Griinde fir das eine sprechen wie fiir das andere.
Es kann, bleiben wir im Bereiche des natiirlichen Rechts, z. B.
das Gebot, du sollst nicht toten, in Gegensatz treten zum Ge-
bote der Bewahrung des eigenen Lebens. KEs kann das staatliche



330 Die Grundprincipien des hl. Thomas von Aquin

Gesetz (vorausgesetzt dals es der Vernunft entspricht, sonst ist
es ja kein Gesetz, sondern Ungerechtigkeit) entgegentreten einem
Gebote des natiirlichen Rechts. Wir haben oben hervorgehoben,
dals die Gesetze in all den verschiedenen Arten, soweit sie
unserer Vernunft zuginglich sind, nicht fir den einzelnen be-
stimmten Fall gemacht sind, sondern fiir eine mehr oder minder
grolse Allgemeinheit, dals sie sonach mehr als allgemeine Prin-
cipien betrachtet werden miissen, deren Anwendung der einzelne
machen soll, wie als Stelzen, die jeden Schritt des Menschen zu
tragen berufen sind. Im genannten Falle verpflichtet kein ein-
zelnes von diesen beiden Gesetzen fiir sich allein. Aber deshalb
ist der Mensch nicht der Willkiir iiberlassen. Er ist gehalten an
sein Wohl. Und dieses Wohl besteht nach der Stimme seiner
Vernunft, die das allgemeine Gute auffalst, im Bereiche der
Natur darin, dals er keinem verginglichen Gute ein Ubergewicht
gestattet iiber sich; vielmehr soll der Wille so wihlen, dafs er
bereit ist, dem Entgegengesetzten sich zuzuwenden, sobald dieses,
der Vernunft nach, besser seinem wahren Wohle entspricht. Der
Vernunft liegt es im genannten Falle ob, abzuwigen, welches
Gesetz nach den augenblicklichen Verhiltnissen in Anwendung
zu bringen ist. Nicht ein Gegensatz von Gesetz und Freiheit
existiert da, sondern ein Gegensatz zwischen den verschiedenen
Gesetzen. Da kann in der Theorie von einem ,Aequiprobabi-
lismus“ die Rede sein, insofern das eine Gesetz den gleichen
Wert hat, dem Wesen nach, wie das andere und somit von den
betr. Gesetzen aus ein jedes seine verpflichtende Kraft dulsert.
In der Praxis aber wird, wie Thomas oft wiederholt, ,wenig-
stens vom Umstande des Zweckes her der seinem Wesen
nach freie Akt zum Guten oder zum Schlechten hin bestimmt
und tritt so stets, als im einzelnen Handelnden betrachtet, aus
der Indifferenz heraus, so dafls es keine Indifferenz fir das Indi-
viduum gibt, mag auch das innere Wesen des Aktes eine solche
zulassen.“ Der Gegensatz zwischen den beiden Gesetzen lost
sich demnach in jenem Grundgesetz und jener Grundregel auf]
deren Entwickelung die iibrigen Gesetze sind, ndmlich darin,
dafs der Mensch gehalten ist, sein Wohl zu erstreben gemilfs



und der moderne Socialismus. 331

der Stimme der Vernunft. Von diesem Gesetze wird der Mensch
nie frei; oder vielmehr handelt er nicht, so weit die Vernunft,
also der verniinftige Grund, es vorschreibt, so miflsbraucht er
seine Freiheit und fillt ab von der Form seiner Vollendung,
von der Vernunft.

Es fehlt noch eins: das Verhdltnis zur Gnade. Auf das-
selbe sei fiir jetzt blofs hingewiesen. Wir haben mit Thomas das
Moralprincip fiir das menschliche Handeln nicht in vermeintlichen
Normen gefunden, die vor keinem Windhauch stand halten, denn
sie werden ebenso leicht behauptet wie geleugnet; sondern wir
haben es auf festem Boden vor uns stehen, den als solchen
Jedermann anerkennen mufs: Es ist die eigene Natur des Menschen,
seine Vernunft, sein Drang nach dem Unendlichen. Deshalb ist
auch die Verbindung mit der letzten Art von Gesetz, der wich-
tigsten, leicht herzustellen, wie ja die Natur iiberhaupt berufen
ist, von der Gnade vervollkommnet zu werden. In den Systemen
des modernen Probabilismus ist es schwer, den Anschluls an die
Gnade zu finden. Die Gnade steht auf dem Fundamente des
Glaubens, und der Glaube erleuchtet zunichst die Vernunft. Wo
man aber auf das Gesetz der Vernunft keine Riicksicht zu
nehmen hat, sondern sich einfach sagt: Das Gesetz ist zweifel-
haft (und wann fehlten Griinde, um Zweifel im einzelnen Falle
zu erregen?), also kann ich thun, was ich will, auch das minder
und im selben Grade nicht Begriindete, da ist der Glaube iiber-
fliissig, und die Gnade kann einer solchen Freiheit hochstens von
Nachteil sein, aber nicht sie vervollkommnen. Wird dagegen
die Vernunft als Norm und stete Richtschnur der menschlichen
Vollendung genommen und sonach, mit Leo XIIL, das Gesetz,
als Vorschrift der Vernunft, als notwendigste Stiitze der Frei-
heit hingestellt, so miissen wir mit dem Propheten sagen: Verebar
omnia opera mea, ,ich hatte Scheu vor allen meinen Werken.“
Die Gesetze, welche meiner Vernunft zugénglich sind, gelten ja
blols wie mebr oder minder allgemeine Normen, in deren An-
wendung ein Fehler sich finden kann. Die Liicke bis zur Be-
stimmung des einzelnen Aktes als eines einzelnen, unter allen
den verschiedenen Umstinden und Verhiltnissen befindlichen, ist



332 Die Grundprincipien des hl. Thomas von Aquin

nicht ausgefiillt. Das ewige Gesetz, welches allein allumfassend
und einzeln fiir sich bestehend ist, offenbart sich nicht, seinem
inneren Wesen nach, in der Natur. Habe ich das, was an mir
lag, wozu ich also gehalten war, gethan, um die malsgebenden
Gesetze zu erkennen? Thomas sagt so tief: ,Wenigstens vom
Umstande des Zweckes her hort das Gleichgewicht der betref-
fenden, scheinbar einander entgegenstehenden Gesetze und somit
die Indifferenz im Individuum auf* Ist der geheime, in mir
endgiiltig den einzelnen Akt bestimmende Zweck die Genugthuung
der Leidenschaft oder das ewige Allgut, wie es in sich besteht
und durch die Gnade wirkt? Die Natur, an sich betrachtet,
bleibt offen: Die Vernunft hat zum Gegenstande das Gute im
allgemeinen und der Wille strebt sonach von Natur nicht nach
einem besonderen Gute; so weit wie die Natur kann das Aqui-
probable reichen, so weit auch die Kenntnis des Menschen von
seinem eigenen Thitigsein. Was ihn schliefslich im Innern
bestimmt zum einzelnen Akte, bleibt verborgen: ,Der Mensch
weils nicht, ob er der Liebe oder des Hasses wiirdig ist“, ,nichts
bin ich mir bewulst, aber deshalb bin ich noch nicht gerecht-
fertigt; ,es gibt Wege, die dem Menschen gut scheinen, ihr
Ende aber ist die Holle“. Das Moralprincip des heil. Thomas
wird nach allen Seiten hin gerecht. Es offnet die einzelnen
natiirlichen Werke nach dem Unendlichen hin, denn die ver-
niinftige Seele erhebt sich, fiir sich bestehend, iber alles Korper-
liche und Begrenzte; es offnet den Weg zum Ganzen, denn kraft
der Vernunift ist der Mensch nicht nur er selbst, sondern auch
anderes und andere, soweit er erkennt, und kann somit leiten
oder auch gehorchen; es entspricht der Natur aller Menschen,
denn die Vernunft ist die innerliche Form fiir das menschliche
Sein und die stets bereite Richtschnur fiir der Natur ange-
messenes Wirken.

Es eriibrigt noch, die Gegenprobe zu machen, damit das
Moralprincip des hl. Thomas als das einzig richtige, weil mit
der Natur gegebene, unbestreitbar dastehe. Oder was unter-
scheidet die Leidenschaft im Tiere von der Leidenschaft im
Menschen? Das Endlose, was allein der Vernunft zukommt.



und der moderne Socialismus. 333

Im Tiere ist die Leidenschaft begrenzt durch die Natur. Im
Menschen nimmt sie den Konigsmantel der Vernunft, welche
der Mensch in sich selber verachtet, und treibt mit dem
Drange nach endlos Immer-Mehr den Menschen in sein Ver-
derben. Selbst wenn der Gegenstand der Leidenschaft von ihr
zerstort worden oder die Krifte fehlen, um ihn zu erreichen,
hilt der Mensch an seinem unnatiirlichen Begehren fest und
bewahrheitet das Wort des Psalmisten: Desiderium peccatoris
peribit, in Ewigkeit begehrt er gemals der Leidenschaft und
ohne Moglichkeit der Erfullung. Dieselbe Richtschnur seines
Handelns, die sein Heil bildet, wenn er ihr folgt, die Vernunft,
die Sehnsucht nach Endlosem, wird die erste Quelle seines Ver-
derbens und vergrofsert im selben Grade, dafs sie verachtet wird,
die Schuld. Das gilt fiir den einzelnen wie fiir die Volker und
Parteien. Das Endlose, das Malslose ist der Saturn, der seine
Kinder auffrifst. Der Liberalismus mit seinen Principien riick-
sichtsloser Ausbeutung in materieller Beziehung und schamloser
Niederdriickung der freien Selbstindigkeit in den Niedrigeren
sagt: das geht bis zu mir und picht weiter. Grenzen will er
ziehen seinem vernunftlosen System. Doch wenn man die Vernunft
nicht will als Richtschnur, so hat man sie als Récherin. Ideen,
auch schlechte, sind michtiger wie Volker und Parteien. Die
Socialdemokratie sagt dem Liberalismus: Gewils geht es weiter,
auch du sollst dem Ganzen dienen; wir wollen ebenfalls ge-
nielsen, wir wollen jetzt auch ausbeuten, eure Selbstindigkeit
wollen wir zerstoren, die Zahl und die materielle Kraft ist fir
uns. Und hinter der Socialdemokratie kommen die Anarchisten
und andere, die immer weitere Konsequenzen ziehen, unfrei-
willige Werkzeuge der verachteten Vernunft, bis das Ubel nichts
mehr hat, woran es sich anlehnen kann, und, soweit die Natur
in Betracht kommt, die Wiiste unheimlich entgegengihnt. Selb-
stindigkeit fehlt heute in den modernen Staaten. Der starre
Mechanismus in der Bureaukratie der Verwaltung, das Abrich-
tungssystem in_der Schule, welches an die Stelle der Erziehung
zu freier Selbstindigkeit, zu selbsteigenem Denken getreten ist,
das Sklaventum, das man Gehorsam und Disciplin nennt, erstickt



334 Litterarische Besprechungen.

die Aufserung der Vernunft, des natiirlichen Princips fiir mora-
lisches, gutes Handeln und entwohnt die Menschen, in sich
selbst hineinzuschauen. Wer ihren augenblicklichen, tierischen
Instinkten am meisten schmeichelt, dem folgen die Massen; sie
sind bereit ihn zu verraten, wenn ein anderer besser zu liigen
versteht. Was dieser oder jemer Autor sagt, dieser oder jener
Redner,. danach wird gehandelt; iiber den Inhalt des Gesagten
gibt man sich kaum Rechenschaft. So wird der Weg zum wahren
Wohle verloren, auf den allein die Vernunft unter allen natiir-
lichen Kriften weist. Wir wollen diesen Weg weiter kldren,
indem wir den letzten Endzweck unserer Natur im nichsten
Artikel vorlegen.

e

LITTERARISCHE BESPRECHUNGEN.

Die grofsen Weltriitsel. Philosophie der Natur. Allen
denkenden Naturfreunden dargeboten von Tilmann Pesch
S. J. Zweite, verbesserte Auflage. Erster Band. Philo-
sophische Naturerkldarung. Freiburg im Breisgau, 1892.
XXV. 799 8. -— Zweiter (Schlufs-)Band. Naturphilosophische
Weltauffassung. XII. 616 S.

Der durch mebrere andere Werke philosophischen Inbalts bereits
bestens bekannte Autor mufste wieder zur ‘Abfassung einer neuen Aus-
gabe des vor wenigen Jahren zum ersten Male erschienenen Buches
schreiten, welches den Titel ftihrt: ,Die grolsen Weltritsel.* Das will
viel sagen, und zwar aus einem doppelten Grunde. Beriicksichtigt man
die Aupzahl der Seiten in den zwei Banden, so wird man gestehen, dafs
es ein ganz stattliches Buch ist, welches hier vorliegt. Das Buch ist zu
weitliufig, der Seiten sind zu viele fir unser schnelllebiges Geschlecht.
Wird es trotzdem viel gelesen, findet es nichtsdestoweniger Abnehmer
in so grolser Zahl, dals in wenigen Jahren eine neue Autlage notig ge-
worden ist, so muls das Werk sehr lesenswert, dessen Inhalt interessant
sein. Der zweite Grund liegt aber noch tiefer. Der Autor hat sich zar
Aufgabe gestellt, den Nachweis zu liefern, dals die alte Philosophie, die
sogenannte aristotelisch-scholastische Naturphilosophie, auch in unserer
Zeit noch ihre volle Berechtigung habe. Das ist in der Neuzeit ein
gewagtes Unternehmen. Denn seitdem die ,jungen Herrschaften, die
verschiedenen Naturwissenschaften, in die Welt, in den geriumigen Palast
eingezogen sind, bleibt fiir die ,alte Konigin“, die viele Jahrhunderte
hindurch mit starker Hand die Zigel der Regierung gefihrt, kein Platz
mehr. Sonst Gleichgesinnte nicht minder wie Gegner arbeiten mit dem-
selben Eifer, dem ,jahrtausende alten Miitterchen“ auch noch das enge
Eckstiibchen im weitliufigen Gebdiude wegzunehmen. Nun kommt der



	Die Grundprincipien des Hl. Thomas und der moderne Socialismus [Fortsetzung]

