
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 8 (1894)

Artikel: Apologetische Tendenzen und Richtungen

Autor: Glossner, M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761927

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761927
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


278 Der Glaubensgrund und die Kriterien der Offenbarung.

aus ihr hervor, sondern kann blofs eine solche aus ihr heraus-

fliefsen, so ist die Potenz nicht in actu, sondern in potentia, sie

ist passiv. Es ist hier nicht der Ort, näher anzugeben, wodurch
und auf welche Weise eine Potenz, die passiv oder in der
Potenz ist, activ oder in actu gesetzt werde. Eiir den Zweck unserer
Untersuchung, worin das Wesen der potentia obedientialis
bestehe, ist dies auch weniger von Belang. Uns genügt darum,

dargethan zu haben, dafs ein wesentlicher d. h. realer Unterschied

angenommen werden müsse zwischen einem Wesen, das

mit Bezug auf seine Thätigkeit sich bald in der Potenz, bald

in actu befindet.

o-<D3>-=

APOLOGETISCHE TENDENZEN UND
RICHTUNGEN.

Von Kanonikus Dr. M. GLOSSNER.

Sechster Artikel.

Der Glaubensyrnnd und die Kriterien der Offenbarung.
Soll die Thatsache der Offenbarung wenigstens mit

moralischer Gewifsheit erkannt und die Vernunft- und Pflichtgemäfs-
heit des Glaubens eingesehen werden können, so mufs sie
allgemein erkennbare Kriterien und Merkmale ihres göttlichen
Ursprungs an sich tragen.

Die Apologeten unterscheiden objektive und subjektive
Kriterien; da die letzteren wesentlich individuell und aus diesem
Grunde einer allgemein giltigen, wissenschaftlichen Darlegung
nicht fähig sind, so bleiben sie für eine apologetisch wissenschaftliche

Darstellung aufser Betracht. Nur insoweit unter subjektiven

Kriterien allgemein erkennbare und nachweisbare
Wirkungen der Offenbarung verstanden werden sollten, würden sie
der apologetischen Betrachtung und Beweisführung zustehen, wie
denn mit Becht aus der sittlichen Umgestaltung und Erneuerung
der Menschheit eines der wirksamsten Argumente für den
göttlichen Ursprung des Christentums entnommen wird. Wir halten
jedoch dafür, dafs auch dieses aus den Wirkungen geschöpfte
Argument richtiger zu den objektiven Kriterien gerechnet werde.



Der Glanbensgruml lind die Kriterien der Offenbarung. 279

Fassen wir die objektiven Kriterien ins Auge, so zerfallen
sie hinwiederum in äufsere und innere. Unter den äufseren sind
Wunder und Weissagungen zu verstehen, oder „jene
sinnlichwahrnehmbaren, aufserordentlichen göttlichen Thaten, welche als
Erweise göttlicher Allmacht und Allwissenheit im nächsten
Zusammenhange mit der göttlichen Offenbarung stehen und so die
Glaubwürdigkeit des göttlichen Ursprungs der Offenbarung und
darum auch der von Gott gesandten Organe in einer jeden
(vernünftigen!) Zweifel ausschliefsenden Gewifsheit kundthun."
(Hettinger, Fundamentalth. S. 199).

Indem wir von der weiteren Einteilung in negative und
positive Kriterien absehen und die objektiven äufseren
Kennzeichen der Offenbarung, nämlich Wunder und Weissagungen
betrachten, erhebt sich die Frage, ob sie sich denn wirklich
dazu eignen, als praeambula fidei zu dienen und durch den

Appell an die Vernunft den Glauben als einen gegen den Vorwurf,
blind und willkürlich zu sein, gerechtfertigten erscheinen zu
lassen.

Ist nicht das Wunder selbst eine übernatürliche Thatsache,
die deshalb auch nur auf übernatürlichem Wege, d. h. durch
Glauben erfafst werden kann? „Was insbesondere die Beweise
für die Wahrheit des Christentums, die Weissagungen und die
Wunder betrifft, äufsert in dieser Hinsicht das Haupt der
Tübinger Schule (T. Quartalschr. 1860 S. 292 f.), so sind diese
selbst übernatürliche Thatsachen und integrierende Bestandteile
der unmittelbaren Gottesoffenbarung, und die Erkenntnis, dafs
die erzählten Thatsachen wirkliche Wunder und die gegebenen
Weissagungen wirklich solche und zwar Weissagungen auf Christus

sind, ruht lediglich auf Glauben, ist ein freiwilliges
Fürwahrhalten, persönliche Überzeugung. Daher sind die apologetischen

Beweise keine rein philosophischen, objektiv stringenten
Beweise oder Demonstrationen, sondern, wie Thomas sagt, rationes
persuasoriae, ganz in ähnlicherWeise, wie auch die dogmatischen
Erkenntnisgründe keine rationes demonstrativae, sondern proba-
biles, verisimiles sind."

Ferner: (ebd. S. 313) „diese (Weissagungen und Wunder)
sind, wie kein Theologe leugnet, übernatürliche Thatsachen, und
folglich kann man sich von deren Wahrheit, Bedeutung und Ziel
nicht etwa nur ebenso überzeugen, wie man sich von der Wahrheit
rein natürlicher Thatsachen überzeugt. Daher kann auch der
auf ihre Erkenntnis gestützte Beweis der Wahrheit des Christentums

und der Vernünftigkeit des christlichen Glaubens kein
gemeinwissenschaftlicher, historischer und philosophischer sein, son-



280 Der Glaubensgrund und die Kriterien der Offenbarung.

dern er mufs ein theologischer sein; seine rationes können keine
rationes deraonstrativae sein."

Dieser Ansicht von Wunder und Weissagung liegt eine
Auffassung zu Grunde, der zufolge wir in ihnen zunächst rein natürliche

Thatsachen haben, die ganz wie gewöhnliche Geschichte zu
behandeln und in rein immanenter Weise zu erklären sind. Eine
höhere Bedeutung gewinnen sie nur für das religiös gestimmte
Gemüt, das, die zweiten Ursachen überspringend, jene Thatsachen
unmittelbar an die erste und höchste, die göttliche Kausalität
anknüpft. Sehen wir indes von dieser der ontologischen
verwandten Auffassung (s. Gioberti bei Schanz, Apol. II. S. 257)
ab, und fragen wir nach dem ostensibeln Grund, der diese
Ansicht von den motiva credibilitatis unmittelbar bestimmt, so werden
wir auf den Begriff des Glaubens verwiesen, der seinem Wesen
nach eine geschichtliche und logische Vermittlung nicht zulasse.
„Sein (des Glaubens) Inhalt ist die göttliche Wahrheit, die sich
dem Geiste als solche unmittelbar darstellt und so von
ihm ergriffen wird, die Offenbarung Gottes, sei es als
natürliche oder übernatürliche (v. Kuhn, Kathol. Dogmat. I. Bd.
2. Aufl. S. 249). Zwar „kann man behaupten, dafs erst aus der
Untersuchung und Kenntnis der Wahrheit des Christentums, was
man heutzutage das apologetische Wissen nennt, ein fester und
sicherer, selbstbewufster und freier Glaube an die Lehren
desselben hervorgehen könne. Man kann dies ohne Widersinnigkeit
behaupten, weil an diesem Gedanken wirklich etwas Wahres
ist, sofern man nicht leugnen kann, und von Augustin und
Anselm auch nicht geleugnet wurde, dafs die Erkenntnis und Wissenschaft

für den Glauben eine ganz reelle Bedeutung hat. Er würde
ganz wahr sein, wenn das Christentum nur eine gemeingeschichtliche

Thatsache, nur eine menschliche Institution wäre. Wenn
es aber dies nicht ist, wenn es eine göttliche Offenbarung und
seine geschichtliche Ausbreitung und sein Fortbestand unter den
Menschen ein Werk des göttlichen (heiligen) Geistes ist, so tritt
der Glaube als das absolute Brincip des christlichen Bewufst-
seins und Lebens in den Vordergrund, so kann man zwar der
Vernunft (dem Wissen) zutrauen, dafs sie seine Wahrheit erkenne
und zu ihm (dem Glauben) hinführe, aber man kann nicht von
ihr erwarten oder gar fordern, dafs sie uns in dasselbe einführe
und den simplen Glauben, den Autoritätsglauben überflüssig mache."
(A. a. 0. S. 413 f. Anm.)

Inwieweit in diesen Äufserungen ein Moment der Wahrheit
zur Geltung kommt, wird sich uns aus dem Folgenden ergeben.
Zunächst interessiert uns, wie sich die neueste Phase der Tü-



Der Glaubensgrund und die Kriterien der Offenbarung. 281

binger Theologie zu der Lehre des Meisters verhält, dafs der
christliche Glaube ein unmittelbares Fürwahrhalten sei, das durch
ein unabhängigesYernunfterkennen ohne Gefährdung seines innersten

Wesens weder motiviert noch begründet werden könne.
Um aber die Tragweite dieser neuesten Phase richtig zu

beurteilen, werden wir im Auge behalten müssen, dafs nach der
Meinung des vormaligen Tübinger Dogmatikers unter der Voraussetzung

einer geschichtlichen (auf apologetischen Motiven
beruhenden) Vermittlung des Glaubens das Christentum zu einer
gemeingeschichtlichen Thatsache herabgesetzt und der Glaube zu
einer rein natürlichen und menschlichen Erkenntnisweise gemacht
werde. Dieser Gefahr zum Trotze hält gleichwohl der Tübinger
Apologet die Kuhnsche Argumentation für eine nur scheinbare.
Vernehmen wir also! „Das' Wunder ist nicht nur ein
sinnenfälliges Zeichen, sondern auch eine übernatürliche Thatsache.
Wendet es sich als Zeichen an Vernunft und Willen des
Zuschauers, so nimmt es als übernatürliche Thatsache den Glauben
in Anspruch. Der Glaube aber ist ein Werk der göttlichen
Gnade und des freien Willens. Niemand kommt zu Jesus, wenn
der Vater ihn nicht zieht. Die Erkenntnis, dafs diese Thatsachen
wirkliche Wunder sind, ist ein freiwilliges Fürwahrhalten, eine
persönliche Überzeugung. Daher scheinen die apologetischen
Beweise nur rationes persuasoriae, keine Demonstrationen zu sein.

(Kuhn, Theol. Quartalschr. 18(10 8. 293 dageg. Schmid, Wissensch.
Richtungen 8. 251. 255 ff.) Wir scheinen uns in einem Zirkel,
wenn auch nicht in einem fehlerhaften Zirkel zu bewegen, weil
der letzte Grund dieses Erkennens wie aller Glaubensgrund
unbegreiflich, ein Werk der Gnade ist. Der Anfang des Glaubens
ist der absolute Anfang der Geburt in das neue gottselige Leben,
der Wiedergeburt des Menschen aus Gott. Es scheint aber nur
so. In Wahrheit liegt die Sache namentlich bei den Wundern
doch etwas anders. Man kann in der That mit den späteren
Theologen zwischen einer fides humana und divina unterscheiden.
Wenigstens der Natur der Sache nach, wenn auch nicht regel-
mäfsig der. Zeit nach geht die apologetische Begründung des
übernatürlichen Offenbarungsglaubens diesem selber voraus. Bei
den meisten Gläubigen vollzieht sich dies unbewufst, bei jenen
aber, welche erst in reiferen Jahren zum Glauben kommen,
geschieht es mit Bewufstsein" (Schanz, Apolog. II. S. 234 ff.).

Von anderweitigen Bemerkungen, zu welchen die
angeführten Worte A nlafs bieten, Umgang nehmend, wollen wir näher
zusehen, wie es sich mit der Unterscheidung der „späteren
Theologen" zwischen einer fides humana und divina verhält. Da der



282 Der Glaubensgrund und die Kriterien der Offenbarung.

Tübinger Apologet sich auf einen Autor bezieht, der die berührte
Unterscheidung in einer eigentümlichen modernen Prägung
vertritt, so liegt es nahe und entspricht dem Zwecke unserer
apologetischen Forschungen, dieselbe zunächst in ihrer modernsten
Form ins Auge zu fassen und einer Prüfung zu unterziehen.

„Schon vor Jahren — so erklärt Dr. AI. Schmid
(Untersuchungen über den letzten G-ewifsheitsgrund des Glaubens S. 259}
— haben wir uns für die wohlverstandene Theorie Lugos
erklärt und dieselbe in modernen Ausdrücken dahin formuliert:
,wie die Ubernatur nicht natur los ist, sondern naturfrei, so ist
der theologische Glaube nicht Vernunft los, sondern vernunftfrei,
der göttliche Heilsglaube also nicht ein pur göttlicher, sondern
die höhere Durchleuchtung, Befreiung, Vergöttlichung des menschlichen'

und derselben auch eine weitere Ausführung und Begründung

gegeben" (nämlich in derl862 erschienenen Schrift:
„Wissenschaftliche Richtungen auf dem Gebiete des Katholicismus".)

Dieser Erneuerung der Theorie des Kardinals Lugo in
modernen Ausdrücken gegenüber fand es Dr. v. Schäzler
selbstverständlich, dafs der Begriff des Übernatürlichen al9 einer
Befreiung des natürlichen Lebens, der den Grundgedanken der
Kuhnschen Theologie ausspreche, dem berühmten Kardinal durchaus

fern gelegen sei; ihn gegen den Vorwurf dieser Ansicht zu
verteidigen, wäre mehr als überflüssig (v. Schäzler, Neue
Untersuchungen u. s. w. S. 532). Dagegen erscheint es demselben
Theologen als ein charakteristisches Merkmal für die im
„modernen" Sinne umgeformte Lugosche Theorie vom Glaubensgrunde,
dafs sie von ihrem Urheber als ein Vorzeichen „des modernen
Wissenschaftsgeistes"mit den Worten gefeiert wird: „Die meisten
Theologen von Thomas an haben das übernatürliche Glaubensmotiv

der Autorität und Offenbarung Gottes selber wieder aus
der sich selbst bezeugenden (biblisch - kirchlichen) Offenbarung
Gottes abgeleitet, wie sie die materiellen Glaubensobjekte, z. B.
die Trinität, die Menschwerdung Gottes u. s. w. aus derselben
ableiteten. Diese postulativ verfahrende Zirkeltheorie, als deren
späterer Hauptrepräsentant Suarez gelten kann, ist nur ein
spëzieller Aus flu fs des mittelalterlichen Lehrgangs
überhaupt. Mit grofser Klarheit hat Lugo diese Zirkeltheorie
durchbrochen, und wenn er dieselbe auch nur in diesem
einzelnen Punkte durchbrochen hat und nicht in einer für alle
philosophischen und profanen Wissenschaften erfolgreichen universalen

Weise, so ist sein wissenschaftliches Verdienst dennoch
ein hoch anzuschlagendes, bedeutendes." (Wissensch. Rieht. S. 267
Anm.)



Der Glaubensgrund und die Kriterien der Offenbarung. 283

Vom apologetischen Standpunkte dürfte es von nicht
geringem Interesse sein, zu untersuchen, wie sich die
„Durchbrechung der Zirkeltheorie" in ihrer universellen Ausdehnung
und modernen Umbildung gestaltet. Weit entfernt nämlich, dafs
Dr. A. Schmid durch die von Schäzler geäufserten Bedenken sich
beirren liefe, sucht er die Lugosche Theorie in der von ihm
derselben gegebenen Fassung als die allein mögliche auf indirektem,
apagogischem Wege zu erweisen (Unters, über den 1. Gewifs-
heitsgr. S. 259). Wir halten diesen Beweis bezüglich der
angeblichen Zirkeltheorie für nicht gelungen. Ohne aber hierauf
weiter einzugehen, fassen wir den Punkt ins Auge, der vor
allen andern unser Interesse erweckt und die Art und Weise
betrifft, wie in der berührten, modernen Auffassung die
Ubernatürlichkeit und Göttlichkeit des Glaubens gewahrt
sein soll.

Zunächst soll auch in dieser modernen Umbildung des Lugo-
schen Gedankens die Unmittelbarkeit der Zustimmung zur
geoffenbarten Wahrheit festgehalten sein. „Der göttliche Glaube
stimmt der übernatürlichen Offenbarung unmittelbar um
ihretwillen bei, doch nicht rein als solcher; sondern als einer der
subjektiv menschlichen Vernunft vorgelegten und erkennbaren;
die Unmittelbarkeit desselben ist keine abstrakte, alleVermittlungeu
ausschliefsende, sondern eine konkrete, diese Vermittlungen
einschliefsende." (A. a. 0. S. 2(50.)

Wie uns seheint, ist und bleibt die Zustimmung in der
vorliegenden Ansicht eine mittelbare, und vermögen die der Hegel-
schen Dialektik entlehnten Formeln: abstrakte, konkrete Unmittelbarkeit,

die das Unmögliche, Widersprechende denkbar machen
sollen, an der Sache nichts zu ändern. Unter einer Voraussetzung

freilich erweisen sich die Ilegelschen Formeln wirksam,
nämlich, wenn das Vermittelnde selbst wesentlich göttlich ist.
Inwieweit der moderne Fortbildner Lugos diesen Weg
einschlägt, wird sich im folgenden zeigen.

Uber das Verhältnis seiner eigenen zur Lugoschen Ansicht
spricht sich Dr. Schmid dahin aus, dafs die letztere in
zweifacher Hinsicht einer Aus- und Weiterbildung bedürfe, in der
einen, sofern Lugo den Glauben durch eine unmittelbare
Erkenntnis der göttlichen Allwahrhaftigkeit begründe, in der andern,
sofern er diese Erkenntnis als eine evidente betrachte. Dagegen
bemerkt Dr. Schmid, der göttliche Glaube an die Allerkenntnis und
Allwissenheit Gottes könne nur Gewifsheit haben, wenn sie als
eine Vollkommenheit des absoluten Wesens aus der teleologischen
Weltordnung und sofort als ein Moment der planentwerfenden,



284 Der Glaubensgrund und die Kriterien der Offenbarung.

allordnenden Weisheit Gottes erwiesen worden sei (a. a. 0.
S. 260). Weil aber selbst die höchstgebildete Vernunft hierfür
nur einen moralisch zwingenden Beweis aufzubringen vermöge,
so sei der Glaube an die Autorität des allwahrhaftigen Gottes
ein eigentlicher, weil specificativ freier. Ahnliches gelte von dem
Glauben an die übernatürliche Offenbarung, der specificativ freier
übernatürlicher Offenbarungsglaube sei; erst der aus beiden
erwachsene Glaube aber sei eigentlicher Glaube im Sinne eines

positiven Autoritätsglaubens (a. a. 0. S. 261).
Vernehmen wir nun, wie der aus einer solchen rein natürlichen

Wurzel hervorgehende positive Autoritätsglaube gleichwohl
als ein wahrhaft übernatürlicher und göttlicher erwiesen werden
soll. Diese Theorie (so wird uns versichert S. 263 a. a. 0.)
vermag der Übernatürlichkeit des Glaubens volle Rechnung zu
tragen, weil sie nicht blofs dem Wirkungsgrunde (der göttlichen
Gnade), sondern beziehungsweise auch dem letzten Beweg- oder
Gewifsheitsgrunde und sofort der von ihnen ausgehenden und
getragenen Gewifsheit desselben Übernatürlichkeit vindiciert.
Obgleich nämlich das Licht des Glaubens kein Offenbarungslicht
ist, bringt es doch eine neue Erkenntnisweise insofern mit sich,
als es die Allwahrhaftigkeit und Offenbarungsthätigkeit Gottes
auf eine unfehlbar wahre, objektiv klarere und gewissere Weise
ergreift und festhält.

Wie dies zu verstehen sei, erhellt aus einer vorangehenden
Erklärung, nach welcher die Erkenntnis des Glaubensgrundes
die Vermittlungen nur insoweit einschliefst, als ihnen objektive
Wahrheit zukommt.

Der Gedankengang unseres Apologeten ist demnach ungefähr

dieser: Der Glaube beruht auf objektiv gewissen Grundlagen,

kann nur auf solchen beruhen, ist also unfehlbar wahr,
erhebt demnach über die dem Irrtum zugängliche natürliche
Erkenntnisweise zu einer höheren, folglich übernatürlichen
Erkenntnisweise. Es ist das so ziemlich das Gegenteil desseD,

was sonst die Theologen unter der übernatürlichen Erkenntnisweise

verstehen, nämlich eine Teilnahme an der göttlichen
Erkenntnis, die deshalb nur durch ein höheres Licht, das

„eingegossene" Glaubenslicht oder die gratia intellectus, die Giaubens-

gnade, vermittelt werden kann. Allerdings ist dor Glaube
unfehlbar — cui non potest subesse falsum —; es ist dies aber
die Folge, nicht der Grund seiner Übernatürlichkeit und
Göttlichkeit; denn auch das natürliche Vernunftlicht ist nicht durchweg
fehlbar, sondern in der Erkenntnis der unmittelbaren einfachsten
Vernunftwahrheiten der Täuschung unzugänglich, ohne deshalb



Der Glaubensgruud und die Kriterien der Offenbarung. 285

aufzuhören, natürlich zu sein, und ohne deshalb übernatürlich und
göttlich zu werden.

Um aber jeden Zweifel darüber zu beseitigen, ob wir den
Gedanken des Autors richtig erfafst haben, möge die von ihm
gegebene nähere Erklärung folgen. „Der menschliche Glaube
ist seiner Erkenntnisweise nach fehlbar. Anders der
göttliche Glaube! Er kommt aus göttlicher Gnade und kann
folglich der Autorität und Offenbarung Gottes nicht um eines

unvernünftigen oder gar falschen Beweggrundes willen beistimmen;
soweit die Glaubensgründe unvernünftig oder falsch sind, können
sie durch das Licht der Gnade nicht zu Teilmotiven erhoben
werden. Seiner Erkenntnisweise nach ist er sofort
wesentlich vernünftig (rationabile obsequium) und
unfehlbar wahr und folglich nicht blofs graduell, sondern
qualitativ vom rein menschlichen Glauben unterschieden,
weil unfehlbar wahr." (S. 263 f.)

Verstehen wir recht, so ist der Glaube nach Dr. Sch. ein
übernatürlicher, sofern und soweit er vollkommen vernunftgemäfs,
ein reiner Vernunftakt, von den menschlicher Thätigkeit
anhaftenden Schwächen und Unvollkommenheiten frei ist.

Ein objektiv neuer Gewifsheitsgrund, für die rein natürlichen

Kräfte schlechthin unzugänglich und insofern wesentlich
höher als der Gewifsheitsgrund des menschlichen Offenbarungsglaubens,

ist nach Dr. Schmid der Gewifsheitsgrund des übernatürlichen

Glaubens schon allein dadurch, dafs er auf unfehlbar
wahre und auf eindringendere, klarere, hellere Weise erkannt
wird, indem die Gnade die geistige Sehkraft stärkt und das
formale Objekt des Glaubens klarer vorstellt (S. 265). Sobald
nämlich ein Objekt für die Erkenntnis klarer und bestimmter ist,
sei nicht blofs die Erkenntnis eine andere, sondern auch das
unter dieselbe fallende Objekt; denn Unbestimmtheit und
Bestimmtheit seien nicht blofs logische Kategorieon, wie der
Nominalismus wolle, sondern objektiv-ontologische.

Auch ohne auf die letztere Bemerkung weiter zu achten,
drängt sich uns die Schwierigkeit auf, die Dr. Schmid selbst als
eine Hauptschwierigkeit bezeichnet, ob denn diese Übernatürlichkeit,

die nur in der stärkeren Beleuchtung durch das Licht
der Gnade ihren Grund hat, dem theologischen Glaubensbegriff
genüge. Schmid beantwortet die Schwierigkeit mit dem
Hinweis auf das verschiedene Endziel, auf welches der relativ
übernatürliche, menschliehe Glaube und der absolut übernatürliche
göttliche Glaube hingerichtet seien. „Sie sind wesentlich und
spezifisch unterschieden ihrem Endziele nach und folglich auch der



286 Der Glaubensgrund und die Kriterien der Offenbarung.

ihnen zustrebenden Kraft und Entwicklungsweise nach wie ihrem
Fonde und Werte nach in Hinsicht auf dessen Erreichung. Das
Endziel des ersteren ist eine natürliche, das Endziel des zweiten
eine übernatürliche Beseligung.". (A. a. 0. S. 267.)

So sehr auch die Unterscheidung eines doppelten Endziels
an sich berechtigt ist, so ist sie doch im vorliegenden Gegenstände

nicht am richtigen Orte angebracht; denn erstens gibt
es in der thatsächlichen Weltordnung nur ein Endziel der
vernunftbegabten Geschöpfe, nämlich die übernatürliche Bestimmung
zur Anschauung Gottes. Als notwendige Folge dieser ausschliefs-
lichen Bestimmung zu übernatürlicher Beseliguug ergibt sich,
dafs jeder wahrhaft menschliche Akt entweder auf dieses Endziel

bezogen ist, darauf tendiert und irgendwie zu ihm hinführt,
oder überhaupt ziel- und zwecklos ist, in Wahrheit also der
menschlichen Bestimmung widerspricht; denn das Zwecklose
ist in diesem Falle notwendig zugleich zweckwidrig. Vollends
ist ein „relativ übernatürlicher" Akt in dem Sinne eines Aktes,
der die übernatürliche Beseligung nicht zu seinem Endziel hätte,
in der thatsächlichen Ordnung ausgeschlossen. Zweitens liegt,
wie Schäzler mit Berufung auf den hl. Thomas richtig bemerkt,
der Unterschied zwischen dem natürlichen und übernatürlichen
Glauben, beziehungsweise der Grund, weshalb zu diesem die
Gnade notwendig ist, keineswegs allein darin, dafs der eine zum
ewigen Leben führt, der andere nicht, oder in ihrer Beziehung
auf das Endziel des Menschen, sondern auch in ihrer verschiedenen
Beziehung auf das göttliche Zeugnis, worauf beide, wiewohl nicht
auf dieselbe Weise, beruhen (Neue Untersuch. S. 528 f.)

Indes erübrigt uns noch eine einschneidende Frage bezüglich

der Schmid8chen Theorie, ob denn die Ubernatürlichkeit des
Glaubens in ihr wirklich gewahrt bleibt? Was verstehen die
Theologen unter dem Übernatürlichen? Dasjenige, was die Kraft
der Natur schlechthin übersteigt, im vorliegenden Falle eine
Teilnahme an göttlicher Natur, göttlicher Wirkungs- und
Erkenntnisweise, die keine geschaffene Intelligenz aus sich zu
erreichen vermag. Der Ansicht Schmids zufolge aber ist der Glaube
schon insofern übernatürlich, als er eine unfehlbar gewisse, wesentlich

vernünftige Erkenntnis gewährt und sich über die rein natürliche,

fehlbare Erkenntnisweise erhebt. Wäre dieser Begriff des
Übernatürlichen richtig, so müfste die Erkenntnis der obersten
Vernunftprincipien, die eine „unfehlbar gewisse", „wesentlich
vernünftige" ist, als eine übernatürliche bezeichnet werden. Dafs
aber dieser Begriff des Übernatürlichen, demzufolge es in einer
gewissen Festigung, Kräftigung, Befreiung des natürlichen Geistes-



Der Glaubensgrund und die Kriterien der Offenbarung. 287

lebens besteht, nicht der traditionelle ist, scheint uns eines
besondern Nachweises nicht zu bedürfen.

Die Theologen beurteilen die Übernatürlichkeit der Akte
nach dem Ziele, auf das sie hingeordnet sind. Dieses Ziel ist
uns durch die Offenbarung bekannt; es besteht in der unmittelbaren

Anschauung Gottes, in der Erkenntnis des Vaters und
dessen, der ihn gesandt hat, Christi. Übernatürlich ist demnach
der Glaube an Christus und die Liebe, die aus dem Glauben
hervoi'sprofst. Schmid geht den umgekehrten Weg und beurteilt
das Ziel nach dem Akte, und da die übernatürliche Qualität des
letzteren nicht durch innere Erfahrung erkennbar ist, so nimmt
er an, dafs auch das Ziel unerkennbar sei. Daher die seltsame
Aufserung : „Ähnlich (wie organische Keimkräfte) können auch
die Gnadenkräfte des relativ übernatürlichen und des schlechthin
übernatürlichen Glaubens und deren Entwicklungsweisen und
Werte in uns verschieden sein, wenn sie samt dem Ziele, dem
sie zustreben, auch für uns noch nicht als verschieden erscheinen."
(Unters, üb. d. 1. Glaubensg. S. 268).

In ein helleres Licht tritt die Schmidsche Ansicht, wenn
wir auf den Sinn achten, in welchem sie die Göttlichkeit
des Glaubens zur Geltung zu bringen sucht. Wir greifen
aus der längeren Erörterung (a. a. 0. S. 268 ff.) einige der
bezeichnendsten Stellen heraus. „Der letzte Gewifsheitsgrund
des göttlichen Glaubens ist die unerschaffeneWahrheit,
sofern sie im Lichte der Gnade durch dieselben (nämlich
die unbestimmten Wahrheiten und geschöpflichen Dinge) uns
offenbar und erkennbar gemacht wird." „Die
unbestimmten, allgemeinen Wahrheiten und geschöpflichen Dinge sind
für ihn (den göttlichen Offenbarungsglauben) nicht blofs
notwendige Voraussetzungen, Vorbedingungen, sondern auch
notwendige Beweg- und Gewifsheitsgriinde der Autorität und Offen-

barungsthätigkeiten Gottes. Sie stehen zu dieser letzteren in
einem wesentlichen Bezüge als deren Siegel und Spiegel, sind
also für uns wesentlich von göttlicher Signatur und
Bedeutung."

Eragen wir, wie es möglich sei, dafs an sich Geschöpfliches
doch für uns wesentlich göttliche Signatur und Bedeutung
gewinne? so erhalten wir die Antwort: „Die geschöpflichen Dinge
haben zweierlei Beziehung an sich: eine aufsergöttliche,
wodurch sie von Gott wesentlich verschieden sind, und eine
göttliche, wodurch sie von Gott als ihrem Anfangsprincip
ausgegangen sind, und ausgehen." „Sie (die aufsergöttlichen Dinge)
sind allerdings in dem letzten Gewifsheitsgrund des göttlichen



288 Der Glaubensgrund und die Kriterien der Offenbarung.

Glaubens mit anerkannt, aber nur insofern, als sie ihrer blofsen
Aufsergöttlichkeit entkleidet und mit göttlichem Charakter
bekleidet, d. h. als Offenbarungen Gottes anerkannt werden. Sie
sind es also nur als aufgeh obene Momente. Rein als solche
sind sie blofse Voraussetzungen des Glaubens, blofse motiva cre-
dibilitatis; Teilgründe desselben oder motiva partialia fidei werden
sie erst durch Verneinung ihres blofs aufsergö ttlichen
und durch Bejahung ihres göttlichen Charakters, insofern

also durch ihreVergöttlichung. Dieses ergibt sich auch
kraft eines indirekten Beweises. All diejenigen Lehransichten
nämlich, welche das Geschöpfliche in jeder Hinsicht aus dein
letzten Gewifsheitsgrunde ausschliefsen, müssen wenigstens
die unbestimmten, tran sc en dentalen Ideen und Prin-
eipien, z. B. das Identitätsprincip als positive Momente desselben
fassen. Sind diese letzteren rein als solche für unser
Erkennen auch blofse Voraussetzungen des göttlichen
Seins und nicht dieses selber, wie dem eigentlichen Ontologis-
mus gegenüber zu behaupten ist, so können sie doch dadurch,
dafs sie als solche aufgehoben werden, dafs sie nicht blofs als
endliches Sein bestimmt und auf das unendliche Sein bezogen,
sondern sogar als das unendliche Sein selber bestimmt und mit
ihm identifiziert werden, Teilgründe des göttlichen Glaubens
werden, ja, müssen es sogar." (A. a. 0. S. 274.)

Wenn uns diese, unzweifelhaft recht gründliche, weil bis
auf die höchsten ontologischen Begriffe zurückgehende Modernisierung

der Lugoschen Theorie vom Glaubensgrunde an Hegel
erinnert, so liegt dies nicht allein an dem dialektischen Kunstgriff

der im Unendlichen „aufgehobenen" (d. h. negierten und
doch zugleich bewahrten) Endlichkeit (denn wie die konkrete,
d. h. vermittelte Unmittelbarkeit, so ist auch das „aufgehobene
Moment" des Endlichen eine der verbrauchten Formeln der Hegel-
schen Dialektik), sondern auch an der Art, wie immanent-onto-
logische — wir dürfen sagen pantheisierende — Bestimmungen
mit transcendental -theistischen Vereinigt werden. In letzterer
Hinsicht nämlich werden wir an die Versuche der Hegeischen
Rechten gemahnt, den logischen Begriff als das negativ Unendliche

mit dem positiven Begriff einer unendlichen Persönlichkeit
zu verknüpfen. (Vgl. Weifse bei Staudenmaier, die Lehre von
der Idee. S. 288.)

Wir würden kein Bedenken tragen, die Anklage panthei-
sierender Bestimmungen für vollkommen begründet zu halten,
wenn nicht ein Protest Schmids gegen die Anschuldigung, einen
unreinen Gottes- und Schöpfungsbegriff zu lehren, vorläge. Auf



Der Glaubeusgrund und die Kriterien der Offenbarung. 289

Grund der folgenden Äufserung Schmids: „Die aller Endlichkeit
zu Grunde liegende passive Potenz, die Quelle aller eigentlichen
kreatürlichen Substanzialität, Unabhängigkeit und Freiheit ist nach

areopagitischer, augustinisch - thomistischer Lehre zwar in
Gottes Erkennen, Wollen, also auch in Gottes Wesen nach all
ihren unterschiedlichen Bestimmungen seit Ewigkeit vorhanden,
aber nicht als solche, nicht in passiver, endlich bestimmbarer
Form, sondern in Form göttlicher Unendlichkeit oder Superemi-
nenz" (Tübinger Quartalschr. 1866 S. 25) wurde nämlich von
Seiten Schäzlers die Beschuldigung erhoben, Schmids Theorie
zufolge seien göttliches und kreatürliches Sein an sich eins
und dasselbe und unterschieden sich nur dadurch von einander,
dafs dieses noch bestimmbar, jenes aber bereits allbestimmt
ist und sich aus der passiven Potenz, welche auch ihm zu Grunde
liegt, zu aktuellem Sein vollständig entwickelt hat (Neue
Untersuchungen S. 284).

Gegen diese Anschuldigung also sich verwahrend bemerkt
Schmid bereits in der elf Jahre vor den „Untersuchungen über
den Gewifsheitsgrund des Offenbarungsglaubens" (1879)
erschienenen Abhandlung über Wissenschaft und Auktorität (1868),er
lehre in der von Schäzler augezogenen Abhandlung über Natur
und Gnade weder, dafs Gott die allem Endlichen zu Grunde
liegende passive Potenz sei, noch dafs letztere eine potentia ex
qua seu materia ex qua der Schöpfung sei (Wiss. und Aukt.
S. 218).

Ist dieser Protest wirksam und überzeugend? Zuerst trifft
derselbe nicht den gemachten Vorwurf; denn dieser ging nicht
dahin, dafs Gott die aller Endlichkeit zu Grunde liegende passive

Potenz sei (eine Ansicht, die der hl. Thomas dem Amalrich
von Bena zuschreibt), sondern dafs eine in Gott aufgehobene
passive Potenz die gemeinsame Grundlage des göttlichen und
natürlichen Seins sei. Zweitens: so entschieden auch bezüglich
der Schöpfung die Erklärung zu lauten scheint, dieselbe
geschehe aus Nichts, d. h. durch eine Nichts voraussetzende,
absolute Schöpferkraft Gottes, so wird diese Erklärung doch wieder
in Frage gestellt durch die Identifizierung des Nichts mit der
passiven Potenz (S. 218 sub a) wie des Daseins, der Wirklichkeit

mit der zeiträumlichen Existenz, die nach anderen Erklärungen
desselben Verfassers (in der zuletzt erschienenen „Erkenntnislehre")

nur eine phänomenale ist.
Vollends zweifelhaft wird der Wert des in der angezogenen

Schrift (Wiss. u. Auktor.) enthaltenen Protestes durch die
Abhandlung über den Gewifsheitsgrund des Offenbarungsglaubens

Jahrbuch für Philosophie etc. VIII. 19



290 Der Glaubensgrund und die Kriterien der Offenbarung.

und die von uns oben dargelegten Erklärungen der Göttlichkeit
des Glaubensgrundes. Diese nämlich erhalten nur dann

Sinn und Berechtigung, wenn es ein- und dasselbe Sein ist, das
dem Endlichen und Unendlichen als Substrat zu Grunde liegt.
Nur unter dieser Voraussetzung nämlich können die
„unbestimmten transcendentalen Ideen und Principien" (die im Sinne
Schellings und der Hegeischen Rechten negative und notwendige
Voraussetzungen eines positiven, wahrhaft göttlichen Seins, einer
absoluten freien Persönlichkeit sind) als endliches Sein negiert,
aufgehoben und als das unendliche Sein selber bestimmt und
identifiziert werden.

Gottes- und Schöpfungsbegriff hängen so innig mit einander

zusammen, dafs eine Verunx-einigung des ersteren notwendig
eine irrtümliche Auffassung der Schöpfung nach sich zieht. Der
Schmidsche Gottesbegriff kann aber auch in der Fassung, wie
er noch in seinem neuesten Werke erscheint, nicht als ein rein
theistischer anerkannt werden. Schm. äufsert sich nämlich in
der „Erkenntnislehre" also: „Alle Ursachen, Mächte, Potenzen,
welche in der geschöpflichen Welt auf eine ihrer Natur entsprechende

Weise sich manifestieren, sowohl die relativ niederen, als
die sie beherrschenden höheren, idealen, befafst er (Gott) in sich
selber auf eine seiner Natur entsprechende, vor- und über-
geschöpfliche Weise und besitzt vermöge ihrer die Möglichkeit,
als absoluter Schöpfer der Kreaturen offenbar zu werden, ohne
in ihnen sich selber kreaturieren und als allerhaltende,
allwirkende und allregierende Macht in ihnen sich selber
entwickeln zu können" (a. a. 0. Bd. II. S. 177).

Ferner: „Der sittliche Endzweck setzt notwendig eine
denselben bezweckende Urintelligenz voraus als moralischen Gesetzgeber,

welcher all das, was wir verwirklichen sollen, auf
überschwengliche Weise in lauterer Wirklichkeit ist, welcher die
volle Harmonie all seiner verschiedenen, vielartigen Kräfte und
Thätigkeiten ist, ohne dafs die niederen von der Herrschaft
der höheren sich losreifsen und in eine abnorme Bewegung
übergehen könnten, wie im Kreaturleben". (Ebd. S. 228.)

Sind in Gott alle Ursachen und Potenzen, die sich in den

Geschöpfen finden, so ist in ihm auch die materielle Ursache
und passive Potenz, wenn auch in iibergeschöpflicher Weise.
Alsdann ist aber auch der Konsequenz nicht zu entgehen, dafs
dasselbe in Gott zu absoluter Bestimmtheit erhobene Sein den passiven

Möglichkeitsgrund der Schöpfung bilde, wie dies z. B. in der mit
derSchmidschen verwandten cusanischen Gotteslehre angenommen
wird. (Vgl. uns. Schrift über Nikolaus v. Cnsa S. öd ff. S. 70 ff.)



Der Glaubensgrund und die Kriterien der Offenbarung. 291

Das Gesagte wird hinreichen, um das Urteil zu rechtfertigen,
dafs die im „modernen" Geiste umgestaltete Lugosche Theorie
vom Glaubensgrunde auf gefährliche, ontologisch-theosophische
Abwege führe, was für uns wenigstens Grund genug ist, nicht
allein dieselbe mit Mifstrauen anzusehen, sondern mit Entschiedenheit

zurückzuweisen.
Wie verhält es sich aber mit der echten Lehre Lugos?

Ist nicht diese im Vergleiche mit der „Zirkeltheorie" als ein
Fortschritt anzuerkennen und wenigstens in ihren wesentlichen
Grundzügen zu adoptieren? Ein von uns wiederholt angeführter,
durch seine zahlreichen Arbeiten auf philosophischem und
theologischem Gebiete verdienter Autor vertritt diese Ansicht. Die
Theorie Lugos — urteilt -Dr. Gutberiet, Lehrb. der Apolog.
Bd. II. S. 310 — ist unter gewissen Kautelen unanfechtbar,
wenn der einzige Einwurf von Bedeutung, der sich dagegen
vorbringen lasse, seine Erledigung finde, der Einwurf nämlich, unser
Glaube stütze sich nicht lediglich auf Gott, wenn wir die
Wahrhaftigkeit Gottes und die Existenz der Offenbarung durch
Nachdenken und zwar über Geschöpfliches erkennen müssen. Was
zuerst den angeführten Einwand betreffe, so sei derselbe nicht
stichhaltig; denn da wir nur durch Geschöpfliches Göttliches zu
erkennen vermögen, so enthalte die Forderung einer unmittelbaren

Erkenntnis des Göttlichen im Glauben etwas Unmögliches.
Ferner seien die motiva credibilitatis göttliche Zeichen; wer sich
auf sie stütze, stütze sich auf Göttliches. Dazu komme, dafs der
Wille dem Verstände hei all seiner Beschäftigung mit dem
Geschöpflichen die Richtung auf das Göttliche gebe. Wie die Liebe
des Willens, der aus den Geschöpfen Motive entnimmt, gleichwohl

eine vollkommene ist, sobald sie dabei immer nur das
höchste Gut sucht, „gerade so mufs auch unser Glaube durchaus
göttlich genannt werden, sollten wir auch Jahre lang Studien
über die Grundlagen desselben machen, wenn unser Augenmerk
dabei nur Mittel sucht, Gottes Auktorität uns unterwerfen zu
können". (Lehrb. d. Apol. II. S. 311 f.)

Die Kautelen aber oder „Erklärungen", die der Theorie
Lugos hinzuzufügen sind, um sie unanfechtbar zu machen,
beziehen sich eben auf den Anteil des Willens am Glaubensakte.
„Vom Willen hängt es ab, demselben nicht* blofs seine
eigentümliche Festigkeit zu geben, sondern noch weit mehr, in dem

vorausgehenden Erkenntnisprozesse die Auktorität Gottes als den

Erkenntnisgrund zu finden. Diesen Erkenntnisgrund kann der
Wille lediglich als Bedingung betrachten, um sich auf die
Auktorität Gottes stützen zu können. Auf diese Weise stützt sich

19*



292 Der Glaubensgrund und die Kriterien der Offenbarung.

unser Glaube nur auf Gott und nicht auf etwas Geschaffenes.
Denn der Wille, der nicht Verstandeserkenntnis, sondern nur
Anerkenntnis der Auktorität Gottes sucht, betrachtet jene
Beweise nur als Mittel, um glauben zu können, das Geschöpfliche,
welches in dem Beweise vorkommt, ist ihm nichts anderes als
die Offenbarung Gottes und Siegel der Offenbarung Gottes."
(A. a. 0. S. 309.)

Wir gestehen die grofse Bedeutung des Willens für den
Glaubensakt sowohl in seinem Entstehen als in seinem Bestehen,
für seine Freiheit und Verdienstlichkeit unbedingt zu. Soviel
aber auch der Wille vermag, eins vermag er nicht: nämlich
das Wesen des Glaubensaktes, sofern er Erkenntnisakt ist, zu
verändern. Der Glaube ist ein Fürwahrhalten, also ein Akt
des E rkennens, dessen Wesen von seinem Formalobjekte, von
seinem inneren Grunde und Motive abhängt. Ist er durch dieses
nicht unmittelbar göttlich, so kann ihn auch keine Thätigkeit
des Willens zu einem göttlichen gestalten.

Aber eben die Forderung, dafs der Glaube als Erkenntnisakt
unmittelbar göttlich sei, behauptet man, enthalte etwas

Unmögliches. Darauf antworten wir: etwas Unmögliches in der
Ordnung der Natur, nicht in der Ordnung der Übernatnr, der
Gnade. Etwas Unmögliches für die natürlichen Kräfte der
Vernunft, nicht für die höhei'en, alles natürliche Vermögen
übersteigende Kraft der Gnade.

Dafs der Glaube durch die Gnade als sein primäres
wirkendes Prineip in eine höhere Sphäre gerückt, zu einem
göttlichen und nur dadurch zur Wurzel des göttlichen, übernatürlichen

Lebens werde, müssen auch die Gegner zugestehen. Es
handelt sich aber darum, ob diese Ubernatürlichkeit nur im
wirkenden oder auch im Formalprineip, im Glaubensmotiv
ihren Ausdruck finde. In anderer Wendung: es handelt sich

darum, ob der Glaube, sofern er ein göttlicher ist, auch ein
übernatürlicher sei, wie er notwendig, sofern er ein übernatürlicher

ist, auch ein göttlicher ist.
Nur dann, wenn wir im Glaubensakte, um mit dem heil.

Thomas zu reden, das Göttliche nach der Weise des Göttlichen
erkennen, ist derselbe, sofern er ein göttlicher ist, zugleich auch
ein übernatürlicher.

Was heifst aber das Göttliche nach der Weise des
Göttlichen erkennen? Sofern das Ziel des übernatürlichen Lebens,
die beseligende Anschauung in Frage kommt, heifst es: im Lichte
Gottes und unvermittelt — ohne repräsentative Species — das
Wesen Gottes erkennen (in lumine Tuo videbimus lumen). Sofern



Der Grundgedanke und die Kriterien der Offenbarung. 293

aber der — entfernte — irdische Keim der künftigen Herrlichkeit,

der Anfang, das Fundament, die Wurzel des göttlichen
Lebens, der Glaube in Betracht kommt, bedeutet jenes
Erkennen des Göttlichen nach der Weise des Göttlichen nichts
anderes, als den Inhalt des Glaubens ausschliefslich auf das
Zeugnis Gottes hin fürwahrhalten, oder im Fürwahrhalten in
keiner Weise auf Vernunftgründe, sondern ganz allein auf die

ewige Wahrheit sich stützen, gewissermafsen nicht durch das

Vernunftlicht, sondern durch das Licht der ewigen Wahrheit
erkennen. Nur auf diese Art nämlich ist es hienieden möglich,
das Göttliche in göttlicher Weise zu erkennen, nicht aber auf
dem Wege unmittelbarer Anschauung, die allein dem Jenseits
als Erfüllung und Krönung' des Glaubenslebens vorbehalten ist.

Auch in Lugos Ansicht scheint indes jene Forderung erfüllt
zu sein; denn auch nach dieser bildet die Auktorität des sich
offenbarenden Gottes, die Wahrhaftigkeit Gottes den Grund
des Glaubens. Wir fragen aber: wie verhält es sich mit diesem
Glaubensgrunde selbst? Wird auch er geglaubt, d. h.
ausschliefslich auf Grund der göttlichen Selbstbezeugung erkannt
und fürwahrgehalten? Die Antwort hierauf lautet verneinend;
denn das wäre ja eben jene Zirkeltheorie, die man verwerfen
zu müssen glaubt. (Gutb. a. a. 0. S. 299 f.) Wir sind nun der
Meinung, dafs die Gegner der angeblichen Zirkeltheorie vor der
Alternative stehen, entweder die absolute, specifisch höhere, weil
göttliche, Gewifsheit des Glaubens, die er seinem Formalobjekte,
der Wahrhaftigkeit Gottes, verdankt, preiszugeben, oder dem
Glauben an eine bestimmte geoffenbarte Wahrheit, z. B. die Tri-
nität, eine höhere Gewifsheit zuzugestehen als dem Grunde und
Motive selbst, worauf er beruht; denn dieser Grund ist dann
nicht mehr die Wahrhaftigkeit Gottes, sondern natürliche
Erwägungen. Damit aber würde in den Glaubensakt ein
offenkundiges Mifsverhältnis zwischen Grund und Begründetom
hineingetragen.

Dafs die Begründung der Zirkeltheorie eine „schwache" sei
(S. 300), müssen wir ebenso entschieden in Abrede stellen, als
die Behauptung, dafs die „neueren Scholastiker durch ihre
mehrhundertjährigen, auf Grundlage der Forderung eines unmittelbar
und in seinem Grunde (Motive) göttlichen Glaubens vergeblichen
Bemühungen" nichts anderes bewiesen haben, als dafs mit ihr
ein Glaube unmöglich sei (a. a. 0. S. 310 f.).

Der Grund der Zirkeltheorie ist fürwahr die Göttlichkeit
des Glaubens, die Forderung, dafs der Glaube sich lediglich auf
Gott stütze. Ist diese Forderung eine willkürliche, ohne Anhalts-



294 Wunder und Weissagung.

punkt in der älteren Scholastik? Vor allem lehrt der hl. Thomas,
dafs der Glaube nicht allein durch sein wirkendes Princip,
sondern auch durch sein Motiv übernatürlich und in einem emphatischen

Sinne göttlich sei (die Beweise s. bei Schäzler, Neue
Untersuch. S. 521 ff.). Weiterhin wurde die neuere Scholastik
durch die tridentinische Lehre von der Rechtfertigung in die
von ihr eingeschlagene Bahn geführt. Nach tridentinischer Lehre
ist die Rechtfertigung eine übernatürliche, sie hat aber im Glauben
ihren Anfang, ihre Grundlage und Wurzel. Ist die Wurzel nicht
göttlich, wie kann der daraus hervorsprossende Baum göttlich
und übernatürlich sein? Dem Tridentinum also verdanken wir
die von der neueren Scholastik mit solchem Aufwand von
theologischem Tiefsinn ausgebildete Theorie des Ubernatürlichen, in
welcher die Lehre von der Göttlichkeit des Glaubensmotivs nur
einen Bestandteil bildet; und das Problem, das die späteren Theologen

aufwarfen, war weder ein willkürliches noch ein unmögliches.

— Die Möglichkeit aber und Notwendigkeit einer natürlichen

Vermittlung der Glaubenserkenntnis durch Vernunftbe-
thätigung wird auch von denjenigen nicht bestritten, die das
Glaubensmotiv selbst wieder auf Glauben stützen ; nur bildet
dieser Ansicht zufolge die natürliche Erkenntnis nicht den
Grund des Glaubens selbst, sondern nur die Bedingung der

Vernünftigkeit des Glaubens.

Wunder und Weissagung.

Indem wir an die PrüfuDg der apologetischen Beweiskraft
der Wunder gehen, kommen für uns vorzugsweise die

in den Schriften des Neuen Testamentes berichteten Wunder des
Herrn und der Apostel in Betracht. Es handelt sich dabei teils
um die Thatsache, teils um die Erklärung derselben. Was jene
betrifft, so dürfen wir uns in einer Epoche, in welcher die auf
die „Begriffsromantik" gefolgte materialistische und positivistische
Ernüchterung einer allerdings selbst in empiristischen Bahnen
sich bewegenden Reaktion zu gunsten der Annahme einer höheren
in die irdische Erscheinungswelt hereinragenden geistigen Welt
den Platz zu räumen scheint, wie wir glauben, kurz fassen.
Dazu kommt die dem vergleichenden Religionsstudium zu
verdankende wachsende Bekanntschaft mit den Wundern
anderweitiger Religionen, deren Wunderberichte zeigen, auf welche
Art Dichtung und Mythe spinnen, und die durch ihren Kontrast
die neutestamentlichen Wunder in ein helles Licht setzen. Diese
und derartige Gründe sind es, durche welche für uns weniger



Wunder und Weissagung. 295

die Thatsache als deren Erklärung in den Vordergrund des
Interesses gerückt wird. Man glaubt heutzutage vielfach die That-
sächlichkeit der evangelischen Wunder, ohne den rationalistischen
(naturalistischen) Standpunkt aufzugeben, zugestehen und
dieselben aus verborgenen Natur- oder Geisteskräften ohne die
Annahme eines unmittelbaren göttlichen Eingreifens und einer
absolut übernatürlichen Ordnung erklären zu können (Okkultismus,

Spiritismus nebst den verwandten Richtungen des Iiypno-
tismus, Suggestionismus u. dgl.).

Die Väter wie die Scholastiker nehmen in der Auffassung
derWunder entschieden den supernaturalistischen Standpunkt ein.
Ein begründeter Zweifel hierüber kann nicht aufkommen. Der
hl. Thomas hat diesen Standpunkt in seiner Definition des
Wunders (im strengen Sinne des Wortes) auf eine klare logische

Formel gebracht: quod fit praeter ordinetn totius naturae
creatae (vgl. Hettinger, Fundamentals. S. 218). Damit ist
gesagt, dafs das Wunder im absoluten Sinne über die gesamte
natürliche Ordnung hinausgreift, also einer absolut übernatürlichen

Ordnung angehört. Es erscheint demnach nicht genau,
wenn die Notwendigkeit einer präcisen Begriffsbestimmung aus
dem mehr und mehr sich geltend machenden Bewufstsein des
Unterschiedes zwischen der Wirksamkeit der Natur mit ihren
Gesetzen und der Wirksamkeit Gottes in der Schöpfung und
Leitung in der Welt und in der Offenbarung abgeleitet wird
(Schanz, Apol. II. S. 256); denn Schöpfung und Leitung der
Welt gehören der natürlichen Ordnung an, die jene begründet
und diese unter Mitwirkung der zweiten Ursachen ihrem
(natürlichen) Ziele zuführt.

Hält man den supernaturalistischen Standpunkt der Väter und
Theologen fest, so wird man keine Schwierigkeit darin finden,
die Wunder Jesu „unter dem Gesichtspunkte der göttlichen
Allmacht" aufzufassen (Schanz a. a. 0. S. 258), ja, man wird
mit dem hl. Thomas selbst der Leiblichkeit des Erlösers eine
instrumentale Mitwirkung z. B. bei den wunderbaren
Krankenheilungen einzuräumen geneigt sein, ohne mit dem Tübinger
Apologeten zu fürchten, damit einen sehr bedenklichen, zu
fetischistischen Verirrungen führenden Weg einzuschlagen. Oder ist
nicht die Ausdrucksweise der hl. Schrift (Mark. 5, 12 ff. 19,12 ff.)
der Anschauungsweise des englischen Lehrers eminent günstig?
Nichts hindert, mit dieser Auffassung die Anerkennung zu
verbinden, dafs wahre Wunder nicht blofs die göttliche Allmacht
zu bekunden, sondern auch und eben dadurch einen höheren,
religiösen Zweck zu erfüllen, „Zeichen für das sittlich religiöse



296 Wunder und Weissagung.

Leben", genauer: Mittel zur Realisierung der übernatürlichen
Heilsordnung zu sein bestimmt sind.

Wie ist das Wunder als solches, als eine alle natürlichen
Kräfte überschreitende, von der ersten Ursache unmittelbar
ausgehende, einer absolut übernatürlichen Ordnung angehörende
Wirkung zu erkennen? Die gewöhnliche, auch vom Tübinger
Apologeten wiederholte Antwort auf diese Frage lautet, dafs
wenn auch nicht genau die positive Grenze des durch Naturkraft

Möglichen, doch eine negative Grenze bezeichnet werden
könne. Mit andern Worten: wir sind im stände, evident zu
erkennen, was rein natürliche Kräfte nicht zu leisten vermögen,
z. B. Heilung eines Kranken durch ein blofses Wort, durch ein
solches Stürme zu besänftigen u. s. w. „Es genügt, negativ die
Grenze zu bestimmen, d. h. nachzuweisen, dafs das Wunder so
weit über der denkbaren Grenze liegt, dafs es unmöglich noch
innerhalb derselben fallen kann." (Schanz a. a. 0. S. 276.)

Dieses Kriterium scheint jedoch seine Bedeutung und
Wirksamkeit da zu verlieren, wo auch neue natürliche Wirkungen,
wie die Schrecken und Segnungen eines Gewittersturmes mit
Überspringung der zweiten Ursachen unmittelbar auf die erste
Ursache zurückgeführt werden. „Für die Israeliten, so äufsert
sich der Tüb Apol., konnte ein solcher Gegensatz zwischen dem

göttlichen Willen, welcher sich in der Naturordnung ausprägt,
und einem höheren Willen, welcher sich in der Unterbrechung
der Naturordnung kundthut, gar nicht entstehen Gewöhnliches

Geschehen und Wunder unterscheiden sich nicht qualitativ.
Beides sind Machtäufserungen Gottes, das Wunder nur eine
gröfsere, weil es als eine aufsergewöhnliche einen mächtigeren
Eindruck macht. Der Begriff der göttlichen Allmacht und Schöpfer-
thätigkeit beherrschte die ganze Auffassung des Wunders". (A.
a. 0. S. 264.)

Dafs auch die Israeliten zwischen dem gewöhnlichen Naturlauf,

in welchem die göttliche Macht durch die zweiten Ursachen
und nach gewissen, in deren Natur gelegten Gesetzen wirkt,
und dem auf unmittelbarem Eingreifen beruhenden „Wunder"
also qualitativ unterschieden, beweisen prägnante Aussprüche
in den Schriften des Alten Bundes, deren Wortlaut man bei
Hettinger, Fundamentalth. S. 219 nachlesen möge. Dasselbe
gilt von den Vätern. Denn wenn diese auf gewisse mittelbare
Erweise der göttlichen Macht auch im Naturgeschehen, z. B.
die Vermehrung des Samens, die Umwandlung der Säfte und
dgl., die uns wegen ihrer Alltäglichkeit nicht mehr im Lichte
des Wunderbaren und Staunenswürdigen erscheinen, hindeuten,.



Wunder und Weissagung. 297

so geschieht es, um die Wunder der Offenbarung gegen die
Einwendung zu verteidigen, dafs uns der Glaube an Unmögliches

zugemutet werde, keineswegs aber in dem Sinne
qualitativer Gleichheit des göttlichen Wirkens in dem einen und
andern Falle, beispielsweise der Vermehrung der Brote durch
die Wunderkraf't Christi und der SamenVermehrung auf dem
Wege des natürlichen Wachstums.

Kann dieser Unterschied nicht in Abrede gezogen werden,
ohne den Wunderbegriff selbst ins Schwanken zu bringen und
die übernatürliche Ordnung in Frage zu stellen, so inufs auch
trotz der gegenteiligen Behauptung des Tübinger Apologeten die
„Richtung gegen die Natur", als eine durch den Wunderbegriff
nicht ausgeschlossene festgehalten werden. Denn wenn der hl.
Thomas, — auf welchen der genannte Autor selbst sich beruft
— das Wunder als eine praeter ordinem totius naturae creatae
erfolgende Wirkung definiert, so ist seine Einteilung der Wunder
in solche supra, praeter und contra naturam vollkommen legitim.

Alle dem Begriffe des Übernatürlichen vom Tüb. Apolog.
in dem Abschnitt über das Wunder gemachten Konzessionen
werden durch die folgenden Äusserungen illusorisch gemacht und
thatsächlich zurückgenommen. „Das Wunder kann sich aus natürlichen

Thatsachen zusammensetzen, deren Verbindung aber wunderbar

ist, eine neue Beziehung der Elemente durch die Wirkung
des Schöpfers sein, dem sie als geschaffene Wesen angehören,
von welchem die sekundären Ursachen als von der ersten
Ursache abhängen. Ein gewisser Widerspruch gegen die
Natur liegt zwar auch dabei im Wunder, aber derselbe ist doch
mehr auf Seiten unserer Erkenntnis als auf Seiten des Vorgangs
selbst. Wir wollen die Unerklärlichkeit des Vorgangs aus den
uns bekannten Naturkräften alsbald als einen Widerspruch zu
den letzteren fassen, anstatt dafs wir das Eingreifen in die
bestehende Naturordnung und die Benutzung der geltenden
Naturgesetze zur Hervorbringung einer höheren Wirkung als das Werk
des die Natur leitenden Schöpfers betrachten" (a. a. 0. S. 265).
Ferner: „Wie Gott schon die Welt aus freiem Willen, nicht aus
Notwendigkeit geschaffen, nach einem weisen Plane vollendet
und zu einem guten Ziele hingeordnet hat, so hat er auch in
seiner Weisheit zugleich die Möglichkeit in die Natur gelegt,
ihre Kräfte in der Weise der Natur nach seinem Willen zu einer
höheren Gesamtwirkung zu vereinigen und hinzuleiten, als die
natürliche Anlage und Wechselwirkung bedingen. Denn das
Wunder hat weder den Zweck, die Naturgesetze aufzuheben oder
zu korrigieren, sondern dieselben durch Unterbrechung des



298 Wunder und Weissagung.

gewöhnlichen Kausalnexus für höhere Zwecke zu einem andern
Effekt zu benützen. Man braucht für den Wunderglauben nicht
eine gesetzwidrige Durchbrechung der Naturordnung, um die
Lebendigkeit und Freiheit Gottes zu wahren, darf aber doch ,der
Natur Ela8ticität zutrauen und sie höherer Eingriffe für fähig
und bedürftig' halten. Wer dies leugnet, mufs auch darauf
verzichten, eine zureichende Erklärung der Naturereignisse zu geben,
welche in ihrem Zusammentreffen stets etwas Unerklärliches,
Wunderbares haben, so notwendig und konstant die Einzelkräfte
wirken und die einzelnen Gesetze gelten." (A. a. 0. S. 269.)

Wäre diese Auffassung richtig, so würde die göttliche
Wundermacht von der Art, wie nach des hl. Thomas Lehre
reine Geister auf die Natur einzuwirken vermögen, ja, wie es
der Mensch selbst vermag, durch geschickte Benutzung nämlich
und Kombination der Naturkräfte, aber in Unterwerfung unter
die Naturgesetze, nicht in Beherrschung derselben, sich nicht
specifisch unterscheiden. In solchem Falle miifsten wir auch

Wirkungen einer Dampfmaschine und eines Edisonschen
Phonographen als wahre Wunder anstaunen, obgleich sie nur auf einer
„Benutzung der geltenden Naturgesetze", nicht auf einer Suspendierung

solcher beruhen.
Der Tübinger Apologet beruft sich für diese neue, nach

seinem eigenen Zugeständnis der gesamten Tradition widei*-
sprechende Modifikation des Wunderbegriffs auf die
Naturforschung und ihre richtige Bestimmung der Naturkräfte und
Naturgesetze. „Obwohl die Richtung — bemerkt derselbe —

gegen die Natur noch im vorigen Jahrhundert allgemein für den

Wunderbegriff in Anspruch genommen wurde und bis heute
vielfach festgehalten wird, so gehört sie nach der neuern
strengern Bestimmung der Naturkräfte und Naturgesetze einerseits

und der genauem Unterscheidung zwischen Schöpfung und
Erhaltung andererseits doch nicht in den Begriff' des Wunders
hinein." (A. a. 0. S. 265.)

Ist diese Berufung berechtigt? Haben die Naturgesetze
eine absolute Geltung, so dafs sie selbst der Schöpfer nicht zu
durchbrechen vermöchte? Oder sind sie nicht vielmehr der
Ausdruck und die Wirkung eines freien Schöpferwillens,
vollkommen abhängig von diesem Willen und daher stets seines
Winkes gewärtig und seinem Befehle gehorsam? Wir dürfen
zwar nicht, und bedürfen des auch nicht, mit Huine das Kausal-
prineip in Frage stellen und die physische Gewilsheit auf eine
blofse Wahrscheinlichkeit reducieren, um die Kontingenz wie
des Naturdaseins so auch des Naturgeschehens behaupten zu



Wunder und Weissagung. 299

können (vgl. Theod. Wittsein, der Streit zwiseh. Glaub, und
Wiss. Hannover 1884 S. 11 ff.); denn die metaphysische, im
Wesen Gottes begründete Ordnung ist nicht mit der physischen,
vom göttlichen Willen abhängigen zu verwechseln. Jene läfst
allerdings keine Ausnahme zu, da sie, wie das Wesen Gottes
selbst, in dem sie ihren notwendigen Grund hat, der freien
Willensbestimmung nicht unterliegt. Dagegen ist die Wirklichkeit der
Dinge das Werk göttlicher Freiheit und das Wirken derselben
ebenso dem göttlichen Willen unterworfen. Es kann daher auch
ein göttliches Wirken gegen die Natur der Dinge, eine Ausnahme
von den Naturgesetzen und eine Suspendierung derselben geben,
und der traditionelle Wunderbegriff ist durch angeblich genauere
Erkenntnis und Bestimmung der Naturgesetze nicht hinfällig und
unhaltbar geworden. (Vgl. Aus. Franchi Ult. Orit. t. III. p. 518.)

Fafst man die obigen Aussprüche des Tübinger Apologeten
näher ins Auge, so möchte man der Befürchtung Raum geben,
dafs in der vielleicht vorwiegenden und einseitigen Beschäftigung
mit gewissen gegnerischen Anschauungen eine Gefahr liegt, die
jener des Falters gleicht, der solange die Flamme umkreist, bis
er geblendet hineinstürzt oder im besseren Falle die Flügel sich
versengt. Oder man ist versucht, um uns eines vielleicht
angemesseneren Gleichnisses zu bedienen, an jene Vöglein zudenken,
die vom Blicke der Schlange bezaubert, von selbst in deren
offenen Rachen fallen.

Schliefslich sei noch folgende Stelle aus der Apologie
erwähnt. „Wenn der Traditionalismus eine tiefere Auffassung der
historischen Gewifsheit verlangt, so läfst er nahezu alle ideelle
Gewifsheit in der historischen aufgehen; wenn aber der Onto-
logismus die metaphysische, moralische, ideelle Gewifsheit über
alles stellt, so gibt er die historische Gewifsheit nahezu preis.
Weder die Thatsachen allein, noch die Ideen und Spekulationen
allein vermögen dem religiösen und philosophischen Denken eine
sichere Gewähr zu verleihen." (A. a. 0. S. 282. Über die
Wundertheorie des Ontolog. vgl. ebendas. S. 257.) Hierzu ist zu
bemerken, dafs die Verbindung von Traditionalismus und Onto-
logismus diese Gewähr ebensowenig als jedes dieser Systeme
für sich genommen (die übrigens konsequent in einander —
der Traditionalismus in den Ontologismus — übergehen) zu bieten
imstande ist. Um aber den Wunderbegriff der Tübinger Schule
auf ihre äufserste Konsequenz hinauszuführen, so scheint er
uns nur auf einem Boden Berechtigung zu haben, der den

strengen Schöpfungsbegriff ausschliefst, wie dies z. B. bei Lotze
der Fall ist (vgl. die von Schanz angeführte Stelle aus Mikro-



300 Wunder und Weissagung.

kosmos II. S. 54); denn sind die Dinge dem strengen — christlichen

— Schöpfungsbegriff gemäfs aus Nichts geschaffen, d. h.

ihrem ganzen Sein nach von Gott gesetzt und abhängig, so

vermag auch die göttliche Macht sie in ihrem innersten Daseinskern
zu ergreifen und nach Willkür zu gestalten, mit andern Worten:
es gibt nicht blofs Wunder praeter, sondern auch super und
contra naturam.

Die Wundertheorie des Tüb. Apologeten beweist aufs neue
den Grundmangel der Tübinger Schule, den unsere bisherigen
Untersuchungen zur Genüge dargethan haben dürften, nämlich
den fehlenden Begriff des Übernatürlichen : ein Mangel, der mit
einem ontologisch-theosophischen (glaubensphilosophischen) Gottes-
und Schöpfungsbegriff zusammenhängt. Die absolute Herrschaft
Gottes über das Geschaffene kann nur in dem Falle Gott
zuerkannt werden, wenn die Dinge zwar ihrem Ursprung, nicht
aber ihrem Wesen nach göttlich, wenn sie in der That Produkte
einer aus Nichts schaffenden Allmacht sind.

Die vom Tüb. Apologeten adoptierte Theorie des Wunders
gibt uns den Schlüssel zum richtigen Verständnisse der
verschiedenen Äufserungen über Wesen und Bedeutung der
Weissagung. Während Hettinger mit Becht gerade in der
Bestimmtheit der Weissagung deren auszeichnendes Merkmal im
Gegensatze zu den dunkeln und zweideutigen Aussprüchen der
heidnischen Orakel ersieht (Fundamentaltheol. S. 243), glaubt
der Tüb. Apologet, „gerade die vielen Dunkelheiten und Bätsei
nach Form und Inhalt" seien im Zwecke der Weissagung
begründet (Apol. d. Chr. II. S. 283). Hierauf mag es genügen,
beispielsweise mit der Erinnerung an die durchbohrten Hände
und Füfse des bekannten messianischen Psalmes und an die
Danielschen Jahreswochen zu antworten. Das Dunkel in
untergeordneten Fragen, bemerkt mit Recht Hettinger (Fundth. S.

244), schliefst die Bestimmtheit der Weissagung in den wichtigsten

Zügen, namentlich des Messiasbildes nicht aus. Gerade
dieses Bild aber weist die bestimmtesten und individuellsten
Züge auf. Dabei bleibt allerdings bestehen, dafs die apologetische

Beweiskraft der alttestamentlichen Weissagung hauptsächlich

in dem Ganzen, dem „geschichtlich sich entwickelnden,
innig zusammenhängenden System göttlicher Veranstaltung"
gesucht werden müsse, wodurch die Möglichkeit eines zufälligen
Eintreffens ausgeschlossen ist. (A. a. 0. S. 247.)

Der übernatürliche Charakter der alttestamentlichen
Weissagung und der Institution des Prophetentums unterliegt keinem
Zweifel; nicht aus den natürlichen Neigungen und Bestrebungen



Wunder und Weissagung. 301

des israelitischen "Volkes ging es hervor; vielmehr trat es zu
den thatsiichlichen Bestrebungen desselben vielfach in entschiedenen

Gegensatz. Daher kann auch von einem natürlichen
Kerne, von einem „allgemeinen Zuge des menschlichen Herzens",
der dem Weissagungsglauben überhaupt zu Grunde gelegen,
durch den heidnischen Mifsbrauch aber vernichtet worden wäre,
füglich nicht geredet werden (Schanz, Ap. S. 284). Aus diesem
Grunde glauben wir das Gleichnis von der gewaltigen Eiche
des alttestamentlichen Prophetentums, das sich über struppigem
Gebüsch vorgeblicher analoger Erscheinungen im Heidentum
erhoben habe, ablehnen zu müssen. Der darin steckende Gedanke
einer natürlichen „prophetischen Kraft" der Menschenseele, die
sich am vollkommensten im jüdischen Volke entwickelt habe,
ist unerweislich und falsch. Zwar läfst auch der Tübinger
Apologet jene Analogie nur für einzelne Weissagungen von Bedeutung
sein, nicht für das ganze zusammenhängende System der
Weissagungen des Alten Testamentes. (A. a. 0. S. 289.) Wie
unzureichend und unwirksam aber diese Beschränkung ist, zeigt die
weitere Ausführung, in welcher die alttestamentliche Weissagung
als Vorbedingung „einer der umfassendsten und folgerichtigsten
Weiterbildungen des Menschheitsideals" dargestellt wird, „für
die dem klassischen Altertume mehr oder weniger unverständlich

gebliebene Weihe des Schmerzes, für die definitive
Versöhnung des Menschenherzens mit der Tragik des Daseins in
dem die alte Heidenkirche beherrschenden Anschauungsbilde einer
leidenden und sterbenden Gottheit" (S. 294).

„Sollten die Propheten, so frägt der Tüb. Apologet, allein
in der wichtigsten Frage, welche sie beschäftigt, keinen sittlichen
Grund anerkannt haben? Ihre Aufgabe soll die sittliche
Vertiefung des Gottesbewufstseins gewesen sein, Deuterojesajas soll
nahe an die christliche Lehre anstreifen und doch will man im
Alten Testamente den sittlichen Charakter des Messias nicht
finden?" (A. a. 0.)

Es ist nun freilich vollkommen richtig, dafs die
alttestamentliche Messiasidee nicht eine politische, sondern eine
religiössittliche, und der Rationalismus, der dies leugnet, im vollen
Irrtum begriffen ist. Aber genügt diese Auffassung zur Würdigung

der alttestamentlichen Prophétie? Wenn der Gegenstand
der Prophétie als grofses Ganzes genommen, das Heil der Menschheit

ist, dieses aber in nichts anderem als einer Weiterbildung
des Menschheitsideals („einer der umfassendsten und folgerichtigsten")

besteht, was hindert dann, die alttestamentliche Prophétie
als eine natürliche Erscheinung aufzufassen, aus der die Erfüllung,



302 Wunder und Weissagung.

wie aus der Blüte die Frucht, nämlich die religiös - sittliche
Erneuerung in Christus hervorging? Die Erfüllung der Prophétie
erscheint in dieser Auffassung nicht als die freie That einer
übernatürlichen Vorsehung, die in den natürlichen Verlauf der
Dinge und gegen denselben eingreift, und die Prophétie selbst
ist nicht mehr die freie Offenbarung der dieses Eingreifen
vorausverkündenden Vorsehung und Vorherbestimmung, sondern
vielmehr ein Vorausahnen und eine Anticipation des durch
religiös erregtere Gemüter sich aktuierenden Zieles der
sittlichreligiösen Entwicklung der Menschheit. Wie sehr eine solche
Auffassung der Prophétie dem Geiste derKuhnschen Theologie,
insbesondere auch deren Inspirationsbegriff entspricht, ist
an diesem Orte nicht weiter auszuführen.

Zu welchen Konsequenzen die eben charakterisierte moderne
Auffassung der Prophétie führe, möge wenigstens an einem
Beispiele auch im einzelnen gezeigt werden. Es handelt sich um
die jungfräuliche Geburt des Erlösers. Der Evangelist Matthäus
(1, 22 f.) findet sie in den Worten des Propheten Isaias: ecce

virgo concipiet etc. in der bestimmtesten Weise vorausverkündet.
Was macht hieraus die Elasticitätstheorie, wie man die moderne
Theorie nennen kann? Obgleich diese moderne Art der Exegese

zugesteht, dafs „die ganze kirchliche Tradition jene Worte
als eine wahre Weissagung mit aller Entschiedenheit festgehalten"
(Schegg, Der Prophet Isaias I. S. 86), glaubt sie doch dieser
Ansicht eine „nähere und schärfere Fassung" geben zu sollen,
indem sie zwischen der unmittelbar für die Zuhörer und Gegenwart

berechneten Bestimmung und der universellen, auf die
Zukunft gerichteten Bedeutung unterscheidet. In jenem Sinne
enthalte die Stelle nur ein Zeichen, nicht aber ein Wunderzeichen,

und nur eine Zeitbestimmung und besage nichts weiter
als: Siehe die Jungfrau, welche empfängt und (zu ihrer Zeit)
gebärt, wird ihr Neugeborenes Emmanuel nennen. „Sein Zeichen
kleidete Isaias in ein anschauliches, schönes, sprechendes Bild.
Er meinte nicht irgend eine bestimmte Jungfrau, sondern die
Jungfrau überhaupt als Repräsentantin Aller; denn nicht um die
Thatsache der Geburt handelt es sich, sondern um den Zustand
des Volkes zu der hiermit angegebenen Zeit." (A. a. 0. S. 75 f.)

Die Prophétie läge also nicht mehr im Litteralsinn, sondern
in der elastischen Natur der Worte, die einen universellen Sinn
unterzulegen gestatten. Wir bestreiten diese „Elasticität" und
glauben auf keinen Widerstand zu stofsen, wenu wir behaupten,
die Stelle sei entweder nach ihrem-Wortlaut oder gar nicht
prophetisch. Jener Exeget aber irrte sich in der Erklärung des



Die Grundprincipieu des hl, Thomas von Aquin. 303

„Zeichens"; er hätte von Achaz, der den Herrn nicht
„versuchen" will, lernen können, dafs es sich nicht um ein gewöhnliches

Zeichen, sondern um ein Wun der zeichen handelt. Die
Erklärung ferner von einer Jungfrau „überhaupt" ist durch den
Artikel des Urtextes ausgeschlossen und sinkt unter jene Exegese

noch herab, die in der Jungfrau die Frau des Propheten
oder des Königs versteht. Endlich durfte die traditionelle
Erklärung, auf den Wortsinn bezogen, denn doch nicht ohne den
Versuch einer Berücksichtigung bleiben, nachdem selbst die
rationalistische Exegese die Erklärung von der wunderbaren
Geburt einer Jungfrau wenigstens für diskussionsfähig hielt. (Ge-
senius, Kommentar üb. les. S. 312 ff.)

DIE GRUNDPRINCIPIEN DES HL. THOMAS
VON AQUIN UND DER MODERNE

SOCIALISMUS.

Von Dr. C. M. SCHNEIDER.

III.
Das Moralprincip.

Ähnlich wie die Versammlung der Historiker in München

äufserte sich neulich ein preufsischer Oberpräsident, Graf zu
Stolberg: „Die Aufgabe der Geschichtswissenschaft ist die

Erforschung der Wahrheit, und die Aufgabe des Geschichtsunterrichts

die Mitteilung derselben. Aus der Geschichte lernt
man viele Wahrheiten, in erster Linie aber die, dafs ein Volk
nur stark und mächtig sein könne, wenn das Staatsbewufstsein
und die Vaterlandsliebe so stark sich entwickelt haben, dafs der

Egoismus des einzelnen dem Wohle der Allgemeinheit sich

unterordnet. Ich betrachte es daher als die vornehmste Aufgabe
und das Ziel des Geschichtsunterrichts, den Lernenden die That-
sachen vorzuführen, dafs die Staaten nur gedeihen könnten bei

einem starken Staatsbewufstsein, und dafs sie verfallen müssen,

Wenn der Egoismus, die Genufssucht und die individuellen Lieb-


	Apologetische Tendenzen und Richtungen

