Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 8 (1894)

Artikel: Die Potentia Obedientialis der Kreaturen
Autor: Feldner, Gundisalv
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761926

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761926
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DIE POTENTIA OBEDIENTIALIS DER
KREATUREN.

VON FR. GUNDISALV FELDNER,
Mag. Theol. Ord. Praed.

)

1. Die Natur und Ubernatur.

Es unterliegt nicht dem mindesten Zweifel, dals wir eine
doppelte Ordnung, die natiirliche und die iibernatiirliche, aner-
kennen, neben der Natur auch die Ubernatur gelten lassen
miissen. Die Ubernatur existiert thatsichlich, und Thatsachen
kann man nicht einfach wegleugnen, mit Thatsachen mufls man
rechnen. Die Menschwerdung des Sohnes Gottes, die Offenbarung
sowohl im Alten Testamente, wie durch Christus, die Kirche mit
ihren Heilsmitteln, die Wunder in der Welt u. s. w.,, das alles
sind Thatsachen, die durchaus der Ubernatur angehioren. —
Sacramenta sunt quaedam fidei protestationes. Unde oportet ea
fidei esse proportionata. Fides autem est supra cognitionem
rationis naturalis. Unde etiam Sacramenta sunt supra rationis
naturalis dictamina. Xt quia jus naturalis est, quod non opinio
genuit, sed innata quaedam vis inseruit; ideo Sacramenta non
sunt de jure naturali, sed de jure divino, quod est supra natu-
rale. Et quandoque etiam naturale dicitur, secundum quod cui-
libet rei illud est naturale, quod ei a suo Creatore imponitur,
Tamen proprie naturalia dicuntur, quae ex principiis naturae
causantur; supra paturam autem, quae ipso Deus sibi reservat
sine naturae ministerio operanda, sive in operationibus miracu-
lorum, sive in revelationibus mysteriorum, sive in institutionibus
Sacramentorum. 8. Thom. Sent. 4. d. 17. q. 3. a. 1. qu. 2. —
De ratione miraculi secundum re sumpti tria sunt. Quorum
primum est, quod illud quod fit per miraculum, sit supra vir-
tutem naturae creatae agentis. Secundum, ut in natura recipiente
non sit ordo naturalis ad illius susceptionem, sed solum potentia
obedientiae ad Deum. Tertium, ut praeter modum consuetum
tali effectui ipse effectus inducatur. ib. q. 1. a. 5. qu. 1.

Jahrbuch fiir Philosophie ete. VIII, 17



258 Die potentia obedientialis der Kreaturen.

Unter dem Worte ,Natur“ verstehen wir also irgend eine
Substanz, ein Seiendes. In diesem Sinne verstanden, ist dann
einer Kreatur alles das natiirlich, was ihr gemiéls der eigenen
Wesenheit zukommt, und per se innewohnt. Natura dicitur
quaelibet substantia, vel quodlibet ens. Kt secundum hoc illud
dicitur esse naturale rei, quod convenit ei secundum suam sub-
stantiam. Et hoc est quod per se inest rei. — 8. Thom. Summa
theol. 1. 2, q. 10. a. 1. — Alles, was einem Geschopfe auf
Grund .der Bedingungen seiner Form, durch welche es sich in
dieser Natur befindet, eigen ist, das muls fiir dasselbe natiirlich
genannt werden. — Illud dicitur esse naturale alicui rei, quod
convenit sibi secundum conditionem suae formae, per quam in
tali natura constituitur, S. Thom. Sent. 2. d. 39. q. 2. a. 1. —
Der natiirlichen Ordnung gehoren demnach an die Wesenheit,
die aus dieser Wesenheit hervorgehenden Fihigkeiten oder Po-
tenzen, die diesen Potenzen, als den Principien, entsprechenden
Thitigkeiten, endlich das Ziel, welches durch diese Thitigkeiten
erreicht wird. — Was dagegen die natirlichen Fiahigkeiten eines
Geschopfes iibersteigt, durch die Thitigkeit dieser Potenzen nicht
erlangt wird, das muss ibernatiirlich genannt werden. — Finis
autem, ad quem res ordinantur a Deo est duplex. Unus, qui
excedit proportionem naturae creatae et facultatem. Kt hic finis
est vita aeterna, quae in divina visione consistit, quae est supra
naturam cujuslibet creaturae. Alius autem finis est naturae
creatae proportionatus, quem scilicet res creata potest attingerce
secundum virtutem suae naturae. Ad illud autem ad quod non
potest aliquid virtute suae naturae pervenire, oportet quod ab
alio transmittatur; sicut sagitta a sagitante mittitur ad signum.
Unde, proprie loquendo, rationalis creatura, quae est capax
vitae aeternae, perducitur in ipsam, quasi a Deo transmissa.
S. Thom. Summa theol. 1. p. q. 23. a. 1. — Finis autem hu-
manorum actuum potest dupliciter accipi: vel finis proprius et
proximus; vel communis et ultimus. Et hic est duplex: quia,
vel excedit facultatem naturae, sicut felicitas futura in patria.
Et in hunc finem ostendendo dirigit fides, et inclinando dirigit
caritas (sicut aliqua forma naturalis inclinat in suum finem), quia



Das Verhiltnis der Natur zu der Ubernatur. 259

ad hunc finem non sufficit dirigere naturalis potentia, neque per
se, neque perfecta per habitum naturalem vel acquisitum. 8. Th.
Sent. 2, d. 41. q. 1. a. 1.

Das Unterscheidende der Natur von der Ubernatur besteht
demnach darin, dafs alles, was zu der Ordnung der Natur zu
rechnen kommt, von der Natur selber erreicpt werden kann,
indem sie dafiir die Fiahigkeiten und entspréchenden Thiitig-
keiten besitzt. Mit Bezug auf die Ubernatur dagegen hat die
Kreatur, wie S. Thomas oben bemerkt, keine natiirliche
Fahigkeit, ,ut in natura recipiente non sit ordo naturalis ad
illius susceptionem®, sondern blofs eine gehorsame Unterwerfung
oder eine gehorsame Potenz Gott gegeniiber. Dies gilt an
und fir sich von jedem Geschopfe ohne irgend eine Ausnahme,
denn es gibt gar vieles, was die Krifte der Kreaturen iiber-
steigt, wozu sie nichts als eine ,potentia obedientiae ad Deum*
in sich haben. Indessen beschiftigen sich die verschicdenen
Autoren doch hauptsichlich und vorzugsweise mit dem Menschen,
der von Gott fiir das iibernatiirliche Ziel der Anschauung seiner
eigenen Wesenheit, wie sie in sich ist, bestimmt wurde.

II. Das Verhiiltnis der Natur zu der Ubernatur.

Die verniinftige Kreatur zeichnet sich vor den vernunftlosen
Geschopfen unter vielen anderen Vorziigen auch ganz besonders
dadurch aus, dals sie Gott zu der Anschauung seiner Wesenheit
bernfen hat. Das iibernatiirliche Ziel des Menschen bildet
Gott selbst, von Angesicht zu Angesicht geschaut. Hat der
Mensch auch ‘dieses sein Endziel noch nicht erreicht, so sind
doch von Seite Gottes hiezu alle Vorbereitungen getroffen. Gott
hat den Menschen schon jetzt mit ubernatiirlichen Giitern aus-
gestattet. Zu diesen gehoren die Gnade, die theologischen und
andern frei verliehenen Tugenden, die Kirche als Heilsanstalt
und Ausspenderin der Gnadenmittel, die Sakramente als Mittel,
diese Gnade zu erlangen u. s. w.

Wie verhdlt sich nun die Natur allen diesen Giitern gegen-
iiber? Auf welche Weise ist die Ubernatur mit der Natur ver-
bunden? erstere in die letztere eingesenkt? Sind Natur und

17+



260 Die potentia obedientialis der Kreaturen.

Ubernatur mechanisch, rein duflserlich miteinander verkniipft?
Manche Autoren, so unter andern Baur, haben dem Katholicis-
mus vorgeworfen, derselbe bekenne sich zu der mechanischen
Aunsicht, durch die gottliche Gnade in Christo werde eine neueg
Schicht iiber der alten — der geistigen Substanz des Menschen —
angehiult und beide wie zwei Bretter zusammengeleimt. (Bei
Mghler: Neue Untersuchungen der Lehrgegensatze. 8. 119.)
Auf dhnliche Art sprechen sich andere protestantische Dogma-
tiker itber die katholische Lehre von Natur und Ubernatur aus.
Sie alle erblicken in dieser Lehre nichts als ,aufserlichen Me-
chanismus®, ,,Dualismus®, ,,Barbarei” und ,,pelagianisierende Rich-
tung*. Man vergleiche: Hettinger: Die Dogmen des Christentums.
6. Aufl. 2. 1. S. 359. Verhilt sich die Sache thatsiichlich in
der soeben dargelegten Weise? Oder ist im Gegenteil die
Ubernatur etwas durchaus Lebendiges und Leben Spendendes,
nicht aber ein toter Mechanismus, der nur durch Druck und
Stofs bewegt, sich an den andern Teil legt, wie zwei Bretter,
die zusammengeleimt worden? Miissen wir uns das Verhiltnis
der Natur zu der Ubernatur als ein im hochsten Grade orga-
nisches denken, indem die Ubernatur in die Natur selber ein-
dringt, dieselbe iiber sich selber hinaus erhebt, informiert und
mit einem neuen Sein und Leben ausstattet? Gleicht die
Ubernatur in gewissem Sinne der substantiellen Form, die dem
Stoff seine letzte Vollendung verleiht, denselben zu einer voll-
stindigen Substanz macht, und das Sein, sowie die Fihigkeiten
zu wirken ihm mitteilt? Bildet die Uberpatur mit der Natur
in ahnlicher Weise eins wie die Form mit dem Stoff, die
Accidenzen mit der Substanz ein Verhéltnis, das mit dem Me-
chanismus picht das mindeste zu thun hat?

Die Antwort ist bald gegeben. Machen wir uns zu diesem
Zwecke das Wesen der Gnade klar, die in ans den Anfang,
die Wurzel des Ubernatiirlichen bildet. Die Gnade macht
eine Form und Vollkommenheit des Menschen aus, die in
ihm bleibt, in ihm ruht, und dies auch dann, wenn der Mensch
ganz und gar unthétig ist. -—— Oportet autem hanc gratiam ali-
quid in homine gratificato esse, quasi quandam formam et per-



Das Verhilltnis der Natur zu der Ubernatur. 201

fectionem ipsius. Quod enim in aliquem finem dirigitur oportet
quod habeat continuum ordinem in ipsum. Nam movens continue
mutat quousque mobile per motum finem sortiatur. Cum igitur
auxilio divinae gratiae homo dirigatur in finem ultimum, oportet
quod continue homo isto auxilio potiatur quousque ad finem
perveniat. Hoc autem non esset, si praedictum auxilium parti-
ciparet homo secundum aliquem motum, aut passionem, et non
secundum aliquam formam manentem et quasi quiescentem in
ipso. Motus enim et passio talis non esset in homine, nisi quando
actu converteretur in finem, quod non continue ab homine agitur,
ut praecipue patet in dormientibus. Kst ergo gratia gratum
faciens aliqua forma et perfectio in homine manens, etiam quando
non operatur. 8. Thom. Summa ctr. Gent. lib. 3. ¢. 150. —
Die Hinordnung zu dem entsprechenden Ziele griindet auf der
Form eines Dinges. Nun aber liegt das Ziel, zu welchem der
Mensch durch die Gnade Gottes geleitet wird, iiber seine Natur
hinaus. Folglich muls dem Menschen eine iibernatiirliche Form
mitgeteilt werden, durch welche er richtig zu dem Ziele hin-
geordnet wird. — Unumquodque ordinatur in finem sibi con-
venientem secundum rationem suae formae. Diversarum enim
specierum sunt diversi fines. Sed finis in quem homo dirigitur
per auxilium divinae gratiae est supra naturam humanam. Ergo
oportet quod homini superaddatur aliqua supernaturalis forma
et perfectio, per quam convenienter ordinetur in finem prae-
dictum. 8. Thom. L e.

Bildet nun die Gnade eine Form, so kann sie unmoglich
auf mechanischem Wege sich mit dem verbinden, dessen Form
sie ist, oder sich mit dem Menschen zusammenfiigen wie zwei
Bretter. Man miifste doch in der That mehr als ein Neuling
im Studium d=r Philosophie sein, um nicht zu wissen, auf welche
Weise sich die Form mit ihrem Substrate vereinigt. Substrat
und Form machen nichts weniger als einen Mechanismus aus,
Sie lagern nicht wie eine Schicht iiber der andern, sondern die
Form ist in dem Substrate, das Ganze bildet eine innere Ein-
heit, cin organisches Ganzes, zumal dann, wenn das Substrat
und die Form, wie hier, geistiger, nicht stofflicher Natur sind.



262 Die potentia obedientialis der Kreaturen,

Die Gnade ist ferner ihrem Wesen nach nichts anderes als
die Anteilnahme an der Natur Gottes selber. — Ipsum lumen
gratiae, quod est participatio divinae naturae, est aliquid praeter
virtutes infusas. S. Thom. Summa theol. 1. 2. q. 110. a. 3. 4.
Donum autem gratiae excedit omnem facultatem naturae creatae,
cum nihil aliud sit quam quaedam participatio divinae naturae,
quae excedit omnem aliam naturam. 1. c. q. 112. a. 1. — Worin
besteht nun die Natur Gottes? Gott ist das Sein, die Wesen-
heit Gottes bildet das subsistente Dasein, wie wir in diesem
Jahrbuche ausfiihrlich dargethan haben. Folglich ist auch die
Gnade die Anteilnahme an dem gottlichen Sein, und sie ver-
leiht der Wesenheit, beziechungsweise der Seele unmittelbar eine
Ahnlichkeit mit dem Sein der Wesenheit Gottes. — Gratia
secundum se considerata perficit essentiam animae, in quantum
participat quandam similitudinem divini esse. 8. Thom. Summa
theol. 3. p. q. 62. a. 2. |

Das Sein aber eines Dinges bildet nicht eine Schicht iiber
der andern, ist nicht mit dem Dinge zusammengeleimt wie zwei
Bretter, sondern befindet sich im innersten Wesen eines jeden
Dinges. — Esse autem est illud quod est magis intimum cui-
libet, et quod profundius omnibus inest, cum sit formale respectu
omnium, quae in re sunt. S. Thom. Summ. theol. 1. p. q. 8.
a. 1. — Gerade aus diesem Grunde befindet sich die Gnade in
dem Wesen, nicht in den Potenzen der Seele. Sie ist ein
Accidens, welches unmittelbar der Seele inhiriert. — Quia
gratia est supra naturam humanam non potest esse quod sit
substantia aut forma substantialis, sed est forma accidentalis ipsius
animae. Id enim quod substauntialiter est in Deo, accidentaliter
fit in anima participante divinam bonitatem. S. Thom. Summ.
theol. 1. 2. q. 110. a. 2. ad 2. — Wer demnach behauptet, die
Natur sei mit der Ubernatur auf rein mechanische Weise ver-
einigt, der hat gar keine Ahnung davon, in welchem Verhilt-
nisse das Sein zu einem Wesen steht, wie beschaffen die Ein-
heit der Substanz mit ihrem Accidens ist, dals iiberall Potenz
und Akt Eins ausmachen.

Nehmen wir dazu noch den Umstand, dals das Ubernatiirliche



Die Pot. obed. der Natur als Fundament f. d. Ubernatur. 2063

nicht aus den so beliebten und vielgepriesenen Atomen besteht,
dals die Gpade keinen Stoff ,,im modernen Sinne“ bildet, so
bedarf es nicht vieler Worte, um das Unverniinftige des ,,reinen
Mechanismus“ klarzulegen. Von einem Mechanismus, von ver-
schiedenen Schichten, zusammengeleimten Brettern kann man
offenbar nur da reden, wo ein Stoff vorliegt. Die Ubernatur
aber zu einem Stoff verdichten, konnen zwar Materialisten,
von Dogmatikern und halbwegs gebildeten Philosophen
sollte man so etwas nicht zu erwarten haben.

1II. Die Polentia obedientialis der Natur als Fundament
fiir die Ubernatm'.ﬂ_.

Das Ubernatiirliche, insbesondere deren Anfang, die Gnade,
ist nicht ein notwendiges Moment in der natiirlichen Ent-
wicklung des Menschen, aber sie ist deswegen nicht mecha-
nisch mit seiner verniinftigen Natur verbunden, sondern ein
energisches, vitales, bis in die innersten Nerven und Fasern
ihres Wesens sie durchdringendes Princip, eine hiohere Lebens-
kraft, welche die niedern verniinftig-sittlichen Potenzen ergreift
und nach dem Bilde Christi zum neuen Menschen organisiert
und gestaltet; ein Hinzugekommenes zur Natur, superadditum,
aber doch wieder eine Vollendung, complementum, der Natur,
indem sie diese zur hiochsten Wiirde erhebt, der sie nur immer
fihig ist, und in vollster alle Ahnung iibertreffender Weise das
Sehnen der -Kreatur nach Gott stillt. (Hettinger: Die Dogmen
des Christentums. 6. Aufl. 2. 1. 8. 359. 360.)

Wie haben wir uns nun die Art und Weise, wie die Uber-
natur zu der Natur hinzukommt, dic Natur vollendet, néher
und genauer zu denken? Wo etwas zu der Natur hinzukommt,
da ist die Natur als Substrat dafiir bereits vorhanden. Und wo
es sich um eine Vollendung handelt, da mufs etwas Unvollendetes
vorausgehen, das Fundament bilden. KEs steht aufser allem
Zweifel, dals die Natur selber das Fundament fir die Ubernatur
abgibt. Allein ist sie selber unmittelbar dieses Fundament,
auf welches sich die Ubernatur aufbaut, sodafls sie selber den
Ankniipfungspunkt bildet; oder ist dies etwas von ihr Unter-



264 Die potentia obedientialis der Kreaturen.
schiedenes? Allgemein wird anerkannt, dafs die potentia
obedientialis der Kreaturen diesen Ankniipfungspunkt bilde. So
hat uns ja auch frither der englische Lehrer gesagt, wunderbar,
also iibernatiirlich, miisse man alles das nennen, wozu die Kreatur
keine natirliche Potenz besitze, sondern blofs eine Gott ge-
horsame Potenz aufweise. Diese potentia obedientiae der Ge-
schopfe ist es nun, welche der Ubernatur dazu dient, zu der
Natur hinzuzutreten und dieselbe zu vollenden, zu kompletieren.
In diese gehorsame Potenz senkt sich die Ubernatur ein, diese
wird von ihr ganz und gar durchdrungen, ergriffen, emporgehoben
und fiir ein neueres hoheres Leben befihigt.

Diese potentia obedientiae beschiftigt nun Jahrhunderte
hindurch die verschiedenen Theologen und Gelehrten, von ihr
handeln besonders der hl. Augustin und Thomas von Aquin an
verschiedenen Stellen ihrer Werke. Die Hauptschwierigkeit liegt
darin, zu erkliren, was diese gehorsame Potenz eigentlich ist,
worin wir das tiefste innerste Wesen dieser Potenz zu suchen
haben. In dieser Beziehung gehen die Ansichten der verschie-
denen Autoren auseinander, wie wir alsbald horen werden.

IV, Die verschiedenen Anschauungen itber die gehorsame
Potenz der Kreaturen.

Die Theorieen iiber die gefxorsame Potenz lassen sich un-
gefahr auf nachstehende zuriickfiihren:

a) Die potentia obedientialis bildet einen natiirlichen Akt,
eine Thitigkeit der Kreatur.

So schreibt Dr. Kranich in seinem Werke, iiber welches
wir in diesem Jahrbuche: B. VIII. 1. 8. 87 ff. referiert haben,
S. 12: ,Wo geistige Faktoren in so nahe Beziehungen zu ein-
ander treten, wie dies bei der Einwirkung Gottes auf den
menschlichen Geist ohne Zweifel geschehen mufs, kann selbst-
verstandlich von einem mechanischen, rein dulserlichen Verhaltnis
keine Rede sein. Es lifst sich da vielmehr nur ein geistiges,
lebensvolles, energisches Wirken auf beiden Seiten erwarten.“
S. 55 ff. wird dann ndher angegeben, worin dieses Wirken auf
Seiten der Kreatur sich dufsert. , Auf Grund der Erkenntnis,



Anschauungen iber die gehorsame Potenz der Kreaturen. 265
dafs sich Gott im Universum offenbart durch seine Werke, und
dals es noch eine intensivere, hihere und vollkommenere Art,
Gott zu erkennen, gebe, als die der Abstraktion, dafs es vyiel-
leicht maglich sei, Gott zu schauen, entsteht in dem Menschen
das Verlangen nach der Anschauung Gottes, des hdchsten und
vollkommensten Wesens. Dieses Verlangen, Gott zu schauen,
sowie der ihm vorausgehende Erkenntnisakt, somit ein actus
intellectivus und ein appetitus intellectivus elicitus sind die Akte
der potentia obedentialis. Bei-dieser Aktualisierung der potentia
obedientialis, die nur natiirlich ist, geht sie nicht in den actus
perfectus et adaequatus, sondern nur in einen actus imperfectus
iiber.“ Die Seele hat wegen ihrer potentia obedientiae, insbe-
sondere in dem natiirlichen Akte derselben, in dem be-
sprochenen appetitus intellectivus elicitus eine aktive
natiirliche Empfinglichkeit fiir die Giiter der iber-
natiirlicher Ordnung. (S.57.) Dieser appetitus intellectivus
elicitus hat keine addquate Hinordnung zu der Anschauung
Gottes, sondern er ist als actus imperfectus der potentia obedientia-
lis nur ein unwirksames und bedingtes Verlangen. (S. 60.)
Die potentia obedientialis wird in ihrer natiirlichen Akti-
vitit, die freilich nur eine inaddquate und unvollkommene ist,
von dem agens primum vorgefunden. (S. 66.) Es wird also in
dem Augenblick, wo der iibernatiirliche Einflufs oder die Gnaden-
wirkung den Geist des Menschen zum erstenmale beriihrt, der
actus imperfectus der potentia obedientialis nicht aufgehoben,
nicht unterdriickt, sondern erhoben, verstirkt, vervoll-
kommnet, der actus imperfectus wird zum actus per-
fectus, completus, adaequatus. (S. 67. 70. u. s. w.)

Der Autor beruft sich fir diese seine Ansicht auf Suarez
und, was uns in neuerer Zeit iiberhaupt nicht mehr Wunder
nehmen darf, auf Thomas von Aquin. ,Den appetitus innatus
nach der iibernatiirlichen Seligkeit leugnet er (Suarez) wie
Thomas, tritt aber wie dieser mit Entschiedenheit ein fiir den
appetitus elicitus imperfectus oder inefficax. (8. 77.)

b) Die potentia obedientialis der Kreatur ist eine aktive
Potenaz.



266 Die potentia obedientialis der Kreaturen.

Dr. Kranich bemiiht sich, in dem schon erwiahnten Werke
den Nachweis zu liefern, dals die gehorsame Potenz der
Kreaturen eine natiirliche aktive Potenz sei. Dals der Autor
frither diese Potenz in den actus elicitus, oder imperfectus, ver-
legt hat, darf uns nicht irre machen. Der Autor sucht eben
alles Mogliche und auch Unmogliche zu beweisen. So ist denn
die potentia obedientiae in gewissem Sinne eine aktive Potenz.
(S. 50.) Das natiirliche Erkenntnis- und Willensver-
mogen des Menschen in Hinsicht auf Gott, sein natiirliches
Endziel, sind aktive Potenzen. (8. 51.) Hitte Gott beab-
sichtigt, den Mensghen zu der iibernatiirlichen Ordnung zu be-
rufen, ihn aber eine Zeitlang ohne die ibernatiirlichen Giiter
goelassen, so wiirde er ihm noch mit Riicksicht auf seine baldige
Erhebung ein besonderes natiirliches Vermogen eben als
potentia obedientiae bei der Erschaffung gegeben haben.
(S. 52.) Auch diesbeziiglich ist Suarez der Gewiihrsmann unseres
Autors, sowie, was ganz selbstverstdndlich, der heilige Thomas.
(3. 80.)

c¢) Die potentia obedientialis der Kreaturen ist eine passive
Potenz.

Horen wir wiederum unsern Autor. Zum Unterschiede von
den natiirlichen Vermogen., necnnt der hl. Thomas das Vermogen,
die Empfanglichkeit der Kreatur und besonders des mensch-
lichen Geistes fiir die iibernatiirliche Einwirkung Gottes potentia
obedientialis. (8. 35.) Diese Potenz ist die Empfianglichkeit
des Geschiopfes fir die Aufnahme der iibernatiirlichen Einwir-
kungen auf dasselbe. Insbesondere hat die menschliche Seele
aulser einem natiirlichen passiven Vermogen, das durch ein
natiirliches Agens in den Akt iibergefiihrt wird, eine weitere
passive Potenz, die potentia obedientiae. (8. 37.) Der heil.
Thomas bezeichnet die potentia obedientialis, wenn er sie noch
anders benennt, als eine passive. (S. 44.) Auch Suarez nennt
die potentia obedientialis eine reale passive Fahigkeit. (5.79.)

d) Die potentia obedientialis ist iiberhaupt keine reale
Potenz.

So miissen wir denn erkldren, dafs Heinrich nur die Lehre



Anschauungen iiber die gehorsame Potenz der Kreaturen, 2067

des hl. Thomas wiedergibt, wenn er sagt: ,in der Natur des
Geschopfes, wie vollkommen sie sei, liegt also schlechthin
keine Kraft, kein Vermégen, keine Anlage, Neigung,
Vorbereitung zu den iibernatiirlichen Giitern der Gnade und
der Glorie, also namentlich keine aktive Potenz, keine Wurzel,
kein Keim des Ubernatiirlichen, (8. 49.)

e) Die potentia obedientialis ist infolge der Erhebung des
Menschen mehr als die natiirlichen Vermogen.

Indessen so wie Thomas dieses Vermogen jetzt falst und
in Anbetracht der eingetretenen Erhebung fassen mufls, ist das-
selbe mehr als das Erkenntnis- und Willensvermogen, welches
der Mensch im status purae naturae gehabt hétte. (S. 52.) Ob-
schon der hl. Thomas einmal sagt, dafs das natiirliche Ver-
langen nach Seligkeit nicht gestillt werde, wenn der Mensch
nicht zur Anschauung Gottes gelange, so folgt daraus keineswegs,
dals es einen appetitus innatus nach den Giitern der Gnade
gebe. Bei solchen Aufserungen stellt sich der hl. Kirchenlehrer
auf den faktischen Standpunkt, d. h. er setzt die Erhebung in
die Ubernatur als vollzogene gottliche Anordnung voraus. Erst
wenn der Mensch zur Erkenntnis gelangt ist, dass er seine
vollkommene Gliickseligkeit nur im Besitze Gottes findet,
kann jenes Verlangen — nach Glickseligkeit im allgemeinen —
ein Verlangen nach dem Besitze werden. Wenn er nun
iiberdies durch die Offenbarung belehrt wird, dafs er zu jenem
iibernatiirlichen Besitze durch die Anschauung seiner Wesenheit
berufen ist, so wird nun auch dieses der Gegenstand jenes seines
natiirlichen Verlangens nach vollkommener Gliickseligkeit. Denn
dieses ist auf die grofste Gliickseligkeit, deren er fihig ist, ge-
richtet. Sobald also Gott ihm eine hohere als die ihm natiirliche
moglich gemacht hat, so kann er in dieser nicht mehr ruhen.
(8. 58, 59, nach Kleutgen und Scheeben.)

Wie jedermann sieht, gehen die Ansichten iiber das eigent-
liche Wesen der potentia obedientialis ziemlich weit auseinander.
Oder sollten sie, im Grunde genommen, doch alle in eins zu-
sammenfallen, das Namliche besagen? Dr. Kranich scheint
diese Meinung zu teilen, denn er verteidigt die eine wie die



268 Die potentia obedientialis der Kreaturen.

andere, und beruft sich fiir jede, wie es jetzt schon nicht anders
zu erwarten ist, auf die Lehre des hl. Thomas. Allein, wir
werden denn doch eine Auswahl treffen miissen, denn die eine
steht mit der andern in offenem Widerspruche. Real und
nicht real, passiv und aktiv, natiirlich und iibernatiirlich konnen
doch unmoglich der Sache nach eins und dasselbe bedeuten.
Allerdings lifst sich nicht bestreiten, dals ein und dasselbe Ding,
von verschiedenen Gesichtspunkten aus betrachtet, sich auch
verschieden, ja, manchmal entgegengesetzt verhalten konne. Allein
dies ist doch niemals da der Fall, wo es sich um das innerste
Wesen eines Dinges handelt. Die Wesenheit als solche unter-
liegt keiner Veridnderung, sie ist und bleibt ein fiir allemal das,
was sie ist. Hier nun fragen wir gerade um das innerste
Wesen der potentia obedientialis.

V. Die verschiedenen Potenzen der Kreaturen,

Um zu ersehen, in welchem Sinne oder inwiefern die po-
tentia obedientialis eine wirkliche Potenz genannt werden
diirfe, miissen wir vorerst die verschiedenen Bedeutungen des
Wortes ,,Potenz genauner in das Auge fassen.

a) Die Potenz als Wesenheit in den Kreaturen.

Man kann im allgemeinen eine doppelte Potenz unterscheiden.
Die eine steht in Beziehung zu dem Sein, die andere zu der
Thatigkeit. — Duplex est potentia, scilicet potentia ad esse,
et potentia ad agere. Sed potentia ad esse se tenet ex parte
materiae, quae est ens in potentia; potentia autem ad agere se
tenet ex parte formae, quae est principium agendi. In consti-
tutione hominis corpus se tenet sicut materia, anima vero sicut
forma. 8. Thom. Summ. theol. 1. 2. q. 55. a. 2. — Summ. ctr.
Gent. lib. 2. c¢. 25. — So ist der Stoff in der Potenz zu der
Form, die Wesenheit zu dem Dasein, der Leib zn der Seele
u. s. w. Die Potenz dieser Art kann man eine wesentliche
nennen, oder als Wesenheit bezeichnen, denn sie ist nichts
anderes als die Wesenheit selber eines Dinges mit der Hin-
ordnung zu dem andern Teile als seciner Vollendung, seinem
Komplemente. — Actus et potentia dividunt quodlibet genus



Die verschiedenen Potenzen der Kreaturen. 269

entium. Unde sicut potentia-ad qualitatem non est aliquid extra
genus qualitatis, ita potentia ad esse substantiale non est aliquid
extra genus substantiae. Non igitur potentia materiae est aliqua
proprietas addita super essentiam ejus, sed materia secundum
suam substantiam est potentia ad esse substantiale. S. Thom.
Phys. I. XV. 1. — Actus ad quem est materia prima in po-
tentia est substantialis forma. Et ideo potentia materiae non est
aliud quam ejus essentia. Summ, theol. 1. p. q. 77. a. 1, ad 2.
Si per potentiam passivam intelligatur relatio vel ordo materiae
ad formam, tunc materia non est sua potentia, quia essentia
materiae non est relatio. Si autem intelligatur potentia secundum
quod est principium in genere substantiae, secundum quod po-
tentia et actus sunt principia in quolibet genere, sic dico, quod
materia est ipsa sua potentia. Et hoc modo se habet materia
prima, quae est primum recipiens ad potentiam passivam, sicut
se habet Deus, qui est primam agens ad potentiam activam. Kt
ideo materia est sua potentia passiva, sicut et Deus sua potentia
activa. Kt potentia materiae non est ad aliquam operationem,
sed ad recipiendum tantum. Sent. 1. d. 3. q. 4. a. 2. ad 4.

Die Potenz, von welcher wir hier sprechen, ist demnach
real eins und dasselbe mit der Wesenheit, und hat iiberdies mit
der Thitigkeit nicht das mindeste zu thun, ist nicht zu derselben
hingeorduet.

Keine Kreatur ist indessen vollendet, wenn sie eine voll-
stindige Substanz bildet und das Dasein besitzt. Vielmehr ist
jede fiir ein Ziel bestimmt, transcendental zu einem Ziele
hingeordnet. Infolge dessen hat auch jede Kreatur in sich die
Neigung zu diesem Ziele. Das Ziel macht die letzte Voll-
endung der Kreatur aus. Sprechen wir doch auch von einer
Neigung zu, von einem Verlangen oder appetitus des Stoffes
nach der Form. Allein diese Neigung bildet keineswegs eine
Thitigkeit der Kreatur, ist auch keine real vom Wesen unter-
schiedene Potenz, sondern das Wesen selber, welches eine
transcendentale Hinordoung aufweist. — Appetitus formae
non est aliqua actio materiae, sed quaedam habitudo materiae
ad formam, secundum quod est in potentia ad ipsam. S. Thom.



270 Die potentia obedientialis der Kreaturen.

de potentia q. 4. a. 1. ad 2. in ctr. — Sciendum est enim, quod
omne quod appetit aliquid, vel cognoscit ipsum, et se ordinat in
illad; vel tendit inipsum ex ordinatione et directione alicujns
cognoscentis.  Nihil est igitur aliud appetitus naturalis quam
ordinatio aliguorum secundum propriam naturam in finem suum.
Non autem solum aliquod ens in actu per virtutem activam or-
dinatur in suum finem, sed etiam materia secundum quod est
in potentia. Nam forma est finis materiae. Nihil igitur est aliud
materiam appetere formam, quam eam ordinari ad formam, ut
potentia ad actum. Phys. I. XV,

»Ebenso ist die Vorstellung zulissig, die Materie, wie sie
sich in den verschiedenen Arten von Naturkorpern, welche sich
stufenweise, die einen iiber die andern, erheben, in den Elementen,
den chemisch zusammengesctzten Korpern, den organischen und
sinnlichen Wesen vorfindet, sei gleichsam auf dem Wege zum
vollkommensten Grade, zum Menschen, nach welchem sie infolge
ihrer Vervollkommnungsfihigkeit gleichsam strebe. Die Peri-
patetiker schrieben der Materie wegen ihrer Erginzungsbediirf-
tigkeit ein Begehren der Form zu: nicht ein wahres positives
Begehren, welches die Materie in jener Skala aufwirts triebe,
sondern insofern die Empfanglichkeit der Materie, welche erst
in der vollkommensten Form, d. h. im Menschen, die hochste
Stufe erreicht, mit einem Begehren verglichen werden kann.*
(P. Tilmann Pesch: Die grofsen Weltratsel. 2. Aufl. 2. B. 8. 16.)

Reden wir also von einem natiirlichen Verlangen, von
einem natiirlichen Streben der Kreatur nach ihrem Ziele, so
ist darunter zunéichst weder eine Thatigkeit zu verstehen,
noch sagen wir damit, die Kreatur habe eine eigene Potenz,
d. h. eine von ihrer Wesenheit real unterschiedene
Qualitat, die das Princip dieses natiirlichen Strebens bildete.
Dieses natiirliche Streben ist in erster Linie nichts anderes,
als das zu dem Ziele, welches die letzte Vollendung verleiht,
transcendental hingeordnete Wesen selber der Kreatur. Das
Wesen selber ist in der Potenz, oder ist vielmehr die Potenz
fir das Ziel, welches deren Akt ausmacht. — Omne quod appetit
aliquid, appetit illud in quantum habet aliquam similitudinem



Die verschiedenen Potenzen der Kreaturen. A7 |

-_—m——"—— e

cum ipso. Nec similitudo illa sufficit quae est secundum esse
spirituale; alias oporteret ut animal appeteret quidquid cognoscit :
sed oportet quod sit similitudo secundum esse naturae. Sed haec
similitudo attenditur dupliciter. Uno modo secundum quod forma
unius secundum actum perfectum est in alio. Et tunc ex hoe
quod aliquid sic assimilatur fini, non tendit in finem, sed quiescit
in fine. Alio modo ex hoc quod forma unius est in alio incom-
plete, id est in potentia. Et sic, secundum quod aliquid habet
m se formam finis et boni in potentia, tendit in bonum, vel in
finem et appetit ipsum. Et secundum hunc modum materia
dicitur appetere formaw, inquantum est in ea forma in potentia.
S. Thom. de veritate. q. 22. a. 1. ad 3.

Dieses natiirliche Streben kann auch aus dem Grunde
nicht eine Thitigkeit, oder eine Potenz als Qualitit zunéchst
bedeuten, weil es auf die substantielle Form der Kreatur
folgt. Aus der substantiellen Form geht weder unmittelbar
eine Thitigkeit hervor, noch bildet sie das unmittelbare
Princip, also die Potenz, einer Thitigkeit. — Appetitus na-
turalis est inclinatio cujuslibet rei in aliquid ex natura sua,
Unde naturali appetitu quaelibet potentia desiderat sibi conveniens.
S. Thom. Summ. theol. 1. p. q. 78. a. 1. ad 3. — Quamlibet
formam sequitur aliqua inclinatio; sicut ignis ex sua forma
inclinatur ad superiorem locum. ib. q. 80. a. 1. — Appetitus
naturalis nihil est aliud quam inclinatio naturae ad aliquid.
Inclinatio autem naturae est et a forma naturali, et ab eo,
quod dedit formam. de malo. q. 3. a. 3.

Dieses natiirliche Streben findet sich demnach in jeder
Kreatur und ist nichts anderes, als die natiirliche Hinord-
nung des Geschopfes zu einem Gut als seinem Ziele. — Quae-
dam enim inclinantur in bonum per solam naturalem habitudinem,
absque cognitione, sicut plantae et corpora inanimata. Kt talis
inclinatio ad bonum vocatur appetitus naturalis. 8. Thom. Summ.
theol. 1. p. q. 59. a. 1. — Et quia cujuslibet rei tam materialis,
quam immaterialis est ad rem aliam ordinem habere, inde est
quod cuilibet rei competit habere appetitum. de veritate. q. 23.
a. 1. — Nihil enim aliud est appetitus naturalis quam quaedam



272 Die potentia obedientialis der Kreaturen.

inclinatio rei et ordo ad aliquam rem sibi convenientem. ib.
q. 29. a. 1.

b) Die Potenz als Qualitit in den Kreaturen.

Die Potenz kann aber auch in einem anderen Sinne auf
gefalst werden, insofern sie nimlich nicht zum Sein, sondern
zu der Thatigkeit in Beziehung steht. Reden wir von der
Potenz eines Dinges, so verstehen wir gewohnlich darunter das
Princip einer Thatigkeit. — Potentia importat rationem participii
actionis. Unde quidquid sit illud quod est principium agendi, po-
tentia dicitur, sicut calor et frigus et hujusmodi. S. Thom. Sent. 1.
d. 42. q. 1. a. 1. ad 2. — Die Potenz einer Kreatur, in dieser
Bedeutung aufgefalst, ist also nichts anderes als das, wodurch
die Kreatur eine Thatigkeit setzt. — Potentia non significat
ipsam relationem principii, alioquin esset in genere relationis,
sed significat id, quod est principium. Non quidem sicut agens
dicitur principium, sed sicut id, quo agens agit dicitur princi-
pium. S. Thom. Summ. theol. 1. p. q. 41. a. 5. ad 1. — Die
Potenz steht demnach in der Mitte zwischen der Wesenheit
und der Thatigkeit einer Kreatur. Insofern die Wesenheit die
Whurzel dieser Potenz ausmacht, ist letztere etwas Absolutes;
in Anbetracht ihrer Verbindung mit der Thitigkeit macht sie
etwas Relatives aus. — Ex parte illa qua potentia, quae est
media inter essentiam et operationem, radicatur in essentia, est
absolutum; ex parte autem illa qua conjungitur operationi, est re-
lativam. S. Thom. Sent. 1. d. 7. q. 1. a. 2. —

Die Potenz der Kreatur unterscheidet sich real von der
Wesenheit, andernfalls konnte sie nicht zwischen der Wesenheit
und der Thitigkeit in der Mitte liegen; und weil sie ihrem
Wesen nach keine Beziehung bildet, deshalb gehirt sie auch
nicht der Kategorie der Beziehung, sondern jener der Qualitit
an. — Licet potentiae conveniat ratio principii, quod in generc
relationis est, tamen id quod est principium actionis, vel passio-
nis non est relatio, sed aliqua forma absoluta. Kt id est essentia
potentiae. Kt inde est quod Philosophus ponit potentiam non in
genere relationis, sed qualitatis, sicut et scientiam. S. Thom. de
potentia. q. 2. a. 2, — ib. a. 1. ad 6. Somit bilden die Potenzen



Der Unterschied der Potenzen als Qualititen. 273

der Kreaturen Eigenschaften der Wesenheit, nicht die Wesen-
heit selber. Sie sind positive Realititen, die als Accidenzen,
accidentia propria, der Wesenheit inhédrieren. — Manifestum est
quod ipsa essentia animae non est principium immediatum suarum
operationum, sed operatur mediantibus principiis accidentalibus,
Unde potentiae animae non sunt ipsa essentia, sed proprictates
ejus. S. Thom. de anima. a. 12. — Es bedarf keines langen
Nachweises, dals wir die Potepzen gewohnlich in diesem Sinne
auffassen, so oft wir iiberhaupt von den Potenzen einer Kreatur
sprechen, weil wir sie in Beziehung zu einer Thiatigkeit denken.

VI. Der Unterschied der Potenzen als Qualitiiten.

a) Die passive Potenz und die aktive Potenz.

Die Potenz als Accidens proprium unterscheidet sich real
von der Wesenheit der Kreaturen. Die Potenzen werden durch
die ibnen entsprechenden Thitigkeiten und formellen Objekte
erkannt und specifiziert. — Potentia secundum illud quod est
potentia ordinatur ad actum. Unde oportet rationem potentiae
accipi ex actu, ad quem ordinatur. Et per consequens oportet
quod ratio potentiae diversificetur, ut diversificatur ratio actus.
Ratio autem actus diversificatur secundum diversam rationem
objecti, 8. Thom. Summ. theol. 1. p. q. 77. a. 8. — Nun bildet
der Akt, die Thitigkeit, der Kreaturen niemals eine Substanz
oder Wesenheit, sondern stets ein Accidens. Folglich kann
das unmittelbare Princip dieser Thitigkeit nicht selber eine
Substanz, sondern es mufls ein Accidens sein. Die Potenz
und der Akt miissen durchaus derselben Kategorie ange-
horen. — Cum potentia et actus dividant ens, et quodlibet genus
entis, oportet quod ad idem genus referatur potentia et actus.
Et ideo, si actus non est in genere substantiae, potentia, quae
dicitur ad illum actum, non potest esse in genere substantiae.
Operatio autem animae non est in genere substantiae, sed in
solo Deo operatio est ejus substantia. Unde Dei potentia, quae
est operationis principium, est ipsa Dei essentia; quod non potest
esse verum neque in anima, neque in aliqua creatura. . Thom.
Summ. theol. 1. p. q. 77. a. 1. —

Jahrbuch fiir Philosophie ete. VIIL 18



274 Die potentia obedientialis der Kreaturen.

Gibt demnach bei unserer Erkenntnis der Potenzen die
Thétigkeit derselben den Ausschlag, und werden die Potenzen
und Akte durch die formelle Seite des Objektes bestimmt und
specifiziert, so hélt es nicht schwer, noch einen andern Unter-
schied kennen zu lernen, nimlich den zwischen der passiven
und aktiven Potenz. Wenn Dr. Kranich a. a. O. 8. 35 meint,
zwischen den passiven und aktiven Potenzen bestehe kein spe-
cifischer Unterschied, so miissen wir ihm entschieden ,sogar
Mangel an Verstindnis des englischen Lehrers® vorwerfen. Der
Autor selbst hat diesen specifischen Unterschied auf S. 34
genau angegeben. Es heilst daselbst: ,eine wichtige Einteilung
der Potenzen, die sich aus dem Princip der Specifikation und
Diversifikation ergibt, ist die in aktive und passive. Die
aktive Potenz verhilt sich zu ihrem Objekte als agens, ist
aptitudo ad agendum, die passive dagegen ist im Verhiltnis zu
ihrem Objekte patiens, nimmt dieses in sich auf. Die erstere
bedeutet also ein posse agere, bestimmt sich nach der Ordnung
des Handelns, die andere besagt ein posse, esse, entspricht der
Ordnung des Seins. Wenn nun das Princip der Specifikation
ein anderes ist, so wird wohl auch die Specifikation selber eine
andere sein miissen. Somit ist auch der specifische Unterschied
aulser allen Zweifel gestellt. Freilich bringt der Autor hier
alles untereinander. Die passive Potenz entspricht mit nichten
der Ordnung des Seins. Das ist die Potenz als Wesenheit,
nicht aber die Potenz als Qualitat. Die aktive Potenz bestimmt
sich auch nicht nach der Ordnung des Handelns, sondern beide,
die passive und die aktive Potenz, bestimmen sich nach dem
Objekte. Der Autor selber beruft sich auf einen Artikel des
hl. Thomas. Darin sagt der englische Lehrer: ratio autem actus
diversificatur secundum diversam rationem objecti, Omnis enim
actio vel est potentiae activae, vel passivae. Objectum autem
comparatur ad actum potentiae passivae sicut principium et causa
movens; color enim, inquantum movet visum, est principium vi-
sionis. Ad actum autem potentiae activae comparatur objectum
ut terminus et finis; sicut augmentativae virtutis objectum est
quantum perfectum, quod est finis augmenti. KEx his autem



Der Unterschied der Potenzen als Qualititen. 275

duobus actio speciem recipit, scilicet ex principio, vel ex fine
seu termino. Differt enim calefactio ab infrigidatione secundum
quod haec a calido, scilicet activo, ad calidum; illa autem a
frigido ad frigidum procedit. Unde necesse est, quod potentiae
diversificentur secundum actus et objecta. 1. p. q. 77. a. 8.
Dass die passive Potenz nach der Ordnung des Seins, die
aktive dagegen nach der Ordnung des Handelns sich bestimme,
davon ist hier mit keinem Worte die Rede. Unser Autor hat
den hl. Thomas ganz einfach nicht verstanden. Beide bestimmen
sich nach der Ordnung des Handelns: omnis actio vel est po-
tentiae activae, vel passivae. Allein dieses Handeln wird
weiter bestimmt durch das Objekt. Wirkt das Objekt
verindernd, bewegend auf die Potenz, dann haben wir eine
passive Potenz vor uns. Wirkt dagegen die Potenz verindernd,
bewegend auf das Objekt, so ist sie cine aktive. Thétig sind
schliefslich alle beide. — Sensus non est virtus activa, sed
passiva, Non enim dicitur virtus activa quae habet aliquem
habitum, qui est operatio. Sic enim omnis potentia animae activa
esset. Sed dicitur potentia aliqua activa, quae comparatur ad
suum objectum sicut agens ad patiens. Sensus autem comparatur
ad sensibile sicut patiens ad agens, eo quod sensibile transmutat
sensum, S. Thom. de veritate. q. 26. a. 3. ad 4. — Non enim
distinguitur potentia activa a passiva ex hoc quod habet opera-
tionem. Quia, cum cujuslibet potentiae animae, tam activae, quam
passivae sit operatio aliqua, quaelibet potentia animae esset activa.
Cognoscitur autem earum distinctio per comparationem potentiae
ad objectum. Si enim objectum se habeat ad potentiam ut pa-
tiens et transmutatum, sic erit potentia activa. Si auntem e
converso se habet ut agens et movens, sic erit potentia passiva.
Et inde est quod omnes potentiae vegetabilis animae sunt activae,
quia alimentum transmutatur per potentiam animae tam in nu-
triendo, quam in generando. Sed potentiae sensitivae omnes
sunt passivae, quia per sensibilia objecta moventur, et fiunt in
actu. Circa intellectum vero aliqua potentia est activa, aliqua
passiva; eo quod per intellectum intelligibile in potentia fit in-
telligibile actu, quod est intellectus agentis. Kt sic intellectus
18*



276 Die potentia obedientialis der Kreaturen,

agens est potentia activa. Ipsum etiam intelligibile in actu facit
intellectum in potentia esse intellectum in actu, Et sic intel-
lectus possibilis erit potentia passiva. De veritate. q.16.a. 1. ad 13.

Der specifische Unterschied zwischen der passiven und der
aktiven Potenz steht somit aufser allem Zweifel. Die passive
Potenz wird von ihrem Gegenstande informiert; die aktive
hingegen teilt ihre Form dem Gegenstande mit, wie gerade der
intellectus possibilis und agens bezeugen. — Potentia passiva
informatur ex objecto suo; sed potentia activa ponit formam
suam circa objectum, sicut patet de intellectu agente et possibili.
S. Thom. Sent. 3. d. 32. q. 1. a. 1. ad 4. Die Entscheidung
aber liegt nicht auf Seite des Handelns, sondern auf Seite
des Objektes. Je nachdem dieses die Potenz verdndert und
bewegt, oder selber von der Potenz verdndert und bewegt wird,
ist die Potenz eine passive, oder eine aktive. Danach ist es
auch nicht schwer zu entscheiden, ob der Verstand und Wille
im Menschen passive oder aktive Potenzen seien. Wenn Dr. Kra-
nich im Anschlusse an Suarez noch eine dritte Potenz annimmt,
die passiv und aktiv zugleich, also eine potentia mixta, ist,
a. a. 0. S. 36. 50. 81, oder eigentlich alle Potenzen mixtae
sein lafst, so fehlt es diesen Autoren wahrlich nicht ,sogar an
Mangel an Verstindnis des englischen Lehrers“. — In omnibus
est alia potentia activa, et alia passiva. 8. Thom. Summ. theol. 1.
p- ¢ 79. a. 10. — Nec est possibile quod una potentia sit
activa et passiva. lib. 3 de anima lect. 3. — So wenig der
Stoff jemals Form ist oder wird, ebenso wenig ist oder wird die
passive Potenz je eine aktive. — Sicut enim materia nun-
quam fit forma; ita potentia passiva nunquam fit activa. S. Thom.
Sent. 4. d. 42. q. 2. a. 1. qu. 3.

Es ist somit ein villig zweckloses Unternehmen, wenn diese
Autoren, um ihre durchaus falschen Theorieen zu stutzen, sich
bestdndig auf den hl. Thomas berufen. Fiir Anschauungen dieser
Art wird der englische Lehrer seine Autoritit nie und nimmer
aut die Wagschale legen. Alle diejenigen, die sich wirklich mit
dem hl. Thomas selber, nicht mit bereits ,,bearbeiteten’ Stellen
desselben beschiiftigen, wissen dies auch sehr gut.



Der Unterschied der Potenzen als Qualititen. 277

b) Die Potenzen in actu und in der Potenz.

Sowohl die passive als auch die aktive Potenz ist zu einer
Thatigkeit bestimmt. Beide wirken, sind thitig. Mit Bezug auf
das Thétigscin im allgemeinen unterscheiden sie sich nicht von
cinander. Diese Potenzen der Kreaturen nun befinden sich nicht
unausgesetzt in Thitigkeit. Weder die aktive noch die passive
Potenz wirkt bestindig, ohne Unterbrechung. Befindet sich also
ein Vermégen, ecine Potenz in dem Zustande der Unthitigkeit
oder Ruhe, so sagt man von diesem Vermogen, es sei in der
Potenz, oder auch passiv. Wirkt dieses Vermogen hingegen
thatsichlich, setzt es einen Akt, so nennen wir es in actu oder
aktiv. Die Potenz in actu ist durchaus nicht eins und das-
selbe mit der aktiven Potenz, denn auch die passive Potenz
kann in actu sein, sowie die aktive sich in der Potenz be-
finden kann. KEs mufs somit ein Vierfaches unterschieden
werden. Nehmen wir ein Beispiel vom Menschen. Die Ab-
straktionskraft, der intellectus agens, ist eine aktive, die Er-
kenntniskraft, der intellectus possibilis, eine passive Potenz.
Allein der intellectus agens abstrahiert nicht immer, z B.
wihrend des Schlafes. Ebensowenig denkt die Erkenntniskraft
fortgesetzt. In diesem Zustande verhalten sie sich passiv,
sind sie in der Potenz. Dann aber abstrahiert der intellectus
agens wieder, und die Erkenntniskraft denkt. Jetzt sind beide
Potenzen, die passive wie die aktive, in actu. — Quandoque
enim philosophi ponunt quatuor intellectus, scilicet intellectum
agentem, possibilem, et in habitu, et adeptum. Quorum quatuor
intellectus agens, et possibilis sunt diversae potentiae, sicut et in
omnibus est alia potentia activa, et alia passiva. Alia vero tria
distinguuntur secundum tres status intellectus possibilis; quia
quandoque est in potentia tantum, et sic dicitur possibilis. Quan-
doque autem in actu primo, qui est scientia; et sic dicitur in-
tellectus in habitu. Quandoque autem in actu secundo, qui est
considerare; et sic dicitur intellectus in actu, sive intellectus ad-
eptus. 8. Thom. Summ. theol. 1. p. q. 79. a. 10. — Die Potenz
ist somit dann in actu, wenn sie sich in dem Zustande befindet,
dals eine Thatigkeit aus ihr heraustritt. Geht keine Thitigkeit



278 Der Glaubensgrund und die Kriterien der Offenbarung.

aus ihr hervor, sondern kann blols eine solche aus ihr heraus-
fliefsen, so ist die Potenz nicht in actu, sondern in potentia, sie
ist passiv. KEs ist hier nicht der Ort, ndher anzugeben, wodurch
und auf welche Weise eine Potenz, die passiv oder in der Po-
tenz ist, activ oder in actu gesetzt werde. Fiir den Zweck unserer
Untersuchung, worin das Wesen der potentia obedientialis be-
stehe, ist dies auch weniger von Belang. Uns geniigt darum,
dargethan zu haben, dafs ein wesentlicher d. h. realer Unter-
schied angenommen werden miisse zwischen einem Wesen, das
mit Bezug auf seine Thitigkeit sich bald in der Potenz, bald
in actu befindet.

.._._\5_._1‘3, ol e e

APOLOGETISCHE TENDENZEN UND
RICHTUNGEN.
Von Kanonikus Dr. M. GLOSSNER.

——

Sechster Artikel.
Der Glaubensgrund und die Kriterien der Offenbarung.

Soll die Thatsache der Offenbarung wenigstens mit mora-
lischer Gewilsheit erkanut und die Vernunft- und Pflichtgemals-
heit des Glaubens eingesehen werden konnen, so muls sie all-
gemein erkennbare Kriterien und Merkmale ihres gb’ttlichen
Ursprungs an sich tragen.

Die Apologeten unterscheiden objektive und subjektive Kl‘l-
terien; da die letzteren wesentlich individuell und aus diesem
Grunde einer allgemein giltigen, wissenschaftlichen Darlegung
nicht fahig sind, so bleiben sie fiir eine apologetisch wissenschaft-
liche Darstellung aufser Betracht. Nur insoweit unter subjek-
tiven Kriterien allgemein erkennbare und nachweisbare Wir-
kungen der Offenbarung verstanden werden sollten, wiirden sie
der apologetischen Betrachtung und Beweisfithrung zustehen, wie
denn mit Recht aus der sittlichen Umgestaltung und Erneuerung
der Menschheit eines der wirksamsten Argumente fir den gott-
lichen Ursprung des Christentums entnommen wird. Wir halten
jedoch dafiir, dafs auch dieses aus den Wirkungen geschopfte
Argument richtiger zu den objektiven Kriterien gerechnet werde.



	Die Potentia Obedientialis der Kreaturen

