
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 8 (1894)

Artikel: Die Potentia Obedientialis der Kreaturen

Autor: Feldner, Gundisalv

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761926

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761926
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE POTENTIA OBEDIENTIALIS DER
KREATUREN.

VON FR. GUNDISALV FELDNER,
Mag. Tlieol. Orel. Praed.

I. Die Natur und Übernatur.

Es unterliegt nicht dem mindesten Zweifel, dafs wir eine

doppelte Ordnung, die natürliche und die übernatürliche,
anerkennen, neben der Natur auch die Übernatur gelten lassen

müssen. Die Übernatur existiert thatsächlich, und Thatsachen

kann man nicht einfach wegleugnen, mit Thatsachen mufs man

rechnen. Die Menschwerdung des Sohnes Gottes, die Offenbarung
sowohl im Alten Testamente, wie durch Christus, die Kirche mit
ihren Heilsmitteln, die Wunder in der Welt u. s. w., das alles
sind Thatsachen, die durchaus der Übernatur angehören. —
Sacramenta sunt quaedam fidei protestationes. Unde oportet ea

fidei esse proportionata. Fides autem est supra Cognitionen!
rationis naturalis. Unde etiam Sacramenta sunt supra rationis
naturalis dictamina. Et quia jus naturalis est, quod non opinio

genuit, sed innata quaedam vis inseruit; ideo Sacramenta non

sunt de jure naturali, sed de jure divino, quod est supra naturale.

Et quandoque etiam naturale dicitur, secundum quod cui-

libet rei illud est naturale, quod ei a suo Creatore imponitur.
Tarnen proprie naturalia dicuntur, quae ex prineipiis naturae

causantur; supra natnrain autem, quae ipso Deus sibi reservat
sine naturae ministerio operanda, sive in operationibus miracu-

lorum, sive in revelationibus mysteriorum, sive in institutionibus
Sacramentorum. S. Thorn. Sent. 4. d. 17. q. 3. a. 1. qu. 2.—
Do ratione miraculi secundum re sumpti tria sunt. Quorum

primum est, quod illud quod fit per miraculum, sit supra vir-
tutem naturae creatae agentis. Secundum, ut in natura recipiente
non sit ordo naturalis ad illius susceptionem, sed solum potentia
obedientiae ad Deum. Tertium, ut praeter modum consuetum

tali effectui ipse effectua inducatur. ib. q. 1. a. 5. qu. 1.

Jahrbuch fur Philosophie etc. VIII. 17



258 Die potentia obedientialis der Kreaturen.

Unter dem Worte „Natur" verstehen wir also irgend eine

Substanz, ein Seiendes. In diesem Sinne verstanden, ist dann
einer Kreatur alles das natürlich, was ihr gemäfs der eigenen
Wesenheit zukommt, und per se innewohnt. Natura dicitur
quaelibet substantia, vel quodlibet ens. Et secundum hoc illud
dicitur esse naturale rei, quod convenit ei secundum suam sub-

stantiam. Et hoc est quod per se inest rei. — S. Thom. Summa

theol. 1. 2. q. 10. a. 1. — Alles, was einem Geschöpfe auf
Grund der Bedingungen seiner Form, durch welche es sich in
dieser Natur befindet, eigen ist, das mufs für dasselbe natürlich
genannt werden. — Illud dicitur esse naturale alicui rei, quod
convenit sibi secundum conditionem suae formae, per quam in

tali natura constituitur. S. Thom. Sent. 2. d. 39. q. 2. a. 1. —
Der natürlichen Ordnung gehören demnach an die Wesenheit,
die aus dieser Wesenheit hervorgehenden Fähigkeiten oder

Potenzen, die diesen Potenzen, als den Principien, entsprechenden

Thätigkeiten, endlich das Ziel, welches durch diese Thätigkeiten
erreicht wird. — Was dagegen die natürlichen Fähigkeiten eines

Geschöpfes übersteigt, durch die Thätigkeit dieser Potenzen nicht
erlangt wird, das muss übernatürlich genannt werden. — Finis
autem, ad quem res ordinantur a Deo est duplex. Unus, qui
excedit proportionem naturae creatae et facultatem. Et hic finis
est vita aeterna, quae in divina visione consistit, quae est supra
naturam cujuslibet creaturae. Alius autem finis est naturae
creatae proportionate, quem scilicet res creata potest attingere
secundum virtutem suae naturae. Ad illud autem ad quod non

potest aliquid virtute suae naturae pervenire, oportet quod ab

alio transmittatur; sicut sagitta a sagitante mittitur ad signum.

Unde, proprie loquendo, rationalis creatura, quae est oapax
vitae aeternac, perducitur in ipsam, quasi a Deo transmissa.
S. Thom. Summa theol. 1. p. q. 23. a. 1. — Finis autem hu-

manorum actuum potest dupliciter accipi: vel finis proprius et

proximus; vel communis et ultimus. Et hic est duplex: quia,
vel excedit facultatem naturae, sicut félicitas futura in patria.
Et in hunc finem ostendendo dirigit fides, et inclinando dirigit
Caritas (sicut aliqua forma naturalis inclinât in suum finem), quia



Das Verhältnis der Natur zu der Übernatur. 259

ad hune finem non sufficit dirigere naturalis potentia, neque per
se, neque perfecta per habitum naturalem vel acquisitum. S. Th.
Sent. 2. d. 41. q. 1. a. 1.

Das Unterscheidende der Natur von der Ubernatur besteht
demnach darin, dafs alles, was zu der Ordnung der Natur zu

rechnen kommt, von der Natur selber erreicht werden kann,
indem sie dafür die Fähigkeiten und entsprechenden T hätig-
keiten besitzt. Mit Bezug auf die Übernatur dagegen hat die

Kreatur, wie S. Thomas oben bemerkt, keine natürliche
Fähigkeit, „ut in natura recipiente non sit ordo naturalis ad

illius susceptionem", sondern blofs eine gehorsame Unterwerfung
oder eine gehorsame Potenz Gott gegenüber. Dies gilt au
und für sich von jedem Geschöpfe ohne irgend eine Ausnahme,
denn es gibt gar vieles, was die Kräfte der Kreaturen
übersteigt, wozu sie nichts als eine „potentia obedientiae ad Deum"
in sich haben. Indessen beschäftigen sich die verschiedenen
Autoren doch hauptsächlich und vorzugsweise mit dem Menschen,
der von Gott für das übernatürliche Ziel der Anschauung seiner

eigenen Wesenheit, wie sie in sich ist, bestimmt wurde.

II. Das Verhältnis der Natur zu der Übernatur.

Die vernünftige Kreatur zeichnet sich vor den vernunftlosen

Geschöpfen unter vielen anderen Vorzügen auch ganz besonders

dadurch aus, dafs sie Gott zu der Anschauung seiner Wesenheit
berufen hat. Das übernatürliche Ziel des Menschen bildet
Gott selbst, von Angesicht zu Angesicht geschaut. Hat der
Mensch auch dieses sein Endziel noch nicht erreicht, so sind

doch von Seite Gottes hiezu alle Vorbereitungen getroffen. Gott
hat den Menschen schon jetzt mit übernatürlichen Gütern
ausgestattet. Zu diesen gehören die Gnade, die theologischen und
andern frei verliehenen Tugenden, die Kirche als Heilsanstalt
und Ausspenderin der Gnadenmittel, die Sakramente als Mittel,
diese Gnade zu erlangen u. s. w.

Wie verhält sich nun die Natur allen diesen Gütern gegenüber?

Auf welche Weise ist die Übernatur mit der Natur
verbunden? erstere in die letztere eingesenkt? Sind Natur und

17*



260 Die potentia obedientialis der Kreaturen.

Ubernatur mechanisch, rein iiufserlich miteinander verknüpft?
Manche Autoren, so unter andern Baur, haben dem Katholicis-
rnus vorgeworfen, derselbe bekenne sieh zu der mechanischen

Ansicht, durch die göttliche Gnade in Christo werde eine neuç
Schicht über der alten — der geistigen Substanz des Menschen —
angehäuft und beide wie zwei Bretter zusammengeleimt. (Bei
Möhler: Neue Untersuchungen der Lehrgegensätze. S. 119.)
Auf ähnliche Art sprechen sich andere protestantische Dogma-
tiker über die katholische Lehre von Natur und Übernatur aus.

Sie alle erblicken in dieser Lehre nichts als „äufserlichen
Mechanismus", „Dualismus", „Barbarei" und „pelagianisierende
Richtung". Man vergleiche: Hettinger: Die Dogmen des Christentums.
6. Aufl. 2. 1. S. 359. Verhält sich die Sache thatsächlich in
der soeben dargelegten Weise? Oder ist im Gegenteil die
Übernatur etwas durchaus Lebendiges und Leben Spendendes,
nicht aber ein toter Mechanismus, der nur durch Druck und
Stöfs bewegt, sich an den andern Teil legt, wie zwei Bretter,
die zusammengeleimt worden? Müssen wir uns das Verhältnis
der Natur zu der Übernatur als ein im höchsten Grade
organisches denken, indem die Übernatur in die Natur selber
eindringt, dieselbe über sich selber hinaus erhebt, informiert und

mit einem neuen Sein und Leben ausstattet? Gleicht die
Übernatur in gewissem Sinne der substantiellen Form, die dem

Stoff seine letzte Vollendung verleiht, denselben zu einer
vollständigen Substanz macht, und das Sein, sowie die Fähigkeiten
zu wirken ihm mitteilt? Bildet die Übernatur mit der Natur
in ähnlicher Weise eins wie die Form mit dem Stoff, die

Aecidenzen mit der Substanz ein Verhältnis, das mit dem

Mechanismus nicht das mindeste zu thun hat?

Die Antwort ist bald gegeben. Machen wir uns zu diesem

Zwecke das Wesen der Gnade klar, die in uns den Anfang,
die Wurzel des Übernatürlichen bildet. Die Gnade macht
eine Form und Vollkommenheit des Menschen aus, die in
ihm bleibt, in ihm ruht, und dies auch dann, wenn der Mensch

ganz und gar unthätig ist. — Oportet autem hanc gratiam
aliquid in homine gratificato esse, quasi quandam formata et per-



Das Verhältnis der Natur zu der Übernatur. 2151

l'eetionem ipsius. Quod enim in aliquem finem dirigitur oportet
quod habeat continuum ordinem in ipsum. Nam movens continue

mutât quou8que mobile per motum finem sortiatur. Cum igitur
auxilio divinae gratiae homo dirigatur in finem ultimum, oportet
quod continue homo isto auxilio potiatur quousque ad finem

perveniat. Hoc autem non esset, si praedictum auxilium parti-
ciparet homo secundum aliquem motum, aut passionem, et non

secundum aliquam formam manentem et quasi quiescentem in

ipso. Motus enim et passio talis non esset in homine, nisi quando
actu converteretur in finem, quod non continue ab homine agitur,
ut praecipue patet in dormientibus. Est ergo gratia gratum
faciens aliqua forma et perfectio in homine manens, etiam quando
non operatur. S. Thom. Summa ctr. Gent. lib. 3. c. 150. —
Die Hinordnung zu dem entsprechenden Ziele gründet auf der

Form eines Dinges. Nun aber liegt das Ziel, zu welchem der
Mensch durch die Gnade Gottes geleitet wird, über seine Natur
hinaus. Folglich mufs dem Menschen eine übernatürliche Form
mitgeteilt werden, durch welche er richtig zu dem Ziele

hingeordnet wird. — Unumquodque ordinatur in finem sibi con-
venientem secundum rationem suae forruae. Diversarura enim

8pecierum sunt diversi fines. Sed finis in quem homo dirigitur
per auxilium divinae gratiae est supra naturam humanam. Ergo

oportet quod homini superaddatur aliqua supernaturalis forma

et perfectio, per quam convenienter ordinetur in finem
praedictum. S. Thom. 1. c.

Bildet nun die Gnade eine Form, so kann sie unmöglich
auf mechanischem Wege sich mit dem verbinden, dessen Form
sie ist, oder sich mit dem Menschen zusammenfügen wie zwei
Bretter. Man miifste doch in der That mehr als ein Neuling
im Studium der Philosophie sein, um nicht zu wissen, auf welche

Weise sich die Form mit ihrem Substrate vereinigt. Substrat
und Form machen nichts weniger als einen Mechanismus aus.
Sie lagern nicht wie eine Schicht über der andern, sondern die
Form ist in dem Substrate, das Ganze bildet eine innere
Einheit, ein organisches Ganzes, zumal dann, wenn das Substrat
und die Form, wie hier, geistiger, nicht stofflicher Natur sind.



Die potentia obedientialis der Kreaturen.

Die Gnade ist ferner ihrem Wesen nach nichts anderes als

die Anteilnahme an der Natur Gottes selber. — Ipsum lumen

gratiae, quod est participatio divinae naturae, est aliquid praeter
virtutes infusas. S. Thom. Summa theol. 1. 2, q. 110. a. 3. 4.

Donum autem gratiae excedit omnem facultatem naturae creatae,

cum nihil aliud sit quam quaedam participatio divinae naturae,

quae excedit omnem aliam naturam. 1. o. q. 112. a. 1.—Worin
besteht nun die Natur Gottes? Gott ist das Sein, die Wesenheit

Gottes bildet das subsistente Dasein, wie wir in diesem

Jahrbuche ausführlich dargethan haben. Folglich ist auch die

Gnade die Anteilnahme an dem göttlichen Sein, und sie

verleiht der Wesenheit, beziehungsweise der Seele unmittelbar eine

Ähnlichkeit mit dem Sein der Wesenheit Gottes. — Gratia
secundum se considerata perficit essentiam animae, in quantum
participât quandam similitudinem divini esse. S. Thom. Summa

theol. 3. p. q. 62. a. 2.

Das Sein aber eines Dinges bildet nicht eine Schicht über
der andern, ist nicht mit dem Dinge zusammengeleimt wie zwei

Bretter, sondern befindet sich im innersten Wesen eines jeden
Dinges. — Esse autem est illud quod est magis intimum cui-

libet, et quod profundius omnibus inest, cum sit formale respectu
omnium, quae in re sunt. S. Thom. Summ, theol. 1. p. q. 8.

a. 1. — Gerade aus diesem Grunde befindet sich die Gnade in
dem Wesen, nicht in den Potenzen der Seele. Sie ist ein

Accidens, welches unmittelbar der Seele inhäriert. — Quia

gratia est supra naturam humanam non potest esse quod sit
substantia aut forma substantial^, sed est forma accidentalis ipsius
animae. Id enim quod substantialiter est in Deo, accidentaliter
fit in anima participante divinam bonitatem. S. Thom. Suram.

theol. 1. 2. q. 110. a. 2. ad 2. — Wer demnach behauptet, die

Natur sei mit der Übernatur auf rein mechanische Weise
vereinigt, der hat gar keine Ahnung davon, in welchem Verhältnisse

das Sein zu einem Wesen steht, wie beschaffen die Einheit

der Substanz mit ihrem Accidens ist, dafs überall Potenz

und Akt Eins ausmachen.

Nehmen wir dazu noch den Umstand, dafs das Übernatürliche



Die Pot. obed. der Natur als Fundament f. d. Übernatur. 263

nicht aus den so beliebten und vielgepriesenen Atomen besteht,
dafs die Gnade keinen Stoff „im modernen Sinne'-' bildet, so

bedarf es nicht vieler Worte, um das Unvernünftige des „reinen
Mechanismus" klarzulegen. Von einem Mechanismus, von
verschiedenen Schichten, zusammengeleimten Brettern kann man
offenbar nur da reden, wo ein Stoff vorliegt. Die Übernatur

aber zu einem Stoff verdichten, können zwar Materialisten,
von Dogmatikern und halbwegs gebildeten Philosophen
sollte man so etwas nicht zu erwarten haben.

III. Die Potentin obedientialis der Natur als Fundament
für die Übernatur.

Das Ubernatürliche, insbesondere deren Anfang, die Gnade,
ist nicht ein notwendiges Moment in der natürlichen
Entwicklung des Menschen, aber sie ist deswegen nicht mechanisch

mit seiner vernünftigen Natur verbunden, sondern ein

energisches, vitales, bis in die innersten Nerven und Fasern
ihres Wesens sie durchdringendes Princip, eine höhere Lebenskraft,

welche die niedern vernünftig-sittlichen Potenzen ergreift
und nach dem Bilde Christi zum neuen Menschen organisiert
und gestaltet; ein Hinzugekommenes zur Natur, superadditum,
aber doch wieder eine Vollendung, complementum, der Natur,
indem sie diese zur höchsten Würde erhebt, der sie nur immer

fähig ist, und in vollster alle Ahnung übertreffender Weise das

Sehnen der Kreatur nach Gott stillt. (Hettinger: Die Dogmen
des Christentums. 6. Aufl. 2. 1. S. 359. 360.)

Wie haben wir uns nun die Art und Weise, wie die Übernatur

zu der Natur hinzukommt, die Natur vollendet, näher

und genauer zu denken? Wo etwas zu der Natur hinzukommt,
da ist die Natur als Substrat dafür bereits vorhanden. Und wo
es sich um eine Vollendung handelt, da mufs etwas Unvollendetes

vorausgehen, das Fundament bilden. Es steht aufser allem

Zweifel, dafs die Natur selber das Fundament für die Übernatur

abgibt. Allein ist sie selber unmittelbar dieses Fundament,
auf welches sich die Übernatur aufbaut, sodafs sie selber den

Anknüpfungspunkt bildet; oder ist dies etwas von ihr Unter"



264 Die potentia obedientialis der Kreaturen.

schiedenes? Allgemein wird anerkannt, dafs die potentia
obedientialis der Kreaturen diesen Anknüpfungspunkt bilde. Sa

hat uns ja auch früher der englische Lehrer gesagt, wunderbar,
also übernatürlich, müsse man alles das nennen, wozu die Kreatur
keine natürliche Potenz besitze, sondern blofs eine Gott
gehorsame Potenz aufweise. Diese potentia obedientiae der
Geschöpfe ist es nun, welche der Übernatur dazu dient, zu der
Natur hinzuzutreten und dieselbe zu vollenden, zu kompletieren.
In diese gehorsame Potenz senkt sich die Übernatur ein, diese

wird von ihr ganz und gar durchdrungen, ergriffen, emporgehoben
und für ein neueres höheres Leben befähigt.

Diese potentia obedientiae beschäftigt nun Jahrhunderte
hindurch die verschiedenen Theologen und Gelehrten, von ihr
handeln besonders der hl. Augustin und Thomas von Aquin an
verschiedenen Stellen ihrer Werke. Die Hauptsehwierigkeit liegt
darin, zu erklären, was diese gehorsame Potenz eigentlich ist,
worin wir das tiefste innerste Wesen dieser Potenz zu suchen

haben. In dieser Beziehung gehen die Ansichten der verschiedenen

Autoren auseinander, wie wir alsbald hören werden.

IV. Die verschiedenen Anschauungen ilher die gehorsame
Potenz der Kreaturen.

Die Theorieen über die gehorsame Potenz lassen sich

ungefähr auf nachstehende zurückführen :

a) Die potentia obedientialis bildet einen natürlichen Akt,
eine Thätigkeit der Kreatur.

So schreibt Dr. Kranich in seinem Werke, über welches

wir in diesem Jahrbuche: B. VIII. 1. S. 87 ff. referiert haben,
S. 12: „Wo geistige Faktoren in so nahe Beziehungen zu
einander treten, wie dies bei der Einwirkung Gottes auf den

menschlichen Geist ohne Zweifel geschehen mufs, kann
selbstverständlich von einem mechanischen, rein äufserlichen Verhältnis
keine Rede sein. Es läfst sich da vielmehr nur ein geistiges,
lebensvolles, energisches Wirken auf beiden Seiten erwarten."
S. 55 ff. wird dann näher angegeben, worin dieses Wirken auf
Seiten der Kreatur sich äufsert. „Auf Grund der Erkenntnis,



Anschauungen über die gehorsame Potenz der Kreaturen. 265

dafs sich Gott im Universum offenbart durch seine Werke, und
dafs es noch eine intensivere, höhere und vollkommenere Art,
Gott zu erkennen, gebe, als die der Abstraktion, dafs es
vielleicht möglich sei, Gott zu schauen, entsteht in dem Menschen

das Verlangen nach der Anschauung Gottes, des höchsten und

vollkommensten Wesens. Dieses Verlangen, Gott zu schauen,
sowie der ihm vorausgehende Erkenntnisakt, somit ein actus

intellectivus und ein appetitus intellectivus elicitus sind die Akte
der potentia obedentialis. Bei'dieser Aktualisierung der potentia
obedientialis, die nur natürlich ist, geht sie nicht in den actus

perfectus et adaequatus, sondern nur in einen actus imperfectus
über." Die Seele hat wegen ihrer potentia obedientiae,
insbesondere in dem natürlichen Akte derselben, in dem
besprochenen appetitus intellectivus elicitus eine aktive
natürliche Empfänglichkeit für die Güter der
übernatürlichen Ordnung. (S. 57.) Dieser appetitus intellectivus
elicitus hat keine adäquate Hinordnung zu der Anschauung
Gottes, sondern er ist als actus imperfectus der potentia obedientialis

nur ein unwirksames und bedingtes Verlangen. (S. 60.)
Die potentia obedientialis wird in ihrer natürlichen
Aktivität, die freilich nur eine inadäquate und unvollkommene ist,

von dem agens primum vorgefunden. (S. 66.) Es wird also in

dem Augenblick, wo der übernatürliche Einflufs oder die

Gnadenwirkung den Geist des Menschen zum erstenmale berührt, der

actus imperfectus der potentia obedientialis nicht aufgehoben,
nicht unterdrückt, sondern erhoben, verstärkt,
vervollkommnet, der actus imperfectus wird zum actus
perfectus, completus, adaequatus. (S. 67. 70. u. s. w.)

Der Autor beruft sich für diese seine Ansicht auf Suarez

und, was uns in neuerer Zeit überhaupt nicht mehr Wunder
nehmen darf, auf Thomas von Aquin. „Den appetitus innatus
nach der übernatürlichen Seligkeit leugnet er (Suarez) wie

Thomas, tritt aber wie dieser mit Entschiedenheit ein für den

appetitus elicitus imperfectus oder inefficax. (S. 77.)

b) Die potentia obedientialis der Kreatur ist eine aktive
Potenz.



266 Die potentia obedientialis der Kreaturen.

Dr. Kranich bemüht sich, in dem schon erwähnten Werke
den Nachweis zu liefern, dafs die gehorsame Potenz der

Kreaturen eine natürliche aktive Potenz sei. Dafs der Autor
früher diese Potenz in den actus elicitus, oder imperfectus, verlegt

hat, darf uns nicht irre machen. Der Autor sucht eben

alles Mögliche und auch Unmögliche zu beweisen. So ist denn

die potentia obedientiae in gewissem Sinne eine aktive Potenz.
(S. 50.) Das natürliche Erkenntnis- und Willensvermögen

des Menschen in Hinsicht auf Gott, sein natürliches

Endziel, sind aktive Potenzen. (S. 51.) Hätte Gott
beabsichtigt, den Mensçhen zu der übernatürlichen Ordnung zu

berufen, ihn aber eine Zeitlang ohne die übernatürlichen Güter

gelassen, so würde er ihm noch mit Rücksicht auf seine baldige
Erhebung ein besonderes natürliches Vermögen eben als

potentia obedientiae bei der Erschaffung gegeben haben.

(S. 52.) Auch diesbezüglich ist Suarez der Gewährsmann unseres

Autors, sowie, was ganz selbstverständlich, der heilige Thomas.

(S. 80.)
c) Die potentia obedientialis der Kreaturen ist eine passive

Potenz.
Hören wir wiederum unsern Autor. Zum Unterschiede von

den natürlichen Vermögen, nennt der hl. Thomas das Vermögen,
die Empfänglichkeit der Kreatur und besonders des menschlichen

Geistes für die übernatürliche Einwirkung Gottes potentia
obedientialis. (S. 35.) Diese Potenz ist die Empfänglichkeit
des Geschöpfes für die Aufnahme der übernatürlichen Einwirkungen

auf dasselbe. Insbesondere hat die menschliche Seele

aufser einem natürlichen passiven Vermögen, das durch ein

natürliches Agens in den Akt übergeführt wird, eine weitere

passive Potenz, die potentia obedientiae. (S. 37.) Der heil.
Thomas bezeichnet die potentia obedientialis, wenn er sie noch

anders benennt, als eine passive. (S. 44.) Auch Suarez nennt
die potentia obedientialis eine reale passive Fähigkeit. (S. 79.)

d) Die potentia obedientialis ist überhaupt keine reale
Potenz.

So müssen wir denn erklären, dafs Heinrich nur die Lehre



Anschauungen über die gehorsame Potenz der Kreaturen. 2()7

des hl. Thomas wiedergibt, wenn er sagt: „in der Natur des

Geschöpfes, wie vollkommen sie sei, liegt also schlechthin
keine Kraft, kein Vermögen, keine Anlage, Neigung,
Vorbereitung zu den übernatürlichen Gütern der Gnade und

der Glorie, also namentlich keine aktive Potenz, keine Wurzel,
kein Keim des Übernatürlichen. (S. 49.)

e) Die potentia obediential^ ist infolge der Erhebung des

Menschen mehr als die natürlichen Vermögen.
Indessen so wie Thomas dieses Vermögen jetzt fafst und

in Anbetracht der eingetretenen Erhebung fassen mufs, ist
dasselbe mehr als das Erkenntnis- und Willensvermögen, welches

der Mensch im status purae naturae gehabt hätte. (S. 52.) Ob-

8chon der hl. Thomas einmal sagt, dafs das natürliche
Verlangen nach Seligkeit nicht gestillt werde, wenn der Mensch

nicht zur Anschauung Gottes gelange, so folgt daraus keineswegs,
dafs es einen appotitus innatus nach den Gütern der Gnade

gebe. Bei solchen Äufserungen stellt sich der hl. Kirchenlehrer
auf den faktischen Standpunkt, d. h. er setzt die Erhebung in
die Übernatur als vollzogene göttliche Anordnung voraus. Erst
wenn der Mensch zur Erkenntnis gelangt ist, dass er seine

vollkommene Glückseligkeit nur im Besitze Gottes findet,
kann jenes Verlangen — nach Glückseligkeit im allgemeinen —
ein Verlangen nach dem Besitze werden. Wenn er nun
überdies durch die Offenbarung belehrt wird, dafs er zu jenem
übernatürlichen Besitze durch die Anschauung seiner Wesenheit
berufen ist, so wird nun auch dieses der Gegenstand jenes seines

natürlichen Verlangens nach vollkommener Glückseligkeit. Denn

dieses ist auf die gröfste Glückseligkeit, deren er fähig ist,
gerichtet. Sobald also Gott ihm eine höhere als die ihm natürliche

möglich gemacht hat, so kann er in dieser nicht mehr ruhen.

(S. 58, 59, nach Kleutgen und Scheeben.)

Wie jedermann sieht, gehen die Ansichten über das eigentliche

Wesen der potentia obedientialis ziemlich weit auseinander.

Oder sollten sie, im Grunde genommen, doch alle in eins
zusammenfallen, das Nämliche besagen? Dr. Kranich scheint
diese Meinung zu teilen, denn er verteidigt die eine wie die



268 Die potentia obedientialis der Kreaturen.

andere, und beruft sich für jede, wie es jetzt schon nicht anders

zu erwarten ist, auf die Lehre des hl. Thomas. Allein, wir
werden denn doch eine Auswahl treffen müssen, denn die eine

steht mit der andern in offenem Widerspruche. Real und

nicht real, passiv und aktiv, natürlich und übernatürlich können

doch unmöglich der Sache nach eins und dasselbe bedeuten.

Allerdings läfst sich nicht bestreiten, dafs ein und dasselbe Ding,

von verschiedenen Gesichtspunkten aus betrachtet, sich auch

verschieden, ja, manchmal entgegengesetzt verhalten könne. Allein
dies ist doch niemals da der Fall, wo es sich um das innerste
Wesen eines Dinges handelt. Die Wesenheit als solche unterliegt

keiner Veränderung, sie ist und bleibt ein für allemal das,

was sie ist. Hier nun fragen wir gerade um das innerste
Wesen der potentia obedientialis.

V. Die verschiedenen Potenzen der Kreaturen.
Um zu ersehen, in welchem Sinne oder inwiefern die

potentia obedientialis eine wirkliche Potenz genannt werden

dürfe, müssen wir vorerst die verschiedenen Bedeutungen des

Wortes „Potenz" genauer in das Auge fassen.

a) Die Potenz als Wesenheit in den Kreaturen.
Man kann im allgemeinen eine doppelte Potenz unterscheiden.

Die eine steht in Beziehung zu dem Sein, die andere zu der

Thätigkeit. — Duplex est potentia, scilicet potentia ad esse,
et potentia ad agere. Sed potentia ad esse se tenet ex parte
materiae, quae est ens in potentia; potentia autem ad agere se

tenet ex parte formae, quae est principium agendi. In
constitutione hominis corpus se tenet sicut materia, anima vero sicut
forma. S. Thom. Summ, theol. 1. 2. q. 55. a. 2. — Summ. ctr.
Gent. lib. 2. c. 25. — So ist der Stoff in der Potenz zu der
Form, die Wesenheit zu dem Dasein, der Leib zu der Seele

u. s. w. Die Potenz dieser Art kann man eine wesentliche
nennen, oder als Wesenheit bezeichnen, denn sie ist nichts
anderes als die Wesenheit selber eines Dinges mit der
Hinordnung zu dem andern Teile als seiner Vollendung, seinem

Komplemente. — Actus et potentia dividunt quodlibet genus



Die verschiedenen Potenzen der Kreaturen. 2(59

entium. Unde sieut potentia ad qualitatem non est aliquid extra
genus qualitati8, ita potentia ad esse substantiale non est aliquid
extra genus substantiae. Non igitur potentia materiae est aliqua

proprietas addita super essentiam ejus, sed materia secundum

suam substantiam est potentia ad esse substantiale. S. Thom.

Phys. I. XV. 1. — Actus ad quem est materia prima in

potentia est substantialis forma. Et ideo potentia materiae non est

aliud quam ejus essentia. Summ, theol. 1. p. q. 77. a. 1. ad 2.

Si per potentiam passivam intelligatur relatio vel ordo materiae

ad formam, tunc materia non est sua potentia, quia essentia

materiae non est relatio. Si autem intelligatur potentia secundum

quod est principium in genere substantiae, secundum quod
potentia et actus sunt principia in quolibet genere, sic dico, quod
materia est ipsa sua potentia. Et hoc modo se habet materia

prima, quae est primum recipiens ad potentiam passivam, sicut

se habet Deus, qui est primum agens ad potentiam activam. Et
ideo materia est sua potentia passiva, sicut et Deus sua potentia
activa. Et potentia materiae non est ad aliquam operationem,
sed ad recipiendum tantum. Sent. 1. d. 3. q. 4. a. 2. ad 4.

Die Potenz, von welcher wir hier sprechen, ist demnach

real eins und dasselbe mit der Wesenheit, und hat überdies mit
der Thätigkeit nicht das mindeste zu thun, ist nicht zu derselben

hingeordnet.
Keine Kreatur ist indessen vollendet, wenn sie eine

vollständige Substanz bildet und das Dasein besitzt. Vielmehr ist

jede für ein Ziel bestimmt, transcendental zu einem Ziele

hingeordnet. Infolge dessen hat auch jede Kreatur in sich die

Neigung zu diesem Ziele. Das Ziel macht die letzte

Vollendung der Kreatur aus. Sprechen wir doch auch von einer

Neigung zu, von einem Verlangen oder appetitus des Stoffes

nach der Form. Allein diese Neigung bildet keineswegs eine

Thätigkeit der Kreatur, ist auch keine real vom Wesen
unterschiedene Potenz, sondern das Wesen selber, welches eine

transcendentale Hinordnung aufweist. — Appetitus formae

non est aliqua actio materiae, sed quaedam habitudo materiae

ad formam, secundum quod est in potentia ad ipsam. S. Thom.



270 Die potentia obedientialis der Kreaturen.

de potentia q. 4. a. 1. ad 2. in ctr. — Sciendum est enim, quod
omne quod appétit aliquid, vel cognoscit ipsum, et se ordinat in

illud; vel tendit inipsum ex ordinatione et directione alicuju3
cognoscentis. Nihil est igitur aliud appetitus naturalis quam
ordinatio aliquorum secundum propriam naturam in finem suum.
Non autem solum aliquod ens in actu per virtutem activam or-
dinatur in suum finem, sed etiam materia secundum quod est

in potentia. Nam forma est finis materiae. Nihil igitur est aliud
materiam appetere formam, quam eam ordinari ad formam, ut
potentia ad actum. Phys. I. XV.

„Ebenso ist die Vorstellung zulässig, die Materie, wie sie

sich in den verschiedenen Arten von Naturkörpern, welche sich

stufenweise, die einen über die andern, erheben, in den Elementen,
den chemisch zusammengesetzten Körpern, den organischen und

sinnlichen Wesen vorfindet, sei gleichsam auf dem Wege zum
vollkommensten Grade, zum Menschen, nach welchem sie infolge
ihrer Vervollkommnungsfähigkeit gleichsam strebe. Die Peri-

patetiker schrieben der Materie wegen ihrer Ergänzungsbedürftigkeit

ein Begehren der Form zu: nicht ein wahres positives
Begehren, welches die Materie in jener Skala aufwärts triebe,
sondern insofern die Empfänglichkeit der Materie, welche erst
in der vollkommensten Form, d. h. im Menschen, die höchste

Stufe erreicht, mit einem Begehren verglichen werden kann."
(P. Tilmann Pesch: Die grofsen Welträtsel. 2. Aufl. 2. B. S. 16.)

B.eden wir also von einem natürlichen Verlangen, von
einem natürlichen Streben der Kreatur nach ihrem Ziele, so

ist darunter zunächst weder eine Thätigkeit zu verstehen,
noch sagen wir damit, die Kreatur habe eine eigene Potenz,
d. h. eine von ihrer Wesenheit real unterschiedene
Qualität, die das Princip dieses natürlichen Strebens bildete.
Dieses natürliche Streben ist in erster Linie nichts anderes,
als das zu dem Ziele, welches die letzte Vollendung verleiht,
transcendental hingeordnete Wesen selber der Kreatur. Das

Wesen selber ist in der Potenz, oder ist vielmehr die Potenz

für das Ziel, welches deren Akt ausmacht. — Omne quod appétit
aliquid, appétit illud in quantum habet aliquam similitudinem



271

cum ipso. Nec similitudo ilia sufflcit quae est secundum esse

spirituale; alias oporteret ut animal appeteret quidquid cognoscit :

sed oportet quod sit similitudo secundum esse naturae. Sed haec

similitudo attenditur dupliciter. Uno modo secundum quod forma
unius secundum actum perfectum est in alio. Et tune ex hoc

quod aliquid sic assimilatur fini, non tendit in finem, sed quiescit
in fine. Alio modo ex hoc quod forma unius est in alio incomplete,

id est in potentia. Et sic, secundum quod aliquid habet
in se formam finis et boni in potentia, tendit in bonum, vel in
finem et appétit ipsum. Et secundum hunc modum materia
dicitur appetere formam, inquantum est in ea forma in potentia.
S. Thorn, de veritate. q. 22. a. 1. ad 3.

Dieses natürliche Streben kann auch aus dem Grunde
nicht eine Thätigkeit, oder eine Potenz als Qualität zunächst
bedeuten, weil es auf die substantielle Form der Kreatur
folgt. Aus der substantiellen Form geht weder unmittelbar
eine Thätigkeit hervor, noch bildet sie das unmittelbare
Princip, also die Potenz, einer Thätigkeit. — Appetitus
naturalis est inclinatio cujuslibet rei in aliquid ex natura sua.
Unde naturali appetitu quaelibet potentia desiderat sibi conveniens.
S. Thom. Summ, theol. 1. p. q. 78. a. 1. ad 3. — Quamlibet
formam sequitur aliqua inclinatio; sicut ignis ex sua forma

inclinatur ad superiorem locum, ib. q. 80. a. 1. — Appetitus
naturalis nihil est aliud quam inclinatio naturae ad aliquid.
Inclinatio autem naturae est et a forma naturali, et ab eo,

quod dédit formam. de malo. q. 3. a. 3.

Dieses natürliche Streben findet sich demnach in jeder
Kreatur und ist nichts anderes, als die natürliche Hinord-
nung des Geschöpfes zu einem Gut als seinem Ziele. — Quae-
dam enim inclinantur in bonum per solam naturalem habitudinem,
absque cognitione, sicut plantae et corpora inanimata. Et talis
inclinatio ad bonum vocatur appetitus naturalis. S. Thom. Summ,

theol. 1. p. q. 59. a. 1. — Et quia cujuslibet rei tarn materialis,

quam immaterialis est ad rem aliam ordinem habere, inde est

quod cuilibet rei competit habere appetitum. de veritate. q. 23.

a. 1. — Nihil enim aliud est appetitus naturalis quam quaedam



272 Die potentia obediential« der Kreaturen.

inclinatio rei et ordo ad aliquam rem sibi convenientem. ib.

q. 25. a. 1.

b) Die Potenz als Qualität in den Kreaturen.
Die Potenz kann aber auch in einem anderen Sinne auf-

gefafst werden, insofern sie nämlich nicht zum Sein, sondern

zu der Thätigkeit in Beziehung steht. Reden wir von der
Potenz eines Dinges, so verstehen wir gewöhnlich darunter das

Princip einer Thätigkeit.— Potentia importât rationem participii
actionÎ8. Unde quidquid sit illud quod est principium agendi,
potentia dicitur, sicut calor et frigus et hujusmodi. S. Thorn. Sent. 1.

d. 42. q. 1. a. 1. ad 2. — Die Potenz einer Kreatur, in dieser

Bedeutung aufgefafst, ist also nichts anderes als das, wodurch
die Kreatur eine Thätigkeit setzt. — Potentia non significat
ipsam relationem principii, alioquin esset in genere relationis,
sed significat id, quod est principium. Non quidem sicut agens
dicitur principium, sed sicut id, quo agens agit dicitur principium.

S. Thom. Summ, theol. 1. p. q. 41. a. 5. ad 1. — Die
Potenz steht demnach in der Mitte zwischen der Wesenheit
und der Thätigkeit einer Kreatur. Insofern die Wesenheit die

Wurzel dieser Potenz ausmacht, ist letztere etwas Absolutes;
in Anbetracht ihrer Verbindung mit der Thätigkeit macht sie

etwas Relatives aus. — Ex parte illa qua potentia, quae est

media inter essentiam et operationem, radicatur in essentia, esfe

absolutum; ex parte autem illa qua conjungitur operationi, est

relativem. S. Thom. Sent. 1. d. 7. q. 1. a. 2. —
Die Potenz der Kreatur unterscheidet sich real von der

Wesenheit, andernfalls könnte sie nicht zwischen der Wesenheit
und der Thätigkeit in der Mitte liegen; und weil sie ihrem
Wesen nach keine Beziehung bildet, deshalb gehört sie auch

nicht der Kategorie der Beziehung, sondern jener der Qualität
an. — Licet potentiae conveniat ratio principii, quod in genere
relationis est, tarnen id quod est principium actionis, vel passio-
nis non est relatio, sed aliqua forma absoluta. Et id est essentia

potentiae. Et inde est quod Philosophus ponit potentiam non in

genere relationis, sed qualitatis, sicut et scientiam. S. Thom. de

potentia. q. 2. a. 2. — ib. a. 1. ad 6. Somit bilden die Potenzen



273

der Kreaturen Eigenschaften der Wesenheit, nicht die Wesenheit

selber. Sie sind positive Realitäten, die als Accidenzen,
accidentia propria, der Wesenheit inhärieren. — Manifestum est

quod ipsa essentia animae non est principium immediatum suarum

operationum, sed operatur mediantibus principiis accidentalibus.

Unde potentiae animae non sunt ipsa essentia, sed proprietates
ejus. S. Thom. de anima, a. 12. — Es bedarf keines langen
Kachweises, dafs wir die Potepzen gewöhnlich in diesem Sinne

auffassen, so oft wir überhaupt von den Potenzen einer Kreatur

sprechen, weil wir sie in Beziehung zu einer Thätigkeit denken.

VI. Der Unterschied der Potenzen als Qualitäten.
a) Die passive Potenz und die aktive Potenz.

Die Potenz als Accidens proprium unterscheidet sich real
von der Wesen he it der Kreaturen. Die Potenzen werden durch
die ihnen entsprechenden Thätigkeiten und formellen Objekte
erkannt und specifiziert. — Potentia secundum illud quod est

potentia ordinatur ad actum. Unde oportet rationem potentiae

accipi ex actu, ad quem ordinatur. Et per consequens oportet
quod ratio potentiae diversificetur, ut diversificatur ratio actus.

Ratio autem actus diversificatur secundum diversam rationem

objecti. S. Thom. Summ, theol. 1. p. q. 77. a. 3. — Nun bildet
der Akt, die Thätigkeit, der Kreaturen niemals eine Substanz

oder Wesenheit, sondern stets ein Accidens. Folglich kann

das unmittelbare Princip dieser Thätigkeit nicht selber eine

Substanz, sondern es mufs ein Accidens sein. Die Potenz

und der Akt müssen durchaus derselben Kategorie
angehören. — Cum potentia et actus dividant ens, et quodlibet genus
entis, oportet quod ad idem genus referatur potentia et actus.

Et ideo, si actus non est in genere substantiae, potentia, quae

dicitur ad illum actum, non potest esse in genere substantiae.

Operatio autem animae non est in genere substantiae, sed in
solo Deo operatio est ejus substantia. Unde Dei potentia, quae
est operationis principium, est ipsa Dei essentia; quod non potest
esse verum neque in anima, neque in aliqua creatura. S. Thom.

Summ, theol. 1. p. q. 77. a. 1. —
Jahrbuch für Philosophie etc. VIII. 18



274 Die potentia obedientialis der Kreaturen.

Gibt demnach bei unserer Erkenntnis der Potenzen die

Thätigkeit derselben den Ausschlag, und werden die Potenzen

und Akte durch die formelle Seite des Objektes bestimmt und

speciliziert, so hält es nicht schwer, noch einen andern Unterschied

kennen zu lernen, nämlich den zwischen der passiven
und aktiven Potenz. Wenn Dr. Kranich a. a. 0. S. 35 meint,
zwischen den passiven und aktiven Potenzen bestehe kein spe-
cifischer Unterschied, so müssen wir ihm entschieden „sogar
Mangel an Verständnis des englischen Lehrers" vorwerfen. Der
Autor selbst hat diesen specifischen Unterschied auf S. 34

genau angegeben. Es heifst daselbst: „eine wichtige Einteilung
der Potenzen, die sich aus dem Princip der Specifikation und

Diversifikation ergibt, ist die in aktive und passive. Die

aktive Potenz verhält sich zu ihrem Objekte als agens, ist
aptitudo ad agendum, die passive dagegen ist im Verhältnis zu
ihrem Objekte p a tiens, nimmt dieses in sich auf. Die erstere
bedeutet also ein posse agere, bestimmt sich nach der Ordnung
des Handelns, die andere besagt ein posse esse, entspricht der
Ordnung des Seins." Wenn nun das Princip der Specifikation
ein anderes ist, so wird wohl auch die Specifikation selber eine

andere sein müssen. Somit ist auch der specifische Unterschied
aufser allen Zweifel gestellt. Ereilich bringt der Autor hier
alles untereinander. Die passive Potenz entspricht mit nichten
der Ordnung des Seins. Das ist die Potenz als Wesenheit,
nicht aber die Potenz als Qualität. Die aktive Potenz bestimmt
sich auch nicht nach der Ordnung des Handelns, sondern beide,
die passive und die aktive Potenz, bestimmen sich nach dem

Objekte. Der Autor selber beruft sich auf einen Artikel des

hl. Thomas. Darin sagt der englische Lehrer: ratio autem actus

diversificatur secundum diversam rationem objecti. Omnis enim

actio vel est potentiae activae, vel passivae. Objectum autem

comparatur ad actum potentiae passivae sicut principium et causa

movens; color enim, inquantum movet visum, est principium vi-
sionis. Ad actum autem potentiae activae comparatur objectum
ut terminus et finis; sicut augmentativae virtutis objectum est

quantum perfectum, quod est finis augmenti. Ex his autem



275

duobus actio speciem recipit, scilicet ex principio, vel ex fine

seu termino. Differt enim calefactio ab infrigidatione secundum

quod haec a calido, scilicet activo, ad calidum; ilia autem a

frigido ad frigidum procedit. Unde necesse est, quod potentiae
diversificontur secundum actus et objecta. 1. p. q. 77. a. 3.

Dass die passive Potenz nach der Ordnung des Seins, die

aktive dagegen nach der Ordnung des Handelns sich bestimme,

davon ist hier mit keinem Worte die Rede. Unser Autor hat

den hl. Thomas ganz einfach nicht verstanden. Beide bestimmen

sich nach der Ordnung des Handelns: omnis actio vel est

potentiae activae, vel passivae. Allein dieses Handeln wird
weiter bestimmt durch das Objekt. Wirkt das Objekt
verändernd, bewegend auf die Potenz, dann haben wir eine

passive Potenz vor uns. Wirkt dagegen die Potenz verändernd,
bewegend auf das Objekt, so ist sie eine aktive. Thätig sind
schliefslich alle beide. — Sensus non est virtus activa, sed

passiva. Ron enim dicitur virtus activa quae habet aliquem
habitum, qui est operatio. Sic enim omnis potentia animae activa
esset. Sed dicitur potentia aliqua activa, quae comparatur ad

suum objectum sicut agens ad patiens. Sensus autem comparatur
ad sensibile sicut patiens ad agens, eo quod sensibile transmutât

sensum. S. Thom. de veritate. q. 26. a. 3. ad 4. — Ron enim

distinguitur potentia activa a passiva ex hoc quod habet
Operationen!. Quia, cum cujuslibet potentiae animae, tarn activae, quam
passivae sit operatio aliqua, quaelibet potentia animae esset activa.

Cognoscitur autem earum distinctio per comparationem potentiae
ad objectum. Si enim objectum se habeat ad potentiam ut
patiens et transmutatum, sie erit potentia activa. Si autem e

converso se habet ut agens et movens, sie erit potentia passiva.
Et inde est quod omnes potentiae vegetabilis animae sunt activae,
quia alimentum transmutatur per potentiam animae tarn in nu-
triendo, quam in generando. Sed potentiae sensitivae omnes
sunt passivae, quia per sensibilia objecta moventur, et fiunt in
actu. Circa intellectual vero aliqua potentia est activa, aliqua
passiva; eo quod per intellectum intelligibile in potentia fit in-

telligibile actu, quod est intellectus agentis. Et sie intellectus
18*



276 Die potentia obediential^ der Kreaturen.

agens est potentia activa. Ipsum etiam intelligibile in actu facit
intellectum in potentia esse intellectum in actu. Et sic

intellects possibilis erit potentia passiva. De veritate. q. 16. a. 1. ad 13.

Der specifische Unterschied zwischen der passiven und der

aktiven Potenz steht somit aufser allem Zweifel. Die passive
Potenz wird von ihrem Gegenstande informiert; die aktive
hingegen teilt ihre Form dem Gegenstande mit, wie gerade der

intellects possibilis und agens bezeugen. — Potentia passiva
informatur ex objecto suo; sed potentia activa ponit formam

suam circa objectum, sicut patet de intellectu agente et possibili.
S. Thorn. Sent. 3. d. 32. q. 1. a. 1. ad 4. Die Entscheidung
aber liegt nicht auf Seite des Handelns, sondern auf Seite

des Objektes. Je nachdem dieses die Potenz verändert und

bewegt, oder selber von der Potenz verändert und bewegt wird,
ist die Potenz eine passive, oder eine aktive. Danach ist es

auch nicht schwer zu entscheiden, ob der Verstand und Wille
im Menschen passive oder aktive Potenzen seien. Wenn Dr. Kranich

im Anschlüsse an Suarez noch eine dritte Potenz annimmt,
die passiv und aktiv zugleich, also eine potentia mixta, ist,
a. a. 0. S. 36. 50. 81, oder eigentlich alle Potenzen inixtae
sein läfst, so fehlt es diesen Autoren wahrlich nicht „sogar an

Mangel an Verständnis des englischen Lehrers". — In omnibus

est alia potentia activa, et alia passiva. S. Thom. Summ, theol. 1.

p. q. 79. a. 10. — Nee est possibile quod una potentia sit
activa et passiva. lib. 3 de anima lect. 3. — So wenig der
Stoff jemals Form ist oder wird, ebenso wenig ist oder wird die

passive Potenz je eine aktive. — Sicut enim materia nun-

quam fit forma; ita potentia passiva nunquam fit activa. S. Thom.

Sent. 4. d. 42. q. 2. a. 1. qu. 3.

Es ist somit ein völlig zweckloses Unternehmen, wenn diese

Autoren, um ihre durchaus falschen Theorieen zu stützen, sich

beständig auf den hl. Thomas berufen. Für Anschauungen dieser

Art wird der englische Lehrer seine Autorität nie und nimmer
auf die Wagschale legen. Alle diejenigen, die sich wirklich mit
dem hl. Thomas selber, nicht mit bereits „bearbeiteten" Stellen
desselben beschäftigen, wissen dies auch sehr gut.



Der Unterschied, der Potenzen als Qualitäten. 277

b) Die Potenzen in actu und in der Potenz.

Sowohl die passive als auch die aktive Potenz ist zu einer

Thätigkeit bestimmt. Beide wirken, sind thätig. Mit Bezug auf

das Thätigsoin im allgemeinen unterscheiden sie sich nicht von
einandei'. Diese Potenzen der Kreaturen nun befinden sich nicht

unausgesetzt in Thätigkeit. Weder die aktive noch die passive
Potenz wirkt beständig, ohne Unterbrechung. Befindet sich also

ein Vermögen, eine Potenz in dem Zustande der Unthätigkeit
oder Ruhe, so sagt man von diesem Vermögen, es sei in der

Potenz, oder auch passiv. Wirkt dieses Vermögen hingegen
thatsächlich, setzt es einen Akt, so nennen wir es in actu oder

aktiv. Die Potenz in actu ist durchaus nicht eins und
dasselbe mit der aktiven Potenz, denn auch die passive Potenz

kann in actu sein, sowie die aktive sich in der Potenz
befinden kann. Es mufs somit ein Vierfaches unterschieden
werden. Nehmen wir ein Beispiel vom Menschen. Die Ab-

straktionski'aft, der intellectus agens, ist eine aktive, die Er-
kenntniski-aft, der intellectus possibilis, eine passive Potenz.

Allein der intellectus agens abstrahiert nicht immer, z. B.

während des Schlafes. Ebensowenig denkt die Erkenntniskraft

fortgesetzt. In diesem Zustande verhalten sie sich passiv,
sind sie in der Potenz. Dann aber abstrahiei't der intellectus

agens wieder, und die Erkenntniskraft denkt. Jetzt sind beide

Potenzen, die passive wie die aktive, in actu. — Quandoque
enim philosophi ponunt quatuor intellectus, scilicet intellectum

agentem, possibilem, et in habitu, et adeptum. Quorum quatuor
intellectus agens, et possibilis sunt diversae potentiae, sicut et in
omnibus est alia potentia activa, et alia passiva. Alia vero tria
distinguuntur secundum très status intellectus possibilis; quia

quandoque est in potentia tantum, et sie dicitur possibilis. Quan-

doque autem in actu primo, qui est scientia; et sie dicitur
intellectus in habitu. Quandoque autem in actu secundo, qui est

considerare; et sie dicitur intellectus in actu, sive intellectus ad-

eptus. S. Thom. Summ, theol. 1. p. q. 79. a. 10. — Die Potenz

ist somit dann in actu, wenn sie sich in dem Zustande befindet,
dafs eine Thätigkeit aus ihr heraustritt. Geht keine Thätigkeit



278 Der Glaubensgrund und die Kriterien der Offenbarung.

aus ihr hervor, sondern kann blofs eine solche aus ihr heraus-

fliefsen, so ist die Potenz nicht in actu, sondern in potentia, sie

ist passiv. Es ist hier nicht der Ort, näher anzugeben, wodurch
und auf welche Weise eine Potenz, die passiv oder in der
Potenz ist, activ oder in actu gesetzt werde. Eiir den Zweck unserer
Untersuchung, worin das Wesen der potentia obedientialis
bestehe, ist dies auch weniger von Belang. Uns genügt darum,

dargethan zu haben, dafs ein wesentlicher d. h. realer Unterschied

angenommen werden müsse zwischen einem Wesen, das

mit Bezug auf seine Thätigkeit sich bald in der Potenz, bald

in actu befindet.

o-<D3>-=

APOLOGETISCHE TENDENZEN UND
RICHTUNGEN.

Von Kanonikus Dr. M. GLOSSNER.

Sechster Artikel.

Der Glaubensyrnnd und die Kriterien der Offenbarung.
Soll die Thatsache der Offenbarung wenigstens mit

moralischer Gewifsheit erkannt und die Vernunft- und Pflichtgemäfs-
heit des Glaubens eingesehen werden können, so mufs sie
allgemein erkennbare Kriterien und Merkmale ihres göttlichen
Ursprungs an sich tragen.

Die Apologeten unterscheiden objektive und subjektive
Kriterien; da die letzteren wesentlich individuell und aus diesem
Grunde einer allgemein giltigen, wissenschaftlichen Darlegung
nicht fähig sind, so bleiben sie für eine apologetisch wissenschaftliche

Darstellung aufser Betracht. Nur insoweit unter subjektiven

Kriterien allgemein erkennbare und nachweisbare
Wirkungen der Offenbarung verstanden werden sollten, würden sie
der apologetischen Betrachtung und Beweisführung zustehen, wie
denn mit Becht aus der sittlichen Umgestaltung und Erneuerung
der Menschheit eines der wirksamsten Argumente für den
göttlichen Ursprung des Christentums entnommen wird. Wir halten
jedoch dafür, dafs auch dieses aus den Wirkungen geschöpfte
Argument richtiger zu den objektiven Kriterien gerechnet werde.


	Die Potentia Obedientialis der Kreaturen

