
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 8 (1894)

Rubrik: Berichte

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


248 Berichte.

kanu unmöglich bestreiten, dafs Gott den Menschen hätte in puris natu-
ralibus erschaffen, und auch darin belassen können. Alsdann wäre
Gott immerhin das „höchste Gut" des Menschen, indem der Mensch
Gott aus den Kreaturen erkennt und dieser Erkenntnis gemiifs lieht.
Auch in diesem Falle hätte der Mensch Pflichten gegen Gott,
dementsprechend ein Gewissen, welches nicht ein „Lügner" wäre. Ganz das
nämliche gilt auch, hätte Gott beschlossen, den Menschen nur bis zum
Lebensende im Dasein zu erhalten. Darum ist der einzig richtige
Grundsatz ohne Zweifel dieser: weil der Mensch Mensch ist, und
solange er Mensch ist, mufs er auch als Mensch leben. Wir gehen
ja zu, dafs er ohne den Glauben an die Unsterblichkeit diese seine
Pflichten nicht erfüllen würde. Allein dies berechtigt doch niemanden
zu der Behauptung, ohne diesen Glauben sei die fortwährende Selbstverleugnung

eine „Thorbeit", der Sinnengenufs das einzig „Vernünftige";
ohne diesen Glauben „müfste" der Mensch sich gegen diese Ordnung
„aufbäumen" (S. 107). Man kann es in diesem Falle begreiflich,
erklärlich finden, dafs der Mensch wie ein „Tier" lebt, aber eine
„Naturnotwendigkeit", ein „Recht" dazu darf man ihm nicht zuerkennen. Der
Grundsatz des Autors: bin ich nicht unsterblich, so bin ich ein „höchstes
Tier", S. 117, ist und bleibt demnach sehr zweideutig.

Krakau.
P. Gundisalv Feldner,

Magister der Theologie Ord. Praed.

BERICHTE.

Joannis Duns Scott, Doctoris Subtilis, Ord. Minor., Opera
omnia. Editio nova juxta editionem Waddingi XII tomos
continentem a P. P. Ëranoiscanis de Observantia accurate
recognita. 36 vol. in -4. Parisiis apud Ludovicum Vivès,
1891—1893.

Schon Hunderte von Jahren lag der Gedanke an eine Neuherausgabe

aller Werke des subtilen Lehrers sehr nahe; denn erstens war die
von Waddingen besorgte schönste, korrekteste und vollständigste
Ausgabe nicht häufig zu finden; zweitens waren nicht nur die anderen
Ausgaben „sämtlicher" oder einzelner Werke ebenso selten oder noch seltener,
sondern noch obendrein gröfstenteils so defekt und fehlerhaft und in so
kleinem Druck hergestellt, dafs einem die Lust und Liebe zum Lesen,
geschweige zum gründlichen Studieren bald verging; drittens waren bis
in diese neueste Zeit mehrere bedeutende Werke, — nämlicli die
Vorlesungen in Genesim, die Kommentare zu den Evangelien und die zu den
Briefen des heil. Paulus, die Sermones de tempore et de Sanctis, der
tractatus de perfectione statuum, — noch gar nicht zum Druck befördert
worden. Doch wer sollte die aufserordentliche Mühe und die Ungeheuern
Kosten dieser neuen Herstellung übernehmen? Behufs Lösung dieser
Frage ergriff der Verleger selbst die Initiative, indem er die Franziskaner
von der Observanz ersuchte, die zum Zwecke des seinerseits in Aussicht
genommenen Neudruckes erforderten litterarischen Arbeiten zu besorgen.
Der heil. Vater segnete das Vorhaben des Verlegers und ernannte ihn



Berichte. 249

mit Rücksicht auf diese Publikation und die aller Werke des seligen
Albertus zum „Commandeur de St. Grégoire-le-Grand".

Alle bekannten und aufgefundenen Werke des berühmten Franziskaners

sollen in 26 grofsen Quartbänden à deux colonnes erscheinen, von
denen jedoch die beigegebenen kritischen Besprechungen, Scholien,
Anmerkungen und Kommentare einen guten Raum zu füllen haben. Acht
Bände liegen bereits fertiggestellt vor und bringen die jetzt zu bezeichnenden

Abhandlungen. — Der erste Band enthält die Grammatica spe-
culativa, quaestiones super Universalia, super Praedicamenta, super lib. I.
Perihermenias Aristotelis, in II. librum Perihermenias, secundi operis
Perihermenias ; der zweite Band quaestiones super libros Elenchorum
Aristotelis, super lib. I. Priorum, super lib. II. Priorum, super lib. I.
Posteriorum, super lib. II. Posteriorum, in libros I., II., III. Physicorum.
— Der dritte Band behandelt quaestiones in libros IV., V., VI., VII.,
VIII. Physicorum und quaestiones in libros de anima. — Im vierten Bande
finden sich quaestiones Meteorologicae, de rerum principio, de primo
rerum omnium principio; im fünften Theoremata, Collationes, tractatus
imperfectus de cognitione Dei, quaestiones miscellaueae de Formalitatibus,
Metaphysicae textualis libri I.—IV.; im sechsten Methaphysicae textualis
libri V. — XII. und conclusiones Metaphysicae. — Die folgenden zwei
Bände bringen die „sehr subtilen Fragen (Erörterungen) zu den
metaphysischen Büchern des Aristoteles" und zwei „Distinktionen" des
berühmten Opus Oxoniense, dem ein weit ausgedehnter Prolog
vorausgeschickt ist.

Die Herausgeber halten sich bezüglich der in der Vorzeit gedruckten
Werke streng an die von Waddingen in litterarischer Hinsicht vortrefflich

ausgestattete Lyoner Ausgabe, deren Vorzüge schon eingangs
hervorgehoben wurden. Bezüglich der Opera inedita findet sich bis jetzt
nur die eine Notiz, dafs sie in die neue Ausgabe mit anfgenommen werden
sollen. Diese letztere ist, wie die Lyoner Vorlage, überall, wo es

angezeigt erscheint, doch namentlich bei den theologischen und wichtigsten
philosophischen Abhandlungen mit Kommentaren, Scholien und Noten
von fünf durch ihre Gelehrsamkeit und Gründlichkeit hoch hervorragenden
Scotisten, nämlich von Mauritius a Portu, Hugo Cavellus, Franziskus
Lichetus, Johannes Poucius und Antonius Hiquäus, begleitet. Nur einzelne
schon an und für sich ziemlich leicht verständliche philosophische
Abhandlungen (z. B. die Grammatica speculativa und die Quaestiones in libros
Praedicamentorum im ersten Bande) sind mit solchen Erklärungen und
Erläuterungen nicht versehen.

Allen Freunden der philosophischen und theologischen Wissenschaft
dürfte die neue Ausgabe der Opera Scoti recht willkommen sein. In der
Bibliothek des Philosophen und Theologen gehören Thomas, Bonaventura
und Scotus zusammen, und bei unbefangener, verständiger und umsichtiger

Vergleichung ihrer Darlegungen, zumal in den offenen Fragen, wo
sie nicht selten doktrinell von einander abweichen, würde jeder in seiner
Sphäre dem Studium der Philosophie und Theologie sehr förderlich sein.
Dafs von Scotus das katholische Dogma überall gründlich, scharfsinnig
und korrekt auseinandergesetzt wird, gestehen selbst seine Gegner ein,
und das gewifs nicht gering anzuschlagende Verdienst, der Lehre von der
unbefleckten Empfängnis Maria den Sieg verschafft zu haben,
könnte nur der Neid ihm abzusprechen sich die fruchtlose Mühe geben.
Mit welchem Nutzen der subtile Lehrer auch als umsichtiger und praktischer
Moralist zu Rate gezogen werden kann, dürfte sich (um hier nur eine
einzige Stelle anzuführen) zur Genüge ergeben aus dem Passus 4 dist. 15.



250 Berichte.

qu. 2. a. 4 § de quinto, n. 33, wo er die casus excusantes a restitutione
s tat im facienda ebenso klar als kurz und bündig bezeichnet. In den
Punkten, quae sunt liberae disputationis, widersprach Scotus bekanntlich
sehr oft selbst den berühmtesten Meistern der Scholastik, ja sogar dem
hl. Thomas und wurde eben dadurch der Gründer und Führer der nach
ihm benannten scotistischen Schule. Doch führte er diese Kontroverse
stets mit der eines Priesters und Ordensmannes würdigen Ruhe und
Bescheidenheit, indem er z. B. überall einen sehr gelassenen Ton einhielt
und seine Gegner fast nie ausdrücklich mit ihren Namen nannte, sondern
dieselben indirekt bezeichnete mit diesen oder ähnlichen Worten: Dicit
unus Doctor volunt opponentes arguitur a ponentibus
opponit loquens sed contra est quod (Dafs die Bedeutung
solcher Redeweisen oft ebenso verschieden ist, als der Ausdruck, wird
der aufmerksame Leser bald herausgefunden haben. So wird er z. B.
leicht bemerken, dafs bei Scotus der loquens immer ein Gegner ist, der
eigentlich gar keine oder nur iiufserst schwache Gründe vorbringt.)
Erwägt man schliefslich die Gründe, welche Scotus dem anders Meinenden
entgegenhält, so wird man nicht leugnen können, dafs dieselben gewöhnlich

schwer ins Gewicht fallen. Wenn z. B. der hl. Thomas in Bezug
auf die dem Verdammten nicht nachgelassene läfsliche Sünde und deren
Strafe behauptet: „veniale ideo in inferno aeternaliter punietur, quia
semper manet", so lehrt dagegen Scotus, die läfsliche Sünde verdiene an
und für sich nur eine zeitliche Strafe, und sie könne, auch per accidens,
von der göttlichen Gerechtigkeit keine ewige Strafe erhalten, da Gott
niemals ultra condignum strafe.

Die Schreibart bezw. die Latinität des subtilen Lehrers ist zwar
bei weitem nicht so fliefsend als die des hl. Thomas, aber im allgemeinen
ebenso klar und leicht verständlich, wenn man sich einmal mit seiner
Terminologie, Prägnanz und Schärfe vertraut gemacht hat. Aufserdem
ist in sprachlicher wie in sachlicher Hinsicht wohl zu beachten, dafs
unser Autor vieles nur leicht und flüchtig aufgezeichnet, ja nur eben
angedeutet, und bei seinem kurzen, aber in äufserst reger Thätigkeit
dahinfliefsenden Leben — er wurde kaum 38 Jahre alt — die Zeit nicht
gefunden hat, seine Schriften zu vervollständigen und ihnen die letzte
Feile anzulegen.

Ehrenbreitstein. Bernhard Deppe.

Psychologie im Geiste (les hl. Thomas von Aquin. I. Teil.
Leben der Seele. Von Dr. Matthias Schneid, Lyceums-Rektor
und Seminar-Regens in Eichstätt. Paderborn, Schöningh,
1892. 8. VIII. 3(50 S.

1. In diesem Bande will der Verf. zeigen, dafs die Seelenlebre der
alten Schule durch die Resultate der heutigen Naturwissenschaft, namentlich

der Physiologie, nicht in Frage gestellt wird. Nachdem derselbe die
Ergebnisse der einschlägigen naturwissenschaftlichen Forschungen
eingehend studiert und auch Männer der diesbezüglichen Fächer zu Rate
gezogen, hat sich aus seinen Studien und Besprechungen ergeben, dafs
wohl in einzelnen untergeordneten Punkten die Ansicht des Engels der
Schule und seiner Zeitgenossen nicht mehr haltbar ist, dafs aber sein
psychologisches System unter den Fortschritten der Neuzeit nicht
gelitten hat.



Berichte. 251

Mehr als in der Naturphilosophie sucht der Verf. in diesem ersten
Teile der Psychologie darauf hinzuweisen, dafs die Lehre des Aquinaten
auch Lehre aller grofsen christlichen Denker, ja aller grofsen Denker
überhaupt ist. So kam es, dafs aufser Aristoteles, dem der hl. Thomas
das Fundament seiner Psychologie entnommen hat, die Lehren der Väter
und besonders des heil. Augustinus angeführt sind, wie auch die Seelenlehre

des grofsen seraphischen Meisters Bonaventura und seiner
Zeitgenossen berücksichtigt ist, ohne eines Suarez und Cajetan und anderer
Denker bis auf unsere Tage vergessen zu haben.

Sollte mancher Leser bezüglich der Erkenntnis des Menschen
einzelne Fragen vermissen und überhaupt das Kapitel über das menschliche
Erkennen nicht ganz ausführlich behandelt finden, so möge er im Auge
behalten, dafs der Verf. eine eigentliche Erkenntnislehre nicht schreiben
wollte und darum nur das aufnehmen'zu sollen glaubte, was nötig war,
die Natur der niederen und höheren Erkenntnisthätigkeit des Menschen
klarzulegen.

2. Nach der vom Verf. befolgten analytisch-synthetischen Methode
zerfällt die philosophische Lehre vom Menschen in zwei Teile. Der
erste handelt von dem Leben und den Thätigkeiteu der Seele, sowie von
den verschiedenen Seelenvermögen und deren gegenseitigem Verhältnis ;
der zweite von ihrem Wesen und ihrer Natur, ihrem Verhältnis zum
Leib, ihrem Ursprung, ihrer Individualität, ihrem Sitz u. s. w. Dieser
Band handelt ausschliesslich vom Leben der Seele. Im ersten Abschnitte
wird das sensitive, im zweiten das intellektuelle oder geistige
Leben der Seele untersucht. Das vegetative Leben, dessen Funktionen
und Aufserungen im Menschen werden hier nicht behandelt, einmal, weil
dieses bereits in einem anderen Werke geschehen, dann auch deswegen,
weil wir darüber kein Selbstbewufstsein besitzen, sie nicht reflex
erfassen können, und weil sie zudem in keiner Beziehung stehen zum
höheren, d. h. geistigen Leben des Menschen, dessen Erforschung doch
das nächste Ziel der Psychologie bildet.

3. Um nun noch auf einzelne Stellen und Kapitel des Buches
hinzuweisen, dürften folgende Bemerkungen genügen. Sehr interessant war
mir die S. 136—137 eingeflochtene Erläuterung der vier Grundsätze zur
Vervollkommnung des Gedächtnisses, welche der hl. Thomas am Ende
seines Kommentars zu der aristotelischen Schrift de memoria et remi-
niscentia gibt. Jenem Passus zufolge ist es nämlich dem Lernenden ad
bene memorandum et reminiscendum notwendig, 1. „ut studeat, quae
vult retinere, in aliquem ordinem deducere" (schwer bleibt
haften, was regellos und wie in einem Haufen aufgenommen worden ist),
2. „ut profunde et intente eis mentem imponat" (nur was mit
Aufmerksamkeit und ganzer Seele und Hingabe des Geistes ergriffen
worden ist, das prägt sich tief ein), 3. „ut frequenter meditetur
secundum ordinem" (fleifsige, ununterbrochene, methodische Übung
macht auch hier den Meister), 4. „ut ineipiat reminisci a prin-
eipio" (beim Aufsuchen der vergessenen Dinge soll man von einem ersten
Punkte, z. B. von der Zeit, vom Ort, auch wohl vom Gegensatze
ausgehen, nicht aber willkürlich und blindlings die Vorstellungen aufzustöbern
suchen).

S. 153—155 nimmt der Verf. den Ausdruck passio in einem etwas
engeren Sinne als der Engel der Schule. Ihm ist jeder sinnliche
Begehrungsakt, jeder Affekt eine passio, während unser Autor unter passio
nur die heftigen Affekte versteht, um sich damit dem zu nähern, was
man im Deutschen mit Leidenschaft bezeichnet. Der heil. Thomas



252 Berichte.

selber gibt dazu Anlafs, weil auch er s. tb. qu. 75 a. 3. sol. 2 bemerkt,
dafs nur jene Affektionen des niederen Begehrens so recht im eigentlichen
Sinne (adhuc magis proprie) passiones genannt werden können, welche
mit Heftigkeit — cum vehementia — auftreten.

Von gröfster Wichtigkeit sind die ausführlichen Darlegungen über
das Verhältnis der Affekte und Passionen zur Freiheit und Moral (S. 172 ff.).
Ein kurzer Auszug dieser vielumfassenden Kapitel kann hier des Raumes
wegen nicht mehr gegeben werden. Die Widerlegung der tiegner
geschieht dort wie überall mehr indirekt durch Hervorhebung, Erklärung,
Begründung der Lehre des hl. Thomas als durch direkte Zerstörung
ihrer Argumente. B. Deppe.

Die christliche Eschatologie in den Stadien ihrer Offenbarung
im Alten und Neuen Testamente. Mit besonderer
Berücksichtigung der jüdischen Eschatologie im Zeitalter Christi.
Von Dr. Leonhard Atzberger, a. o. Professor der Theologie

und Universitätsprediger in München. Freiburg i. B.

Herder, 1890. gr. 8. XV, 383 S.

1. Genau ihrem Titel entsprechend beschäftigt sich diese mit ober-
hirtlicher ßutheifsung versehene Schrift mit der geoffenbarten
Eschatologie, und diesem Plane gemäfs werden in ihr vor allem zwei
Grundgedanken bis in alle ihre Konsequenzen geltend gemacht, nämlich erstens,
dafs die in den biblischen Büchern enthalteneu eschatologischen
Lehranschauungen eine wahre Gottesoffenbarung sind, und zweitens, dafs
innerhalb dieser Offenbarung selbst ein stufenweiser Fortschritt, ein
substanzielles Wachstum stattgefunden hat. Sonach gehören die
eschatologischen Lehren, welche die blofse Vernunft (oder die Philosophie als
reine Naturwissenschaft im Vereine mit allen natürlichen
Erfahrungswissenschaften) erkennen kann und im Laufe der Jahrhunderte wirklich
oder vermeintlich erkannt hat, unmittelbar nicht in den Rahmen ihrer
Darstellung. Ebensowenig gehören hierher die religiösen eschatologischen
Vorstellungen, welche ausserhalb der positiven, alt- und neutestament-
lichen Offenbarung hervorgetreten sind, auch nicht die von der (richtig
erklärten) Offenbarung abweichenden, innerhalb des Christentums
aufgetretenen Anschauungen. Trotzdem konnte der Verfasser vielfach nicht
umhin, auf die Lehren der Philosophie und die allgemeinen religiösen
Vorstellungen der Menschheit einige Rücksicht zu nehmen, weil er in
beiden einerseits Voraussetzungen und Erklärungsmittel, andererseits
Analogieen und Parallelen der geoffenbarten Eschatologie fand.

2. Da an systematischen Behandlungen der Eschatologie kein
fühlbarer Mangel besteht, so zog er es vor, die eschatologischen Lehren vom
angedeuteten historischeu Standpunkt aus darzustellen. Es ist nämlich,

wie der Leser bestätigen wird, in den einzelnen Büchern der heil.
Schrift in Bezug auf Eschatologie ein gemeinsamer, grofsartiger
Grundgedanke, eine einheitliche, gewaltige Grundidee durchgeführt, angefangen
von der Genesis bis herauf zur Apokalypse. Mehr und mehr gewinnt
diese Grundidee an Bestimmtheit und Ausführlichkeit, an Klarheit und
Konsistenz; jede nachfolgende Offenbarung ist eine Bestätigung wie
zugleich eine Erklärung und Erweiterung der vorausgehenden. Was zuerst
vielleicht blofs typisch oder im Bilde angedeutet ist, wird später
unmittelbar, wie es in sich selbst ist, gelehrt; was zuerst blofs generell



Zeitschriftensebau. 253

hingestellt wird, wird später, in seine Species zerlegt, hervorgehoben;
was anfangs blofs in seinen Prämissen und Voraussetzungen gegeben ist,
wird später für sich geoffenbart; ja, was ursprünglich nur im Erkennen
Gottes vorhanden ist, das wird in einem bestimmten Momente dem Geiste
des Menschen kundgethan. So zeigt sich uns ein stetiger Fortschritt
vom Typus zum Jntitypus, vom Bilde zur vorgebildeten Sache, vom
Allgemeinen zum Besondern, von den Prämissen zur Konklusion, vom
Verborgenen zum Offenkundigen.

3. Bei Durchführung der oben bezeichneten Grundgedanken heben
sich verschiedene Schwierigkeiten, welche bezüglich des eschatologischen
Mysteriums in den einzelnen Büchern der hl. Schrift, ja im ganzen Alten
Testamente im Verhältnis zum Neuen sich finden. Um aber jene
Grundgedanken allseitig durchführen zu können, bedurfte es weniger einer
Berücksichtigung der altchristlichen und mittelalterlichen Schriftauslegung,
deren Resultate ohnehin in einer Entwickelungsgeschichte der christlichen
Eschatologie Aufnahme finden müssen, als vielmehr einer sichern
entschiedenen Stellungnahme gegenüber der neuern protestantischen Theologie,

welche entweder den göttlich-inspirierten Charakter der biblischen
Bücher ganz leugnet oder wenigstens einen von der katholischen
Auffassung mehr oder minder verschiedenen Offenbarungsbegriff und Offen-
baruugsfortschritt im allgemeinen und ganz speciell in Bezug auf die
eschatologischen Dogmen lehrt. Hierin liegt auch der Grund, warum in
der gegenwärtigen Schrift zunächst nur die neuere katholische wie
akatholische Litteratur, diese aber sehr reichlich, wie vielleicht manchem
dünkt, zu reichlich, aufgeführt und benützt ist.— Kirchlich oder
theologisch und exegetisch unhaltbare oder zu beanstandende Auslegungen
haben wir nicht gefunden. —

Die tiefe Gelehrsamkeit und die Wärme, mit welcher der Verfasser
seinen erhabenen Stoff behandelt, sowie die Klarheit der Darstellung
haben dem bedeutsamen Werke die theologisch-wissenschaftlichen Kreise
bereits eröffnet. B. Deppe.

—»-<33*-°—

ZELTSCHRIFTENSCHAU.

A. Zeitschriften für Philosophie und spekulative Theologie.
Annales de philosophie chrétienne. CXXVI., 1. 2. II. 1803. C. C. Cha-

raux: L'histoire et la Pensée (Schlufs; vgl. VIII, 124 dieses Jahrb.) 5.
V. Ermoni: La personnalité de Dieu et la critique contemporaine; Les
antinomies (Forts.; vgl. VIII, 124 a. a. 0.) 20. Ê. Vicaire: De la valeur
objective des hypothèses physiques 50. 113. G. Lechalas: Une discussion
sur le temps 81. J. Gardair: Cours de philosophie thomiste à la
Sorbonne: Les vertus naturelles 87. 175. M. Griveau: Le problème esthétique

et la statistique des épithètes 138. M. Hébert: Platon et Darwin 157.
Divus Thomas. Vol. V. (Ann. XIV) fasc. 1 u. 2. 1893. D. : Verba

prooemialia in annum quartum decimum 1. D. Valensise: Synopsis
litterarum Apostolicarum ss. D. n. Leonis PP. XIII. 2. A. Botelli: Com-
mentaria in quaestiones D. Thomae Aqu. Sum. theol. III., qu. 1—26
(Forts.; vgl. VHI, 124 a. a. 0.) 9. A. F.: De humana personalitate 16.
C. Bamellini: De intelligere Dei. Ratio argumentorum in Summa phi-
losophica (Fortsetzung; vgl. VIII, 125 a. a. 0.) 22. Cardinalis Thomas
Zigliara f. 28.


	Berichte

