
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 8 (1894)

Buchbesprechung: Litterarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Giefswein, Sprachwissenschaft. — Litt. Besprechungen. 245

Artikulationsvermögen beruhende Redefähigkeit liege in der Natur des
Menschen; sie müsse ihm vom Schöpfer verliehen worden sein, weil sie
sich nicht als natürliche Weiterentwickelung des tierischen Organismus
auffassen läfst. Die Sprache selbst aber habe sich beim Menschen unter
der Einwirkung der äufseren Eindrücke von selbst herangebildet, und
zwar nicht instinktmiifsig mit einer Naturnotwendigkeit, sondern in voller
Freiheit. — Die Sprache ist also in ihrem Ursprünge gerade so wie in
ihrem fernem Wachstum nicht ein Werk der blinden Naturnotwendigkeit,

noch der reinen Willkür, sondern die freie und selbstbewufste, durch
Lautzeichen verwirklichte Kundgebung des Gedankens." S. 211 f.

Noch verdient eine Thatsache Erwähnung; es ist der merkwürdig
kunstvolle Bau, den die Sprachen „ganz unkultivierter, in tiefste Barbarei
verfallener Völker" aufweisen. „Die Sprachen der Naturvölker scheinen
Überbleibsel aus einer bessern Vergangenheit zu sein, ein noch nicht
vergeudetes Erbe von höher gestandenen Ahnen. Sie gewähren ein
jedenfalls beachtenswertes Zeugnis dafür, dafs sich diese Naturvölker
nicht auf der Stufenleiter der Entwickelung, sondern auf dem Abhänge
des Verfalls befinden." S. 211. Diese Thatsache dient zur Bestätigung
dafür, dafs auch die ursprünglichen religiösen Vorstellungen solcher
Stämme nicht nach den Grundsätzen einer darwinistischen Ethnologie
beurteilt werden dürfen.

S. 49 Z. 3 u. 5 1. Tierseelen. S. 82 Z. 11 v. u. 1. geneigter.
S. 227 Z. 7 v. o. 1. Verfassers. S. 239 Z. 25 v. u. 1. (S. 38.)

15—43c>—c

LITTERARISCHE BESPRECHUNGEN.

Die Unsterblichkeit der menschlichen Seele. Philosophisch
beleuchtet von Georg Fell S. J. Ergänzungen zu den
Stimmen aus M.-L. 55. Freiburg i. B., Herder 1892. 136 S.

Der Autor hat ohne Zweifel mit der Behandlung dieses Themas
eine für den Menschen sehr wichtige Wahrheit zu allgemeiner Kenntnis
gebracht. Was in den einzelnen Lehrbüchern philosophischen Inhalts
und apologetischen Werken in geringerer oder gröfserer Kürze, aber
immerhin nur in Kürze vorgetragen erscheint, hat der Autor in vorliegender

Schrift ausführlich behandelt. Es werden darin zehn Punkte erörtert:
die vom organischen Körper reell und substantiell unterschiedene Seele(l).
Das für sich bestehende selbständige Wesen der Seele (2). Das Fortleben

der Seele nach der Trennung vom Leibe (3). Die menschliche
Seele als Geist (4). Die Unsterblichkeit bewiesen aus der geistigen Natur
der menschlichen Seele (5). Das unsterbliche Leben, dargethan aus dem
Naturtriebe des Menschen nach vollendeter Seligkeit (6). Die Unsterblichkeit

folgt aus der sittlichen Natur des Menschen (7). Die Wirkungen
des Unsterblichkeitsglaubens (8). Die Stimme der Völker mit Bezug
auf die Unsterblichkeit (9). Die Unsterblichkeit im Lichte der
Offenbarung (10). S. 7.

Ohne wesentlich neue Gesichtspunkte eröffnet zu haben, bringt der
Autor doch die gewöhnlichen, den Philosophen bekannten Beweise für
die Unsterblichkeit der menschlichen Seele in guter Ordnung und in
klarer, bestimmter Weise vor, und macht sie dadurch für alle leicht
verständlich, denen es überhaupt um die Wahrheit zu thun ist. Das Werk
des Autors ist demnach lesens- und beherzigenswert, zumal es sich darin



246 Litterarische Besprechungen.

um Wahrheiten handelt, die tief in das Leben des Menschen eingreifen,
fur sein dauerndes Glück oder Unglück entscheidend sind. Einige Un-
genauigkeiten im Ausdruck können die Leser selber ohne Mühe
verbessern. So S. 14 Anm. 1, dafs das Tier „seinen Schmerz" empfindet;
was der innere höchste Sinn im Tiere als „mein Schmerz" wahrnimmt,
ohne dafs das Tier eine Scheidung zwischen seinem „Ich" und dem
„Schmerze" vorzunehmen vermag. Wenn das Tier „seinen" Schmerz
wahrnimmt, als „seinen" Schmerz empfindet, so ist damit die „Scheidung"
von „Ich" und „Schmerz" von selber gegeben, indem es ja den Schmerz
auf das „Ich" bezieht, als den „seinen" empfindet. Dafs der Organismus
im Laufe der Jahre seinen Bestandteilen nach ein „anderer" geworden
ist, ein „neues", vom frühern „verschiedenes Sein" erhalten hat (S. 17),
entspricht nicht der Wahrheit. Die „Form" und das „Sein" des
Organismus bleiben bis zum Tode ganz dieselben. Der Vergleich mit
einem Flusse, einem Regimente als von einem durch Jahre bleibenden,
wiewohl die Wassermassen und die Mannschaften wechseln, ist durchaus
unzutreffend. Der Autor setzt dadurch den ganzen Organismus zu
einer „unitas ordinis" herab, und das „ich" wird eigentlich von der Seele
allein gebildet. „Ungeachtet nun der beständigen Veränderung in meinem
Organismus bin ich mir klar und bestimmt bewufst, dafs ich noch
derselbe bin wie vor Jahren, und zwar numerisch derselbe." Es ist nicht
richtig, dafs der Wille den sinnlichen Reiz „direkt" bekämpfen könne
(S. 22). Indirekt oder durch Abwendung der Aufmerksamkeit vermag
er es. Dafs der Mensch den „Organismus" beherrsche (S. 23), bedarf
einer nähern Erklärung. S. 33 ist der Körper, oder vielmehr sind die
zahllosen Atome, aus denen er besteht, „Wesenheiten", welche zu ihrem
höhern Dasein, zum Leben, der Vereinigung mit der Seele bedürfen.
Nichtsdestoweniger sind diese zahllosen „Wesenheiten" mit der Seele
eben so gut „ein Wesen", wie diese mit ihnen, indem sie dabei zeitweilig
den „Zustand" der Selbständigkeit einbüfsen, obschon nicht ihre zur
Selbständigkeit geeignete „Natur" S. 39 ist das tierische Lebensprincip
ein „Wesen" von unselbständigem, abhängigem Sein Zufolge S. 40
ist es sehr irrig zu wähnen, die Seele könne nach der Trennung von
ihrem Körper kein Selbstbewufstsein, noch ein eigenes „persönliches"
Leben besitzen. Auch „jetzt schon" geht ihr selbstbewufstes Leben
einzig von ihr selbst aus „mit Ausschlufs des Körpers" (S. 41). Die
Anmerkung daselbst ist unrichtig. Der „Begriff" der Person schliefst
nicht blofs das ein, was der Autor dort aufzählt, sondern vor allem die
„incommunicabilitas", welche eben der getrennten Seele abgeht. Darum
ist sie keine „Person". Ebensowenig ist dies blofs ein „Iis de verbo",
denn es handelt sich darum, ob die Seele blofs „motor", oder aber
„forma" des Körpers ist. — Ohne Zweifel ist die Vereinigung mit dem
Körper der Seele „natürlich". Daraus folgt jedoch nicht, dafs das Dasein
der Seele ohne Körper ihr „unnatürlich" sei. Der Zustand im Jenseits
ist ihr ganz „natürlich" (S. 43). Der Zustand der „Trennung" ist keineswegs

„unnatürlich" (S. 44). Bedenklicher dagegen lauten andere Stellen.
S. 80 spricht der Autor von einem Naturtriebe des Menschengeistes
zur vollendeten Seligkeit, und der Gegenstand dieses Naturtriebes ist
nach ihm S. 87 Gott, unendlich an Wahrheit, Schönheit, Macht, Liebe,
kurz der Inbegriff aller Vollkommenheit. Also Gott in sich der Gegenstand

des Naturtriebes im Menschengeiste! Der Naturdrang nach
Glück und Seligkeit bezeichnet das gewaltige Ringen der Natur nach
Gott. Das ist der Gegenstand unseres Glückes, auf dessen Spur wir
Alle sind von dem Tage an, als zuerst der Geist in uns aufdämmerte.



Litterarische Besprechungen. 247

Darum ist ja der Menschengeist unruhig, bis er ruhet in Ihm — und
eben deswegen mufs Er ihm einstens werden können, wenn nicht eigene
Schuld dieses Glück verscherzt. — Dieser Naturtrieb, Naturdrang,
dieses Ringen der Natur nach Gott bedürfen doch gewifs gar sehr
einer nähern Erklärung.

S. 98 sagt der Autor: ist der Menschengeist sterblich, dann ist für
den Menschen ganz folgerichtig das Diesseits und sein Genufs das Höchste,
weil das Einzige. Dann darf der Wahlspruch: „Kommt, lafst uns ge-
niefsen" für jeden vernünftigen Mensehen erster Lebensgrundsatz sein,
jeder andere wäre Thorheit. Das nämliche hören wir vom Autor schon
in der Einleitung S. 2, und von S. 98 bis 109 bildet dieses Thema den
Hauptgedanken. — Aber das sind arge Übertreibungen, die mit der Wahrheit

nicht im mindesten zu thun haben. Der Genufs ist weder
„folgerichtig" das Höchste, weil Einzige,' noch wäre jeder andere
Lebensgrundsatz als der genannte „Thorheit" Ebensowenig ist es wahr, dafs
der ganze Selbstrespekt, den der Mensch ohne Unsterblichkeitsglauben
vor sich haben „kann", nur der ist, dafs er sich für das vollkommenste
„Tier" hält (S. 100). — Ja, frägt der Autor S. 101, ist die Erfüllung
der sinnlichen Triebe im Tiere eine Vollkommenheit, warum nicht
ebensogut im sterblichen Menschen? Wir antworten mit einer andern Frage:
hörte der Mensch etwa auf, Mensch zu sein, wenn Gott bei der Trennung

des Leibes von der Seele dieser letztern ebenfalls das Dasein nähme?
Der Autor konfundiert offenbar zwei Dinge total. Die Seele kann
nach ihrer Trennung vom Leibe noch weiter existieren. Dies läfst sich
mit „metaphysischen Gründen" beweisen, wie sie der Autor S. 4 verlangt.
Und weil sie fortexistieren kann, ist sie in dieser Beziehung unsterblich.

Versteht der Autor die „Unsterblichkeit" in diesem Sinne, dann
befindet er sich im Rechte. Allein der Autor geht in seiner Theorie
weiter. Er will mit ebenso „metaphysischen Gründen" beweisen, dafs
die Seele fortexistieren werde, ja müsse. Dabei lassen ihn aber diese
„metaphysischen Gründe" im Stiche. Beweis dafür ist, dafs der Autor
selber jetzt fortwährend von Unsterblichkeitsglauben spricht. Trotzdem
ist ihm S. 108 diese Unsterblichkeit wiederum eine philosophisch sichere
Folgerung aus philosophisch unbezweifelbar gewissen Voraussetzungen,
aus evidenten Thatsachen! Gesetzt nun den Fall, Gott hätte den Menschen
erschaffen mit der Bestimmung, dafs mit der Trennung des Leibes von
der Seele auch diese letztere dazusein aufhörte, wäre es dann
folgerichtig, das „Einzige", ein Leben des „Genusses" zu führen? Bildete
dann der Grundsatz: der Mensch soll als Mensch leben, eine „Thorheit"?

Oder ist vielleicht der Mensch nur deshalb Mensch, weil
seine Seele ohne Leib fortleben kann? Hat der Mensch nicht ebenso
natürliche Pflichten gegen Gott, die sich aus seiner geistigen Natur
folgerichtig ableiten, gleichviel ob er mit dem Ende des Lebens ganz
und gar zu sein aufhört oder nicht? Es ist ganz und gar falsch, was
der Autor S. 100 sagt, ohne Unsterblichkeitsglauben sei das Gewissen
ein „Lügner". Ohne Geistigkeit der Seele, ja, dann wäre es ein
„Lügner". Es ist nicht wahr, dafs mit der Lebensanschauung, gemäfs
welcher unser ganzes Dasein am Grabsteine zerschellt, jede sittliche
Ordnung in der Gesellschaft „naturnotwendig" zu Grunde gehe (S. 102).
Es ist nicht richtig, dafs mit der Leugnung der Unsterblichkeit der
schmutzigste Eigennutz zur „naturnotwendigsten" Vollkommenheit wird.
Ebensowenig entspricht es derWahrheit, dafs der Mensch ohne Unsterblichkeit

sich selbst sein eigenes, einzig höchstes Gut, sein Gott sei, dafs
damit „notwendig" alle Sittlichkeit zu Boden sinke (S. 99). Der Autor



248 Berichte.

kanu unmöglich bestreiten, dafs Gott den Menschen hätte in puris natu-
ralibus erschaffen, und auch darin belassen können. Alsdann wäre
Gott immerhin das „höchste Gut" des Menschen, indem der Mensch
Gott aus den Kreaturen erkennt und dieser Erkenntnis gemiifs lieht.
Auch in diesem Falle hätte der Mensch Pflichten gegen Gott,
dementsprechend ein Gewissen, welches nicht ein „Lügner" wäre. Ganz das
nämliche gilt auch, hätte Gott beschlossen, den Menschen nur bis zum
Lebensende im Dasein zu erhalten. Darum ist der einzig richtige
Grundsatz ohne Zweifel dieser: weil der Mensch Mensch ist, und
solange er Mensch ist, mufs er auch als Mensch leben. Wir gehen
ja zu, dafs er ohne den Glauben an die Unsterblichkeit diese seine
Pflichten nicht erfüllen würde. Allein dies berechtigt doch niemanden
zu der Behauptung, ohne diesen Glauben sei die fortwährende Selbstverleugnung

eine „Thorbeit", der Sinnengenufs das einzig „Vernünftige";
ohne diesen Glauben „müfste" der Mensch sich gegen diese Ordnung
„aufbäumen" (S. 107). Man kann es in diesem Falle begreiflich,
erklärlich finden, dafs der Mensch wie ein „Tier" lebt, aber eine
„Naturnotwendigkeit", ein „Recht" dazu darf man ihm nicht zuerkennen. Der
Grundsatz des Autors: bin ich nicht unsterblich, so bin ich ein „höchstes
Tier", S. 117, ist und bleibt demnach sehr zweideutig.

Krakau.
P. Gundisalv Feldner,

Magister der Theologie Ord. Praed.

BERICHTE.

Joannis Duns Scott, Doctoris Subtilis, Ord. Minor., Opera
omnia. Editio nova juxta editionem Waddingi XII tomos
continentem a P. P. Ëranoiscanis de Observantia accurate
recognita. 36 vol. in -4. Parisiis apud Ludovicum Vivès,
1891—1893.

Schon Hunderte von Jahren lag der Gedanke an eine Neuherausgabe

aller Werke des subtilen Lehrers sehr nahe; denn erstens war die
von Waddingen besorgte schönste, korrekteste und vollständigste
Ausgabe nicht häufig zu finden; zweitens waren nicht nur die anderen
Ausgaben „sämtlicher" oder einzelner Werke ebenso selten oder noch seltener,
sondern noch obendrein gröfstenteils so defekt und fehlerhaft und in so
kleinem Druck hergestellt, dafs einem die Lust und Liebe zum Lesen,
geschweige zum gründlichen Studieren bald verging; drittens waren bis
in diese neueste Zeit mehrere bedeutende Werke, — nämlicli die
Vorlesungen in Genesim, die Kommentare zu den Evangelien und die zu den
Briefen des heil. Paulus, die Sermones de tempore et de Sanctis, der
tractatus de perfectione statuum, — noch gar nicht zum Druck befördert
worden. Doch wer sollte die aufserordentliche Mühe und die Ungeheuern
Kosten dieser neuen Herstellung übernehmen? Behufs Lösung dieser
Frage ergriff der Verleger selbst die Initiative, indem er die Franziskaner
von der Observanz ersuchte, die zum Zwecke des seinerseits in Aussicht
genommenen Neudruckes erforderten litterarischen Arbeiten zu besorgen.
Der heil. Vater segnete das Vorhaben des Verlegers und ernannte ihn


	Litterarische Besprechungen

