
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 8 (1894)

Artikel: Aus der jüngsten philosophischen Litteratur

Autor: Glossner, M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761925

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761925
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


222 Aus der jüngsten philosophischen Litteratur.

409 [64], 1. Quid ergo: Quid igitur, si. 411 [66], 20 vor hec ist tarnen

ausgefallen. Z. 26 mouendo: moriendo. Z. 28 nach et odio hat die

Hdschr. abermals et, was aber zu streichen ist. 412 [67], 3 Vnde teste
ieronimo: Vnde ieronimus.

Zum Schlüsse möge es mir gestattet sein, für die S. 346 [1] Anm. 2

auf Grund des Cod. Bernens. 19 s. X—XI befürwortete Schreibweise

Eriugena einen weiteren Zeugen anzuführen. Durch das Entgegenkommen

der Verwaltung der Berliner Königl. Bibliothek konnte ich vor
kurzem den aus Cheltenham neu dorthin gekommenen, jetzt von Val.
Kose (Handschr.-Verz. XII., S. 66—69) beschriebenen ältesten aller Codices

von Eriugenas Dionysiusübersetzung einsehen (cod. Phill. 46), welcher
etwa hundert Jahre älter ist als der Berner und sicher dem X. Jahrh.
entstammt. Auch dort ist fol. 4r ganz deutlich geschrieben ERIUGENA.
Nun dürfte zwar, soweit ich nach meinen früher gemachten Excerpten
urteilen kann, der Berner Kodex direkt aus dem Berliner abgeschrieben

sein, da eine Reihe von Verderbnissen der Berner Handschrift ihre
Erklärung aus der Berliner findet, und damit würde der Berner Kodex
seinen Wert als selbständiger Zeuge neben dem Berliner verlieren; aber
die Bezeugung der auch an sich empfehlenswerten und bestens zu
erklärenden Namensform Eriugena ist durch die Berliner Handschrift
bis in die nächste Nähe der Lebenszeit des Autors herangerückt.

^3>-c

AUS DER JÜNGSTEN PHILOSOPHISCHEN
LITTERATURE

Von Dr. M. GLOSSNER.

Beginnen wir unsere Übersicht über einige der neuesten Erscheinungen

der Philosophie mit den logischen Schriften. Den modernen
Standpunkt einer empirisch-psychologischen Richtung vertritt (1.) Lauc-
zizky in seinem für Gymnasien bestimmten Lehrbuch der Logik,
das sich übrigens in didaktisch-pädagogischer Hinsicht durch iibersicht-

1 (1.) Lauczizky, Lehrbuch der Logik zum Gebrauche an
Gymnasien, Wien 1890. — (2.) Dr. C. Gutberiet, Logik und Erkenntnislehre,
2. Aufl. Münster 1892. — (3.) Dr. Sch midkunz, Der Hypnotismus in ge-
meinfafslicher Darstellung, Stuttgart 1892. Vgl. derselb. Psychologie der
Suggestion. — (4.) R. F. Finlay, Der Hypnotismus, Aachen 1892. —
(5.) Dr. Osk. Braun, Moses Bar Kepha und sein Buch von der Seele, Freiburg

1891. — (6.) M. Schweinsthal, Théorie du Beau, Bruxelles 1892.—
(7.) Dr. Husserl, Philosophie der Arithmetik I. Bd.; Halle-Saale 1891. —
(8.) Illigens, Die unendliche Anzahl und die Mathematik. Münster 1893.
— (9.) Dr. Gedeon Spicker, Die Ursachen des Verfalls der Philosophie in
alter und neuer Zeit, Leipzig 1892. — (10.) Dr. A. Giefswein, Die
Hauptprobleme der Sprachwissenschaft, Freiburg i. B. 1892.



223

liehe und verständliche Darstellung auszeichnet. Der Aufschwung aber,
den nach des Verfassers Meinung die Logik in der jüngsten Zeit
genommen, scheint uns zweifelhafter Natur, da wir weder in der
mathematischen Behandlung der Logik durch Lange, noch in der Aufnahme
mannigfaltigsten Details aus den besonderen Wissenschaften, vor allem
den Naturwissenschaften einen Fortschritt nicht zu erkennen vermögen.
Soweit der Fortschritt in der Wahl der Beispiele liegen soll (die man
als eine Art von partie honteuse der Schullogik hingestellt hat), so fällt
gegen den Vorteil der innigeren Verbindung, in welche der logische
Unterricht durch die Entlehnung derselben aus den speciellen Wissenschaften

tritt, der Nachteil ins Gewicht, dafs durch die vielfach
notwendige sachliche Erklärung die Aufmerksamkeit von dem unmittelbaren

Gegenstande abgelenkt wird. Im Interesse der Logik liegen gerade
die einfachsten und farblosesten Beispiele.

Wissenschaftlich nicht befriedigend ist die Bestimmung der Logik
und ihres Verhältnisses zur Psychologie; nur die letztere hat es direkt
mit den Denkthätigkeiten die erstere aber mit den Denkformen,
d. h. den in den Denkobjekten hervorgebrachten künstlichen Dispositionen,

also mit einem rein idealen, nicht aber realen Objekte zu
thun. Nominalistisch ist die Theorie des Begriffs. Die Emptindung
soll durch die Anlehnung an eine Wortform oder Wortempliudung eine
gewisse Selbständigkeit gewinnen und dadurch zum Begriffe werden
(S. 7): eine ganz unmögliche Auffassung, da eine Kombination von
individuellen Dingen nichts Allgemeines zu erzeugen imstande ist. Oder ist
nicht der „Begriff" Rot eine nähere Bestimmung des „Begriffs" Farbe,
Eigenschaft, Ding? — Obgleich sehr viel Grammatisches aufgenommen
ist, so fehlt doch die so wichtige Lehre von der Supposition des
Terminus. Über die aristotelischen Kategorieen findet sich eine Bemerkung,
die beweist, dafs dem Verfasser Bedeutung und Einteilungsgruad
derselben trotz Brentanos Schrift (Von der mannigfaltigen Bedeutung des
Seienden bei Arist.) unbekannt geblieben ist.

Die Definition des Urteils trifft nicht das wahre Wesen desselben,
denn es drückt ein objektives Verhältnis, nicht aber die blofse Zusammengehörigkeit

von Gedankenelementen aus. Ebenso subjektivistisch ist auch
die Modalität des Urteils aufgefafst, nämlich als beruhend auf den Graden
der Zuversicht, mit welcher die Zusammengehörigkeit von Subjekt und
Prädikat behauptet oder negiert wird. — Bezüglich der Aquipollenz
gelangt der Verfasser, indem er die Negation zum Subjekt statt zur Kopula
zieht, zu der schiefen Darstellung S. 60. In dem angeführten Beispiel :

alle Katzen sind Raubtiere, erhält man allerdings durch Negation von
Subjekt und Prädikat kein äquipollentes Urteil, wohl aber durch Negation
der Kopula und des Prädikates, nämlich: Keine Katze ist Nichtraubtier,
wo nur scheinbar die Negation zum Subjekt, in Wirklichkeit zur Kopula
gehört, indem der Sinn ist: alle Katzen sind nicht Nichtraubtiere. --
Von der Auffassung der Aquipollenz als unmittelbaren Schlusses ist mit
Recht abgegangen; diese sowie die Konversion bildet eine Eigentümlichkeit

der Urteile, wie sie auch beide von der älteren Logik aufgefafst
worden sind.

Die Bedeutung des Syllogismus wird treffend hervorgehoben. Das
Princip des Schlusses aber dürfte kaum richtig formuliert sein (S. 76).
Ein wesentlicher Mangel ist die Nichtbeachtung der Modi des Syllogismus.

Aufgabe der Logik ist doch offenbar eine erschöpfende Darstellung
der Formen, in denen das Denken sich bewegt, oder genauer, in die es
sein Objekt kleidet, zu bieten. Dagegen legt die neueste Logik, welcher



224 Aus der jüngsten philosophischen Litteratur.

der Verfasser folgt, das Hauptgewicht auf die Materie, den Inhalt, daher
die gesonderte Behandlung der „Identitäts-Subsumtions-Exemplifikations-
schlüsse" statt einer Theorie des kategorischen Schlusses und seiner
verschiedenen Formen. Bs liegt darin, um im Sinn der alten Logik zu
reden, eine Vermischung des Dialektischen, Topischen mit dem Logischen.
Die Logik hat in der Schlufslehre zunächst die Schlufsweisen in
formeller Beziehung nach Quantität, Qualität und Modalität der Prämissen
anzugeben und aufzuzeigen, was sich ohne Rücksicht auf den besonderen
Inhalt daraus ableiten läfst, und erst daran das Besondere, die Theorie
des Beweises und des Wahrscheinlichkeitsschlusses anzureihen.

Inniger an die Tradition schliefst sich an und erscheint daher auch
für den Schulgebrauch weit vorzüglicher das (2.) Lehrbuch der Logik
und Erkenntnislehre von Dr. Gutberiet (in 2. Aufl.). In einer
kurzen Einleitung spricht sich der Verfasser über Begriff und Einteilung
der Philosophie aus. Da eine nähere Begründung fehlt, so können wir
uns auf das bei Besprechung der Metaphysik desselben Verfassers
Gesagte (Jahrb. VII S. 237) berufen. Mit der Darstellung der Logik, im
grofsen Ganzen genommen, einverstanden, wollen wir nur die Punkte
kurz berühren, in welchen wir entweder nicht vollkommen befriedigt oder
abweichender Ansicht sind. Die Bestimmung des Formalobjekts der
Logik läfst Klarheit bezüglich des Verhältnisses von Denk a kt und
Denkform vermissen; ferner scheint uns die Anwendung der Unterscheidung
von Formal- und Materialobjekt, welche in Bezug auf Vermögen und
Habitus vollberechtigt und unentbehrlich ist, auf den Begriff nicht
zulässig; weiterhin der Ausdruck: „intuitiver Begriff1' für unmittelbar durch
Abstraktion gewonnene Begriffe nicht glücklich. — Der an den
aristotelischen Kategorieen geübten Kritik vermögen wir uns nicht anzu-
schliefsen; speciell ist die Bemerkung, Aristoteles hätte der Substanz
zunächst das Accidens beiordnen sollen, unbegründet; denn dafs Aristoteles

dies wirklich gethan, dafür konnte Dr. G. die Belege in der
bekannten Schrift Brentanos finden.1 Wenn gleichwohl Arist. das Accidens
nicht als oberste Gattung betrachtet, so ist er vollkommen im Rechte;
denn Accidenssein wird von Eigenschaften, Thätigkeiten, Relationen
nicht im selben, sondern nur in einem analogischen Sinne ausgesagt. —
Wie viele andere, läfst auch der Verf. den kontradiktorischen Gegensatz
zwischen Begriffen (Mensch—Nichtmensch) bestehen; wie uns scheint,
besteht derselbe nur zwischen Urteilen, wie denn auch Arist. konstant
Bejahung und Verneinung als Beispiele jenes Gegensatzes anführt.
— Das Wesen des Urteils ist 'nicht erschöpft durch die „Identität der
Ideen", sondern drückt das wirkliche Verhalten, also eine Beziehung zur
Objektivität aus, weshalb Wahrheit oder Falschheit notwendige
Eigenschaften des Urteils bilden und dieses darnach auch bestimmt werden
kann. — Treffend sind die seltsamen Erklärungen, die das impersonelle
Urteil gefunden, zurückgewiesen. — Obgleich die vom Verf. gegebene
allgemeine Definition vom Urteil nur auf das kategorische zutrifft,
betrachtet derselbe doch das hypothetische als nicht zurückführbar auf das
kategorische. Wir erlauben uns bezüglich dieses Punktes statt weiterer

1 Die Resultate der Untersuchungen Brentanos halten wir durch
die Einwendungen Zellers (Philos, d. Griechen 3. Aufl. II 2 S. 2(15 Anm.)
nicht für widerlegt; die „Aufnahme" der Kategorieen aus der Erfahrung
und eine systematische Ableitung schliefsen sich nicht aus, was freilich
ein von Hegeischen Vorurteilen nicht ganz freies Urteil kaum
zugestehen wird.



Gutberiet, Logik und Erkenntnislehre. 225

Bemerkungen auf Joh. a S. Thoma, Logica, de enunciat. art. 1 et 2 zu
verweisen.

Indem wir über einige andere untergeordnete Punkte hinweggehen,
wenden wir uns dem zweiten Teile des Buches, der Erkenntnistheorie

zu, in welcher aui'ser logischen Problemen auch psychologische
behandelt werden. Wir halten eine „Erkenntnistheorie" als besondere
Disciplin nicht für berechtigt, und die vom Verf. zur Rechtfertigung
vorgebrachten Gründe vermögen uns nicht zu überzeugen. Die Psychologie
kann von der Beziehung auf die Objekte der Erkenntnis nicht absehen;
denn Wesen und Ursprung der Seelenvermögen lassen sich ohne Rücksicht

auf die Objekte nicht bestimmen. Gleichwohl sind wir weit
entfernt, die Wichtigkeit der erkenntnistheoretischen Untersuchungen
angesichts der modernen Richtungen zu verkennen, aber wir verlangen, dafs
das Logische in der Logik, das Psychologische in der Psychologie, das

Metaphysische, resp. Physische in der Metaphysik oder Naturphilosophie,
kurz jegliches an seinem Orte abgehandelt werde.

Eür den Standpunkt des Verf. ist folgende Äufserung charakteristisch:

„Wer eine Erkenntnistheorie schreiben will, die unseren Bedürfnissen

und zugleich der wahren philosophia perennis et universalis
gerecht wird, mufs einen Blick besitzen, der nicht auf den scholastischen
Horizont eingeengt ist; er mufs die scholastische Philosophie durch und
durch kennen, um die zerstreuten Bausteine zu sammeln und zu
verwerten; er mufs die gesamte philosophische Entwickelung, insbesondere
auch die neuere Philosophie seit ihrer subjektiven Richtung in Cartesius
und ihrer kritischen seit Kant nicht blofs kennen, sondern vollauf
würdigen können. So haben Kleutgen, A. Schmid u. a. auf Grundlage der
scholastisch-aristotelischen Principien eine Erkenntnistheorie geschaffen,
die besser als alle neueren Versuche die Rechte der menschlichen
Vernunft gegen die Skepsis zu wahren imstande ist." (S. 143.)

Wer diese Worte liest, wird der Meinung sein, dafs Kleutgen und
Dr. A. Schmid die Erkenntnistheorie in ungefähr gleichem Sinne und
Geiste bearbeiteten und auf „scholastisch-aristotelischer Grundlage"
fortzubilden suchten. Indes ist nichts entfernter von dem wirklichen That-
bestand. Die zwei Bände der Schmidscheu Erkenntnislehre würden,
selbst von allen anderweitigen Arbeiten dieses Autors abgesehen, allein
hinreichen, um vom Gegenteile zu überzeugen. Wenn Schmid selbst
meint, auf thomistischem Standpunkt zu stehen und diesen fortzubilden,
so ist dieses eben eine Selbsttäuschung, wie seine Meinung, an der
philosophia perennis et universalis fortzuarbeiten. Nur wenn die geschichtliche

Reihe: Plotin, Meister Eckart, Cusanus, Böhme, Baader die philos,
perennis repräsentiert, kann auch Sch. den Anspruch erheben, ein
Vertreter der „ewigen" Philosophie zu sein. Die Absicht aber, die „synthetischen

Urteile" Kants mit der scholastischen Abstraktionstheorie, dem
aristotelischen intellectus agens zu verbinden, hat ebensowenig Aussicht
auf Erfolg, als der von demselben Autor auf theologischem Gebiete
unternommene Versuch, die thomistische Gottes- und Gnadenlehre durch
Elemente aus der Böhme-Baaderschen Theosophie zu befruchten und
fortzubilden. Dafs endlich diese neue Erkenntnistheorie die Rechte der
Vernunft gegen die Skepsis wahre, kann nur der zugeben, dem die
wahre Meinung Schmids unbekannt ist; denn dieser betrachtet als letzten
Gewifsheitgrund den Glauben und das Vertrauen auf die Vernunft, ist
also im wesentlichen mit den Skeptikern einverstanden, denn was diese
bezweifeln, ist nicht die Thatsache der Gewifsheit, sondern deren

Jalnbuch für Philosophie etc. VIII. 15



226 Aus der jüngsten philosophischen Litteratur.

Berechtigung. Den Nachweis dieser aber hält Sch. für ebenso
unmöglich als die Skeptiker selbst.

Wiewohl wir keinen genügenden Grund zu haben glauben, den Vf.
für einen Anhänger der glaubensphilosophischen und theosophisch-onto-
logisierenden Richtung Scb.s zu halten, so fürchten wir doch, eine
gewisse Unklarheit in der Erörterung der Fundamentalsätze (S. 163) auf
Rechnung eines solchen Einflusses setzen zu sollen. Oberster Grundsatz

der Beweisführung ist, wie uns scheint, allein der Satz des
Widerspruchs, der einer weiteren Stütze durch den vom Grunde nicht bedarf,
dieselbe nicht einmal zuläfst; die Selbstgewifsheit aber ist nur die
Bedingung für das thatsächliche Erkennen, in keiner Weise aber Grund
des gewissen Erkennens, denn dieser liegt ausschliefslich in der
einleuchtenden Wahrheit selbst; die subjektive Gewifsheit entspringt aus
der objektiven. Es ist daher auch die Äufserung dem Mifsverständnis
ausgesetzt und erinnert au den glaubensphilosophischen Standpunkt
Schmids, dafs die Wahrheit und Gewifsheit von der Wahrhaftigkeit der
Vernunft abhänge. Wir kehren diese Behauptung um und sagen; die
Wahrhaftigkeit der Vernunft ist uns dadurch verbürgt, dafs wir mit
Evidenz und mit einer jeden Irrtum und die Möglichkeit eines solchen
ausschliefsenden objektiven und unmittelbaren Gewifsheit in den obersten
Grundsätzen (des Widerspruchs, der Identität, des ausgeschlossenen
Dritten) Wahrheit erkennen.

S. 160 hätte doch angedeutet werden sollen, dafs der Theismus
eiues Baader (wie überhaupt der Theosophen) kein- reiner, haltbarer und
konsequenter Theismus ist.

Der Bewufstseinstheorie S. 170 vermögen wir nicht zuzustimmen;
wir vermissen die Unterscheidung des sinnlichen vom geistigen Bewufst-
sein; denn ist es nicht die Vernunft, die sich in den Sinnen bethätigt,
müssen vielmehr die sensitiven von den intellektiven Vermögen sorgfältig
unterschieden werden, so kann auch das unmittelbare Bewufstsein der
sinnlichen Akte nicht dem geistigen Erkenntnisvermögen, sondern nur der
Sinnlichkeit in uns zugeschrieben werden. Die Alten haben dies in ihrem
sensus communis anerkannt, der nichts anderes als das sinnliche
Bewufstsein ist und auch den Tieren, denen doch das Se lb st bewufstsein
abgeht, zukommt.

Gerade die Sinnentheorie freilich ist es, welche die stärksten
Spuren modernen Einflusses aufweist uud die Schmidchen Sympatbieen
erklärlich erscheinen läfst. Während nach scholastischer Auffassung
die Gewifsheit von der Existenz der Aufsenwelt eine unmittelbare ist,
die ihren Grund darin hat, dafs die Dinge selbst, nicht aber zuerst deren
Species wahrgenommen werden, nimmt der Vf. einen Übergang vom Be-
wufstseinszustand der Sensation auf den äufseren Gegenstand an und
denkt sich denselben durch einen angebornen Trieb (eine unbewufste
Anwendung des Kausalitätsprincips vermittelt (S. 187). „Schon bei der
Objektivierung der Sinnesempfindung kann nur ein angeborner Trieb
vollständig erklären, warum wir die subjektive Modifikation der Netzhaut,
des Ohres u. s. w. aufser uns setzen. Dieser Trieb nötigt uns auch, die
so objektivierten Sinnesqualitäten auf äufsere Dinge als deren Träger und
weiter als deren erregende Ursachen zu beziehen. Die objektive
Begründung, welche diesen Trieb leitet und stützt, kann als Hypothese
bezeichnet werden, wenigstens läfst sie sich wissenschaftlich kaum anders
fassen." Im Zusammenhang steht diese für uns unannehmbare
Konzession an den Phänomenalismus, Idealismus und Skepticismus mit der
Theorie des Vf. von den Sinnesqualitäten, die ihn auch zur Annahme von



Gutberiet, Logik und Erkenntnislehre. 227

„relativen" Eigenschaften der Dinge führt (eine contradictio in adjecto,
wie uns scheinen will).

Die Folgen der vom Vf. eingenommenen Stellung machen sich
empfindlich geltend in der Widerlegung Kants, die trotz des aufgebotenen
unleugbaren Scharfsinns nicht durchweg gelungen ist. Ein näheies
Eingehen müssen wir uns versagen. Nur die „synthetischen Urteile a priori"
seien ihrer eminenten Bedeutung wegen noch einmal berührt. Zunächst
sei bemerkt, dafs das „analytisch" weiter als im Sinne des Herausgebers
gefafst werden müsse, wenn Kant überwunden und eine eigentliche
Erweiterung der Erkenntnis durch Urteil und Schlufs nachgewiesen werden
soll. Bezüglich der Schmidschen synthetischen Urteile a priori erklärt
der Vf., nicht zu wissen, was gegen dessen Synthesen einzuwenden sei.
Also scheint ihm Sch. im Rechte, wenn er in der Sache mit den Gegnern
übereinzustimmen meint? (S. 205.) Wir glauben, es sei unmöglich, in der
Lehre von den synthetischen Urteilen a priori ein gutes Stück Weges
mit Kant zu gehen (a. a. 0.), ohne auf Irrwege zu geraten. In der That
hängt die Schmidsche Theorie mit Lehren zusammen, die G. selbst an
einem anderen Orte als falsch verwirft.

Es ist nicht einzuräumen, dafs Kants synthetische Urteile a priori
nur insoweit verwerflich seien, als sie die Leugnung objektiver
Seinsnotwendigkeit implicieren. Die Weiterentwickelung, die der Gedanke
Kants in den Systemen Fichtes und Hegels gefunden, beweist vielmehr,
dafs die synthetischen Urteile a priori mit objektiver Seinsnotwendigkeit
vereinbar seien, freilich um den Preis pantheistischer Irrtümer. Eine
ähnliche Wendung nimmt aber auch Dr. Schmid, der die synthetischen
Urteile a priori mit ontologisch-theosophischen Ideen in Verbindung
bringt.

In der Frage der synthetischen Urteile handelt es sich nicht blofs
um die willkürliche Bestimmung des Synthetischen und Analytischen.
Gibt man nämlich einerseits einen Fortschritt der Erkenntnis auf rationalem

Wege nicht zu, und sucht doch andererseits dem Empirismus
und Sensualismus zu entgehen, so wird man der Seele die Fähigkeit
apriorischer Synthesis zuschreiben müssen, die dann irgendwie näher
gefafst und begründet wird, entweder in dem Sinne einer ursprünglichen
Synthesis der Apperception (also rein subjektiv und formal) oder in dem
Sinne einer subjektiv-objektiven, Form und Stoff der Erkenntnis
umfassenden Synthesis eines absoluten Ich oder des absoluten Begriffs
(Fichte, Hegel). Schmid selbst begründet die synthetischen Urteile a
priori (die von ihm aufgestellten, gewissermafsen superrationalen —
nicht übervernünftigen — Synthesen) durch eine Art von ursprünglicher
Vernunftanschauung in einer dem Ontologismus und der Baaderschen
Theosophie verwandten Weise. Durch seinen „gemäfsigten" Ontologismus
sucht dann Sch. dem von G. mit Recht gegen die Kantschen synth.
Urteile a priori erhobenen Vorwurf blinder Naturnotwendigkeit zu entgehen,
indem er, wie gesagt, jenen Urteilen eine Art intellektueller Anschauung

unterlegt; eben in dieser ontologisch-theosophischen Wendung aber
liegt die Bestätigung dafür, dafs die Schmidschen apriorischen Urteile
einen ganz anderen Sinn haben als die analytischen Erweiterungsurteile
der Scholastik.

Die Bezeichnung des sog. ens rationis als imaginäres Sein scheint
uns nicht zutreffend; es gibt ein ens rationis, das logische nämlich,
das weder real noch eine blofse Chimäre ist, sondern ideal oder intentional
im Sinne der intentio secunda; ein notwendiges Gebilde des specifisch
menschlichen Denkens in Begriffen u. s. w., das seinen Gegenstand nicht

15*



228 Aus der jüngsten philosophischen Litteratur.

real, wohl aber ideal afüciert. Für das Verständnis der platonischen
und aristotelischen Ideologie sowie der in neuerer Zeit hervorgetretenen
Theorieen vom „Absoluten" ist die richtige Auffassung des ens rationis
logicum von eminenter Wichtigkeit, wie wir bei einer anderen Gelegenheit

za zeigen hoffen. — Das über das Sein der idealen Wahrheiten
Gesagte nehmen wir mit der Bd. VII S. 242 des Jahrb. gemachten
Beschränkung an. Zu den Aufserungen über den gemäfsigten Realismus
glauben wir bemerken zu sollen, dafs das volle Verständnis des thomisti-
schen Realismus ohne ein solches der gesamten Erkenntnistheorie des
englischen Lehrers nicht zu erreichen ist (vgl. Princip der Individuat.
S. 98 ff.).

Im Interesse des theologischen Glaubens stellt der Vf. die Theorie
von einer „freien Evidenz" auf. Wie uns dünkt, hat der göttliche Glaube
seine eigenen Gesetze ; er ist, wie der hl. Thomas sich ausdrückt, eine
Erkenntnis der göttlichen Dinge nach deren eigenen Weise. Um die
Freiheit und Übernatürlichkeit desselben zu retten, bedarf es deshalb
nicht einer „freien Evidenz", die an das lucus a non lucendo erinnert,
vielmehr bleibt der göttliche Glaube frei, auch wenn seine natürlichen
Beweggründe notwendige Evidenz mit sich führen sollten, eben weil er
göttlich und übernatürlich ist. Andererseits aber wäre er weder frei
noch übernatürlich, wenn er auf jener „freien" Vernunfteinsicht im
eigentlichen Sinne begründet wäre. Inevidenz ist dem Glaubensinhalt
und ebenso auch dem Glauben selbst und seinem Formalmotiv wesentlich
und unterscheidet ihn vom Wissen und Schauen. Evidenz ist daher zwar
das höchste Kriterium der natürlichen Erkenntnis, nicht aber aller
Erkenntnis, nämlich nicht der übernatürlichen Glaubenserkenntnis; nur
indirekt, sofern der Glaube ein von der Vernunft gefälltes
Glaubwürdigkeitsurteil voraussetzt, kann man von der Evidenz als Kriterium aller
Erkenntnis reden.

Das Princip der objektiven Evidenz, wie wir es verstehen, im Sinne
eines critérium quod, nicht critérium secundum quod, als welches der
hl. Thomas mit Recht das Widerspruchsprincip in höchster Instanz
betrachtet, bedeutet nichts anderes als das Bestimmtsein des menschlichen
Erkennens durch den Gegenstand und gilt daher vom sinnlichen wie vom
intellektuellen Erkennen. Daher kann nicht zugegeben werden, dafs das
Kriterium des Descartes mit dem der objektiven Evidenz zusammenfalle.
Die idea clara et distincta, von welcher erst auf das Objekt übergegangen
werden soll, besagt das gerade Gegenteil und hat auch thatsächlich die
Philosophie in eine subjektivistische Bahn geführt. Als blofses crit. quod
ist denn auch die objektive Evidenz für die Kontroverse ohne Wert;
denn es ist unnütz, sich auf die Evidenz zu berufen; dagegen bildet das
Widerspruchsprincip die letzte entscheidende Norm ; wer dieses leugnet,
von dem gilt: cum principia negante non est disputandum. — Die
Behauptung S. 268, dafs nach dem hl. Thomas die höchsten Principien das
Licht der Vernunft bilden, ist dem ontologistischen Mifsverständnis
ausgesetzt. Versteht man unter dem Licht der Vernunft das intellektuelle
Erkenntnisvermögen, so ist jene Behauptung unrichtig und unthomistisch,
denn das Vermögen ist etwas Subjektives, die obersten Principien etwas
Objektives.

Die Schwierigkeit, die Wahrheiten der sittlichen und religiösen
Ordnung durch die natürliche Kraft der Vernunft zu erkennen, ist im
allgemeinen richtig und treffend nachgewiesen; doch möchten wir uns
nicht zu jeder einzelnen Behauptung bekennen. So bezüglich des
platonischen Ünsterblichkeitsbeweises; denn wenn Piatons Gründe, wie sie



Schmidkunz, Hypnotismus und Suggestion. 229

liegen, nicht beweisen, so steckt doch ein wahrer Kern in ihnen, den der
hl. Thomas aus der teils phantastischen, teils mythischen Hülle
herauszuschälen gewufst hat. (8. Th. 1 qu. 75 art. 6. Über Piatons Beweise
vgl. Zeller, Ph. d. Gr. II 1 S. 826 Anm. S. 833 4. Aufl.)

Yom logischen wenden wir uns dem psychologischen Gebiete zu.
Hier begegnet uns zunächst mit zwei Schriften überdenHypnotismus,
einer populären (3.) unter dem Titel: „Der Ilypnotismus in gemein-
fafslicher Darstellung" und einer ausführlichen wissenschaftlichen
„Die Psychologie der Suggestion" der rührige Rédacteur des

unseren Lesern bereits bekannten antimaterialistischen Broschüreneyklus
und Privatdocent an der Universität München Dr. II. Schmidkunz.
Die erstere verbreitet sich in acht Abschnitten über Hypnose im
allgemeinen, über die Erscheinungen, Anwendungen und Gefahren der
Hypnose, woran sich eine Geschichte derselben anschliefst. Der Vf.
unterscheidet Suggestion und suggestiblen Zustand (Suggestibilität) und
bemerkt, dafs die Lehre von den suggestiblen Zuständen noch weit hinter
der von der Suggestion zurückgeblieben sei. Die Hypnose sei nichts
weiter als ein künstlich hervorgerufener suggestibler Zustand, der
seine Analogieen im normalen Zustande habe. Genauer wird die Hypnose

bestimmt „als schlafartiger Zustand, worin die gewöhnliche
Suggestibilität auf Grund des Rapports zu der den Schlaf erzeugenden Person
und im Sinne dieses Rapports verändert, zumal vielseitig gesteigert ist"
(S. 29). In dieser Definition tritt das Grundbestrehen des Vf.s hervor,
die Suggestion und Hypnose in einen umfassenden psychologischen
Zusammenhang zu bringen. — Die Suggestion ist teils Real-, teils
Verbalsuggestion; neuere Versuche scheinen selbst die M e n t a 1 suggestion
als Thatsache zu erweisen. (S. 30.) Mit besonderem Nachdruck hebt
der Vf. die therapeutische Bedeutung des Hypnotismus hervor. Von den
„forensischen" Gefahren meint er, „im ganzen erscheine die Schuld des
Hypnotismus an solchen Gefährlichkeiten höchstens in dem nämlichen
Lichte, wie etwa die Schuld eines Schaugepränges an Taschendiebereien
und Ohnmächten". Was die moralische Gefahr der Unterdrückung und
Schwächung der Willenskraft betreffe, trete unter den richtigen
Umständen selbst das Gegenteil, Stärkung eines schwachen Willens ein,
überhaupt verhalte es sich mit dem Hypnotismus wie mit allen
indifferenten Dingen, die des Mifsbrauchs fähig sind. — Zur „Geschichte
des Hypnotismus" im „gedankenstarren" (S. 200) Mittelalter dürfte es
auch für den Vf. von Interesse sein, wenn wir eine Stelle aus den
Schriften des hl. Thomas mitteilen, die uns gerade aufstöfst und die
beweist, dafs nicht blofs dem „grofsen" (sie!) Albertus (S. 199), sondern auch
seinem gröfseren Schüler eine psychologische, suggestionistische
Auffassung gewisser Erscheinungen nahe lag. Die Stelle findet sich 1 S.
Th. qu. 110 art. 2 diff. 1 und lautet: Conceptioni animae obedit materia
corporalis; immutatur enim corpus hominis ex conceptioue animae ad
calorem et frigus, et quandoque ad sanitatem et aegritudinem.

In der angeführten gröfseren Schrift werden die hypnotischen
Erscheinungen als „normale, nur ungewohnt gesteigerte Bestandteile eines
das alltägliche Leben durchdringenden Ganzen, des Suggestionismus"
darzustellen gesucht. Unser ganzes seelisches Dasein sei durchsetzt von
Suggestionen; es bedürfe nicht erst der hypnotischen Zustände, mit
denen man sonst die Suggestion in erster Reihe zu verbinden pflege.
(S. 49.) „Suggestion ist die Hervorrufung eines Ereignisses durch die
Erweckung eines psychischen Bildes." „Diese Welt ist der weite Kreis
der Suggestion und der suggestiblen Zustände; Erscheinungen, die alles



230 Aus der jüngsten philosophischen Litteratur.

Seelenleben durchziehen, im reichsten System, die keine Hypnose brauchen,
aber in ihr eine Steigerung, manche Verwicklungen und besondere
Begleitumstände erfahren. Jener Makrokosmos ist, kurz, der Suggestionismus,

und der Mikrokosmos, den er einschliefst, wie die ganze Welt das
menschliche Auge, ist der Hypnotismus" (S. 87). Die Erscheinungen
des Suggestionismus und Hypnotismus verbinden sich zu einer
fortschreitenden Kette. „Wir verstehen die einzelnen Glieder derartiger
Ketten nicht ohne diejenigen übrigen Kettenglieder, welche unterhalb der
fraglichen Stelle, in der Richtung des Einfacheren liegen, und wir
verstehen, erklären sie um so eindringender, je tiefer wir in der Kette zu
den Elementen, zu den Wurzeln des ganzen Entwickelungsstammes
herabsteigen. Diese genetische Forschungsart nenne ich die Wurzelmethode."
(S. 257.)

Die angeführten Äufserungen dürften genügen, um den Standpunkt
und die Methode des Vfs. zu kennzeichnen. Als charakteristisch möge
noch das Folgende eine Stelle finden: „Dafs die Philosophie immer
wieder darauf zurückkommt, die Dinge selbst nicht als solche, sondern
als Inhalte unseres Vorstellens zu betrachten, eine Einsicht, die, ohne
von Kant im geringsten abhängig zu sein, doch als gesichertes Ergebnis
einer langen Entwickelung der Philosophie, insbesondere durch ihre
Vertreter in England feststehen dürfte." (S. 52. Vgl. S. 57. „Dieselben —
Ausdruck und Begriff der Suggestion — tauchen erst dort auf, wo
überhaupt die meisten Fortschritte der Philosophie zu suchen sind, nämlich
in England.")

Neben diesen Sympathieen mit dem idealistischen und phänomena-
listischen Empirismus der englischen Philosophen bemerken wir indes
auch gelegentlich eine freundliche Wendung zu gunsten der aristotelischen

Psychologie. „An diesem Punkte treffen unsere suggestionistischen
Erfahrungen mit einem grofsen Strome der bisherigen Psychologie
zusammen und gewinnen den Mut, für einen ausdrücklichen psychologischen
Monismus einzutreten." (S. 251.) Wir nehmen von diesem Zugeständnis
Akt, soweit wirklich nur ein psychologischer Monismus im Sinne der
Zurückführung der vegetativen und sensitiven Funktionen auf die eine
intellektive Seele, nicht aber ein anthropologischer Monismus
gemeint ist, der den Leib selbst als blofse Erscheinung der Seele
betrachtet.

Dem Vf., dessen umfassender Gelehrsamkeit und wissenschaftlichem
Streben unsere Anerkennung nicht versagt werden soll, standen ein
medizinischer und ein ästhetischer, leider aber kein zuverlässiger
theologischer Mitarbeiter zu Gebote. Wie es zu geschehen pflegt, ist auch
der Vf. geneigt, die Tragweite der neu der Wissenschaft sich erschliefsen-
den Thatsachen zu überschätzen. Die Suggestion, die unbewufst thätige
Phantasie (daher die Sympathie mit Frohschammer) soll imstande sein,
alle Rätsel der natürlichen und übernatürlichen Ordnung zu lösen. In
stetigen Übergängen glaubt uns der Vf. bis zu den Höhen der Ekstase,
der Stigmatisation, der Prophétie emporführen zu können; selbst Schöpfuug
und Inkarnation legen den Schleier des Geheimnisses ab und stellen sich
als Materialisationen, jene der göttlichen Ideen, diese des Logos dar.
(S. 337.) „Wenn ein Hypnotiker oder sonst suggestiv Ergriffener durch
einen Rapport mit einer zweiten Person oder mit sich selbst zu einer
Hypermnesie gelangt, in welcher ihm vergessene Sprachen wieder
auftauchen; und wenn die pfingstfeiernden Apostel durch einen Rapport mit
der dritten göttlichen Person zu einer Erleuchtung gelangten, in welcher
ihnen vielleicht sogar nie gekannte Sprachen geläufig wurden, so fehlt



Schmidktinz, Hypnotismus und Suggestion. 231

dazwischen höchstens das eine Bindeglied suggestiver Zustände, in
welchem nicht nur Erinnerungen, sondern auch neues Wissen und Können
irgendwoher eingeilöfst worden sind. Derartige Beispiele aber werden
heute ebenfalls immer nachdrücklicher behauptet." (S. 335.)

Für die Stellung des Vfs. zur Theologie (sein theologischer
Gewährsmann ist Döllinger) und Kirche ist noch folgende Äufserung
bemerkenswert: „Der Verfasser selbst kann gestehen, dafs ihn seit langem
nichts der katholischen Religion in eine solche Nähe gerückt hat, als
seine Beschäftigung mit dem Suggestionismus und dem, was sich daran
schliefst. Dieser ist endlich ein Weg, der aus dem Irdischen unserer
Zeit wieder herausführt zu einer weitsichtigeren Auffassung der Welt."
(S. 336.) Doch hält jene „Nähe" den Vf. nicht ab, gelegentliche Ausfälle

gegen die römische Kirche zu machen oder zu gestatten. Dahin
gehört z. B. der Bund, den der moderne Staat pflegt mit der römischen
Kirche, „die da schlimmer einen hypnotischen Bann ausstrahlt als das
Auge des Hypnotiseurs." (S. 321.) Ferner: „Wahre Orgien feiert die
au Stelle des freien Gefühls und Urteils getretene, selbst narkotisch
unterstützte Suggestion im Gottesdienst der römischen Kirche." (S. 334.)
Vgl. den Ausfall Gersters, des medizinischen Mitarbeiters des
Verfassers S. 71.

Was aber die „weitsichtigere Auffassung der Welt" betrifft, so scheint
uns die Art, wie der Vf. das „Übernatürliche" behandelt, weder ein
weitsichtiges noch ein tiefblickendes Auge zu verraten. Er meint, um
den Begriff des Übernatürlichen wäre es nicht schade, und Gott habe
uns nichts zu verbergen, sich keiner Geheimnisse zu schämen (S. 336).
Der Begriff des Übernatürlichen ist die notwendige Konsequenz des
echten Theismus; ein übernatürlicher Gott aber, der die Welt aus nichts
schafft, nicht aber den Stoff zu ihr aus seinem eigenen Wesen entnimmt,
müfste sich seiner selbst, nicht seiner Geheimnisse schämen, wenn er
nicht verborgene Tiefen in sich schlösse, Tiefen des Wesens und der
Weisheit, und wenn er nicht eine absolute Herrschaft über das
Geschaffene besäfse. Wenn da jemand sich zu schämen hat, so vielleicht
der Vf. selbst seines Gottesbegriffs, der allen Andeutungen nach ein
theosophischer, Immanenz und Transcendenz verbindender, damit aber
auch Gott ins Endliche und Materielle herabziehender, also ein Gottes
unwürdiger ist. Daher gewisse, wenn auch reservierte Sympathieen mit
occultistischen und spiritistischen Bestrebungen, wie sie in der Zeitschrift
Sphinx ihre Vertretung finden und die sich besser mit Brahmanismus
und Buddhismus als mit dem Christentum vertragen.

Die theologischen „Auwendungen" bilden zweifellos die schwächste
Partie des sonst sehr verdienstvollen und belehrenden Werkes. Mit der
Anwendung seiner „Wurzelmethode" auf Prophétie, Ekstase, Glossolalie
und gar noch auf Schöpfung und Inkarnation betritt der Vf. ein Gebiet,
wo der Faden der psychologischen Kontinuität zerreifst und der besonnene
Forscher nicht mehr zu folgen vermag. Entschiedenen Tadel verdient
die Aufnahme der Abbildung der Stigmatisation des hl. Franziskus von
Assisi, angeblich nach einem italienischen Bilde aus dem vierzehnten
Jahrhundert in der kleineren populären Schrift. Die auf S. 42
gegebene Erklärung im Sinne einer Autohypnose mit starrer Katalepsie ist
nichts weiter als eine unbewiesene und unbeweisbare Hypothese. Sie
zeigt, dafs man sehr gelehrt sein und doch von den Erscheinungen des
religiösen Lebens reden könne wie der Blinde von den Farben. Warum
gebrauchte der Vf. in den religiösen Fragen nicht die Umsicht, wie
bezüglich der medizinischen und ästhetischen, und gab einem erfahreneu



232 Aus der jüngsten philosophischen Litteratur.

Mystiker das Wort? Oder wenn ihm ein solcher nicht zu Gebote stand,
warum zog er nicht vor zu schweigen und Philosoph zu bleiben?

Indes beweisen auch die ästhetischen Bemerkungen Haussons, zu
welchen Mifsgriffen die Überschätzung des vom Vf. behandelten Gebietes
führen könne. Der ästhetische Standpunkt des genannten Schriftstellers
ist zu sehr auf die etwas ungesunden Produkte einer excessiven
nordischen Winternachtphantasie zugeschnitten. Wäre Hansson im Recht,
so wären die aegri somnia eines tribus anticyris nicht zu reinigenden
Naturpoeten vom Standpunkt der schönen Kunst höher zu schätzen, als
die planvollen Schöpfungen eines Sophokles und Dante. Das höhere,
religiöse wie künstlerische Geistesleben, Intuition, Ekstase u. dgl.
gehören nicht jener dunklen Region des Unbewufsten an, in welcher sich
die Erscheinungen des Hypnotismus, Mediumismus, Spiritismus bewegen,
und diese können auch nicht einmal, wie die modernen Vertreter
praktischer Theosophie (z. B. Hübbe-Schleiden) meinen, als untergeordnete
Durchgangsstufen der (theosophischen 1) Erhebung und Vergöttlichung
dienen.

Die Gefahren des Hypnotismus dürfte der Vf. unterschätzen.
Dieselben wachsen, je tiefer man in dieser duDklen Sphäre schreitet. Die
Verwendung eines Mediums sei es von Seiten eines Hypnotiseurs oder im
Dienste des Spiritismus ist nach Hübbe-Schleiden seelische Vivisektion
(Zeitsch. Sphinx 1892 S. 111) und von den physikalischen Medien urteilt
derselbe an dem angeführten Orte, dafs „die meisten sogar körperlich,
sittlich und geistig zu Grunde gehen, und zwar dies um so mehr, je
echter und getreuer sie als Medien, als willenlose Vermittler sich selbst
aufopfern".

Eine übersichtliche Darstellung der hypnotischen Erscheinungen
ist dem Leser geboten in der kleinen Schrift (4.) des P. Finlay. Der Vf.
schliefst sich an die Theorie Bernheims und der Schule von Nancy an, zu
der sich auch Abbé Méric bekennt. Dieser Theorie zufolge finden alle
Erscheinungen des Hypnotismus. sofern sie Wirkungen rein natürlicher
Ursachen sind, ihre volle Erklärung in der Betbätigung der geistigen und
sensitiven Fähigkeiten, wenn diese der Leitung und Kontrolle des Willens
entzogen werden. „Getrennt von der Kontrolle des Willens werden die
Verstandes- und Sinnesfähigkeiteu vornehmlich durch die Gesetze der
Gedankenassociation geleitet." Die Aufhebung der Willenskraft aber
tritt ein, wenn gewisse Nervencentren, von denen die Betbätigung des
Willens gleich der anderer Fähigkeiten abhängig ist, ihre Mitthätigkeit
verweigern. Diese Wirkung aber wird von gewissen schlafbringenden
Mitteln, die ins Blut eingeführt werden, hervorgebracht; ferner wird im
Schlaf, beim Entstehen der Träume derselbe Zustand des Gehirns durch
eine natürliche Ursache herbeigeführt; endlich gibt es künstliche Mittel,
durch welche dieselben oder ähnliche Wirkungen in Bezug auf den
Verstandherbeigeführt werden können, wie sie im Traume beobachtet werden.
Durch kraftvolle Suggestion kann eine Idee dem Geiste so fest
eingedrückt werden, dafs sie denselben mit Ausschlufs aller Kontrolle für sich
einnimmt. Daher jeder hypnotisch? u. s. w. Versuch ohne Wirkung bleibt,
wenn das Subjekt davon schlechterdings nichts weifs oder erwartet. „In
jedem Fall ist die Suggestion die hauptsächlich arbeitende Ursache."
Die Koncentration zieht eine gesteigerte Thätigkeit der der Herrschaft
des Willens entzogenen Fähigkeiten nach sich, wodurch gewisse aufser-
ordentliche Leistungen des Geistes und der Sinne im hypnotischen und
somnambülen Znstande ihre Erklärung finden. (S. 40 ff.) In derselben
Suspension der Willensherrschaft, die jene Koncentration ermöglicht,



Finlay, Hypnotismus. Braun, Moses Bar Kepha. 233

liegen aber auch die Gefahren des Hypnotismus, die teils psychische,
teils noch schwerer wiegende moralische — verbrecherische Antriebe
u. dgl. — sind. — Eine Beurteilung dieses Erklärungsversuches müssen
wir uns an dieser Stelle versagen und bemerken nur, dafs wir die
Abhängigkeit der Willensbethätigungen von Nervencentren im Sinne einer
unmittelbaren organischen Gebundenheit des Willens in der Weise des
sinnlichen Begehrens, falls dies die Meinung sein sollte, nicht zuzugeben
vermöchten. Die Willensfreiheit bedarf, um sich zu bethätigen, nicht
blofs des Bewufstseins, sondern auch der Überlegung, die durch entgegengesetzte

Ursachen — Koncentration und Zerstreuung aufgehoben sein kann.
Der Dank der Philosophen und Theologen gebührt (5.)Dr.Osk.Braun

für seine Übersetzung und Bearbeitung des in syrischer Sprache
geschriebenen Buches von der Seele von Moses Bar Kepha. Die,
soviel wir beurteilen können, treffliche Arbeit ist die Frucht handschriftlicher

Studien an der vatikanischen Bibliothek. Einen erhöhten Wert
erhält dieselbe durch Auszüge anthropologischen und eschatalogischen
Inhalts aus jakobitischen und nestorianischen Schriftstellern. Bekanntlich
waren es Syrer, welche die Kenntnis der aristotelischen Philosophie
zunächst den Arabern und durch diese dem christlichen Abendlande
vermittelten. Dr. Braun bietet uns einen schätzbaren Beitrag zur
Beurteilung des Anteils, den die Syrer an dem Studium und der Weiterverbreitung

jeuer Philosophie genommen haben. Die Schrift ist aber
zugleich ein Zeugnis für den ungeheuren Fortschritt, den das Verständnis
der peripatetischen Philosophie durch die grofsen Scholastiker gemacht
hat. Moses Bar Kepha zeigt nämlich für gewisse psychologische Grundlehren

ein geringes Verständnis. — Die Schrift zerfällt in zwei Teile,
von denen der erste (S. 1—18) Notizen über Leben, Schriften und Lehre
des Vf., der zweite aufser einer Einleitung über die handschriftliche
Überlieferung und den Inhalt der Schrift deren Übersetzung enthält
(S. 21—133). Hierauf folgen die Anmerkungen, die sich über zahlreiche
in Psychologie und Theologie einschlagende eigentümliche Ansichten der
syrischen Kirchen und Autoren, z. B. Seelenschlaf, Kampf der Engel und
Teufel um die Seelen u. s. w. verbreiten.

Aus den Einzelheiten heben wir nur die merkwürdige Polemik des
Moses gegen die aristotelische Bestimmung der Seele als Entelechie des
Leibes hervor. Sie scheint uns auf einem Mifsverständnisse zu beruhen,
dem auch Spätere, selbst neuesten Datums unterlegen sind. Die Absicht
des syrischen Autors ist klar; er will die Vorstellung zurückweisen, dafs
die Seele entweder blofs accidentelle Form des Leibes, wie die Gestalt
des Schiffes oder zwar substanzielle, aber von der Verbindung mit dem
Stoffe in ihrer Existenz abhängige, der Selbständigkeit entbehrende Form
sei. Moses, der die aristotelische Lehre „nicht versteht" (S. 143), übersieht

die dritte mögliche Auffassung, die auch die aristotelische sein
dürfte und bestimmt die (von der Kirche adoptierte) thomistische ist,
dafs die menschliche intellektive Seele den Leib informiert, zugleich aber
auch über ihn hinausragt, dafs sie ihm ihr Sein mitteilt, ihn an ihrer
Subsistenz teilnehmen läfst. Die unzutreffende Bestimmung des Verhältnisses

der Seele zum Leibe konnte nicht ohne Konsequenzen bleiben;
daher die unhaltbare Unterscheidung natürlicher und accidenteller Seelenkräfte,

die Annahme, Seele und menschliche Person seien dasselbe, die
unklare Frage und Erörterung, ob die Seele im Leibe oder aufserhalb
desselben geschaffen sei. Indes wird die Präexistenz der Seele
entschieden verworfen und der Kreatianismus mit Scharfsinn verteidigt.

Das Interesse der Theologen werden die Erörterungen über die



234 Aus der jünsten philosophischen Litteratur.

Darbringung des hl. Opfers für Verstorbene in Verbindung mit der Lehre
vom Reinigungsfeuer auf sich lenken. Auch die Nestorianer und Jako-
biten anerkennen, dafs die Seelen der Hingeschiedenen von den für sie
dargebrachten Opfern und Gebeten Nutzen haben; sie nehmen aber auch
an, dafs nach dem Tode Sünden nachgelassen werden, womit, wie der
Herausgeher bemerkt, auch Strafnachlassung verbunden sein müsse; damit
komme man wenigstens indirekt zur Annahme eines Fegfeuers, da mit
einer einzigen Ausnahme die Syrer sonst die Ewigkeit der Höllenstrafen
nicht leugnen (S. 159). Direkte Hinweise auf einen Reinigungsort glaubt
der Herausg. bei Job. von Dara und Bar 'Ebraya zu finden (S. 160).
Eine konsequente Ausbildung haben jedoch die biblischen Andeutungen
dieser Lehre nur in der abendländischen Theologie erhalten.

Ein System des Schönen nach mathematischer Methode beabsichtigt
zwar M. Schweinsthal (6.) in seinem Schriftchen Théorie du Beau zu
entwerfen, ein System, in welchem die drei Thatsachen des Bewufstseins,
der Vernunft und der Einbildungskraft die den mathematischen Axiomen
entsprechenden Ausgangspunkte bilden, woraus alles Weitere logisch
folge, indem Leben, Begreifen und Schaffen ihren vollkommensten
Ausdruck in jener idealen Empfindung (sensation) fänden, die wir das Schöne
nennen; in der That aber bietet er uns nur eine Reibe von mehr oder
minder richtigen und geistreichen Aperçûs und Reflexionen. Der in
zwei Abschnitten über das Naturschöne und das Kunstschöne zerfallenden

Abhandlung ist eine Anzahl von teilweise, wie uns scheint, sehr
diskutablen Thesen vorangeschickt, auf deren Besprechung wir übrigens
verzichten, da der Vf. sie ohne Begründung läfst.

Der Gedankengang der Schrift ist etwa folgender. Die Lebenslust,
die physische und moralische Selbstbejahung (wie sie S. 35 fl. genannt wird),
bildet die Basis und das erste Element des Schönen (S. 11). Auf diesem
Grunde erhebt sich der Wissensdrang, dessen Objekt die Ordnung, das
Gesetz, das wahre und eigentliche Wesen der Dinge ist. Die synoptische
Gruppierung ist zugleich eine symmetrische; überall ist Einheit in der
Mannigfaltigkeit, Ordnung. Wo die Gesetze nicht klar von uns erfafst
werden, erkennen wir wenigstens das Charakteristische, Typische. Die
aus der Erkenntnis der Ordnung hervorgehende Befriedigung ist das
zweite Postulat des Schönen (S. 16). Das dritte und letzte ist die
Aktivität, die Macht oder Gröfse, beruhend auf der Erregung der
Einbildungskraft, die „in der abstrakten Verbindung von Möglichkeiten mit
den von der sinnlichen Wahrnehmung gewährten Daten" besteht (S. 17).
Daher das Verlangen von Abwechslung und Mannigfaltigkeit, ohne die
sich Langeweile einstellt. Das Naturschöne ist also die Befriedigung, die
wir erfahren, indem wir uns die Güte, Weisheit und Gröfse des Universums

assimilieren (S. 18).
Der Reiz der schönen Kunst liegt in der Anregung der eigenen

Phantasiethätigkeit. Die Kunst darf daher nicht auf Augentäuschung
ausgehen. Der extreme Realismus verweichlicht die Einbildungskraft,
während die ideale Reproduktion der Seele Schwung verleiht und die
Intelligenz zu arbeiten und zu schaffen zwingt. Die Kunst hebt das
Bedeutende, das Gesetz hervor und läfst das Unbedeutende, Zufällige,'
Sekundäre beiseite. Auf die Frage, ob das Schöne subjektiv oder
objektiv sei, lautet die Antwort: „Das Schöne ist beides zugleich; vor
allem und zunächst subjektiv, weil es in einem persönlichen Eindruck
besteht, in einer Bejahung des Ich oder des Daseins, in jener Aktivität
des Geistes und jener Erkenntnis der Ordnung, die sich schlechthin nach
den Individualitäten unterscheiden; aber es ist auch objektiv, weil die



Schweinsthal, das Schöne. Husserl, Phil, der Arithm. 235

Gesetze, die das ästhetische Wohlgefallen in uns hervorrufen, im ganzen
Universum niedergeschrieben sind." (S. 34 f.)

Der Vf. stellt sich auf den psychologischen Standpunkt und
betrachtet die Ästhetik (wie ihr Name besage) als eine psychologische
Disciplin. Das Schöne ist ihm eine gewisse Art des Empfindens, nicht
eine Form oder Beziehung des Seins. Wir vermissen die ontologische
Bestimmung desselben. Die verschiedenen Elemente oder, wie der Vf.
sich ausdrückt, Postulate des Schönen müssen sich in einem allgemeinen
Merkmale einigen, ähnlich wie die verschiedenen Modi des Guten. Wie
das Gute, welches das Ehrbare, Nützliche, Angenehme umfafst, als das
Seiende mit der Beziehung auf das Begebren bestimmt wird, so ist das
Schöne ebenfalls das Seiende und Gute, jedoch nicht als Gegenstand des

Begehrens (Verlangens, Besitzes), soqdern sofern sein Anblick, seine
Betrachtung gefällt — pulchra sunt quae visa placent — was die Seele in
die Stimmung innerer Befriedigung und Harmonie versetzt. Das Schöne
ist also im Gegenteil zuerst objektiv, erheischt aber, wie das Wahre und
Gute, das entsprechende Auffassungsvermögen im Subjekt, jedoch nicht
einen besonderen Schönheitssinn, sondern eine gewisse Bildung der
Sinnlichkeit und des Verstandesurteils, infolge deren gefällt, was zu gefallen
verdient, das Vollkommene, Harmonische u. s. w.

Bezüglich des echten Realismus in der Kunst verdienten die
Aussprüche des Aristoteles angeführt zu werden : „Die Kunst ahmt teils die
Natur nach, teils vollendet sie, was die Natur nicht zu vollbringen
vermag" (Phys. 2, 8). „Die Dichter müssen es wie die guten Porträtmaler
machen, welche die Menschen zwar ähnlich, aber zugleich auch schöner
(idealisiert) abbilden" (Poet. 15). Der falsche Realismus glaubt die
Wirklichkeit als solche nachbilden zu sollen und verfällt ins Häfsliche.

Wie der vorgenannte Autor für den Begriff, resp. die Elemente des
Schönen, so sucht Husserl, zweifellos einer mächtigen Zeitströmung
gehorchend, für die Grundbegriffe der Arithmetik eine psychologische
Begründung. In dem uns vorliegenden ersten Bande einer „Philosophie

der Arithmetik" (7.) will der Vf. nicht ein regelmäfsiges System,
sondern eine Reihe psychologischer und logischer Untersuchungen zur
Vorbereitung der wissenschaftlichen Fundamente für einen Aufbau
derselben bieten. Die negativen, kritischen Erörterungen sollen sich auf
jene Versuche beschränken, die durch Verbreitung oder innere Bedeutung
hervorragen, die positiven Entwickelungen aber die psychologische,
logische und metaphysische Seite des Gegenstandes umfassen. Durch
Untersuchungen über die symbolische Methode glaubt der Vf. selbst eine
wesentliche Lücke der bisherigen Logik auszufüllen. Der erste,
vorliegende Band behandelt in zwei Teilen die mit der Analyse der Begriffe
von Vielheit, Einheit und Anzahl zusammenhängenden Fragen, sowohl
soweit sie uns eigentlich als auch soweit sie durch Symbolisierung
gegeben sind.

Der Vf. geht vom Begriff der Anzahl als dem einzigen arithmetischen

Fundamentalbegriff aus. Dieser setze den Vielheitsbegriff voraus,
dessen Entstehung hinwiederum psychologisch durch Reflexion auf die
kollektive Verbindung zu erklären sei. Die Auffassung der Anzahl als
kollektiver Einheit wird durch die Widerlegung abweichender Ansichten,
namentlich der „räumlichen" und „zeitlichen" zu stützen gesucht. Echte
Wissenschaftlichkeit komme nur der Unterscheidungstheorie zu.
„Sie ging von vornherein von gewissen psychischen Akten aus, aber es
waren Akte des Unterscheidens, welche eine tiefer eindringende Kritik



236 Aus der jüngsten philosophischen Litteratur.

nicht anerkennen durfte als die für Kollektivum und Anzahl in
Wirksamkeit tretenden synthetischen Akte." (S. 68.)

Den weiteren Inhalt des ersten Teiles können wir nur flüchtig
skizzieren; es sind Untersuchungen über die psychologische Natur der
kollektiven Verbindung, über Ursprung und Inhalt des Anzahlbegriffs,
die Relationen des Mehr und Weniger, die Definition der Gleichzahligkeit,
die Zahlendefinitionen durch Äquivalenz, über Einheit und Vielheit, über
den Sinn der Zahlenaussage: Gegenstände, die mit tiefeindringendem
Scharfsinn behandelt sind.

Noch gröfseres Interesse und, was uns betrifft, gröfsere Sympathieen
erwecken die Untersuchungen des zweiten Teils. Sie bebandeln den
Unterschied der eigentlichen und symbolischen Zahlenoperationen. In
unauflösliche Schwierigkeiten werde man verwickelt, wenn man die
arithmetischen Operationen als eigentliche auffasse und den Unterschied
zwischen symbolischen und eigentlichen Zahlen aufser acht lasse. Die
verschiedenen „Wendungen" in den arithmetischen Operationen seien
nichts weiter als Wendungen und Formen der Symbolik, darauf begründet,

dafs alles Operieren, soweit es über die allerersten Zahlen hinausreicht,

nur ein symbolisches Operieren mit symbolischen Vorstellungen
ist. Hätten wir von allen Zahlen eigentliche Vorstellungen wie von den
ersten in der Zahlenreihe, dann gäbe es keine Arithmetik, sie wäre völlig
überflüssig (S. 212 f.). Zum Zwecke der Begründung dieser Unterscheidung
folgt eine eingehende Untersuchung über symbolische Vielheitsvorstellungen,

deren Ergebnisse auf die symbolischen Zahlenvorstellungen
angewendet werden. Wir müssen uns begnügen, aus den interessanten
Erörterungen des Vis. folgende Äufserungen zu registrieren. „Die
gewonnene Zahlensystematik (im besonderen unser gemeinübliches
dekadisches System) ist nicht eine blofse Methode, gegebene Begriffe zu
signieren, als vielmehr neue Begriffe zu konstruieren und mit der
Konstruktion zugleich zu bezeichnen." „Alle logische Kunst zielt auf
die Überwindung der ursprünglichen Schranken unserer natürlichen
Geistesanlagen durch geschickte Auswahl, Anwendung, Verknüpfung und
stete Wiederholung der Bethätigungen, die sie zulassen, und die,
einzeln betrachtet, nur Geringes zu leisten vermögen." (S. 264 f.)

Einen tiefen Einblick in das Wesen der mechanischen
Rechenoperationen, sowie in die Bedeutung der Zahlenbezeichnung für die
Richtung und Entwickelung dieser Operationen gewährt das Schlufs-
kapitel über die logischen Quellen der Arithmetik. Die logische Methode
derselben ist die Methode der sinnlichen Zeichen. Der Begriff des
Rechnens umfafst jede symbolische Herleitung von Zahlen aus Zahlen,
welche der Hauptsache nach auf geregelten Operationen mit sinnlichen
Zeichen beruht. Jede Aufgabenlösung zerfällt in einen mechanischen und
zwei begriffliche Teile: Umsetzung der Ausgangsgedanken in Rechnung,
Rechnuug und Umsetzung der resultierenden Zeichen in Gedanken. Die
indirekten Bildungen des Zahlensystems sind die symbolischen Surrogate
für die Zahlen an sich. Erste Grundaufgabe der Arithmetik ist: alle
erdenklichen symbolischen Bildungsweisen von Zahlen in ihre verschiedenen

Typen zu sondern und für einen jeden sichere und möglichst
einfache Methode der Reduktion aufzufinden. Die Methoden der Ausführung
dieser Reduktion sind die arithmetischen Operationen. Da uns nämlich
die eigentlichen Zahlenbegriffe nicht zugänglich sind, und wir sie nicht
klassificieren, addieren und teilen können, so operieren wir an ihrer
Stelle mit scharf bestimmten symbolischen Surrogatbegriffen. „An Stelle
des begrifflichen Operierens tritt das mechanische Rechnen, dessen



Husserl, Philosophie der Arithmetik. 237

logische Triftigkeit durch den strengen Parallelismus zwischen der Systematik

der Zahlen und Zahlbeziehungeu auf der einen und derjenigen
der Zahlzeichen und Zahlzeichenheziehungen auf der andern Seite
gewährleistet ist." (S. 309.) Die vier Species sind indirekte Methoden
der klassifikatorischen Subsumtion symbolischer Zablkompositionen unter
den zugehörigen stellvertretenden Zahlbegriff. Daraus ergibt sich die
Lösung der dem Verständnis der Rechnungsoperationen als eigentlicher

an den wirklichen Zahlbegrift'en entgegenstehenden Schwierigkeiten.
Bei dem veränderten Sinne nämlich, welchen die Operationen auf dem
Gebiete der symbolischen Zahlbildungen erlangen, erscheint es völlig
begreiflich, warum hier wissenschaftlich ausgebildete Methoden der
Operationsvollziehung nötig sind, die dort als gegenstandslos erscheinen.

Für uns ergibt sich als bedeutsames Resultat, dafs der Mechanismus
des Kalküls eine gröfsere Macht als der durch ihn symbolisierte und
vertretene Gedankengang, d. h. die Subsumtion unter einen bestimmten
Zahlbegriff in der natürlichen oder systematischen Zahlenreihe nicht
besitze, also zur Lösung von Problemen, die über dieses Gebiet hinausliegen,

in keiner Weise geeignet sein könne. Über die 0 und CXD, an
welche sich metaphysische Spekulationen mit Vorliebe heften, spricht
sich der Vf. gelegentlich richtig aus (S. 147). Die unendliche aktuelle
Zahl betrachtet, er als etwas Widersprechendes. Von den negativen,
imaginären, gebrocheneu und irrationalen Zahlen wird kurz bemerkt, dafs
durch sie auf unserem Anzahlengebiete eine rechnerisch-formelle, obschon
keineswegs begriffliche Reduktion der inversen Zahlformen auf die direkten
stattfinde. (S. 321 Anm.)

In Bezug auf die principielle Bestimmung des Wesens der Zahl sind
wir teils mit dem Vf. einverstanden, teils glauben wir von ihm abweichen
zu müssen. Einverstanden sind wir mit seiner Bekämpfung der nomi-
nalistischen Auffassung der Zahl; dagegen bestreiten wir die
Berechtigung seiner Kritik des aristotelischen Zahlbegriffs sowie des Vfs.
eigene Bestimmung der Zahl als eines Kollektivbegriffs. Bezüglich des

ersteren Punktes tritt der Vf. mit Recht der Ansicht von Helmholtz und
Kronecker (voranging Berkeley), wornach nicht die Anzahl (Kardinalzahl)
die Voraussetzung der gesamten Arithmetik bildet, sondern die Ordinalzahl

(in modificierter Bedeutung) und die natürliche Entwickelung der
Zahlenreihe geleugnet wird, mit entschiedener und begründeter Kritik
entgegen. Die Reihenfolge, behauptet Helmholtz, ist in der That eine
von Menschen, unseren Voreltern, die die Sprache ausgearbeitet haben,
gegebene Norm. „Ich betone diesen Unterschied, weil das angeblich
Natürliche mit der unvollständigen Analyse des Begriffs der Zahl
zusammenhängt." (Worte Helmholtz' S. 191.) Der Vf. vermifst mit Recht
in dieser Ansicht den Begriff, der bei jeder Verwendung der Zeichen
vermittelt und die Einheit ihrer Bedeutung ausmacht. (S. 193.) Er
wirft die Frage auf: „Wo immer wir den Namen Fünf gebrauchen,
geschieht es in demselben Sinne. Worin ist es also begründet, dafs
verschiedenartige Vorstellungsinhalte in demselben Sinne von diesen
Zeichen bezeichnet werden?" (A. a. 0.) DieZahl erhält ihren Wert und
ihre Bedeutung nicht durch die Stelle, die sie in einer Reihe einnimmt,
sondern sie nimmt eine bestimmte Stelle ein, weil sie diese specifisch
bestimmte Anzahl enthält, dieser bestimmte Inbegriff von Einheiten ist.
„Sage ich, die Anzahl dieser Äpfel sei vier, so meine ich doch nicht den
Umstand, dafs bei irgend einer Anordnung derselben das letzte Element
das vierte, sondern dafs ein und ein und ein und ein Apfel vorhanden
ist." (S. 196.) Die Quelle jener Mifsverständnisse liegt in der Mifsdeu-



238 Aus der jüngsten philosophischen Litteratur.

tung des symbolischen Zählungsprozesses, den wir blind gewohnheitsmäßig

üben und dessen symbolische Funktion verkannt wird, was zur
Verwechslung von Zeichen und Sache (Begriff) führt. Speciell liefs sich
Helmlioltz durch die grofsen, der allgemeinen Arithmetik anhaftenden
Schwierigkeiten zur uominalistischen Umdeutung des Anzahlbegriffs
verleiten (S. 197 f.). Vgl. Cantor, Mitteilungen z. Lehre v. Transfiniten aus
d. Zeitscbr. für Phil. u. phil. Krit. S. 7.

Was die Polemik gegen Aristoteles betrifft, so halten wir im Gegensatz

zum Vf. die aristotelische Auffassung der Zahl als eines der sekundären

Sinnesobjekte, richtig verstanden, für zutreffend. Die vom Verf.
beigebrachte Begründung vermochte uns nicht zu überzeugen, dafs die
Zahl im mathematischen Sinne ein Kollektivbegriff sei. Die mathematische

Einheit ist ein Element der Gröfse und darf nicht mit der Einheit

im ontologischen Sinne verwechselt werden. Nur jene ist mehrfach
setzbar und deshalb Element des Vermehrbaren und Verminderbaren und
so beschaffen, dafs sie in der Verbindung zur Zahl (dem numerus nurae-
rans, der vom numerus numeratus, der aufser der Seele real existierenden,

diskret quantitativen Vielheit zu unterscheiden ist), mit anderen
Einheiten nicht verschmilzt oder in ein Kontinuum sich verwandelt. Mit
Recht unterscheiden deshalb die Scholastiker zwischen der quantitativen
und ontologischen Vielheit, je nachdem als Princip die Einheit im
quantitativen oder im ontologischen Sinne, die letztere gleich der Ungeteiltheit

des Seins genommen wird. Der Vf. verkennt die eigentümliche
Natur des Mathematischen und seinen Unterschied vom rein Begrifflichen,
der schon Piaton bewog, das Mathematische als eine dritte Welt neben
die der Sinne und die der Ideen zu stellen : eine Auffassung, die Aristoteles

durch seine bekannte Lehre von den Abstraktionsstufen auf ihr
richtiges Mafs zurückführte. Nur im uneigentlichen Sinne, durch
Anwendung der von materiellen Dingen abstrahierten Zahl werden auch
geistige Dinge gezählt; ihre Zählbarkeit aber vermindert sich in dem
Mafse, als sie sich von der Materialität entfernen. Das höchste,
göttliche Sein kann daher, wenn wir uns genau ausdrücken wollen, mit
keinem „Etwas" (was nach dem Vf. der Sinn der numerischen Einheit
sein soll) zusammengezählt werden, da die göttliche Natur die Möglichkeit

eines mehrfachen Setzens, das die numerische Einheit (das Element
der Zahlgröfse) charakterisiert, schlechterdings ausschliefst. (Vgl. S. Th.
q. 30 art. 1 ad 4. art. 2 ad 5. art. 3.) Wendet man dagegen ein, dafs ja doch
z.B.Engel ebensogut wie Steine gezählt werden können, so erwidern wir, es
geschehe dies nur in dem Sinuc, dafs wir Geistwesen wie räumlich getrennte
Wesen und diskrete Gröfseneinheiten vorstellen, also im übertragenen
Sinne; mit andern Worten, die Engel bilden eine ontologische, nicht eine
numerische Vielheit. — Den nicht psychologischen, sondern materiellen
Ursprung der Zahl (d. i. der diskreten Vielheit als einer Art von Gröfse)
bezeugt die Sprache, indem sie häufig die materielle Einheit, nach der
gezählt wird, ausdrückt, d. h. z. B. nach Stücken, Köpfen u. s. w. zählt.

Gegen die Auffassung der Zahl als kollektiver Einheit bemerkt
ein hervorragender Thomist, Goudin, mit Recht, dafs der Kollektion nur
eine äufsere, accidentelle, der Zahl aber eine innere Einheit zukomme, da
jede Zahl durch die hinzugefügte Einheit als eine neue Species konstituiert

werde. (Logic, maj. de quant, art. 4.) Es ist nicht richtig, was
der Vf. S. 85 behauptet, dafs in der Zahlbildung das Interesse aus-
schliefslich auf die gedankliche Verknüpfung gehe und die inhaltlichen
Besonderheiten nur nicht besonders bemerkt werden. Der Zahl im
abstrakten Sinne ist es zwar gleichgültig, ob Steine oder Sterne gezählt



Rügens, das math. Unendliche. 239

werden, gleichwohl hat sie einen bestimmten Inhalt in der mehrfach
gesetzten quantitativen oder durch Teilung — materielles Auseinauder-
sein — hergestellten Einheit. Die Vielheit im mathematischen Sinne
oder die Zahl kann daher auch nur als Gröfse begriffen werden. Vollends
verwirrt wird der Zahlbegriff, wenn das „Etwas", das nach dem Vf. den

eigentlichen Sinn der numerischen Einheit bilden soll, als eine relative
Bestimmung aufgefafst wird (S. 86).

Durch diese kritischen Bemerkungen soll indes keineswegs unsere
Anerkennung des Verdienstes, das sich der Vf. durch die tiefen Einblicke
in das Wesen des Kalküls erworben, zurückgenommen oder beschränkt
werden. Der Fortsetzung des Werkes sehen wir mit Spannung
entgegen.

Auf die Untersuchung der Möglichkeit einer unendlichen
Anzahl im Sinne eines in sich selbst Unbegrenzten, innerlich Unendlichen
und durch keine Zählung Erschöpfbaren (Transfiniten) beschränkt sich
die Schrift von Illigens (8.) und führt den, wie uns scheint, gelungenen
Nachweis, dafs eine aktuelle Vielheit von Dingen in solchem Sinne einen
Widerspruch involviere. Die verschiedenen zu diesem Zwecke
vorgebrachten Beweisejaufen darauf hinaus, dafs in einer unendlichen Anzahl
ein allmählicher Ubergang von endlichen zu unendlichen Gruppen
stattfinden müfste. Im weiteren wird gezeigt, dafs die Mathematik weder der
Annahme einer unendlichen Zahl noch der eines unendlich Kleinen
bedürfe, dafs insbesondere die höhere Mathematik des Begriffs des unendlich

Kleinen, der einen nachweisbaren Widerspruch involviere, entraten
könne. Der Vf. kann sich für seine Ansicht auf eine Äufserung von
Gaufs (im Briefwechsel mit Schumacher) berufen, der das unendlich
Kleine als eine façon de parier erklärt, „indem man eigentlich von
Grenzen spreche, denen gewisse Verhältnisse so nahe kommen als man
wolle, während anderen ohne Einschränkung zu wachsen verstattet sei"
(S. 39 f.). Selbst Leibnitz spricht sich gelegentlich in dem Sinne aus, dafs
das unendlich Kleine der höheren Analysis nur eine abgekürzte Redeweise

sei und auf einer begrifflichen Fiktion beruhe, wie die imaginären
Wurzeln der Algebra (S. 59). Was uns betrifft, so sind wir der
Uberzeugung, dafs die Lehre des hl. Thomas, es könne im Gebiete des
Quantitativen actu weder ein absolut Gröfstes noch Kleinstes geben (vgl.
Goudin 1 p. Phys. de Inf. art. 3. 4.), durch die Fortschritte der Mathematik

nicht widerlegt sei. Cantor (a. a. 0. S. 36 Anm.) glaubt den Haupteinwurf,
den der hl. Thomas gegen die actu unendliche Anzahl erhebt, durch

den Nachweis zu entkräften, dafs im Transfiniten sogar ein gröfserer
Reichtum an Formen und species numerorum vorhanden sei als im Felde
des unbeschränkten Endlichen. Dagegen vgl. man, was unser Autor S. 7
bemerkt, sowie die Resultate von Husserls Philos, der Arithm. bezüglich
des symbolischen Charakters der arithmetischen Operationen. Es ergibt
sich hieraus, dafs alle Species der transfiniten Mengen nur symbolische
Ausdrücke der natürlichen Zahlenreihe sind. — Die aktuell unendlichen
kleinen Gröfsen erklärt Cantor als in sich widersprechende Gedankendinge

(S. 40). Der „Irrtum", dafs die sog. Differentiale als actu
unendlich kleine Gröfsen zu betrachten seien, könne, dank der Ausbildung
der sog. Grenzmethode, als überwunden angesehen werden (S. 44).

Die höchsten Fragen der Philosophie in geschichtlicher Beleuchtung
nimmt zum Vorwurf die beachtenswerte Schrift Dr. Spickers über
die Ursachen des Verfalls der Philosophie in alter und
neuer Zeit (9.). Sp. sucht diese Ursachen in der einseitigen
Geltendmachung der Sinnlichkeit oder des Verstandes auf Kosten des von ihm



240 Aus der jüngsten philosophischen Litteratur.

sogenannten „transcendentalen Sinnes" oder „Gefühls", in welchem er
nicht allein den Grund der unmittelbaren Überzeugung von der Existenz
einer Sinnenwelt, sondern auch die eigentliche Quelle des religiösen
Glaubens und „vermeintlicher" göttlicher Offenbarung erblickt.
Insbesondere liege im Mangel an transcendentalem Gefühl der Grund des
gegenwärtigen Verfalls der Philosophie, die sich in einen feindlichen
Qegensatz gegen die Religion stelle, nicht ohne Schuld dieser letzteren
selbst, die in der Gestalt der Orthodoxie die berechtigte Freiheit
unterdrücke und den naturgemäfsen Fortschritt hemme. Es bedürfe daher
vor allem eines dem Kulturfortschritt und dem aufgeklärten Bewufstsein
der modernen gebildeten Welt angemesseneren Gottesbegriffs und einer
Umgestaltung der religiösen Vorstellungen, die überhaupt nichts der
Religion als einer Gefühlsthatsache Wesentliches seien, sondern mit dem
Wechsel der Kulturstufen sich verändern, und falls sie nicht in dogmatischer

Erstarrung die Religion zu einem Gegenstand des Hasses machen
sollen, verändern müssen. Die Freiheit von Kirche und Dogmatismus
sei ein so hohes Gut, dafs sie selbst um den doppelten Preis des
Verlustes des religiösen Gefühls und alles Transcendentalismus, mit diesem
aber zugleich auch jeder höheren Philosophie nicht zu teuer erkauft sei.
„Lieber keine Religion und keine Philosophie als die unerträgliche
Tyrannei einer Schule oder Sekte." (S. 273.) Berechtigt sei daher das
Streben, das Wesentliche aller Hauptreligionen unter ein neues und
einheitliches Princip zusammenzufassen. Der Kern des Christentums könne
dabei fortbestehen und sei mit den Fortschritten der Naturwissenschaften
vereinbar. Man habe nämlich zwischen Kirche und Christentum in seiner
dogmatischen Form einerseits und dem Christentum seiner spekulativen
Idee nach andererseits zu unterscheiden. Diese sei einer unendlichen
Entwicklung fähig. Als ein Kompromifs zwischen jüdischem Monotheismus
und griechischem Polytheismus entstanden, trage es in der Lehre von
der Menschwerdung selbst ein pantheistisches Element in sich und
gestatte in der schon vom Neuplatonismus eingeschlagenen Richtung der
Verbindung von Theismus und Pantheismus eine zeitgemäfse, die
konfessionellen und philosophischen Gegensätze überwindende und versöhnende
Fortbildung. Ein Moment der Fortbildung, der Kraft des germanischen
Geistes zu verdanken, habe bereits die Reformation gebildet — diese
gröfste und fruchtbarste That der germanischen Welt (S. 263). Aber
auch die Reformation habe die Orthodoxie, deren gegenwärtiger Fortbestand

nur mehr in der Unwissenheit der Menschen — in der grofsen
Masse — ihr unverrückbares Fundament habe (S. 278), bestehen lassen.
Mit der Orthodoxie aber brauche nicht das ideale Christentum preisgegeben

zu werden. Der erhabene Gottesbegriff des Christentums, die
Lehren von der Schöpfung u. s. w. können festgehalten werden. „Ein
geistiges Princip als Urheber alles Seins, mit Allmacht, Weisheit und
Güte ausgestattet; der Mensch ebenfalls ein geistiges Wesen und mit
Freiheit begabt, durch die er verantwortlich ist für sein sittliches Thun ;

eine Welt, deren physische und geistige Gesetze der Ausdruck des
göttlichen Denkens und Wollens sind; ein Ganzes, das aus einer absolut
einheitlichen Ursache hervorgeht, deren Geist und Kraft auf alles, das Gröfste
wie das Kleinste, sich erstreckt, das den Zweck des Weltprozesses in sich
trägt, in dem Kausalität und Teleologie eins sind: fürwahr ein
vollkommeneres System hat es in alter und neuer Zeit nicht gegeben, welches
allen Kräften des menschlichen Gemüts Rechnung getragen hätte."
(S. 276.)

Diese Konzession an das Christentum möge der Leser mit den



Spicker, Verfall der Philosophie. 241

anderweitigen Lehren des Verfassers zu vereinbaren suchen. Für unser
kritisches Urteil sei zunächst konstatiert, dafs der Verfasser entschieden
auf dem Boden der neueren subjektivistischen Philosophie steht. Er
verlangt nicht allein Freiheit von jeder äufsereu Autorität für die
philosophische Forschung, sondern nimmt seinen Standpunkt überhaupt im
Subjekt. Daher das der Sophistik gespendete Lob (S. 23. 32). Er spricht
von der grofsen, tiefsinnigen Idee, dafs der Mensch das Mafs aller Dinge
sei, deren volle Tragweite in der modernen Erkenntnistheorie zum
Vorschein gekommen sei (S. 34). Diesem subjektiven Standpunkt entsprechend
gilt die Philosophie als ein geschichtliches Produkt in dem Sinne einer
fortschreitenden Entwickelung. Die Geschichte allein führe zum wahren
Verständnis der Philosophie. Die Scholastik habe bei allem Transcen-
dentalismus dem Rationalismus gehuldigt und daher in Skepticismus
geendigt. Wie dem Sensualismus, so habe Kant auch dem einseitigen
Rationalismus ein Ende gemacht.

„ Die Resultate der Kantschen Kritik hält der Verf. für unanfechtbar.
Die Überzeugung von der Unmöglichkeit einer Erkenntnis über die innere
und änfsere Erfahrung hinaus habe sich aller Gebildeten und aller
wissenschaftlichen Kreise gröfstenteils bemächtigt (S. 62). Die gegenteilige
Position sei nicht mehr haltbar. Die Kantsche Kritik habe gezeigt, dafs
das subjektive Denken und das transcendentale Sein ganz verschiedene
Dinge und dieses durch jenes nicht erreichbar sei (S. 61). Kant habe
die Transcendenzunfäbigkeit des Denkens bewiesen, aber auch verkannt,
dafs gleichwohl dem menschlichen Geiste, der fühlenden Seele die Trans-
cendenzfähigkeit zukomme. Die Philosophie müsse diese Fähigkeit unter
anderem auch für das Absolute voraussetzen, da wir dieses zwar
erkennen, aber nicht schaffen können. Sie liege unbewufst dem scholastischen
Wahlspruche: credo ut intelligam, ja selbst dem cartesianischen: cogito
ergo sum zu Grunde.

Da die logischen Formen den Erkenntnisinhalt nicht ersetzen oder
hervorbringen können, so müsse aufser der logischen eine Art von
mystischer Kraft, ein transcendentales Gefühl, das die Wahrheit und
Wirklichkeit unmittelbar ergreife, angenommen werden. Die eigentliche
Überzeugungskraft stamme weder aus dem Verstände noch aus der
Sinnlichkeit, sondern aus jenem undefinierbaren Wesen des sogenannten
Glaubens, der eine besondere Fähigkeit des Gemüts ist, die allem
Wissen vorhergeht oder dasselbe begleitet und nicht weiter erforscht und
erklärt werden kann (S. 164). Auf diesem Glauben beruht nicht allein die
Religion, sondern auch unsere Überzeugung von einer aufserhalb unserer
Vorstellungswelt existierenden Wirklichkeit.

Der transcendentale Sinn, der religiöse Vernunftglaube kann
unterdrückt, aber auch in hohem Grade entwickelt sein, wie es beim jüdischen
Volke der Fall war, das allerdings fälschlich einer göttlichen Offenbarung
zuschrieb, was es natürlicher Anlage verdankte (S. 109. 132). Auch in
Spinoza war Religiosität in hohem Grade vorhanden, denn kein irreligiöser
Mensch könne je Pantheist werden (S. 76. 78). In glücklicher Intuition
erkannte Spinoza die Einheit des Seins, der Substanz. Der spekulative
Theismus der absoluten Transcendenz sei eine hohle Abstraktion. Gott
müsse zugleich der Welt immanent und sie transcendierend gedacht
werden. Gott ist die Kraft in allen Kräften. Der abstrakte Theismus
ist mit unserer Bildung unvereinbar. Wir haben an die neuplatonische
Strömung, die auch im Mittelalter ihre Vertreter hatte, anzuknüpfen.
Der plotinische Gottesbegriff ist viel erhabener als der aristotelische, der
ganz anthropomorphistisch gedacht ist (S. 216).

Jahrbuch für Philosophie etc. VIII. 16



242 Aus der jüngsten philosophischen Litteratur.

Genug und übergenug, um den Geist der Spickerschen Schrift zu
charakterisieren Um alle unhaltbaren Behauptungen derselben zu widerlegen,

müfsten wir ein ganzes Buch schreiben. Wir glauben indes dieses
Geschäft für alle diejenigen, die unsere Schriften lesen, bereits vollzogen
zu haben; denn gerade den glaubensphilosophischen und theosophischeu
Standpunkt, den Sp. einnimmt, zu bekämpfen, haben wir überall als
unsere Hauptaufgabe betrachtet. Gleichwohl dürfen wir nicht unterlassen,
auf einige entscheidende Punkte wiederholt die Antwort zu geben. Um
an die vergleichende Kritik des plotinischen und aristotelischen
Gottesbegriffes zunächst anzuknüpfen, so kann sie nur den oberflächlichen Blick
bestechen. Der plotinische Gotteshegriff (ähnliches gilt von Eckart, Cusa
und anderen, mit denen der Verf. sympathisiert) hat ein Janusgesicht —
nach der negativen Seite in unermefsliche Welt- und Menschenfernen
sich verlierend, sinkt er nach der positiven Seite in den gröbsten An-
thropomorphismus zurück, indem er das Wesen Gottes ins Materielle
und Körperliche herabzieht und durch Eintragung der Potenzialität in
die Gottheit diese zum androgynen Wesen macht (vergleiche Synes.
Hymn. 2, 63 f. av naxrjQ, av if èaal fxdxrjQ, ov â' av âs ütjlvg.
Vgl. Hymn. 3, 48): ein Anthropomorphismus, von dem Aristoteles
unendlich weit entfernt ist, und der durch die neuplatonische Auffassung
der sensiblen Qualitäten als intelligibler Bestimmungen, mit andern Worten
durch die Immaterialisierung des Körperlichen kaum schlecht verhüllt,
geschweige denn aufgehoben wird.

Der reine theistische Gottesbegriff mag der modernen, verweichlichten

„Bildung", die sich bereits von den Träbern des Spiritismus nährt,
nicht mehr „genügen"; er ist und bleibt trotzdem der einzige, der vor
dem Forum der Vernunft (der wirklichen, nicht der durch Kantsche
Sophistik malträtierten und entmannten) gerechtfertigt ist. Ein Gott,
der wesenhaft der Welt immanent und zugleich über ihr erhaben wäre,
müfste als ein Mensch im grofsen Stile gedacht und folglich über ihn im
selben Sinne geurteilt werden, wie über den kleinen Menschen vom
Standpunkte des Monismus geurteilt wird, nämlich, dafs er nur Erscheinung

eines allgemeinen Wesens sei. Mit anderen, deutlicheren Worten:
gibt man einmal dem Monismus oder Pantheismus die Einheit alles Seins
zu und betrachtet dieses Sein als das göttliche, so kann das göttliche
Sein nicht mehr als selbst persönlich, sondern nur als viel- oder
allpersönlich, d. h. als ein in einer Vielheit von Persönlichkeiten sich
manifestierendes Wesen begriffen werden. Der Sp.sche Persönlichkeitspantheismus,

wie er auch von Carrière und anderen verteidigt wird, ist
ein schwächliches Gemütsprodukt, ein thönerner Götze, der unter einem
leichten Hammerschlag in Staub zerfällt.

Sp. hält die Resultate der Kantschen Kritik für unwiderleglich.
Wären sie dies, so hätte der Skepticismus gewonnenes Spiel. Die
Glauberisphilosophie Sp.s ist denn auch nichts anderes als skeptische
Verzweiflung an der Philosophie. Denn entweder ist die Philosophie in
höchster Instanz der Beweis für das „Absolute" oder sie ist nichts. Vom
„Absoluten" als einem nicht weiter zu Erforschenden und zu Erklärenden
„auszugehen" kann ihr nicht gestattet sein, wenn sie sich nicht den
Vorwurf des Köhlerglaubens zuziehen will. Sp. meint zwar mit Kant,
das „Absolute" könne nicht „abgeleitet" werden, beweist aber damit nur,
dafs ihm das Wesen der specifisch menschlichen Erkenntnis und der Sinn
der wissenschaftlichen Beweisführung unbekannte, oder vielmehr durch
die gefärbte Brille Kantscher Sophistik getrübte Dinge sind. Beweisen
heilst nicht „Schaffen", wie Sp. meint, sondern einen objektiven Vorgang



Spicker, Verfall der Philosophie. 243

denkend verfolgen, was in doppelter Richtung, nicht blofs auf dem Wege
von der Ursache zur Wirkung, sondern auch von der Wirkung zur
Ursache geschehen kann. Indem ich also das „Absolute" „ableite", mache
ich es weder überhaupt, noch mache ich es abhängig von einem andern,
vielmehr erkenne ich, dafs anderes von ihm abhängig, es selbst aber von
anderem unabhängig ist.

Die Scholastik, meint Sp., habe in Skepticismus geendigt und
unterscheide sich überhaupt nicht ihrem Standpunkt nach von der neueren
Philosophie, der durch ihren mit der Scholastik gemeinsamen Rationalismus

dasselbe Schicksal bereitet worden sei. Diese Darstellung ist
unrichtig. Die alte wie die scholastische Philosophie unterscheiden sich,
wie selbst von Zeller anerkannt wird (wenigstens bezüglich der griech.
Philosophie), principiell und dem Standpunkt nach dadurch, dafs jener
im Erkennen das Objekt, die neuere Philosophie (seit Descartes) dagegen
das Subjekt als das Bestimmende betrachtet. Gerade diese subjektive
Richtung aber ist es, die zur Verzweiflung an der Philosophie bei
Skeptikern und Glauhensphilosophen, bei anderen zum Nihilismus geführt
hat. Dafs auch die klassische Scholastik in Skepticismus geendigt habe
und darin endigen müsse, hätte Sp. beweisen sollen. Inzwischen aber
erhebt diese Scholastik von neuem ihr Ilaupt, und es scheint, dafs ihr
der Sieg ohne grofse Schwierigkeit zufällt. Denn die Aussichten in die
Zukunft der neueren Philosophie sind nach Sp.s eigener Darstellung
trostlos.

Die heutige Philosophie ist nur Erkenntnistheorie und Geschichte;
sie besitzt keinen eigenen und lebendigen Inhalt (S. 254).. „Es gebricht
ihr ebensowohl an sinnlichem wie übersinnlichem Inhalt." Mit ihrem
Zweifel an der objektiven Erkennbarkeit der Dinge über, aufser und in
uns ist sie ganz dem Skepticismus verfallen, auch wenn sie es nicht Wort
haben und mit dem Ausdruck „Erkenntnistheorie " beschönigen will.
(S. 255.) Sie steht selbst im Nachteil gegen die Naturwissenschaften,
die sich wenigstens, soweit sie an der Wirklichkeit der Dinge festhalten,
„transcendentalen Sinn" bewahrt haben.

Glaubt der Verfasser im Ernste, den Verfall der von Kant
ausgegangenen Philosophie durch den „transcendentalen Sinn" aufhalten zu
können? Es wird ihm dies so wenig als seinen Vorgängern, einem
Jakobi, Schleiermacher u. s. w. gelingen. Den Inhalt, den er der zur
blofsen Form herabgewürdigten Vernunft geben will, vermag diese nicht
wissenschaftlich zu rechtfertigen; er bleibt also blofse Thatsache und
die Frage, wie die Philosophie aus der Sackgasse: „Erkenntnistheorie
und Geschichte" herauskommen soll, ein ungelöstes und unlösbares Rätsel.
Den Skepticismus überwindet die Sp.sche Glaubensphilosophie nicht: sie
streckt vor ihm die Waffen.

Über Scholastik, Thomas von Aquin, Scotus, Anselm u. s. w. finden
sich in Sp.s Schrift manche schiefe, widersinnige Bemerkungen, die wir
mit Stillschweigen übergehen müssen.

Der Standpunkt des Verf. ist dem von Ausonio Franchi vor der
ultima critica eingenommenen verwandt. Wir geben die Hoffnung nicht
auf und hegen den aufrichtigen Wunsch, dafs eine einschneidende „letzte
Kritik" der Kritik (wir meinen der Kaatschen) den Verf. zur Einsicht in
die Grundlosigkeit der Kaatschen Resultate führen und dafs er alsdann
auch die Konsequenzen des teilweise von ihm festgehaltenen christlichen
Gottesbegriffs in Bezug auf dogmatisches Christentum und Kirche
ziehen möge.

in*



244 Aus der jüngsten philosophischen Litteratur.

Wir schliefsen diese Übersicht mit der Erwähnung der ursprünglich
in ungarischer, dann in erweiterter Gestalt in deutscher Sprache erschienenen

Schrift Dr. Giefsweins über die Hauptprobleme der
Sprachwissenschaft (10.) in ihren Beziehungen zur Theologie, Philosophie und
Anthropologie. Der Verf. zeigt eine grofse Vertrautheit mit der
sprachvergleichenden und sprachphilosophischen Litteratur der Gegenwart und
gibt dem Leser ein übersichtliches Bild über den aktuellen Stand der
von Tag zu Tag fortschreitenden Studien über Einheit oder Vielheit,
Wesen und Ursprung der Sprache. Der Verf. nennt Bopp als den
Begründer der wissenschaftlichen Sprachvergleichung und Willi, v. Humboldt
als den der Principien der allgemeinen Sprachwissenschaft, ohne jedoch
an der letzteren eine tiefer eingehende Kritik zu üben und in spekulativem

Geiste die wahren Elemente der Ilumboldtschen Behandlung der
Sprache und ihres Verhältnisses zur Geisteskraft von den kritischen
(Kantschen) und monistischen Einflüssen zu sondern. Die Art, wie der
Verf. seinen Gegenstand angreift, möge man als die Fragestellung
erkennen: 1. Ist die Mannigfaltigkeit der Sprachen mit dem einheitlichen
Ursprung der Menschheit unvereinbar? 2. Was war der Ursprung der
Sprache und der ursprüngliche Zustand der Menschheit? Die Widerlegung

derjenigen unter den Sprachforschern, die aus der thatsächlichen
Mannigfaltigkeit der Sprachen auf die Unmöglichkeit eines gemeinsamen

Ursprungs schliefsen, mufs als eine ebenso gelungene als gewandte
bezeichnet werden. Die Möglichkeit eines gemeinsamen Ursprungs kann
weder vom Standpunkt der morphologischen noch von dem der
genealogischen Klassifikation der Sprachen bestritten werden. In
morphologischer Hinsicht lassen sich alle Sprachen auf den isolierenden Typus
zurückführen; in genealogischer Beziehung ist die Verwandtschaft der
indogermanischen, semitischen, ägyptischen Gruppen fast bereits zur
überraschenden Thatsache geworden.

Bezüglich der Natur der Sprache huldigt der Verfasser der allein
richtigen Ansicht, dafs die Sprache nicht „die Geburtsstätte des Denkens",
sondern der im allgemeinen natürliche (<pvoei), im einzelnen freie (&sati)
Ausdruck des Gedankens sei. Das Wort setzt den Begriff, die
Abstraktionskraft, den Geist voraus, kann ihn also nicht ersetzen, nicht
hervorbringen ; die verschiedenen Theorieen, welche die Sprache aus dem
Gefühls-Reflexlaute, aus Onomatopöien entstehen lassen, berühren nur
einzelnes Material der Sprache und lassen gerade das Formelle unerklärt ;

sie gleichen dem, der einen gotischen Dom begriffen zu haben glaubt,
wenn er die Brüche angibt, aus denen die Steine entnommen worden
sind. — Einen thatsächlichen, unmittelbaren, göttlichen Ursprung der
Sprache glaubt der Verf., ohne mit der Offenbarungsurkunde in Widerstreit

zu geraten, in Abrede stellen zu können. Die Sprache stamme von
Gott, sofern die Vernunft und die Artikulationskraft zwar natürliche, aber
von Gott schöpferisch verliehene Gaben, nicht aber im darwinistischen
Sinne einem ursprünglich tierischen Wesen angezüchtete Fähigkeiten
seien.— Die Möglichkeit einer selbstthätigen Erzeugung der Sprache
durch den mit aktuellem Vernunftgebrauch erschaffenen Menschen mufs
allerdings dem Traditionalismus gegenüber behauptet werden. Eine
andere Frage aber ist, ob nicht doch die Vorstellung einer dem Menschen
ursprünglich mitgeteilten vollkommenen Sprache dem Sinne der heiligen
Schrift besser entspricht.

„Vom Standpunkte der Sprachwissenschaft und Psychologie — so
fafst der Verf. seine Resultate zusammen — gibt nur jene Theorie eine
befriedigende Lösung, welche annimmt, die auf dem Denkvermögen und



Giefswein, Sprachwissenschaft. — Litt. Besprechungen. 245

Artikulationsvermögen beruhende Redefähigkeit liege in der Natur des
Menschen; sie müsse ihm vom Schöpfer verliehen worden sein, weil sie
sich nicht als natürliche Weiterentwickelung des tierischen Organismus
auffassen läfst. Die Sprache selbst aber habe sich beim Menschen unter
der Einwirkung der äufseren Eindrücke von selbst herangebildet, und
zwar nicht instinktmiifsig mit einer Naturnotwendigkeit, sondern in voller
Freiheit. — Die Sprache ist also in ihrem Ursprünge gerade so wie in
ihrem fernem Wachstum nicht ein Werk der blinden Naturnotwendigkeit,

noch der reinen Willkür, sondern die freie und selbstbewufste, durch
Lautzeichen verwirklichte Kundgebung des Gedankens." S. 211 f.

Noch verdient eine Thatsache Erwähnung; es ist der merkwürdig
kunstvolle Bau, den die Sprachen „ganz unkultivierter, in tiefste Barbarei
verfallener Völker" aufweisen. „Die Sprachen der Naturvölker scheinen
Überbleibsel aus einer bessern Vergangenheit zu sein, ein noch nicht
vergeudetes Erbe von höher gestandenen Ahnen. Sie gewähren ein
jedenfalls beachtenswertes Zeugnis dafür, dafs sich diese Naturvölker
nicht auf der Stufenleiter der Entwickelung, sondern auf dem Abhänge
des Verfalls befinden." S. 211. Diese Thatsache dient zur Bestätigung
dafür, dafs auch die ursprünglichen religiösen Vorstellungen solcher
Stämme nicht nach den Grundsätzen einer darwinistischen Ethnologie
beurteilt werden dürfen.

S. 49 Z. 3 u. 5 1. Tierseelen. S. 82 Z. 11 v. u. 1. geneigter.
S. 227 Z. 7 v. o. 1. Verfassers. S. 239 Z. 25 v. u. 1. (S. 38.)

15—43c>—c

LITTERARISCHE BESPRECHUNGEN.

Die Unsterblichkeit der menschlichen Seele. Philosophisch
beleuchtet von Georg Fell S. J. Ergänzungen zu den
Stimmen aus M.-L. 55. Freiburg i. B., Herder 1892. 136 S.

Der Autor hat ohne Zweifel mit der Behandlung dieses Themas
eine für den Menschen sehr wichtige Wahrheit zu allgemeiner Kenntnis
gebracht. Was in den einzelnen Lehrbüchern philosophischen Inhalts
und apologetischen Werken in geringerer oder gröfserer Kürze, aber
immerhin nur in Kürze vorgetragen erscheint, hat der Autor in vorliegender

Schrift ausführlich behandelt. Es werden darin zehn Punkte erörtert:
die vom organischen Körper reell und substantiell unterschiedene Seele(l).
Das für sich bestehende selbständige Wesen der Seele (2). Das Fortleben

der Seele nach der Trennung vom Leibe (3). Die menschliche
Seele als Geist (4). Die Unsterblichkeit bewiesen aus der geistigen Natur
der menschlichen Seele (5). Das unsterbliche Leben, dargethan aus dem
Naturtriebe des Menschen nach vollendeter Seligkeit (6). Die Unsterblichkeit

folgt aus der sittlichen Natur des Menschen (7). Die Wirkungen
des Unsterblichkeitsglaubens (8). Die Stimme der Völker mit Bezug
auf die Unsterblichkeit (9). Die Unsterblichkeit im Lichte der
Offenbarung (10). S. 7.

Ohne wesentlich neue Gesichtspunkte eröffnet zu haben, bringt der
Autor doch die gewöhnlichen, den Philosophen bekannten Beweise für
die Unsterblichkeit der menschlichen Seele in guter Ordnung und in
klarer, bestimmter Weise vor, und macht sie dadurch für alle leicht
verständlich, denen es überhaupt um die Wahrheit zu thun ist. Das Werk
des Autors ist demnach lesens- und beherzigenswert, zumal es sich darin


	Aus der jüngsten philosophischen Litteratur

