Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 8 (1894)

Artikel: Uber den Begriff der Tugend im Allgemeinen nach der Lehre des HI.
Thomas von Aquin

Autor: Weiss, Karl

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761923

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761923
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

212 Uber den Begriff der Tugend im allgemeinen

methode, auf deren Darstellung und Kritik einzugehen vorliufig
nicht in unserer Absicht liegt. Unser nichster Zweck ist erfiillt,
wenn es uns gelingt, die Aufmerksamkeit der malsgebenden
Faktoren auf die Gefahren des Eindringens Herbartscher Lehr-
biicher in die Bildungsanstalten fiir Lehrer und Lehrerinnen
hinzulenken.

——

UBER DEN BEGRIFF DER TUGEND IM ALLGE-
MEINEN NACH DER LEHRE DES HL. THOMAS
VON AQUIN.

Von Dr. KARL WEISS.

Dr. Ernest Miiller, weiland Bischof von Linz, gibt im
1. Buche seiner Theologia moralis, tit. 4, cap. I Sect. II § 104
eine Erklarung der scholastischen Definition der Tugend im all-
gemeinen (de virtutibus in genere), die deren Sinn keineswegs
richtig wiedergibt und im Widerspruche mit’ sich selbst dieselbe
auf die moralischen Tugenden einengt, wihrend doch eia Tugend-
begrifft gegeben werden will, der als G enusbegriff auf die
intellektuellen und imoralischen Tugenden in gleicher Weise
palst. Die weite Verbreitung dieses Lehrbuches der Moral-
theologie ist geeignet, auch diesem Irrtum eine weite Verbreitung
zu verschaffen. Ihm Einhalt zu thun und seine Ausmerzung
aus einer 7. Auflage — die neueste 6., Vindobonae Sumpt.
Mayer et Soc. 1889, enthilt ihn noch — zu veranlassen, ist der
Grund dieser kurzen Abhandlung.

Der hl. Thomas von Aquin, auf den Dr. Miiller sich beruft,
fragt in der Summa theol. 1, 2 qu. 55 a 4: Utrum virtus con-
venienter definiatur?

Unter der fraglichen Definition der Tugend versteht er die
damals iibliche, aus den Schriften des hl. Augustin gezogene
Definition der Tugend. Dieselbe lautet: , Virtus est bona qualitas
mentis, qua recte vivitur, qua nemo male utitur, quam Deus in
nobis sine nobis operatur.

Der englische Lehrer geht nun diese Definition in corpore
art, Punkt fiir Punkt durch und kommt zu dem Schlusse, dals
dieselbe fiir die eingegossenen Tugenden zutreffend sei, dals sie
aber auch den Begriff der Tugend im allgemeinen richtig gebe,
wenn der Schlulssatz derselben wegbliebe, nimlich quam Deus
in nobis sine nobis operatur. ,Quae quidem particula -— sagt



nach der Lehre des h. Thomas von Aquin. 213

er — si auferatur, reliquum definitionis erit commune omnibus
virtutibus et acquisitis et infusis.”

Nebenbei bemerkt wiinscht er auch das Wort qualitas
durch das Wort habitus ersetzt, weil qualitas Genusbegriff ist
und vier Arten (species) von Eigenschaften unter sich enthilt,
niamlich dispositio, potentia, passio et passibilis qualitas, endlich forma
und figura. Die Disposition ist wieder Genusbegriff, der unter
sich zwei Arten von Dispositionen begreift, deren eine den
Namen Disposition beibehilt, wihrend die andere als die vor-
ziiglichere den eigenen Namen habitus erhilt.

Die Tugend ist aber ein habitus, eine dispositio stabilis ac
firma oder, wie der hl. Thomas sagt, difficile mobilis, proveniens
ex causa firma ac stabili,! was bei Dr. Miiller nicht die gehdrige
Beachtung findet; denn habitus ist mehr als dispositio, und es
diirfte kaum angehen, einfach zu erklaren: Virtus generaliter
dicitur habitus. Est autem habitus dispositio seu inclinatio,
qua fit, ut aliquis facile operetur.

Es ist also der Wunsch des englischen Lehrers begreiflich,
den er also aulsert: , Esset tamen convenientior deficitio, si loco
qualitatis habitus poneretur, qui est genus propinquum, —- genus
propinquum sagt er, weil der habitus ein guter oder ein schlechter
sein kann.

Der gute Habitus ist die Tugend, der schlechte das Laster
(vitium); beide zusammen unterstehen als unterschiedene Species
dem gemeinsamen Genus habitus. Da nun die Definition ge-
schieht durch das genus propinquum und die differentia specifica
sive ultima, so kann dieselbe ganz passend nur lauten: Virtus
est bonus habitus mentis.

Genauer wiére virtuss humana zu sagen zum Unter-
schiede von den virtutes naturales,? wie die natiirlichen Potenzen,
die schon an sich zu ihren Thatigkeiten bestimmt sind, genannt
werden.

Kehren wir wieder zum citierten Schlulssatze zuriick:
Quae quidem particula, si auferatur, reliquum definitionis erit
commune omnibus virtutibus et acquisitis et infusis. Wenn
diese Definition allen Tugenden zukommt, so ist sie eben die

t 8. Thom. Sum. theol. 1, 2 qu. 49 a 2 c¢. et ad 3™,

2 8. Thom. Sum. theol, 1, 2 qu. 55 a 1 ¢ et ad 5= ,,Sunt quae-
dam potentiae, quae secundum seipsassunt determinatae ad suos actus,
sicut potentiae naturales activae, et ideo huinsmodi potentiae naturales se-
cundum seipsas dicuntur virtutes.“ Ich citiere, wo die Summa theo-
logica ausreicht, blofs diese, um einen unndtigen wissenschaftlichen
Apparat zu vermeiden.



214 Uber den Begriff der Tugend im allgemeinen

Definition der Tugend im allgemeinen und gibt den (Genusbe-
griff derselben. Ebendeshalb begreift sie in ihrem Umfange
auch die intellektuellen Tugenden, und, wenn diese, so auch die
virtus scientiae, die mit der virtus sapientiae et intellectus zu
den intellektuellen spekulativen Tugenden gehort, wahrend
die virtus prudentiae et artis die intellektuellen praktischen
Tugenden erschopfen.

Es entspricht demnach nicht der Auffassung des englischen
Lehrers, wenn der Teil der Definition ,,quo nemo male utitur
von Dr. Miiller dahin erklart wird: ,ut virtus discernatur ab
illis habitibus, quibus homo vel ad bonum vel ad malum uti
potest, cuiusmodi scientiae sunt; denn hiermit werden die in-
tellektuellen Tugenden augenscheinlich ausgeschlossen.

Dals der hl. Thomas die obige Definition auch von der
virtus scientiae, wie iiberhaupt von allen intellektuellen Tugenden
verstanden haben will, geht aufser der ganz allgemeinen Fassung
des Ausdruckes ,reliquum definitionis erit commune omnibus
virtutibus® schon aus der Stellung der ganzen Quaestio! 55 und
des a. 4 insbesondere hervor. KEs ist die 1. Quaestio in der
allgemeinen Tugendlehre, in welcher der hl.-Thomas zu handeln
sich vornimmt ,,de essentia virtutis®, wie es in der divisio ma-
teriae heilst.

Er entwickelt nun in den ersten drei Artikeln den Begriff
der menschlichen Tugend im allgemeinen dahin, dals sie ein
habitus (a 1.) sei und zwar ein habitus mentis operativus
(a 2) und dals sie ein bonus habitus sei (a 3). Somit ist seine
Definition von der Tugend im allgemeinen: Virtus est bonus
habitus mentis operativus.

Jetzt untersucht er im letzten Artikel, ob die den Schriften
des hl. Augustinus entnommene Definition der Tugend richtig
sei, und billigt sie, wenn der letzte Beisatz, der nur auf die
eingegossenen Tugenden Anwendung finde, weggelassen werde.

Auf die quaestio 35 folgt zunachst die Untersuchung iiber
das Subjekt der menschlichen Tugend (qu. 56); dann erst kommt
der Unterschied der Tugenden in 6 Quistionen (qu. 57—62
inklus.) zur Behandlung.

Schon diese Reihenfolge in der Behandlung der Materie
kann iber den Sinn und den Umfang der in qu. 55 a 4 dis-
kutierten Definition der Tugend keinen Zweifel aufkommen lassen.

Sollte aber fiir jemanden noch ein leiser Zweifel bestehen,
g0 schliefst einen solchen vollends aus eine Stelle, die sich qu.
disputatae de virtutibus qu. 1 a 2 ¢ findet. Dort behandelt der

a S. Thom. Sum. theol. 1, 2 qu. 55, a 1—4.




nach der Lehre des hl. Thomas von Aquin. 210

hl. Thomas dieselbe Frage, wie in der Summa theol. 1, 2
qu. 55 a 4, ndmlich: ,Utrum definitio virtutis, quam Augustinus
ponit, sit conveniens ?*

Er schliefst seine Erdrterung mit folgenden Worten: , Haec
omnia, d. i, die Teile der Definition bis zum Schlufsatze, con-
veniunt tam virtuti morali, quam intellectuali, quam theo-
logicae, quam acquisitae, quam infusae. Hoc vero, quod Augustinus
addit «quam in nobis sine nobis Deus operatur» convenit solum
virtuti infusae.

Die Aufzihlung der Tugenden ist hier erschopfend, der
Ausspruch selbst jeden Zweifel in uuserer Sache ausschlielsend.
Ubrigens widerspricht der hl. Thomas direkt der Auffassung, als
konne die virtus scientiae, — und dasselbe gilt von allen in-
tellektuellen Tugenden — ad malum sich verhalten.

In der 8. theol. 1, 2 qu. 57 a 2: 3" wird der Einwurf
gemacht, dals, wenn der habitus scientiae eine intellektuelle
Tugend sei, der habitus opinativus es nicht minder sei; denn
dieser habe, wie jener, sein Subjekt in der Vernunft und ent-
stehe durch dialektisches Schlielsen, wie der habitus scientiae
durch die Ubung der Vernunft in der demonstrativen Schluls-
folgerung.

Diesem Einwurfe begegnet der englische Lehrer mit fol-
genden Worten:

»Ad 3" dicendum, quod, sicut dictum est (1, 2 qu. 55 a 3),
habitus virtutis determinate se habet ad bonum, nullo autem
modo ad malum. Bonum autem intellectus est verum,
malum autem eius est falsum. Unde soli illi habitus vir-
tutes intellectuales dicuntur, quibus semper dicitur verum et
nunquam falsum, d. h. deren Begriff stets nur die Richtung auf
die Erkenntnis des Wahren in sich schlielst. Opinio vero et
suspicio possent esse veri et falsi; et ideo non sunt intellec-
tuales virtutes, ut dicitur in 6. Ethic. ¢ 3 in princ. Und in
der vorhergehenden Quistion (1, 2 qu. 56 a 3), wo er die Frage
bespricht: Utrum intellectus possit esse subjectum virtutis? and
bejahend antwortet, tritt er dem Einwurfe: ,,Virtus ordinatur
ad bonum. Bonum autem non est objectum intellectus, sed
appetitivae virtutis. Ergo subjectum virtutis non est intellectus,
sed appetitiva virtus (2")“ — diesem Einwurfe, sage ich, tritt er
mit folgender Erkldarung entgegen: , Ad 2™ dicendum, quod bonum
unius cuiusque est finis eius. Kt ideo, cum verum sit finis
intellectus, cognoscere verum est bonus actus intel-
lectus; unde habitus perficiens intellectum ad verum cognos-
cendum, vel in speculativis vel in practicis, dicitur virtus.



216 Uber den Begriff der Tugend im allgemeinen.

Diese Stellen sind klar und keiner Mifsdeutung fahig.

Der englische Lehrer will also nur den habitus opinativus
und suspicativus von den intellektuellen Tugenden ausgeschlossen
wissen, und als Grund gibt er an, dals der Verstand durch sie
nicht die ausschlielsliche Richtung auf sein Gut, — das Wahre
— erhalt; der habitus scientiae hingegen ist ihm eine wahre
Tugend, allerdings nicht eine Tugend, die den Verstand
in der Richtung auf den Willen vollendet, wie unter
den intellektuellen Tugenden die virtus prudentiae und unter
den eingegossenen Tugenden die virtus fidei (S. theol. 1, 2
qu. 86 a 3 c in fin.), sondern eine Tugend, die den Verstand zu
seinem Guten, zur Erkenntnis der Wahrheit, disponiert.

Freilich wenn man Tugend nur jene habitus boni mentis
operativi nennt, welche den Willen selbst oder, wenn eine
andere Seelenkraft, dieselbe in der Abhingigkeit vom Willen
bestimmen und disponieren,! dann sind die intellektuellen Tu-
genden keine Tugenden, dann darf man aber auch nicht
mehr von einem Genusbegriff der Tugenden sprechen.
Hélt man aber an einer virtus in genere fest und teilt sie
in virtus intellectualis et moralis ein, wie bei Dr. Miiller ge-
schieht, dann ist es ein offenbarer Widerspruch, den habitus scien-
tiae von den Tugenden auszuschlielsen.

Und somit ist das ,recte vivitur“ in der Definition der
Tugend in genere, das ,secundum legem aeternam, quae ordi-
nem moralem servari jubet bei Dr. Miiller erkliart wird, dahin
zu verstehen, dafs die natiirliche Hinordnung der Vernunft, sowie
iiberhaupt jeder Potenz, auf ihr Objekt in der lex aeterna
inbegriffen ist.

Der hl. Thomas definiert auch in S. theol. 1, 2 qu. 93 a
1 ¢ die lex aeterna in diesem umfassenden Sinne, niamlich als
ratio divinae sapientiae, secundum quod est directiva ommnium
actuum et motionum.

Und unmittelbar vorher sagt er: ,Sicut ratio divinae sa-
pientiae, in quantum per eam cuncta sunt creata, rationem habet
artis vel exemplaris vel ideae, ita ratio divinae sapientiae mo-
ventis omnia ad debitum finem obtinet rationem legis.”

1 Der hl. Thomas nennt sie virtutes proprie sive simpliciter, weil
sie mit der Fiahigkeit auch den rein sittlichen Gebrauch verleihen,
withrend er die virtutes intellectuales virtutes secundum quid nennt, die
den Menschen wohl zu einem guten Philosophen oder Arithmetiker u. s. w.,
aber nicht schlechthin gut machen. Cf. S. theol. 1, 2 qu. 56 a 3; ferner
1, 2 qu. 57 a 1, cf. a 3: Utrum habitus intellectualis, qui est ars, sit
virtus ?



Ein Traktat gegen die Amalricianer etc. 217

Wie jedermann aus dem Gesagten bereits herausfiihlt, so
hat die Verwechselung zwischen der Bethitigung der virtus
scientiae in Bezug auf ihre Art oder ihr Objekt — das Wahre —
und ihrer Beziehung auf einen aufser ihr liegenden Zweck
Veranlassung zur irrtiimlichen Interpretation der scholastischen
Definition der Tugend im allgemeinen gegeben. Uber diese
miflsbriuchliche Beziehung einer Tugend auf einen aulser ihr
liegenden sittlich unerlaubten Zweck sagt der hl. Thomas
S. theol. 1, 2 qu. 55 a 4 ad 5: ,Ad 5™ dicendum, quod vir-
tute potest aliquis male uti tamquam objecto, puta, cum male
sentit de virtute, cum odit eam vel superbit de ea, non autem
tamquam principio usus, ita, quod malus sit actus virtutis.
Der schlechte Zweck verhilt sich also zum Tugendakte per
accidens und dieser selbst zu jenem materialiter.

——————

EIN TRAKTAT GEGEN DIE AMALRICIANER AUS
DEM ANFANG DES XIII. JAHRHUNDERTS.

Nach der Handschrift zuo Troyes zum ersten Mal
herausgegeben

von Dr. CLEMENS BAEUMKER.

Nachtrag.

Wenn ich im folgenden zu meinem in Bd. VII 8. 346—412
dieser Zeitschrift und gleichzeitig durch das freundliche Ent-
gegenkommen des Herrn Herausgebers und des Verlegers auch in
Separatausgabe (erweitert) erschienenen Aufsatze einige Nach-
trige bringe, so beziehen sich dieselben nicht auf die der Aus-
gabe dort voraufgeschickte litterarhistorische Kinleitung. Die
Ausfihrungen dieser Kinleitung haben inzwischen den unbe-
dingten Beifall von Wilhelm Wattenbach in der ,Deutschen
Litteraturzeitung®, und von Karl Miiller in der ,Theologischen
Litteraturzeitung®, wenigstens teilweise Zustimmung von Fr. P.
Mandonnet in der ,,Revue Thomiste* gefunden. Was letzterer
gegen meine Bestimmung des wahrscheinlichen Verfassers be-
merkt, hat mich nicht iiberzeugt. Meine Griinde fiir Garnerius



	Über den Begriff der Tugend im Allgemeinen nach der Lehre des Hl. Thomas von Aquin

