
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 8 (1894)

Artikel: Über den Begriff der Tugend im Allgemeinen nach der Lehre des Hl.
Thomas von Aquin

Autor: Weiss, Karl

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761923

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761923
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


212 Über den Begriff der Tugend im allgemeinen

methode, auf deren Darstellung und Kritik einzugehen vorläufig
nicht in unserer Absicht liegt. Unser nächster Zweck ist erfüllt,
wenn es uns gelingt, die Aufmerksamkeit der mafsgebenden
Faktoren auf die Gefahren des Eindringens Herbartscher
Lehrbücher in die Bildungsanstalten für Lehrer und Lehrerinnen
hinzulenken.

o-<gg^-o

ÜBER DEN BEGRIFF DER TUGEND IM
ALLGEMEINEN NACH DER LEHRE DES HL. THOMAS

VON AQUIN.

Von Dr. KARL WEISS.

Dr. Ernest Müller, weiland Bischof von Linz, gibt im
1. Buche seiner Theologia moralis, tit. 4, cap. II Sect. II § 104
eine Erklärung der scholastischen Definition der Tugend im
allgemeinen (de virtutibus in genere), die deren Sinn keineswegs
richtig wiedergibt und im Widerspruche mit' sich selbst dieselbe
auf die moralischen Tugenden einengt, während doch ein Tugendbegriff

gegeben werden will, der als Genu s begriff auf die
intellektuellen und moralischen Tugenden in gleicher Weise
pafst. Die weite Verbreitung dieses Lehrbuches der
Moraltheologie ist geeignet, auch diesem Irrtum eine weite Verbreitung
zu verschaffen. Ihm Einhalt zu thun und seine Ausmerzung
aus einer 7. Auflage — die neueste 6., Vindobonae Sumpt.
Mayer et Soc. 1889, enthält ihn noch — zu veranlassen, ist der
Grund dieser kurzen Abhandlung.

Der hl. Thomas von Aquin, auf den Dr. Müller sich beruft,
frägt in der Summa theol. 1, 2 qu. 55 a 4: Utrum virtus con-
venienter definiatur?

Unter der fraglichen Definition der Tugend versteht er die
damals übliche, aus den Schriften des hl. Augustin gezogene
Definition der Tugend. Dieselbe lautet: ,,Virtus est bona qualitas
mentis, qua recte vivitur, qua nemo male utitur, quam Deus in
nobis sine nobis operatur."

Der englische Lehrer geht nun diese Definition in corpore
art. Punkt für Punkt durch und kommt zu dem Schlüsse, dafs
dieselbe für die eingegossenen Tugenden zutreffend sei, dafs sie
aber auch den Begriff der Tugend im allgemeinen richtig gebe,
wenn der Schlufssatz derselben wegbliebe, nämlich quam Deus
in nobis sine nobis operatur. „Quae quidem particula — sagt



213

er — si auferatur, reliquum definitionis erit commune omnibus
virtutibus et acquisitis et infusis."

Nebenbei bemerkt wünscht er auch das Wort qualitas
durch das Wort habitus ersetzt, weil qualitas Genusbegriff ist
und vier Arten (species) von Eigenschaften unter sich enthält,
nämlich dispositio,potentia,passio et passibilis qualitas, endlich forma
und figura. Die Disposition ist wieder Genusbegriff, der unter
sich zwei Arten von Dispositionen begreift, deren eine den
Namen Disposition beibehält, während die andere als die
vorzüglichere den eigenen Namen habitus erhält.

Die Tugend ist aber ein habitus, eine dispositio stabilis ac
firma oder, wie der hl. Thomas sagt, difficile mobilis, proveniens
ex causa firma ac stabili,1 was bei Dr. Müller nicht die gehörige
Beachtung findet; denn habitus ist mehr als dispositio, und es
dürfte kaum angehen, einfach zu erklären: Yirtus generaliter
dicitur habitus. Est autem habitus dispositio seu inclinatio,
qua fit, ut aliquis facile operetur.

Es ist also der Wunsch des englischen Lehrers begreiflich,
den er also äufsert: „Esset tarnen convenientior definitio, si loco
qualitatis habitus poneretur, qui est genus propinquum", — genus
propinquum sagt er, weil der habitus ein guter oder ein schlechter
sein kann.

Der gute Habitus ist die Tugend, der schlechte das Laster
(vitium); beide zusammen unterstehen als unterschiedene Species
dem gemeinsamen Genus habitus. Da nun die Definition
geschieht durch das genus propinquum und die differentia specifica
sive ultima, so kann dieselbe ganz passend nur lauten: Virtus
est bonus habitus mentis.

Genauer wäre virtus h um an a zu sagen zum
Unterschiede von den virtutes naturales,2 wie die natürlichen Potenzen,
die schon an sich zu ihren Thätigkeiten bestimmt sind, genannt
werden.

Kehren wir wieder zum citierten Schlufssatze zurück:
Q,uae quidem particula, si auferatur, reliquum definitionis erit
commune omnibus virtutibus et acquisitis et infusis. Wenn
diese Definition allen Tugenden zukommt, so ist sie eben die

1 S. Thorn. Sum. theol. 1, 2 qu. 49 a 2 c. et ad 8m.
2 S. Thorn. Sum. theol. 1, 2 qu. 55 a 1 c et ad öm. „Sunt quae-

dam potentiae, quae secundum seipsassunt determinatae ad suos actus,
sicut potentiae naturales activae, et ideo huiusmodi potentiae naturales
secundum seipsas dicuntur virtutes." Ich citiere, wo die Summa theo-
logica ausreicht, blofs diese, um einen unnötigen wissenschaftlichen
Apparat zu vermeiden.



214 Über den Begriff der Tugend im allgemeinen

Definition der Tugend im allgemeinen und gibt den Genusbegriff

derselben. Ebendeshalb begreift sie in ihrem Umfange
auch die intellektuellen Tugenden, und, wenn diese, so auch die
virtus scientiae, die mit der virtus sapientiae et intellectus zu
den intellektuellen spekulativen Tugenden gehört, während
die virtus prudentiae et artis die intellektuellen praktischen
Tugenden erschöpfen.

Es entspricht demnach nicht der Auffassung des englischen
Lehrers, wenn der Teil der Definition „quo nemo male ufcitur"
von Dr. Müller dahin erklärt wird : „ut virtus discernatur ab

illis habitibus, quibus homo vel ad bonum vel ad malum uti
potest, cuiusmodi scientiae sunt"; denn hiermit werden die
intellektuellen Tugenden augenscheinlich ausgeschlossen.

Dafs der hl. Thomas die obige Definition auch von der
virtus scientiae, wie überhaupt von allen intellektuellen Tugenden
verstanden haben will, geht aufser der ganz allgemeinen Fassung
des Ausdruckes „reliquum definitionis erit commune omnibus
virtutibus" schon aus der Stellung der ganzen Quaestio1 55 und
des a. 4 insbesondere hervor. Es ist die 1. Quaestio in der
allgemeinen Tugendlehre, in welcher der hl. Thomas zu handeln
sich vornimmt „de essentia virtutis", wie es in der divisio ina-
teriae heifst.

Er entwickelt nun in den ersten drei Artikeln den Begriff
der menschlichen Tugend im allgemeinen dahin, dafs sie ein
habitus (a 1.) sei und zwar ein habitus mentis operativus
(a 2) und dafs sie ein bonus habitus sei (a 3). Somit ist seine
Definition von der Tugend im allgemeinen: Virtus est bonus
habitus mentis operativus.

Jetzt untersucht er im letzten Artikel, ob die den Schriften
des hl. Augustinus entnommene Definition der Tugend richtig
sei, und billigt sie, wenn der letzte Beisatz, der nur auf die
eingegossenen Tugenden Anwendung finde, weggelassen werde.

Auf die quaestio 55 folgt zunächst die Untersuchung über
das Subjekt der menschlichen Tugend (qu. 56); dann erst kommt
der Unterschied der Tugenden in 6 Quästionen (qu. 57—62
inklus.) zur Behandlung.

Schon diese Reihenfolge in der Behandlung der Materie
kann über den Sinn und den Umfang der in qu. 55 a 4
diskutierten Definition der Tugend keinen Zweifel aufkommen lassen.

Sollte aber für jemanden noch ein leiser Zweifel bestehen,
so schliefst einen solchen vollends aus eine Stelle, die sich qu.
disputatae de virtutibus qu. 1 a 2 c findet. Dort behandelt der

1 S. Thom. Sum. theol. 1, 2 qu. 55, a 1—4.



nach der Lehre des hl. Thomas von Aquin. 215

hl. Thomas dieselbe Frage, wie in der Summa theol. 1, 2

qu. 55 a 4, nämlich: „Utrum definitio virtutis, quam Augustinus
ponit, sit conveniens?"

Er schliefst seine Erörterung mit folgenden Worten: „Kaec
omnia, d. i. die Teile der Definition bis zum Schlufsatze, con-
veniunt tarn virtuti morali, quam intellectuali, quam theo-
logicae, quam acquisitae, quam infusae. Hoc vero, quod Augustinus
addit «quam in nobis sine nobis Deus operatur» convenit solum
virtuti infusae."

Die Aufzählung der Tugenden ist hier erschöpfend, der
Ausspruch selbst jeden Zweifel in unserer Sache ausschliefsend.
Übrigens widerspricht der hl. Thomas direkt der Auffassung, als
könne die virtus scientiae, — und dasselbe gilt von allen
intellektuellen Tugenden — ad malum sich verhalten.

In der S. theol. 1, 2 qu. 57 a 2: 3'" wird der Einwurf
gemacht, dafs, wenn der habitus scientiae eine intellektuelle
Tugend sei, der habitus opinativus es nicht minder sei; denn
dieser habe, wie jener, sein Subjekt in der Vernunft und
entstehe durch dialektisches Schliefsen, wie der habitus scientiae
durch die Übung der Vernunft in der demonstrativen Schlufs-
folgerung.

Diesem Einwurfe begegnet der englische Lehrer mit
folgenden Worten:

„Ad 3m dicendum, quod, sicut dictum est (1, 2 qu. 55 a 3),
habitus virtutis determinate se habet ad bonum, nullo autem
modo ad malum. Bonum autem intellectus est verum,
malum autem eius est falsum. Unde soli illi habitus vir-
tutes intellectuales dicuntur, quibus semper dicitur verum et

nunquam falsum, d. h. deren Begriff stets nur die Richtung auf
die Erkenntnis des Wahren in sich schliefst. Opinio vero et
suspicio possent esse veri et falsi; et ideo non sunt intellectuales

virtutes, ut dicitur in 6. Ethic, c 3 in princ." Und in
der vorhergehenden Quästion (1, 2 qu. 56 a 3), wo er die Frage
bespricht: Ütrum intellectus possit esse subjectum virtutis? und
bejahend antwortet, tritt er dem Einwurfe: „Virtus ordinatur
ad bonum. Bonum autem non est objectum intellectus, sed
appetitivae virtutis. Ergo subjectum virtutis non est intellectus,
sed appetitiva virtus (2m)" — diesem Einwurfe, sage ich, tritt er
mit folgender Erklärung entgegen: „Ad2m dicendum, quod bonum
unius cuiusque est finis eius. Et ideo, cum verum sit finis
intellectus, cognoscere verum est bonus actus
intellectus; unde habitus perficiens intellectual ad verum cognos-
cendum, vel in speculativis vel in practicis, dicitur virtus."



210 Über den Begriff der Tugend im allgemeinen.

Diese Stellen sind klar und keiner Mifsdeutung fähig.
Der englische Lehrer will also nur den habitus opinativus

und suspicativus von den intellektuellen Tugenden ausgeschlossen
wissen, und als Grund gibt er an, dafs der Verstand durch sie
nicht die ausschliefsliche Richtung auf sein Gut, — das Wahre
— erhält; der habitus scientiae hingegen ist ihm eine wahre
Tugend, allerdings nicht eine Tugend, die den Verstand
in der Richtung auf den Willen vollendet, wie unter
den intellektuellen Tugenden die virtus prudentiao und unter
den eingegossenen Tugenden die virtus fidei (S. theol. 1, 2

qu. 56 a 3 c in fin.), sondern eine Tugend, die den Verstand zu
seinem Guten, zur Erkenntnis der Wahrheit, disponiert.

Freilich wenn man Tugend nur jene habitus boni mentis
operativi nennt, welche den Willen selbst oder, wenn eine
andere Seelenkraft, dieselbe in der Abhängigkeit vom Willen
bestimmen und disponieren,1 dann sind die intellektuellen
Tugenden keine Tugenden, dann darf man aber auch nicht
mehr von einem Genusbegriff der Tugenden sprechen.
Hält man aber an einer virtus in genere fest und teilt sie
in virtus intellectualis et moralis ein, wie bei Dr. Müller
geschieht, dann ist es ein offenbarer Widerspruch, den habitus scientiae

von den Tugenden auszuschliefsen.
Und somit ist das „recte vivitur" in der Definition der

Tugend in genere, das „secundum legem aeternam, quae ordi-
nem moralem servari jubet" bei Dr. Müller erklärt wird, dahin
zu verstehen, dafs die natürliche Hinordnung der Vernunft, sowie
überhaupt jeder Potenz, auf ihr Objekt in der lex aeterna
inbegriffen ist.

Der hl. Thomas definiert auch in S. theol. 1, 2 qu. 93 a
1 c die lex aeterna in diesem umfassenden Sinne, nämlich als
ratio divinae sapientiae, secundum quod est directiva omnium
actuum et motionum.

Und unmittelbar vorher sagt er: „Sicut ratio divinae
sapientiae, in quantum per eam cuncta sunt creata, rationem habet
artis vel exemplaris vel ideae, ita ratio divinae sapientiae mo-
ventis omnia ad debitum finem obtinet rationem legis."

1 Der hl. Thomas nennt sie virtutes proprie sive simpliciter, weil
sie mit der Fähigkeit auch den rein sittlichen Gebrauch verleihen,
während er die virtutes intellectuales virtutes secundum quid nennt, die
den Menschen wohl zu einem guten Philosophen oder Arithmetiker u. s. w.,
aber nicht schlechthin gut machen. Cf. S. theol. 1, 2 qu. 56 a 3; ferner
1, 2 qu. 57 a 1, cf. a 3: Utrum habitus intellectualis, qui est ars, sit
virtus



217

Wie jedermann aus dem Gesagten bereits herausfühlt, so
hat die Verwechselung zwischen der Bethätigung der virtus
scientiae in Bezug auf ihre Art oder ihr Objekt — das Wahre —
und ihrer Beziehung auf einen aufser ihr liegenden Zweck
Veranlassung zur irrtümlichen Interpretation der scholastischen
Definition der Tugend im allgemeinen gegeben. Über diese
mifsbräuchliche Beziehung einer Tugend auf einen aufser ihr
liegenden sittlich unerlaubten Zweck sagt der hl. Thomas
S. theol. 1, 2 qu. 55 a 4 ad 5m: „Ad 5 dicendum, quod vir-
tute potest aliquis male nti tarn quam objecto, puta, cum male
sentit de virtute, cum odit eam vel superbit de ea, non autem

tamquam principio usus, ita, quod malus sit actus virtutis.
Der schlechte Zweck verhält sich also zum Tugendakte per
accidens und dieser selbst zu jenem materialiter.

EIN TRAKTAT GEGEN DIE AMALRICIANER AUS
DEM ANFANG DES XIII. JAHRHUNDERTS.

Nach der Handschrift zu Troyes zum ersten Mal
herausgegeben

von Dr. CLEMENS BAEUMKER.

Nachtrag.

Wenn ich im folgenden zu meinem in Bd. VII S. 346—412
dieser Zeitschrift und gleichzeitig durch das freundliche
Entgegenkommen des Herrn Herausgebers und des Verlegers auch in

Separatausgabe (erweitert) erschienenen Aufsatze einige Nachträge

bringe, so beziehen sich dieselben nicht auf die der

Ausgabe dort voraufgeschickte Literarhistorische Einleitung. Die

Ausführungen dieser Einleitung haben inzwischen den

unbedingten Beifall von Wilhelm Wat te nbach in der „Deutschen

Litteraturzeitung", und von Karl Müller in der „Theologischen

Litteraturzeitung", wenigstens teilweise Zustimmung von Er. P.

Mandonnet in der „Revue Thomiste" gefunden. Was letzterer

gegen meine Bestimmung des wahrscheinlichen Verfassers

bemerkt, hat mich nicht überzeugt. Meine Gründe für Garnerius


	Über den Begriff der Tugend im Allgemeinen nach der Lehre des Hl. Thomas von Aquin

