Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 8 (1894)

Artikel: Der Herbartianismus und die Lehrbiicher fir Lehrer- und Lehrerinnen-
Bildungsanstalten

Autor: Glossner, M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761922

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761922
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DER HERBARTIANISMUS

UND
DIE LEHRBUCHER FUR LEHRER- UND LEHRERINNEN-BILDUNGSANSTALTEN.
Von Dr. M. GLOSSNER.

Vor uns liegt: ,Die allgemeine KErziehungslehre.
Lehrtext zum Gebrauche an den Bildungsanstalten
fir Lehrer und Lehrerinnen. Von Schulrat Dr. G. A.
Lindoer. 6. unveridnderte Auflage. 1886.

Wer, wie wir, die pddagogische Litteratur der letzten Jahr-
zehnte mit Aufmerksamkeit verfolgt hat, dem wird der ebenso
weitgreifende als unheilvolle Einflufs nicht entgangen sein, den
die Herbartsche Philosophie auf Geist und Methode der Erziehung
und des Unterrichts gewonnen hat. Wir halten es daher fiir
unsere Pflicht, die in diesem Einflusse liegende Gefahr an einem
hervorragenden Orte zu signalisieren, und, um dies in eindring-
licher und konkreter Weise zu thun, wihlen wir uns als stell-
vertretendes Beispiel ein Lehrbuch, das seit Jahren unbean-
standet an den Bildungsanstalten fiur Lehrer und Lehrerinnen
gebraucht wird. Der tiefer und weiter blickende Leser wird
daraus zweifellos gewisse Erscheinungen, die in den letzten
Jahren das offentliche Interesse auf sich zogen, besser verstehen
lernen, als dies vielleicht bisher der Fall gewesen. Insbesondere
diirfte auch in diesem Falle die Wahrnehmung sich bestétigen,
dafs die berufenen Arzte des socialen Organismus nicht selten
wie die eigentlichen Sohne Askulaps die Symptome mit der
Krankheit selbst verwechseln, oder wenigstens mit der Be-
kimpfung und Unterdriickung der Symptome sich begniigen,
ohne nach dem eigentlichen Sitze und den tieferen Griinden der
Krankheit selbst zu forschen.

Der durch seine padagogischen Lehrbiicher bekannte Verfasser
erklart sich ausdriicklich als Anhinger Herbarts, betont aber
zugleich, dafs er auch die ,hochverdienstlichen Arbeiten der
Empiriker, insbesondere aus der Schule Pestalozzis und Diester-
wegs‘ sorgfiltig beriicksichtigt habe. (Vorrede zur 1. Aufl.)
Wir werden uns im folgenden allerdings davoun iiberzeugen, dafs
das uns vorliegende Lehrbuch den Herbartschen Standpunkt
nirgends verleugnet (ebd.), dals es vielmehr durchweg im Her-
bartschen Geiste geschrieben ist. Die Beriicksichtigung der



172 Der Herbartianismus.

»Empiriker” vermochte daran nichts Wesentliches zu é&ndern,
in keinem Falle aber den Standpunkt des Verfassers der Wahr-
heit ndher zu bringen.

Bevor wir aber an unsere eigentliche Aufgabe herantreten,
wollen wir die Antwort auf einen Einwand oder wenn wir so
sagen sollen, auf ein Vorurteil geben, das uns sofort den Weg
zu versperren versuchen wird. Wir sind nadmlich der Uber-
zeugung, dals unter allen philosophischen Systemen kaum eines
zu finden ist, welches in dem Grade zur Grundlage der Er-
ziehung iiberhaupt und erst gar noch einer christlichen Er-
ziechung ungeeignet wire, als das philosophische System Herbarts.
Dagegen konnte man erinnern, wie es denn komme, dals gerade
dieses System eine so ungewohnte und iiberraschende Ver-
breitung in pidagogischen Kreisen gewinne, und man mochte
geneigt sein, wie auch in aunderen Fillen, aus dem &ulseren
Erfolge auf die innere Tiichtigkeit und Zweckmilsigkeit zu
schliefsen.

Die Erklirung diirfte in zwel Thatsachen gelegen sein.
Erstens némlich verschmihten es die meisten Philosophen, be-
sonders die der idealistischen Richtung, zu einer so praktischen
und den Zwecken des realen, gewohnlichen Lebens dienenden
Disciplin, wie es die Piadagogik ist, sich ,herabzulassen”. Her-
bart machte von dieser Geringschitzung eine Ausnahme und
kam dem Verlangen der Pidagogen nach einer tieferen, wissen-
schaftlichen Begriindung ihrer praktischen Thitigkeit durch eine
sogar mathematisch-,exakte Behandlung entgegen. Herbart
behandelte die Pddagogik systematisch und machte infolge dessen
Schule. Dies die eine Thatsache. Die andere aber liegt in der
Begiinstigung, deren sich die Herbartianer staatlicherseits be-
sonders in Osterreich erfreuen. Das osterreichische Unterrichts-
ministerium lieferte die Schule den Jiingern Herbarts aus. Unter
dem Sonnenschein staatlicher Gunst entfalten diese seit Jahr-
zehnten eine ausgebreitete lehramtliche und litterarische Thétig-
keit, deren Kreise sich iiber Osterreich hinaus verbreiten. Be-
giinstigt wird diese Ausbreitung und das Eindringen ihrer
Lehrbiisher in die Seminarien und Bildungsanstalten fiir Lehrer
und Lehrerinnen durch die vorsichtige Redeweise, den eigen-
tumlichen Jargon der Schule. Unter den bunten Aushinge-
schildern unabhiingiger Forschung, exakter Wissenschaft, ethischen
Strebens vermogen sich die verschiedensten Elemente und Rich-
tungen, freisinnige und gliubige zu sammeln. Denn die Her-
bartianer beanspruchen fiir sich das Verdienst, strenge Wissen-
schaft mit Glaubigkeit und Religiositit zu verbmden Priifen



Die Herbartsche Psychologie und die Piidagogik.

173

wir, wie weit diesen Versicherungen die Wahrheit und Wirk-
lichkeit entspricht.

Die Jiinger Herbarts riihmen sich, der Piddagogik eine
wissenschaftliche Gestalt zu geben, indem sie dieselbe auf Psy-
chologie und Ethik griinden. ,Als Schopfer der neueren, auf
Psychologie und Ethik gegriindeten wissenschaftlichen
Pidagogik ist der Philosoph Herbart anzusehen.“ (8. 14.) Der
Verfasser unseres Lehrbuchs glaubt aus diesem Grunde das
Wesentliche aus den beiden pidagogischen , Hiilfswissenschaften®,
der Psychologie und Ethik, aufnehmen zu miissen. Den psycho-
logischen und ethischen Grundlagen werden wir deshalb haupt-
sichlich unser Augenmerk zuzuwenden haben, ohne jedoch eine
weitere ,.Grundlage, von welcher der Verfasser schweigt, vollig
aufser acht zu lassen. Denn wenn die Padagogik Herbarts auf
Psychologie und Ethik wie auf zwel Grundpfeilern aufgebaut ist,
so ruhen ihrerseits diese beiden Disciplinen auf dem Fundament
der IHerbartschen Metaphysik. Auch die Ethik namlich, ob-
gleich sie Herbart von metaphysischen Voraussetzungen angeb-
lich frei zu erhalten sucht, so dafs sie nur in sich selbst ruhen
soll, trigt, wie wir sehen werden, das unverkennbare Geprige
seiner Metaphysik.

Dals die Padagogik auf Psychologie und Ethik zu begriinden
sei, ist selbstverstindlich und dariiber kein weiteres Wort zu
verlieren; ob aber die Herbartsche Philosophie geeignet sei, die
unentbehrlichen psychologischen und ethischen Fundamente einer
wissenschaftlichen Piadagogik zu bieten, unterliegt von vorn-
herein ernstlichem Zweifel, und wir hoffen den Leser des Fol-
genden vom Gegenteil in einer Weise, die auch nicht das leiseste
Bedenken aufkommen lafst, zu iberzeugen.

I,

Die erste piadagogische Hiilfswissenschaft der Herbartianer
oder die Herbartsche Psychologie.

Niemand leugnet, dals die Erziehungskunst und Erziehungs-
wissenschaft einer reichen psychologischen Erfahrung, einer klaren
und tiefen Erkenntnis der Seele und des Seelenlebens bedart.
Ist doch die Erziehung vor allem Einwirkung auf die Seele
und ihre verschiedenen Vermogen und Kridfte, insbesondere
auf Verstand und Willen, und das Geschift des Erziehers wird
in um so erfolgreicherer Weise von statten gehen, je griind-
licher derselbe die Natur sowie die Entwickelungsgesetze der



174 Der Herbartianismus.

Seelenvermogen, die Art ihres Zusammenwirkens, ihrer wechsel-
seitigen Abhéngigkeit u. s. w. erkennt. Kine solche Erkenntnis
aber kann nur durch Erfahrung und verniinftige Reflexion er-
worben werden. KEs scheint nun allerdings, dals die Herbart-
sche Philosophie, die sich durch ihre Richtung auf Erfahrung
und ihre psychologischen Untersuchungen vor den spekulativen
Systemen eines Fichte, Schelling und Hegel auszeichnet, in
dieser Beziehung einer giinstigeren Lage sich erfreue. Bei
naherem Zusehen aber zeigt sich, dals die Psychologie Herbarts
ganz und gar von unhaltbaren spekulativen Voraussetzungen
beherrscht ist und den Thatsachen der Erfahrung und des Be-
wufstseins in einer Weise Gewalt anthut, wie kaum ‘irgend ein
anderes spekulatives System.

Sowohl der Blick in unser eigenes Innere, als die Beobach-
tung der Aulserungen fremden Seelenlebens zeigt uns das Bild
einer ungemein reichen Mannigfaltigkeit der Bethitigungen, ein
vieltaches Kraftgebiet innerhalb der Einheit des Selbstbewulst-
seins, die (egensitze sinnlicher und geistiger, innerlich auf-
fassender und nach aulsen strebender Vermdgen. Vor allem ist
es die Thatsache der freien Selbstbestimmung und die der wirk-
lichen oder angestrebten Herrschaft des Willens iiber die niederen
Triebe und Strebungen, worin sich ein nach innen und auflsen
wirksames und selbstindig thétiges Princip kundgibt. Wie stelit
sich zu diesen Thatsachen der Erfahrung die Herbartsche Psy-
chologie? Das vorliegende Lehrbuch fiir Lehrer- und Lehre-
rinnen-Bildungsanstalten weifs uns hieriiber folgendes zu sagen:

»Die sogenannten Seelenvermdgen: Verstand, Vernunft, Ge-
dédchtnis, Einbildungskraft u. s. w. gehoren nicht zu den Uran-
lagen und sind vielmehr abgeleitete Vorgiinge, die sich aus der
Wechselwirkung der Vorstellungen ergeben. (S. 4.)

Die fiir diese Behauptung gegebene Begriindung gestattet
uns, in ihren Sinn und ihre Tragweite einen tieferen Blick zu
werfen.

Dieselbe lautet also: ,,Denn der Inhalt unserer Vor-
stellungen ist in keiner Weise angeboren, sondern kommt uns
von aufsen zu durch die Sinne. Angeboren sind uns nur die
formellen Verschiedenheiten der Art, wie die Seelenzustinde
im Bewulstsein auftreten und wie sie verlaufen. Der eine falst
lebhaft und tief auf, der andere matt und seicht; der eine be-
greift augenblicklich, wihrend der andere mit seiner Auffassung
nur nachhinkt. Die Ursache hiervon liegt zumeist in der er-
erbten Beschaffenheit des Nervensystems, welche wir das
Temperament und Naturell nennen (A. a, 0.) ,Alle



Die Herbartsche Psychologie und die Padagogik. 175

Anlagen sind urspriinglich korperliche Anlagen, d. h. gewisse
angeborne Beschaffenheiten des leiblichen Organismus. Insofern
jedoch die letzteren einen Einflufs haben auf das Auftreten und
den Verlauf der Seelenzustinde, kann man auch von geistigen
Anlagen sprechen.“ (8. 5.)

Wir gedenken noch nicht, hier im einzelnen von den Kon-
sequenzen zu reden, die sich aus der Annahme ergeben, dals
Verstand, Vernunft u. s. w., dals Fiihlen, Begehren, Wollen aus
der Wechselwirkung der Vorstellungen sich ergebende, abge-
leitete Vorgiinge seien. Wir fragen auch nicht, ob eine solche
Ableitung moglich und ob sie Herbart und seinen Schiilern ge-
lungen ist. Wir sehen auch vorliufig davon ab, ob man denn
so einfachhin sagen konne, der Inhalt unserer Vorstellungen
komme uns von aufsen durch die Sinne zu. Nur anregen wollen
wir den aufmerksamen Leser zum Nachdenken dariiber, wie
denn eine Theorie, die das Seelenleben ausschliefslich auf Vor-
stellungen und zwar sinnliche, von aufsen kommende und des-
halb ausschlie(slich sei es unmittelbar oder mittelbar auf sinn-
liche Gegenstinde sich beziehende zuriickfiihrt und die Ver-
stand, Vernunft und Willen als Produkte der Wechselwirkung
von solchen Vorstellungen betrachtet, vom Materialismus sich
unterscheide? Noch schwerer wird ihm, fiirchten wir, diese
Unterscheidung werden, wenn er bald erfihrt, dafs die Vor-
stellungen selbst hinwiederum Produkte einer mechanischen
Wechselwirkung von Atomen, den Elementen der zusammenge-
setzten Dinge seien. — Doch wir wollen nicht vorgreifen, nicht,
wie man sagt, mit der Thiir ins Haus fallen, nicht vor der Zeit
unsere wahre Ansicht von dem Charakter der Herbartschen
padagogischen Reform, in der wir, aufrichtig gesprochen, nur
eine Aulserung des materialistischen Zeitgeistes erblicken, ver-
raten. Der Leser mige dem weiteren Gange unserer Unter-
suchungen folgen und dann selbst urteilen.

Es sei daher zuniichst nur darauf aufmerksam gemacht,
dafs die in unserem Lehrbuch fir die Behauptung, Verstand,
Vernunft u. s. w. seien abgeleitete Vorginge, vorgebrachte Be-
grindung eine solche iiberall nicht enthalte und die wirklichen
Motive anderswo und tiefer zu suchen seien. Denn gesetzt
auch, der Inhalt unserer Vorstellungen entspringe von aufsen,
aus den Sinnen, so folgt hieraus durchaus nicht, dafs in der
Seele nicht eine Anlage, ein Vermogen, auf Grund sinnlicher
Eindriicke Vorstellungen zu bilden, vorhanden sei. Im Gegen-
teil ist der dufsere Findruck ohne solche Anlage schlechterdings
ungeeignet, die Vorstellung hervorzurufen. Oder warum bildet



176 Der Herbartianismus,

der Spiegel, warum das kiinstliche Auge nicht eine Vor-
stellung von Licht und Farbe? Warum empfindet der erwirmte
Stein nichts von Wérme? Offenbar, weil hier das Vermogen,
die Anlage fehlt, die eben eine specifisch psychische ist. Auch
Aristoteles lafst den Inhalt der Vorstellungen aus Erfahrung
durch die dufseren Sinne geschopft sein, freilich nicht in der-
selben Weise, wie Herbart; denn er unterscheidet einen doppelten
Inhalt, einen sensiblen und intelligiblen, welch letzterer zwar
durch Abstraktion aus den Sinnen gewounnen, doch an sich un-
sinnlich ist und deshalb auch iiber den Bereich der Sinne hinaus
zur Erkenntnis ibersinnlicher Dinge fithrt. Aristoteles aber ist
sich wohl bewufst, dals die Bildung von Vorstellungen nicht
die ausschlielsliche Wirkung dufserer Eindriicke sein konne,
dafs vielmehr in der Seele selbst ein eigentiimliches Vermigen,
ja eine Vielheit von Vermogen, sinnlicher und geistiger, anzu-
nehmen sei. Wir werden diesen Punkt spiter weiter verfolgen
und kommen auf die Frage zuriick, welche die wahren — wenn
auch unausgesprochenen — Griinde seien, die unseren Herbar-
tianer bewegen, mit dem Meister die Existenz der Seelenver-
mogen zu leugnen und das gesamte Seelenleben anf die Wechsel-
wirkung (einen Mechanismus!) der Vorstellungen zuriickzufiihren.

Die wahren Griinde liegen in der Herbartschen Begriffs-
bestimmung der Seele. Und diese Begriffsbestimmung selbst
ist ein spekulatives, durch die Erfahrung auf jedem Schritt
und Tritt Liigen gestraftes Produkt; ein Produkt der Herbart-
schen Metaphysik, dieser partie honteuse der Herbartschen
Philosophie, iiber welche allerdings die Padagogen der Herbart-
schen Schule mit verschimtem Stillschweigen hinweggehen, die
aber gleichwohl die eigentiimliche Grundlage jener beiden als
Hiilfswissenschaften dem kiinstlichen Baue ihrer Erziehungs- und
Unterrichtslehre dienenden Séulen — der Psychologie und Ethik
— bildet.

Die Leugnung der Seelenvermigen und die Reduktion aller
Seelenphianomene auf Vorstellungen verstehen wir, wenn wir die
Definition, die Herbart von der Seele gibt, ins Auge fassen.
Herbart definiert: ,Die Seele ist das einfache Wesen, dessen
Selbsterhaltungen Vorstellungen sind.“ (W. W.Bd. 5. 8. 108 fI.)

" Zur Erklarung der einzelnen Teile dieser Begriffsbestimmung
bemerkt Herbart: ,Die Seele ist ein einfaches Wesen; nicht
blofs ohne Teile, sondern auch ohne irgend eine Vielheit in
ihrer Qualitit.“ (A. a. O.) Ferner: ,Die Seele hat gar keine
Anlagen und Vermigen, weder etwas zu empfangen noch zu
producieren. Sie ist demnach keine tabula rasa in dem Sinne,



Die Herbartsche Psychologie und die Pidagogik. 177

als ob darauf fremde Eindriicke gemacht werden konnten; auch
keine in urspriinglicher Selbstthitigkeit begriffene Substanz in
Leibnitz’ Sinne. Sie hat urspriinglich weder Vorstellungen, noch
Gefithle, noch Begierden; sie weils nichts von sich selbst und
nichts von anderen Dingen; es liegen auch in ihr keine Formen
des Anschauens und des Denkens, keine Gesetze des Wollens
und Handelns; auch keinerlei wie immer entfernte Vorbereitungen
zu dem allem.“ (A. a. O. S. 109.) Die Herbartsche Seele ware
also das richtige Lichtenbergsche Messer ohne Klinge, dem das
Heft fehlt! Wir werden es deshalb begreiflich finden, wenn
Herbart weiterfahrt: ,,Das einfache Was der Seele ist vollig
unbekannt und bleibt es auf immer; es ist kein Gegenstand
der spekulativen so wenig als der empirischen Psychologie.
(A. a. 0)

Den zweiten Teil der angefiihrten Definition der Seele
illustriert Herbart durch folgende Worte: ,,Die Selbsterhaltungen
der Seele sind (zum Teil wenigstens und soweit wir sie kennen)
Vorstellungen und zwar einfache Vorstellungen, weil
der Akt der Selbsterhaltung einfach ist, wie das Wesen, das
sich erhilt. Damit besteht aber eine unendliche Mannigfaltigkeit
von mehreren solchen Akten; sie sind ndmlich verschieden, je
nachdem die Storungen es sind. Demgemils hat die Mannigfal-
tigkeit der Vorstellungen und eine unendlich vielfiltige Zu-
sammensetzung derselben gar keine Schwierigkeit.“ (S. 110.)
Im weiteren bemerkt Herbart, dafs hier noch nicht vom Be-
gehren und Fiihlen, noch nicht vom Ich die Rede sei. Seine
wahre Meinung némlich geht dahin, dafs alles, was aulser den
Vorstellungen an psychischen Erscheinungen sich findet, das
Resultat der wechselseitigen Verbindungen, Forderungen und
Hemmungen der Vorstellungen sei.

Wenn Herbart die Seele als ein einfaches Wesen, dessen
Selbsterhaltungen Vorstellungen sind, definiert, so konnte man
versucht sein, die Seele als ein von den Elementen der Korper
wesentlich verschiedenes Princip des Seins und Lebens aufzu-
fassen. Diese Auffassung schneidet uns Herbart durch folgende
Aufserung ab: ,Der Gegensatz zwischen Seele und Materie ist
nicht ein solcher in dem Was der Wesen, sondern er ist ein
Gegensatz in der Art unserer Auffassung. Die~Materie als ein
raumlich Reales, mit rdumlichen Kriften vorgestellt, wie wir sie
zu denken pflegen, gehort weder in das Reich des Seins noch
in das des wirklichen Geschehens, sondern sie ist eine blofse Er-
scheinung. Eben dieselbe Materie aber ist real als eine Summe
einfacher Wesen; und in diesem Wesen geschieht wirklich etwas,

Jahrbuch fiir Philosophie ete, VIIL 12



178 Der Herbartianismus.

welches die Erscheinung einer raumlichen Existenz zur Folge
hat.“ (A. a. 0.)

Wir haben bereits oben auf das materialistische Moment
in der psychologischen Theorie unseres Herbartschen Lehrbuches
aufmerksam gemacht, das in der Annahme liegt, Verstand, Ver-
punft, Willen seien nichts Urspriingliches, sondern das Ergebnis
der Wechselwirkung sinnlicher Vorstellungen. Hier begegnet
uns nun ein neues materialistisches Moment: die Seele ist nicht
wesentlich von den Elementen der Kérperwelt verschieden. Man
lasse sich nicht beirren durch die Auffassung der Materie als
eines blofsen Phdnomens. Denn die Seele und die Elemente der
Korperwelt werden eben als Principien einer materiellen Welt,
also materiell gedacht und bestimint. Dies erhellt aus der zweifel-
los dem Leser noch gaunz unverstindlichen Erklirung der Seele
als eines Wesens, dessen Selbsterhaltungen Vorstellungen sind.
Denn auch die Vorstellung ist (wie iibrigens in dem Angefiihrten
Herbart ausdriicklich uns versicherte) ebensowenig als Begehren,
Fiihlen, Bewulstsein etwas Urspriingliches. Sie entsteht viel-
mehr aus dem Nebeneinander jener von Herbart angenommenen
einfachen Wesen, welche die Elemente alles Daseienden bilden.
Mit anderen Worten: die Vorstellungen sind Produkte mecha-
nischer Verhiltonisse, eines Mechanismus der Elemente, wie alle
iibrigen Seelenphinomene aufser den Vorstellungen Produkte
des Mechanismus der Vorstellungen sind. Welche weiteren
Beweise verlangt man, um den gegen die Herbartsche Psycho-
logie erhobenen Vorwurf des Materialismus zu rechtfertigen?

Die Vorstellungen sind nach Herbarts Ansicht Selbsterhal-
tungen der einfachen Wesen gegeniiber von aulsen kommenden
Storungen: in diesem Satze sind ebensoviele Riitsel als Worte
enthalten. Was sind diese einfachen Wesen ohne jede Vielheit
der Qualitit, ohne jede Thitigkeit, ohne jedes Leiden, die sich
gleichwohl wie thitige und leidende Wesen verhalten? Was
sind Selbsterhaltungen? Wie sollen wir uns Selbsterhaltungen
als Vorstellungen denken? Selbsterhaltungen gegen Storungen
sollen die Vorstellungen sein! Was haben Vorstellungen mit
Storungen zu thun? Ist nicht die Vorstellung vielmehr eine
Vervollkommnung der Seele, eine Erweiterung gleichsam ihres
Seins, gewissermalsen eine Verunendlichung desselben; denn
wenn auch in ihrem realen Sein beschrinkt, ist sie eben durch
die Vorstellung in einem idealen Reiche unbeschrinkt.

"Die Antwort auf obige Fragen gibt uns die Herbartsche
Metaphysik. Wir werden deshalb in aller Kiirze und soweit es



Die Herbartsche Psychologie und die Pidagogik. 179

unser Zweck zu erfordern scheint, die Grundsitze der Herbart-
schen Metaphysik ins Auge zu fassen haben.

Man sollte erwarten, dals Herbart, dessen Philosophie auf
Erfabrung fufsen will, in der Psychologie von der Vorstellung
ausgehend auf ein Princip derselben zuriickgehe, aus dem sie
begreiflich erscheint. Dies ist das Verfahren des Aristoteles,
der christlichen, der scholastischen Philosophen. Herbart ver-
fahrt anders. Von dem Grundsatz oder sagen wir besser von
dem auch durch Kant genéhrten Vorurteil ausgehend, dals nur
mathematisch-mechanische Erklarungen wahrhaft wissenschaftlich
seien, frigt er nach dem Grunde der mannigfaltigen Erscheinung
(bei Herbart: des Scheins) und findet diesen in der Vielheit der
einfachen Wesen, die in dem mechanischen Verhaltnis des Druckes
und Gegendruckes zu einander stehen. Diese einfachen Wesen
suchen in einander einzudringen, setzen aber einen Widerstand
entgegen und erhalten sich selbst gegeniiber den von aufsen
wider sie eindringenden Storungen. Zu dieser Annahme glaubt
Herbart durch gewisse Thatsachen der Erfahrung berechtigt und
gezwungen zu sein. KEr unterscheidet namlich die Welt der
Erscheinung, oder, wie er sich ausdriickt, des Scheins, und die
Welt des Seins. Alles, was wir unmittelbar erfahren, sei es
aufserlich — die im Raume ausgedehnten und in der Zeit sich
veriandernden Dinge — oder innerlich im Bewulstsein, gehort
der Welt des Scheines an, hinter der aber eine Welt des Seins
angenommen werden mufs; denn ,soviel Schein, soviel Hin-
weisung auf Sein“. Der Schein ist relativ, das Sein absolut,
ein schlechthin Gesetates, daher auch ohne jede Beschrinkung,
einfach, unverdnderlich. Das Sein hat alle Bestimmungen des
Absoluten; es ist eben nur Sein, durchweg sich selbst gleich.
Hieraus diirfe man aber nicht mit dem Monismus (Pantheismus)
schliefsen, es gebe nur ein Sein, das alles ist; vielmehr fordere
die Mannigfaltigkeit der Erscheinungswelt die Annahme einer
Mehrheit von Seienden. Herbart nimmt demnach als von uns
(denkend) schlechthin zu setzenden Grund der Erscheinungen
eine Vielheit von einfachen Wesen an, von denen alle not-
wendigen Pradikate des Seins (zu welchen nach seiner der
eleatisch-demokritischen verwandten Auffassung Absolutheit, Kin-
fachheit, Unverinderlichkeit u. s. w. gehiren) auszusagen seien,
von deren Wesensbeschaffenheit wir aber nichts weiteres wissen,
als dals sie je eine einfache Qualitit besitzen, die in den ver-
schiedenen Wesen verschieden und entgegengesetzt ist. Aus
dieser Verschiedenheit und Entgegensetzung nimlich glaubt Her-

12*



180 Der Herbartianismus,

bart die zur FErklirung der Krscheinungswelt notwendigen
Storungen und Selbsterhaltunger ableiten zu konnen.

Wenden wir uns nach dieser kurzen Darstellung der meta-
physischen (Grundanschauung Herbarts zu der Bemerkung des
Lindnerschen Lehrbuches zuriick, dals alle Seelenvermogen ab-
geleitete Vorginge seien, die sich aus der Wechselwirkung der
Vorstellungen ergeben, so verschwindet das Ritselhafte und
Paradoxe, oder genauer gesprochen das Unvermittelte und Un-
motivierte, das in der vom Verfasser in ganz ungeniigender Weise
begriindeten Behauptung lag. Dafiir aber, nachdem wir ihren
wahren Sinn und ihre volle Tragweite kennen gelernt haben,
grinst uns aus derselben die wirkliche Gestalt der Herbartschen
Philosophie entgegen, die hinter der psychologischen Theorie
sich verhiillt, fir den Eingeweihten aber wie das Gerippe hinter
den lebensvollen Bildern eines Holbeinschen Totentanzes hervor-
schaut. Diese wirkliche Gestalt aber ist Pantheismus und Ma-
terialismus. Denn wer sieht nicht, dals die Herbartschen den
Erscheinungen zn Grunde liegenden einfachen Wesen ebenso-
viele Absolute, ebensoviele Gotter sind? Herbart weils daher
auch von diesen Wesen keinen Weg zu einer schopferischen
Ursache der Welt zu finden. Denn ein schlechthin Seiendes,
vollkommen einfaches Wesen kann nicht geschaffen sein. Wir
haben daher soviele Gotter als Seiende. Dies ist aber Panthe-
ismus, allerdings nicht monistischer, sondern, um uns eines auch
von andern gebrauchten Ausdruckes zu bedienen, pluralistischer
Pantheismus.

Die Herbartsche Metaphysik, die der von den Herbarti-
anischen Padagogen adoptierten Psychologie zu Grunde liegt,
ist aber nicht allein pantheistisch, sondern auch materialistisch.
Und zwar nicht blofs in dem Sinne, in welchem man mit Recht
sagt und auch wir an einem andern Orte betonten,! der Pan-
theismus sei sublimierter Materialismus, weil er, indem er die
Welt vergottert, zugleich auch Gott verweltlicht und ins Ma-
terielle und Korperliche herabzieht, sondern in dem Sinne, dals
Herbart seine Realen, die, wie wir oben sahen, wahre Gotter,
durch sich — schlechthin seiende Wesen sind, geradezu als
materielle Principien, als Bestandteile eines Mechanismus be-
handelt, an welche Gedanke und Vorstellung und iiberhaupt
alles, was Geist und dem Geiste verwandt ist, wie etwas
rein Zufilliges, Unerklarbares und Raitselhaftes angehiingt sich
findet. ’

1 Der moderne Idealismus. Miinster 1880.



Die Herbartsche Psychologie und die Padagogik. 181

Die Vorstellung namlich ist, wie wir Herbart versichern
horten, nicht etwas Urspriingliches und der Seele selbst Inhi-
rierendes, sondern etwas aulser ihr Liegendes, aus dem mecha-
nischen gegenseitigen Verhalten der einfachen Wesen, der
,»Seelen* Resultierendes. Die Vorstellung gehort wie Ausdehnung,
Raum und Zeit der Erscheinung, d. i. der Welt des Scheines
an. Wirde uns das Bewulstsein die Vorstellung nicht als eine
Thatsache, die sich schlechterdings nicht leugnen und abschiitteln
lafst, vor Augen halten, und wire es iiberhaupt moglich, ohne
Vorstellung zu denken und zn reden, eine Psychologie und
Metaphysik, sei es auch eine materialistische, zu schreiben: so
wiirde sie Herbart einfach ignorieren oder negieren und von
nichts weiterem als von Druck und Gegendruck, von Selbst-
erhaltung gegen Storungen reden. Da nun aber die Vorstellung
eine unleugbare Thatsache der inneren Erfahrung ist, und da
sich eine Psychologie ohne die Anerkennung physischer Phéno-
mene nun einmal nicht schreiben lilst, so gelangt Herbart zu der
durch seine materialistisch-mechanische Metaphysik geforderten
Definition der Seele, sie sei ein einfaches Wesen, dessen Selbst-
erhaltungen (gegen mechanische Storung!) Vorstellungen sind.
Das Bewulstsein zeigt uns eben Vorstellungen, eine Thatsache,
die Herbart vom Standpunkte seiner Metaphysik nicht erklaren
kann. Diese kennt nur den Gegendruck, die Selbstbehauptung
eines einfachen Wesens ohne Vermogen, ohne Thitigkeit, ohne
Vernunft, Verstand, Wille. Nur die innere Erfahrung ist es,
die Herbart zwingt, die Selbsterhaltungen der Seele als Vor-
stellungen zu bestimmen. In der metaphysischen Voraussetzung
einfacher, potenzloser Substanzen, deren Reaktionen einfach auf
mechanischen Verhiltnissen zu andern beruhen, ist dafiir ein Motiv
schlechterdings nicht gegeben. Im Gegenteil ist gar nicht ein-
zusehen, wie Stols und Gegenstols als Vorstellung sich mani-
festieren sollen.

Doch Herbart weils sich durch einen Machtspruch zu helfen:
Was psychologisch oder in innerer Erfahrung, in der Welt des
inneren Scheines als Vorstellung sich darstellt, ist vom meta-
physischen Standpunkt nichts weiter als Selbsterhaltung gegen
aulsere Storung.

Nach den strengen Regeln der Logik lifst sich der Her-
bartsche Satz: es gibt Realen, die Seelen sind, oder mit anderen
Worten, es gibt Realen, deren Selbsterhaltungen Vorstellungen
sind, umkehren und lautet dann: es gibt Vorstellungen, die aus
Druck und Gegendrnck resultierende Selbsterhaltungen sind.



182 Der Herbartianismus.

Im Grunde aber lehrt Herbart mehr und diirfen wir in seinem
Sinne sagen: Vorstellung ist nichts anderes, als das Resultat
der notwendigen Fortexistenz eines einfachen realen Wesens
gegen von aufsen versuchte Storung. Wir haben nicht zu unter-
suchen, ob solche Storungen und Selbsterhaltungen oder Selbst-
behauptungen in einfachen Wesen moglich seien; nicht, ob es
eine Vielheit absoluter Wesen, eine Vielheit von Gottern geben
konne. Wir wollen keine erschopfende Darstellung und Kritik
der Herbartschen Metaphysik geben. Wir wollen nur feststellen,
dals der Materialismus, der sich vielfach Miihe gibt, Empfindung,
Vorstellung als einen materiellen Vorgang zu erklaren, mit Recht
auf Herbart sich berufen kann, der des Ritsels Losung bereit
hilt in der einfachen, freilich unbewiesenen Behauptung: es gibt
einfache Wesen, deren Selbsterhaltung gegen mechanische Storung
Vorstellungen sind.

Eine Bemerkung, die fiir unseren Zweck von einschneiden-
der Wichtigkeit ist, moge jedoch nicht unterdriickt werden. In
der Herbartschen Auffassung der Seele streiten Pantheismus
und Materialismus unmittelbar um den Vorrang. Die Seele
erscheint nach der einen Seite als ein absolutes, unabhéingiges,
sich selbst vollkommen geniigendes Wesen, als ein wahrer Gott,
nach der andern Seite aber sinkt sie zum materiellen Atom
herab, das nur in Verbindung mit andern Atomen ein in Vor-
stellungen und Vorstellungskomplexen bestehendes Scheinleben
zu erzeugen vermag; zu einem chemischen Atom, dessen ver-
schiedene Qualititen durch das Zusammen mit anderen bedingt
sind. (Vgl. Trendelenburg, Historische Beitrige zur Philosophie.
Bd. 3. 8.103.) Wir begegnen hier wie iiberall dem gerechten
Schicksal pantheistischer Selbstvergotterung, die mit materialisti-
scher Erniedrigung endigt.

Die Piadagogen der Herbartschen Schule werden uns ein-
wenden, dafs sie weit entfernt seien, die Grundsitze und be-
denklichen Konsequenzen der Herbartschen Metaphysik zu
adoptieren; iiberdies seien in der Herbartschen Philosophie, wenn
man gerecht sein wolle, nicht blofs atheistische und materialistische,
sondern auch christlische Elemente zu finden. Anerkenne doch
Herbart selbst, dafs die in den Organismen unverkennbare Zweck-
mélsigkeit auf einen intelligenten Schopfer und Ordver der Dinge
hinweise. Derartige zerstreute Aulserungen sind nun allerdings
in den Herbartschen Schriften vorhanden. Andererseits aber
steht nicht allein fest, dalfs Herbart das Geschaffensein der
Realen im strengen Sinne des Wortes entschieden ausschlielst
uad in Konsequenz des von ihm aufgestellten Seinsbegriffs aus-



Die Herbartsche Psychologie und die Pidagogik. 183

schliefsen muls, sondern auch, dals der Zweckbegriff im Herbart-
schen System ein fremdartiges Element bildet, das aulserhalb
der als streng wissenschaftlich geltenden Betrachtung liegt. Aus
diesem Grunde erscheint denn auch die Annahme eines intelli-
genten Urhebers der Dinge als reine Gefiihls- und Glaubenssache,
die einer wissenschaftlichen Rechtfertigung und Beweisfiihrung
unfihig ist. Die Herbartsche ,,Wissenschaft® ist und bleibt daher
atheistisch, sofern sie die Annahme eines hochsten Wesens
im religiosen Sinne ausschlielst, pantheistisch, sofern die von
ibr angenommenen Wesen insgesamt die gottlichen Pradikate
der Absolutheit, Aseitit, Einfachheit, Ewigkeit u. s. w. besitzen;
endlich materialistisch, sofern hinwiederum diese Wesen ganz
wie die Atome Demokrits und Epikurs, denen andere als mathe-
matisch-mechanische Beziehungen nicht zukommen, fungieren und
behandelt werden.

Trotz alledem werden unsere Herbartschen Piadagogen,
wird insbesondere der Verfasser unseres Lehrbuchs fiir Lehrer-
und Lehrerinnenbildungsanstalten sagen: Mag es sich mit Herbart
wie immer verhalten, wir lehnen nun einmal jene atheistischen
und materialistischen Theorieen ab, und man wird sie vergeblich
in unsern Schriften und Lehrbiichern suchen.

Gut, ihr lehnt diese Theorieen ab! Aber ihr nehmet Lehren
an und stellt Behauptungen auf, die mit jenen von euch selbst
verworfenen und perhorrescierten stehen und fallen. Ihr wandelt
immerhin auf Herbarts Spuren und verfolgt Herbartsche Wege,
wenn ihr das gesamte Seelenleben auf Vorstellungen zuriick-
fihret und alles andere aus mechanischen Verhéltnissen, aus
der wechselseitigen Forderung und Hemmung, Anziehung und
Abstofsung der Vorstellungen ableitet. Der Materialismus und
Mechanismus heftet sich an eure Fersen, durchdringt eure
Psychologie, beherrscht eure Pidagogik, moget ihr euch drehen
und wenden, wie ihr wollt.

Ihr verwahrt euch gegen den Vorwurf des Atheismus, Im
subjektiven Sinne mag dieser Vorwurf viele von euch nicht
treffen. Wir sind uberzeugt, dals viele Padagogen Herbartscher
Richtung in gutem Glauben sind. Im objektiven Sinne aber
trifft dieser Vorwurf auf alle zu. Mag der atheistische Charakter
der Herbartschen Philosophie in der Psychologie weniger deut-
lich hervortreten, indem man zwar die Konsequenzen sich aneignet,
die metaphysischen Voraussetzungen aber zuriickweist, so ver-
hilt es sich anders beziiglich der zweiten aus der Herbartschen
Philosophie entlehnten Hiilfswissenschaft, der KEthik. Diese ist
ihrem innersten Kern und Wesen nach atheistisch. Wir werden



184 Der Herbartianismus.

den Beweis fir diese Behauptung fithren. Denn obgleich in
jener Ethik auch von Gott und Gottesbewulstsein, von Gott-
dhnlichkeit u. dgl. geredet wird, so ist doch darin das Sittliche
von Gott villig losgetrennt und auf Ideen begriindet, die von
Gott unabhingig sind. Ja trotz des idealistischen Aunstrichs,
den sich die Herbartsche Xthik durch das schone und viel
milsbrauchte Wort: ,Idee” zu geben weils, kann ihr selbst der
Vorwurf des Materialismus nicht erspart werden, da ihr alles
fehlt, was das Sittliche als solches charakterisiert, der Begriff
der Pflicht, des Gesetzes, des hochsten Gutes, und an deren
Stelle nichts anderes tritt als eine Asthetik des Harmonischen,
das sich seinerseits hinwiederum auf blofse mathematische Formen
und Verhiltnisse reduciert.

Doch greifen wir unseren ferneren Untersuchungen nicht
vor und fragen wir uns, vorlaufig auf psychologischem Gebiete
verweilend, inwieweit jener verhingnisvolle Charakter, welcher
der Psychologie Herbarts von ihrem metaphysischen Ursprung
her aufgedriickt ist, in unserem Lehrbuch fiir adspirierende Lehrer
und Lehrerinnen sich ausprigt!

Betrachten wir noch einmal den principiellen Satz, den wir
im Obigen aus dem genannten Lehrbuch angefiihrt haben: ,,Die
sogenannten Seelenvermégen: Verstand, Vernunft, Gedédchtnis,
Einbildungskraft u. s. w. gehoren nicht zu den Uranlagen, es
sind dies vielmehr abgeleitete Vorginge, die sich aus der
Wechselwirkung der Vorstellungen ergeben.”

Wir haben den Ursprung dieses Satzes erkannt. Er liegt
in dem Vorurteil Herbarts, die mathematisch-mechanische Be-
trachtungsweise (thatsdchlich die niedrigste, weil sie alle hoheren
Differenzen des Seienden ignoriert) sei die einzig wissenschaft-
liche. Zu diesem Zwecke muflste alles auf einfache Elemente,
mit denen sich wie mit Zahleinheiten operieren liels, zurick-
gefiihrt werden. Solche sind in der Welt des Seienden die
Realen. Mit diesen aber war in der Psychologie nichts weiter an-
zufangen. Sie hat es mit der Welt des Scheins, und zwar den inneren
Phédnomenen zu thun. Es mufsten daher auch hier Elemente
aufgestellt werden, welche die Rolle, die den Realen, den Seelen,
in der Metaphysik zufiel, in der Psychologie zu spielen haben.
Als solche nun boten sich die Vorstellungen an, die sich, wie
es schien, ebenso wie Atome behandeln lassen und in der Her-
bartschen Psychologie wirklich so behandelt werden. Alle
iibrigen seelischen Erscheinungen muflsten daher, so gut es ging,
aus dem Mechanismus der Vorstellungen abgeleitet werden.
Auf diese Weise gestaltete sich die Psychologie zu einer Me-



Die Herbartsche Psychologie und die Pidagogik. 185

chanik der Vorstellungen; diese sind bei Herbart und seinen
Anhingern die einzigen wahren Seelenkrifte, hinter denen die
s»Seele”, nachdem sie ihre Schuldigkeit in der Metaphysik gethan,
als Sein des Scheins zu figurieren, vollstindig zuriicktritt. Von
elnem substanziellen Ich, einem thitigen Selbst, einer freien
Selbstbestimmung des Willens kann da keine Rede sein. Das
Ich ist Resultat der innigen Verschmelzung und Verflechtung
der Vorstellungen, der Schwerpunkt gleichsam eines Vorstellungs-
komplexes. Es ist klar, dafs das Ich in dieser Annahme nicht
iiber den Vorstellungen $tehen, sie nicht mit Freiheit beherrschen
kann, Die Freiheit wird zum Scheine, zur Selbsttduschung.
Wie verhéingnisvoll eine derartige Psychologie fiir die Pidagogik
werden konne und miisse, ist unschwer zu ermessen. Die Pida-
gogik verlangt eine wahre und griindliche Erkenntnis der Seele
und des Menschen. Irrtiimer iiber das Wesen der Seele und
des Menschen fiihren notwendig zu einer falschen Bestimmung
des Endzwecks des menschlichen Lebens und des Zieles der
Erziehung. KEine wahre und griindliche Erkenntnis des Seelen-
und Menschenwesens aber ist in Herbarts Philosophie, ist auch
in unserem Lehrbuch nicht zu finden. Die Herbartsche Theoric
schligt vielmehr dem Zeugnis des Bewulstseins, der inneren
Erfahrung geradezu ins Angesicht. Wenn das Selbstbewulstsein
die Erscheinung, der Reflex des Seelenwesens ist, so kann dieses
nicht ein totes, vermogen- und thitigkeitsloses Reale im Sinne
Herbarts sein, das keine Macht iiber seine Vorstellungen besitzt
und starr und unthitig hinter ihoen steht. Vielmehr mufs die
Seele als ein selbstthatiges, sich mit Freiheit bestimmendes Wesen
mit einer Vielheit von Vermogen und Thiétigkeiten anerkannt
werden.

Wenden wir uns wieder unserem Lehrbuch zu, so finden
wir darin den psychologischen Standpunkt Herbarts in seiner
ganzen mechanischen Schroffheit ausgedriickt. Ohne weitere
Begriindung, nur auf das Wort des Meisters gestiitzt, beginnt
der Verfasser seine kurze Darstellung der einen piddagogischen
Hiilfswissenschaft, der Psychologie, mit der, wie wir sahen, aus
einer materialistisch - mechanischen Metaphysik entspringenden
Behauptung: ,,Das Seelenleben des Menschen ist ein Entwick-
lungsprozels, welcher durch die Wechselwirkung zahlloser
Elemente zustande kommt. Diese Elemente sind die Vor-
stellungen. Was die Buchstaben in der Schrift, was die
Grundstoffe in der Chemie, was die Zellen in der Physiologie:
das sind die Vorstellungen im Seelenleben.” (8. 20.)

Dem Verfasser geniigt es indes nicht, diese durch nichts gerecht-



186 Der Herbartianismus.

fertigte, unbewiesene, und doch zugleich fiir alles Folgende
principielle und destruktive Behauptung glaubig aus der Herbart-
schen Philosophie heriibergenommen zu haben. Damit ja kein
Zweifel dariiber obwalte, dals in dieser Psychologie die Seele
nichts ist, die Vorstellungen aber und ihre Grifsen- und Stéirke-
verhaltnisse alles sind, erklart der Verfasser in einer An-
merkung, es bestehe zwischen Zellen und Vorstellungen der
Unterschied, dals jene von innen heraus durch Wucherung und
Wachstum, die Vorstellungen dagegen durch aufsere Eindriicke
hervorgerufen werden. (A. a. O.) Also die psychologischen
Prozesse stehen nach dieser ,,wissenschaftlichen®, ,exakten
Psychologie noch tiefer als physiologische, organische Prozesse;
sie sind etwas rein Aufserliches, von aufsen (nicht aus einem
Seelenvermogen) Entspringendes und daher auch nur #dulseren,
mechanischen Gesetzen Unterworfenes!

Dem entspricht denn auch die Art und Weise, wie unser
Lehrbuch das Selbstbewulstsein definiert. Selbstbewulstsein ist
nach des Verfassers Ansicht nicht die Bethdtigung eines in
seiner Kinheit und Einfachheit sich selbst erfassenden und seine
Zustinde und Thitigkeiten auf sich selbst als deren Grund
zuriickfithrenden Seelenwesens, sondern die Identitdt der wech-
selnden Formen des Bewulstseins. Bewulstsein selbst aber wird
erkliart als die Gesamtheit der Vorstellungen, die ein Mensch
in einem Augenblicke hat. Das lebendige Selbst, das aufnehmende
und thitige Ich ist also dem Herbartianer nichts weiter als der
Faden, an welchem sich die Vorstellungen an einander reihen.
(Grenauer gesprochen ist das Ich nicht einmal dies, sondern die
Verkettung und Verschlingung der Vorstellungen in einem idealen
Punkte, oder wie wir uns frither ausdriickten, der gemeinsame
Schwerpunkt des Vorstellungskomplexes.

Obgleich wir im Bisherigen, dem Gange des Lehrbuches
folgend, von nichts als von Vorstellungen vernommen haben;
obgleich uns versichert wurde, das gesamte Seelenleben bestehe
in Vorstellungen und der Wechselwirkung von Vorstellungen:
so werden wir doch auf einmal dahin informiert: ,,die Entwick-
lung des Bewulstseins gehe In einer zweifachen Richtung vor
sich, .namlich in der Richtung des Geistes und des Gemiites.*
,,Die Geistesbildung umfafst das Vorstellungsleben als solches;
sie ist Bildung des Erkennens, der KEinsicht, des Verstandes.
Die Gemiitsbildung bezieht sich auf das Fiithlen und Lieben
(Wollen); bei jenem waltet die Empfinglichkeit, bei diesem
Selbstthitigkeit vor. (8. 21.)

Indem der Verfasser von Geistesbildung und zwar von einer



Die Herbartsche Psychologie und die Pidagogik. 187

doppelten, einer Geistes- und Gemiits-Bildung spricht, ist er im
Grunde aus der Rolle des Herbartianers gefallen. Er kennt doch
nur von aufsen durch die Sinne geschopfte, also sinnliche Vor-
stellungen. Mit welchem Rechte spricht er nun plotzlich von
Geistesbildung? Die Natur erweist sich eben stirker als die
Schulformel. Ohne die Annahme einer Geistes- und Gemiitsrichtung
kann niemand, auch nicht ein Herbartianer, eine Pidagogik zustande
bringen. Der Verfasser tritt dadurch notgedrungen mit den Prin-
cipien der Herbartschen Psychologie in Widerspruch. Er spricht
von ,,Selbstthéitigkeit“ des Gemiits, von Empfinglichkeit fir Vor-
stellungen, ohue sich Rechenschaft zu geben, wer fiir Vorstellungen
empfanglich und wer im Gemiitsleben selbstthétig sei. Doch nicht
die Vorstellung! Oder sollen wir -wirklich annehmen, dafs die Vor-
stellung fiihle, begehre, wolle? Es lige dies in der Konsequenz
der Herbartschen Psychologie, in welcher die Vorstellungen die
Stelle der Seele und ihrer Vermogen vertreten und thatsichlich
als die eigentlichen Seeienkrifte fungieren. Ist es aber nicht
die Vorstellung, die fiihlt u. s. w., so kann es nur die Seele
sein, die vorstellt und begehrt, sich teils receptiv, teils spontan
verhilt, also verschiedene Vermigen besitzt; Annahmen, mit denen
die Herbartsche Psychologie iiber den Haufen geworfen wird.

Gleich als ob sich der Verfasser des schwachen Augen-
blicks, in welchem er von der ,,wissenschaftlichen* Psychologie
abgefallen, bewulst geworden, und sich auf sich selbst und seinen
Herbartschen Standpunkt wieder besonnen hitte, versichert er
uns gleich darauf: , Vorstellungen sind urspriingliche, Gefiihle
und Strebungen abgeleitete Seelenzustinde. (A. a. O.)

Wie in dieser Aufserung, so erweist sich der Verfasser
in der weiteren Darstellung der , wissenschaftlichen” Psychologie
als ein getreuer, auf die Worte des Meisters schworender Jiinger
Herbarts.

Der Paragraph vom Ursprung der Vorstellungen beginnt
mit dem Orakelspruch: ,,Es gibt keine angeborene Vorstellungen.
Durch diesen wichtigen Satz hat der grofse Brite Jonn Locke
der Psychologie und Piddagogik eine neue Zukunft eroffnet.”
Was wiirde wohl der grofse Leibnitz, der seine bedeutendste
philosophische Schrift — die nouveaux essais sur ’entendement
humain — zur Widerlegung des Lockeschen Sensualismus schrieb,
zu diesem Lobspruche sagen? Allerdings geht auch Leibnitz in
der entgegengesetzten Richtung zu weit, wenn er das gesamte
Seelenleben in einer von aufsen vollkommen unabhingigen Weise
aus dem eigenen Grunde der Seele (unter gottlicher Einwirkung)
entspringen und sich entfalten ldfst. In der That gibt es keine



188 Der Herbartianismus.

eingebornen Vorstellungen. Aber nicht erst von Locke brauchten
wir dies zu lernen. Die christliche Philosophie hat dies langst
gewufst und schon Aristoteles lehrt, dals das Material all
unserer Erkenntnis aus Erfahrung geschopft sei. Aber die christ-
liche Philosophie und ihr philosophischer Lehrmeister Aristoteles,
sind weit entfernt, deshalb dem Sensualismus eines Locke zu
huldigen. Wenn auch nicht die Vorstellungen, so doch das
Vermogen, Vorstellungen zu bilden, und zwar nicht blofs sinn-
liche Vermogen, sondern auch urspriingliche Geistesver-
mogen, Verstand und Wille, sind der Seele, unabhingig von
dufseren Kindriicken, eigen, Von solchen Vermogen, mit Hiilfe
deren sich die Seele iiber die Sinne zu freiem, die Sinnlichkeit
und ihren Associationsmechanismus iiberragendem und sie be-
herrschendem Geistesleben erhebt, wollen Herbart und seine
Schule nichts wissen. Daher rithmen sie Locke und betrachten
ihn nicht ganz mit Unrecht als ihren Ahnherrn, verfallen aber
ebenso wie Locke und die seinen Fufsstapfen folgenden eng-
lischen und franzosischen Philosophen dem Sensualismus; denn
mogen die Herbartianer immerhin von Geist und Wille reden, so
verbinden sie mit diesen Worten einen andern als den gewohnten
Sinn und setzen folgerichtig den Menschen auf die Stufe eines
rein sinnlichen Wesens, aut die Wesensstufe des Tieres herab.

Sind wir nicht ungerecht gegen die Herbartianer? Horen
wir, bevor wir endgiltig urteilen! ,,Auf dem grofsen Umfange
— so spricht sich das Lehrbuch iiber den Unterschied von
Mensch und Tier ans — und auf der Bedeutung des Gebietes
der erworbenen Seelenzustinde beruht die Uberlegenheit der
Menschennatur im Gegensatz zur starren Angelegtheit des
tierischen Wesens. (S. 24.) Also nicht auf urspriinglichen
Wesensunterschieden und aunf entsprechenden, urspriinglichen
Vermogen der Menschenseele beruht der Unterschied zwischen
Mensch und Tier, sondern auf dem grofseren Umfang und der
fortgeschrittenen Verfeinerung des Vorstellungsmaterials!

Alle unsere Vorstellungen — so orakelt der Verfasser weiter
— kommen uns von aufsen zu durch die Sinne. Sie treten
als sinnliche Empfindungen in die Seele, wirken hier mannig-
faltig auf einander und setzen sich schliefslich in Bewegungen
um, durch welche die Seele nach aufsen wirkt. (8. 22.)

In dem vorstehenden Satze kénnen wir nur ebensoviele
Irrtiimer als Worte entdecken. Keine Vorstellung kommt génz-
lich von aulsen, durch die Sinne; denn jede Vorstellung setat
ein specifisches Vermogen in der Seele, sei es in ihr allein (wie
die intellektuelle Vorstellung) oder in ihr gemeinschaftlich mit dem



Die Herbartsche Psychologie und die Pidagogik. 189

Leibe (wie die sinnliche Vorstellung), voraus. Und wie sollen wir
uns die Umsetzung von Vorstellungen in korperliche Bewegungen
denken? Eine solche Umsetzung ist schlechterdings undenkbar.
Die Vorstellung bringt keine Bewegung hervor, geschweige denn,
dafs sie sich in eine solche ,umsetzt. Vielmehr erregt die Vor-
stellung das Begehren, und nur das aktuelle Begehren bewirkt
eine Bewegung, setzt sich aber ebensowenig in eine solche um,
als die Vorstellung; denn korperliche, ortliche Bewegung ist
etwas ginzlich von einer psychischen Thatigkeit, wie Vorstellung
und Begehren, Verschiedenes. Und trotz dieser sinnlosen und
unbeweisbaren Behauptungen sind die Herbartianer Vertreter
einer wahrhaft wissenschaftlichen Psychologie und Péidagogik!

Horen wir weiter! ,,Der nichste Gegenstand der sinnlichen
Wahrnehmung ist der eigene Korper. Sein Gesamtbefinden
kiindigt sich uns durch einen breiten Strom von Korperem-
pfindungen an, welche in ihrer Gesamtheit die dunkle, aber
stark betonte Lebensempfindung bildet.“ ,Die zahllosen,
dunklen und ebendeshalb auch unbezeichneten Korperempfin-
dungen einerseits, dann die Sinnesempfindungen andererseits, als
da sind Farben, Geriiche, Geschmiicke, Arten der Glitte und
Raunheit, der Harte und Weichheit, sowie Grade der Wirme
bilden das geistige (!) Material, aus welchem sich durch einen
allmahlichen Bildungsprozels alle hoheren Gebilde des Seelen-
lebens entwickeln.“ (8. 23.)

Dals der ndchste Gegenstand der sinnlichen Wahrnehmung
der eigene Korper sei, ist durch keine Erfahrung zu begriinden.
In dem, was der Verfasser Lebensempfindung nennt, sind ver-
schiedene Arten von Wahrnehmungen und Empfindungen zu-
sammengeworfen. Der innere Sinn bethatigt sich nur zugleich mit
den und sachlich (nicht zeitlich) sogar spiter, als die dulseren Sinne,
weil in Abhingigkeit- von ihnen. Jene Annahme des Verfassers
erkliart sich aus der Verwechslung des iiber die ganze Korper-
oberfliche verbreiteten Tast- oder Gefiihlssinns mit dem inneren
Sinne oder dem Gemeinsinn, mit welchem wir die &uflseren
Sensationen, unter ihnen auch die des Tast- oder Gefiihlssinnes
wahrnehmen. Wenn aber Korper- und Sinnesempfindungen als
geistiges Material bezeichnet werden, woraus sich alle hoheren
Gebilde des Seelenlebens angeblich entwickeln, so liegt hierin
ein Mifsbrauch des Wortes: ,geistig?; denn das Material, von
dem der Verfasser redet, ist ein sinnliches, aus welchem durch
einen ,,allmihlichen Bildungsprozels‘‘ schlechterdings nichts anderes
als eine verfeinerte Sinnlichkeit, nicht aber Geist und Geistes-
leben hervorgehen konnen.



190 Der Herbartianismus.

Folgen wir dem Verfasser auf seinen weiteren Gingen, so
werden wir zunachst iiber die Anschauungen unterrichtet.
,Die Gesamtheit der Sinnesempfindungen, die sich auf einen und
denselben #ulseren Gegenstand beziehen, ist die Anschauung
dieses Gegenstandes.“ (S. 26.) Dagegen muls eingewendet
werden, dals Empfindungen durch blofse Verbindung nicht zu
Anschauungen werden kénnen, wenn sie nicht schon urspriing-
lich Wahrnehmungen, d. h. nicht nur subjektive Zustinde, sondern
objektive Erkeunntnisse sind. Ferner ist die Beziehung auf einen
Gegenstand ohne die Einheit des Bewulstseins und des Subjekts,
das die verschiedenen KEindriicke in eins zusammenfalst, nicht
moglich. Denn unter der Voraussetzung, dals urspriinglich nur
Empfindungen gegeben sind, erscheint weder die Beziehung auf
ein dufseres Objekt iiberhaupt, noch die auf ein und dasselbe
Objekt begriindet.

Mit dem Abschnitte iiber die Gemiitsseite des Kindes
und die Bedingungen.der Gemiitsbildung (8. 28 ff.) sind wir
bei einem der schwiichsten Punkte der Herbartschen Psychologie
und Padagogik angelangt. Den tieferen Grund der Zuriicktiih-
rung des Fiihlens und Begehrens auf Vorstellungen haben wir
bereits aufgezeigt. Kr liegt in der materialistisch-mechanischen
Grundrichtung der Herbartschen Philosophie. Gleichwohl wieder-
holen unsere ,wissenschaftlichen” Piadagogen die betreffenden
Theorieen mit einer verbliiffenden Unbefangenheit. Als ob es
sich um ganz selbstverstindliche, allgemein von den Vertretern
der Wissenschaft anerkannte Dinge handelte, erkldrt der Ver-
fasser des Lehrbuchs: ,Die Gefiihle sind nichts Selbstindiges,
sie bestehen pur an und mit den Vorstellungen. Durch das
Zusammentreffen der letzteren wird namlich die vorstellende
Kraft der Seele (alse doch ein Seelenvermégen!) bald erhoben,
bald herabgedriickt; im ersteren Falle erfahren wir eine Forde-
rung, im letzteren eine Hemmung unseres Vorstellens. Das
Innewerden einer Forderung unseres Vorstellungslebens ist ein
Lustgefiihl, das Innewerden einer Hemmung desselben ein Un-
lustgefithl. Es ist natiirlich (7), dals die Vorstellungen die auf
ihnen lastende Hemmung zu iiberwinden und das mit ihnen ver-
bundene Unlustgefihl zu beseitigen suchen. Dadurch verwandelt
sich die Gemiitslage in ein Streben, welches als Begehren auf
bestimmte Gegenstinde gerichtet ist. Wenn es, von der Ein-
sicht geleitet, diese (regenstinde zu erreichen versteht, wird
es zum Wollen, welches in Handlungen und Thaten nach aufsen
tritt. (8. 28.)

Es ist hier nicht der Ort, auf das Wesen der Gefiihle und



Die Herbartsche Psychologie und die Padagogik. 191

im besondern auf die Frage einzugehen, ob die Gefiihle zur
Annahme eines besondern Seelenvermigens wie Vorstellen und
Begehren berechtigen und zwingen. Fiir die Beurteilung der
Herbartschen Ansicht von der abgeleiteten Natur des Fiihlens
und Begehrens, d.i. der Annahme, dals sie nur Zustindlichkeiten
der Vorstellungen, nicht aber Zustinde und Thitigkeiten der
auf die vorgestellten Objekte reagierenden Seele seien, kommt
die gestellte Frage nicht in Betracht. Denn in allen Fillen ist
die Unmoglichkeit, das Begehren auf Vorstellungen zuriickzu-
fihren, iiber jeden Zweifel erhaben. Nimmt man hinzu, dals
die Gefiihle der Lust und Unlust Zustinde sind des Begehrungs-
vermogens, nicht der Vorstellungen, die solche erregen, nicht
aber haben koOnnen, so erscheint sowohl die Reduktion des
Begehrens als auch die des Fiihlens auf Vorstellungen als der
Wabhrheit widersprechend. Aus diesem Grunde hat es denn
auch von verschiedenen Seiten her an Widerspruch gegen die
Herbartsche Theorie nicht gefehlt. Um so mehr aber mufs man
staunen, dals eine Theorie, die das Seelenleben vollstandig
mechanisiert und zu einer Statik und Mechanik der Vorstellungen,
die ,,gehemmt®, ,gehoben®, ins Gleichgewicht gebracht werden
(Ausdriicke, die, auf das Seelenleben angewendet, kaum ertrig-
lich sind, wenn sie bildlich verstanden werden, im eigentlichen
Sinne genommen aber den schirfsten Widerspruch herausfordern).
wie eine solche Theorie, sage ich, in der Pddagogik Aufnahme
finden konnte. -

Die Ansicht, Fiihlen, Begehren, Wollen seien abgeleitete
Erscheinungen, ist nicht blofs als eine Folgerung aus falschen
Primissen, aus einem unhaltbaren, die mehrfache Qualitit eines
Seienden ausschliefsenden Seinsbegriff, grundlos und willkiirlich,
sondern auch nachweisbar falsch, wie wir sogleich zeigen werden.

In der Zuriickfiihrung des Begehrens auf aufstrebende Vor-
stellungen liegt, wie Trendelenburg (Hist. Beitrige a. a. O.
S. 116 ff.) bemerkt, eine Verwechslung der Wirkung mit der
Ursache. Das Streben, Begehren treibt Vorstellungen empor,
driickt sie nieder, ist aber nicht selbst aufstrebende Vorstellung.
»Wie konnten, so frigt ebenderselbe, die Vorstellungen, die sich
hemmen, oder die Vorstellungen, die sich einander befordern,
empfinden? Durch den zweideutigen Ausdruck ,Spannung®
suchen die Herbartianer einen Schein von Wahrheit fiir die Be-
hauptung, Gefiihl sei ein Attribut der Vorstellung, hervorzubringen.
Verschmelzung und Hemmung aber geniigen nicht, um das An-
genehme, Harmonische und das Unangenehme zu erkliren. Nicht
selten fordert die Harmonie die Distinktion der zum Ganzen sich



192 Der Herbartianismus.

figenden Teile; nicht selten entspringt sie dem Gegensatze. Die
Vorstellung, die fiihlt, Lust und Unlust empfindet, ist eine falsche
Personifikation. Das wirklich Empfindende ist die vorstellende
Seele, welche sowohl die Vorstellung als auch die Lust und
Unlust, die sie erregt, in sich erlebt; die Seele, die bei Herbart,
dem alle Thitigkeiten nur aus dem Zusammen der einfachen
Wesen resultieren, die Vorstellungen nicht einmal hat.

Diese einfache, durch die innere Erfahrung verbiirgte psy-
chologische Wahrheit erscheint freilich dem Herbartianer nicht
,exakt“ und ,,wissenschaftlich“ genug, da sie sich nicht in einer
mathematischen Formel ausdriicken lalst. Um so mehr aber,
sollte man meinen, miilste der Piddagoge, der Erzieher daran
festhalten. Denn was ist eine KErziehung ohne Anerkennung
einer fiihlenden und wollenden, wollend sich selbst bestimmenden
und ihren Vorstellungslauf nach Principien und Maximen, nach
Gesetzen und Regeln zum erkannten Ziele leitenden Seele?

Trendelenburg macht auf das idealistische Element in der
Herbartschen Auffassung des Begehrens und Wollens aufmerksam.
Das Streben und Wollen hat nach Herbart sein Objekt aus-
schliefslich in der Seele, sie will nur die Vorstellung, nicht den
vorgestellten Gegenstand; die sinnliche Gegenwart des letzteren
ist nur Mittel, nicht Gewolltes. Nebenbei sei der Egoismus zu
beachten, dem hiermit Thiir und Thor geoftnet sei. Gegen diese
Herbartsche Auffassung miisse geltend gemacht werden, dafs die
Seele im Begehren bediirftig ist. Sie begehrt z. B. nicht die
Vorstellung von der Erndhrung, sondern die Erndhrung selbst.
Wie die Vorstellung nicht sich selbst, sondern einen Gegenstand
vorstellt, so sucht die Seele im Begehren Hiilfe in einem &ulseren
Sein oder Bestimmung eines #dulseren Seins nach ihrer Richtung.
,Der Vorgang des Begehrens endet nicht in dem Siege einer
aufstrebenden Vorstellung, sondern in dem Besitz eines Objektes.
Das Begehren regt und bewegt die Vorstellung, um des Objektes
habhaft zu werden. Im Begehren liegt ebensoviel, wenn nicht
mehr Biirgschaft des Realismus, als in der sinnlichen Vorstellung.*
(Hist. Beitr. S. 117.)

Wie nicht die Vorstellung der Erndhrung, sondern die wu‘k
liche. Ernéihrung angestrebt wird, so gilt dasselbe auf den hoheren
Stufen des Seelenlebens. Nicht die Vorstellung der Unsterblich-
keit der Seele, nicht die Vorstellung eines personlichen Gottes,
nicht die Vorstellung von einem unendlichen Gute, bilden den
Gegenstand des Verlangens und der Liebe der gliaubigen Seele;
und der Trost, den diese aus dem Umgang mit Gott, aus dem
Gebete schopft, wiirde sofort in bittere Enttiduschung sich ver-



Die Herbartsche Psychologie und die Pidagogik. 193

wandeln, wenn es gelinge, ihr die Uberzeugung beizubringen,
dafs sie im Augenblicke der hochsten religiosen Erregung nicht
mit Gott, sondern mit ihrem eigenen Vorstellungsgebilde sich
beschiftige.

Dieser Idealismus der Herbartschen Psychologie beweist
jedoch nichts gegen den von uns erhobenen Vorwurf des Sen-
sualismus und Materialismus, Denn die Vorstellung, die Herbart
mit dem vorgestellten Gute verwechselt, bleibt in allen ihren
Transformationen sinnlich und materiell; denn wie Gefiihle und
Begehrungen, so sind nach Herbart, wie wir wissen, auch Ver-
stand und Vernunft aus der Verbindung und wechselseitigen
Einwirkung der sinnlichen Vorstellungen abgeleitete Phinomene.

Die Vorstellungen verhalten sich im Sinne Herbarts genau
wie die Atome Demokrits und Epikurs. Wie diese infolge ihrer
verschiedenen Gestalten u. s. w. steigen und fallen, sich hemmen
und fordern, durchschliipfen oder hangen bleiben, mittels ihrer
Haken und Hékchen sich ineinander verflechten u. s. w., so auch
die Vorstellungen. Hieraus wird das Wiederauftreten, die ,Re-
produktion verdunkelter Vorstellungen, hieraus die Reihenbildung,
an deren Mechanismus die Herbartianer grofses Wohlgefallen
haben, erklart: ein Vergniigen, das man ihnen gestatten konnte,
wenn sie nur die hoheren, geistigen Seelenthatigkeiten von dem
niederen Vorstellungslaufe und seinen gewohnheitsméfsigen Asso-
ciationen zu unterscheiden und die Selbstthitigkeit der Seele
iiber dem Mechanismus gewohnter Verbindungen sinnlicher Vor-
stellungen und gegen ihn zu wahren wiilsten.

Die vollige Befangenheit in einer mechanischen Denkweise
zeigt die von der willkiirlichen Aufmerksamkeit gegebene
Erklirung. Nach unserem Lehrbuche kommt die willkiirliche
Aufmerksamkeit dadurch zustande, dafs einer neu eintretenden,
wenn auch schwachen Vorstellung aus verschiedenen Gegenden
des Bewulstseins Reproduktionshiilfen zustromen, welche diese
Vorstellung heben und zum Mittelpunkt des Aufmerksamkeits-
kreises machen. (8. 39.) Also ein mechanischer Prozels, bei
welchem die Seele vollkommen unbeteiligt ist, eine willkiirliche
Aufmerksamkeit ohne jemand, der aufmerkt, ohne Wille und
Willkiir. '

Das Gedédchtnis wird in die zwei Funktionen des Be-
haltens und Wiedergebens unterschieden und im allgemeinen
definiert als das Vermodgen der unverinderten Reproduktion.
In dieser Erklirung ist die wahre Natur des Gedéchtnisses ver-
kannt. Dem Gedéchtnis wesentlich ist die Beziehung auf die
Vergangenheit, auf die gehabte Wahrnehmung oder Vorstellung;

Jahrbuch fiir Philosophie ete, VIIL 13



194 Der Herbartianismus.

die einfache, unverinderte Reproduktion ist nicht geniigend.
Das Wiedergeben aber oder die Erinnerung (was der Verfasser
als absichtliches Wiedergeben bezeichnet — absichtlich ohne
Absicht, wie willkiirliche Aufmerksamkeit ohne Willkiir) enthalt
iiberdies ein logisches Element, da ein absichtliches Besinnen
ohne eine Art von schlie[sender Thitigkeit nicht ausfithrbar ist.

Die Bemerkung iiber das Lernen (8. 42), das dadurch zu-
stande kommen soll, dafs man den Lehrstoff in Reihen bringt
und die Anfangspunkte der Reihen an geliufige Vorstellungen
ankniipft, ist trotz der in einer Anmerkung beildufig vorge-
brachten Unterscheidung des mechanischen und judiciosen Ge-
dédchtnisses wiederum ganz in dem die Herbartsche Psychologie
beherrschenden Sinne gehalten.

Dasselbe gilt von derErkldrung der Einbildungskratt. Lassen
wir das Lehrbuch selbst reden! ,Im Verlaufe des Vorstellens
werden die Vorstellungen verschiedener Zeitperioden mannigtach
durcheinander gemengt, so dals die Reproduktion nicht mehr den
Charakter der Wiedergabe des Alten, sondern vielmehr der
Hervorbringung des Neuen an sich trigt . . . . Das Vermogen
der verinderten Reproduktion nennt man die Einbildungskraft*
(S. 44). Wenn hier und auch sonst von Vermogen die
Rede ist, so geschieht dies im Widerspruch gegen die an die
Spitze der Psychologie gestellte Behauptung, dals es kein Seelen-
vermogen, sondern nur Vorstellungen und Verhiltnisse von Vor-
stellungen gebe. Aber auch der Herbartianer erfihrt an sich,
was dem Skeptiker begegnet, dafs die Natur stirker ist, als die
Theorie.

Eine hervorragende, ja die wichtigste Stelle in der ,wissen-
schaftlich-exakten“, d. h, nach der bescheidenen Ansicht der
Herbartianer, Herbartschen Pidagogik spielt die ,,Apperception®.
Sie ist die Geburtsstitte des Denkens. Sie bildet die Briicke),
die iiber den sinnliches Vorstellen und geistiges Denken trennen-
den Abgrund nnmerklich hiniiberfiihren soll. Denn das Denken,
sagt uns der Verfasser, ist nichts als eine Art von Apperception.
(S. 52 Anm. 1.) Die Apperceptioy ist das Umgewandeltwerden
einer neuen Vorstellung durch eine dltere, ihr an Macht iiber-
legene. Damit wire das Geheimnis der , Menschwerdung®, mit
welchem Materialisten und Darwinisten sich quélen, vom Stand-
punkt der ,exakten” Wissenschaft gelost. Aus dem Tiere wird
ein Mensch, aus der sinnlichen Vorstellung wird Gedanke, aus
Sinn Verstand durch den einfachen Vorgang der Apperception,
der durch physiologische Prozesse erldutert wird. ,,Dieser Pro-
zels ist eine Art Assimilation der neueren Vorstellung an die



Die Herbartsche Psychologie und die Padagogik. 195

ialtere. Wie die Aufnahme der Speisen zur Verdauung der-
selben, so verhilt sich die Perception zur Apperception. (8. 51.)
Da Denken, wie wir horten, eine Art von Apperception ist,
Apperception aber eine Art von Verdauung, so gestaltet sich
die Sache so einfach, dafs auch der REinfiltigste die Natur und
den Ursprung des Denkens versteht. Daher sich gewissen Kopfen
die Herbartsche Philosophie so sehr empfiehlt; denn was Ver-
dauung ist, das glauben sie, da sie es ja tiglich prakticieren,
griindlich zu verstehen.

,»Die Apperception, wird uns gesagt, ,besteht darin, dals
sich das schwéchere a nach dem stirkeren b richten mufs.”
(S. 51.) Ferner: ,Appercipierende Vorstellungen sind jene, die
unter dem Namen von KErfahruogen, Begriffen, Grundsatzen,
(xesichtspunkten, Lieblingsvorstellungen, Gewohnheiten u. dgl.
unsere Auffassung der Aulsenwelt bestimmen. Woher nun aber
Begriffe, Grundsdtze, woher diese Elemente unserer hoheren
Vorstellungs- oder Gedankenwelt? Hierauf vermissen wir die
Antwort, wenn nicht etwa das folgende sie enthalten soll:
»Mittelst der Apperception kommt die psychologische Bildung
zustande. Die Fiille des Erfahrungsstoffes, den uns die Sinne
bieten, kann auf keine andere Weise gegliedert und zusammen-
gefalst, d. h. gebildet werden, als dadurch, dafs Verwandtes
auf Verwandtes bezogen, das Neue an das Alte angekniipft,
vieles unter einen gemeinsamen Gesichtspunkt gefalst, vor allem
aber das Besondere und Einzelne dem Allgemeinen unterge-
ordnet wird. Dies ist ein Verdichtungsprozels der Vor-
stellungen, an dem sich einerseits das Denken in der Form
des Urteils, andererseits die Sprache durch Zusammenfassung
mittelst der Namengebung beteiligt.“ (A. a. O.)

Die Sprache, die Namengebung also soll erkldren, wie aus
Vorstellungen Begriffe werden; mit andern Worten, die allge-
meine, intellektuelle Vorstellung, die Quelle all unserer hoheren
Erkenntnisse, das auszeichnende Merkmal des Menschen, durch
das er sich als Vernunftwesen kundgibt, ist nichts weiter als
ein Name, mittels dessen wir verwandte Erscheinungen zu-
sammenfassen. Dieser Nominalismus ist die notwendige Konse-
quenz der Herbartschen Leugnung der Seelenvermogen und der
ausschliefslichen Annahme von aufsen angeregter sinnlich-mate-
rieller Vorstellungen. Und wie siunlich und materiell ist es,
die ,psychologische Bildung* als einen Verdichtungsprozels auf-
zufassen! Wenn dabei das Denken in der Form des Urteilens
sich beteiligen soll, so diirfen wir keineswegs glauben, dafs eine
hohere Seelenkraft iiber dem Material der Sinnesvorstellungen

13*

¢



196 Der Herbartianismus.

schalte und walte; denn wir werden sogleich dahin belehrt, das
Urteilen sei ein Unterordnen des Unbekannten unter das Be-
kannte, des Neuen unter das Alte, des Besonderen unter das
Allgemeine (als ob es ein selbstindiges Allgemeines oder Intel-
ligibles dieser Psychologie zufolge iiberhaupt gibe!), des Vielen
unter das KEine, des Subjektes unter das Priadikat. KEs ist hier
von einem Subsumieren die Rede und wird somit die Vor-
stellung erweckt, als ob der Seele eine Denkthitigkeit zuge-
schrieben wiirde. Bei nidherem Zusehen aber haben wir es
wieder mit einem rein mechanischen Vorgang des Anziehens und
Abstolsens zu thun. Die schwéchere Vorstellung wird von der
stirkeren angezogen, die Vorstellungen verdichten sich, dhnliche
Vorstellungen werden verschmolzen, das Alte ergreift das Neue
u. 8. w.; denn — so schlielst der Verfasser — dieses Unter-
ordnen (d. h. das Urteilen) geht in der Form der Apperception
vor sich, wobei das Pridikat die iltere, allgemeinere, apperci-
pierende Vorstellung bildet. (8. 52.)

Sollen wir diese widersinnigen Behauptungen der Herbart-
schen Psychologie widerlegen? KEs geniige, auf eine einzige,
unleugbare, schon von Aristoteles hervorgehobene Thatsache,
in welcher sich der tiefgreifende Unterschied des Intelligiblen
vom Sinnlichen und noch mehr vom Mechanischen deutlich
manifestiert, die Aufmerksamkeit zu lenken. Weit entfernt ndm-
lich, dals die schwichere intellektuelle Vorstellung mit der
stirkeren lichtvolleren verschmilzt oder durch sie verdunkelt
wird, schirft sich vielmehr das geistige Auge durch den Um-
gang mit dem im hoheren Grade Intelligiblen fiir die feinsten
Unterschiede und das minder Intelligible. — Unter der Herbart-
schen Voraussetzung aber wire ein Urteil iiberhaupt unmaoglich;
denn wenn die Vorstellungen sich verdichten und verschmelzen,
konnen Pridikat und Subjekt nicht miteinander verglichen werden.
Eine Vergleichung namlich kann nur dann stattfinden, wenn die
zu vergleichenden Termini rein fiir sich aufgefalst werden, also
nicht in eins fliefsen und verschmelzen. Der allgemeine Begriff
aber besitzt einen von der entsprechenden sinnlichen Vorstellung
ganz verschiedenen Inhalt, indem er das reine Wesen, z. B. des
Dreiecks, des Kreises, iiberhaupt desjenigen enthélt, wovon die
sinnliche Vorstellung nur die Erscheinung reprisentiert.

Sollte noch ein Zweifel iiber die wahre Meinung unseres
Lehrbuchs und dariiber, dals das Denken als ein mechanischer
Vorgang aufgefalst werde, obwalten, so wird derselbe schwinden
miissen, wenn wir die in den Anmerkungen aufgenommenen
Uitate aus Anhéingern der Herbartschen Schule ins Auge fassen.



Die Herbartsche Psychologie und die Pidagogik. 197

Das eine lautet: ,Die Apperception beruht darauf, dals neu
auftretende Vorstellungen frilher gewonnenen entgegenkommen
und mit ihner Verbindungen eingehen. Werden die bereits
vorhandenen Vorstellungen zum Ewpfang der neuen vorbereitet,
die storenden zuriickgedringt, die fordernden herangerufen, so
treten die neuen sogleich an ihren rechten Platz, gehen die
richtigen Verbindungen ein und wird dem Nichtverstehen, das
auf mangelnder, und dem Mifsverstehen, das auf falscher Apper-
ception beruht, vorgebeugt.“ (8. 52.)

Das zweite Citat spricht sich iiber das Verhiltnis der
Apperception zum Unterricht aus. , Auf geschickter Einleitung
von Apperceptionen beruht die Kunst des Unterrichts; das Neue,
dem sich freisteigende Vorstellungen zur Apperception darbieten,
wird innerlich erfafst und bleibt hdngen, das kalte Anstaunen,
bei dem dem Schiiler die Gedanken vergehen, ist die dem
wahren Lernen feindlichste Stimmung.“ (A. a. O.) Wirklich?
Ist denn mnicht das Staunen, die Verwunderung, die iibrigens
weder kalt noch warm ist, vielmehr der erste Schritt zur Wils-
begierde, die dem Angestaunten auf den Grund zu kommen
sucht, und damit auch der erste Schritt zum Wissen selbst?

Dafs unter solchen Umstinden auch die Kunst des Unter-
richtes zum Mechanismus wird, ist leicht einzusehen und daher
begreiflich, dafs die Herbartianer die lingst geiibte Methode,
die in einer nach dem Gegenstande variierenden Abwechslung
von Analyse und Synthese besteht, verballhornen und sie durch
die Zerfillung des Unterrichtsstoffes in kleinste ,,methodische
Einheiten® zu einer auf alles gleichmilsig anwendbaren Schablone
herabsetzen.

Wie die Herbartsche Psychologie einen wesentlichen Unter-
schied des sinnlichen Vorstellens vom Denken nicht kennt, so
unterscheidet dieselbe auch nicht zwischen sinnlichem Begehren
und Wollen. Das Wollen, sagt unser Lehrbuch, ist eine Be-
gierde, verbunden mit der Einsicht in die Erreichbarkeit des
Begehrten. (8..48.) Vom freien Wollen, der Willensfreiheit,
ohne welche es weder eine Sittlichkeit noch eine Erziehung
gibt, schweigt das Lehrbuch iiberhaupt (denn die ldee der
inneren Freiheit, von der im Abschnitt iiber die Ethik die Rede
ist, bedeutet, wie wir sehen werden, etwas ganz anderes) und
vom Herbartschen Standpunkt mit Recht. Denn wie soll eine
Maschine, was das Seelenleben nach der Herbartschen Theorie
ist, zu einer freien Selbstbestimmung gelangen? Gleichwohl folgt
in vollig unvermittelter Weise auf den Abschnitt von der Apper-
ception ein anderer iiber Charakterbildung (S. 53). Der Chavakter



198 Der Herbartianismus.

wird definiert als die vollstindige Konsequenz des sdmtlichen
Wollens und Handelns durch Unterordnung desselben unter
praktische Grundsitze und dieser wieder unter einen obersten
praktischen Grundsatz. Erliuternd wird hierzu bemerkt: ,,Sind
samtliche praktische Grundsitze im Einklange mit dem Sitten-
gesetze und steht an der Spitze derselben das Gewissen, so ist
der Charakter ein sittlicher. (S. 55.)

Wir fragen: Sittengesetz, Gewissen? Wo findet sich fir
diese Dinge Raum in der Herbartschen Philosophie und Pada-
gogik ? Bisher haben wir nur von einem Mechanismus dringender
und schiebender, gehemmter und geforderter Vorstellungen ver-
nommen. Wir sind demnach beim zweiten Teile unserer Auf-
gabe angelangt: der Untersuchung iiber Herbarts Ethik als der
zweiten, auch von unserem Lehrbuch adoptierten pidagogischen
Hiilfswissenschaft.

LI,
Die zweite Hiilfswissenschaft der Herbartschen Piédagogik
oder die Ethik.

Die bisherigen psychologischen Untersuchungen sind, wie
es scheint, nicht geeignet, ein sehr giinstiges Vorurteil fiir die
,,Ethik“ der Herbartianer zu erwecken. Doch halten wir mit
unserem definitiven Urteil noch zuriick, um so mehr, da Herbart
versichert, die Ethik von anderweitigen Voraussetzungen unab-
hingig auf ihren eigenen Grund zu stellen. Noch sei die Be-
merkung angebracht, dafs es uns hier um eine Kritik der Her-
bartschen Ethik nur insoweit zu thun 1st, als dieselbe in die
pidagogischen Lehrbiicher eingedrungen ist, als deren typischer
Repriisentant uns die Lindnersche allgemeine Erziehungslehre
zum Gebrauche an den Bildungsanstalten fiir Lehrer und Lehre-
rinnen gilt.

Die wichtigste Bestimmung eines pidagogischen Systems
ist offenbar die des Erziehungszweckes. Hieriiber kann
kein Zweifel bestehen., Horen wir also, wie Lindner den Er-
ziehungszweck bestimmt. Er unterscheidet einen doppelten Er-
ziehungszweck, einen formalen und einen sachlichen. Der formale
Erziehungszweck ist die Selbstindigkeit des Zoglings, der sach-
liche aber ist kein anderer als die Bestimmung des Menschen,
(8. 57.) Wir stehen also vor der entscheidenden Frage: Welches
ist die Bestimmung des Menschen, des Menschen als solchen,
jene allgemein menschliche Bestimmung, von welcher der Ver-
fasser selbst sagt, dals der einzelne ihre Erreichung unter den



Die Herbartsche Ethik und die Pidagogik, 199

mannigfaltigsten Lebensformen anstreben kann, wenn er hierbei
nur seinem besseren Selbst nicht ungetreu wird.

Der Katechismus, der auch den Lehrern und Lehrerinnen,
die herbartisch-wissenschaftlich vorgebildet werden, in die Hand
gegeben wird, und den sie, wenn auch unter geistlicher Leitung
den Kindern erklidren sollen, enthilt die Frage an das Kind:
Wozu bist du auf Erden? und gibt darauf die Antwort: Um
Gott zu erkennen, ihn zu lieben, ihm zu dienen und dadurch
selig zu werden. Fur die Piddagogen der Schule Herbarts ist
diese Antwort nicht exakt, nicht wissenschaftlich, sie wissen die
Sache besser. Die Antwort der ,wissenschaftlichen* Pidagogik
nun lautet dahin: ,Die eigentliche Bestimmung des Menschen
auf Erden ist das sittliche I'deal (S. 58.) Dies klingt nun
allerdings sehr wissenschaftlich und wir begreifen, wie bei Nennung
dieses Wortes ein heiliger Schauer wie ein erhabemes Wehen
aus einer idealen Welt die Brust des modernen Volksschul-
pidagogen durchdringt und sein Herz hoher schlagen macht.
Also die Bestimmung des Menschen ist das sittliche Ideal!
Was ist aber das sittliche Ideal? Wir werden iiber das sitt-
liche Ideal dahin belehrt, dals die wissenschaftliche (natiirliche)
Ethik den Inbalt desselben in einer Reihe von Musterbegriffen
erblickt, nach denen sich die Beurteilung des Wollens in allen
Filllen des menschlichen Lebens richtet. (8. 58.) Diese Muster-
begriffe der ,,wissenschaftlichen Kthik“ sind, wie Herbart ,nach-
gewiesen“ hat (H. Lindner versichert es wenigstens den an-
gehenden Lehrern und Lehrerinnen und als Herbartianer mufs
er es wohl wissen) folgende funf: Gewissenhaftigkeit, Voll-
kommenheit, Wohlwollen, Recht und Billigkeit. (A. a. O.)?

Betrachten wir, bevor wir auf diese Ideen der Herbart-
schen Ethik néher eingehen, noch einmal die Art und Weise,
wie unser Lehrbuch sich iiber das Erziehungsziel, die Bestimmung
des Menschen, ausspricht. Wenn in irgend einem Punkte, so
mufs man in der Auffassung des Zieles von einem Padagogen
volle Klarheit und Bestimmtheit verlangen. Der die Erziehung
durchwaltende Geist, die Wahl der anzuwendenden Mittel, kurz
alles, was fiir die Erziehung von Bedeutung ist, wird hiervon
abhéingen.. Nun herrscht aber gerade in diesem Punkte in

1 Die Herbartianer halten viel auf Zahlen und haben es zuwege
gebracht, ihre Weisheit an den Fingern abzuzihlen: 1 Erziehungsziel,
2 Hiilfswissenschaften, 3 Hauptteile, 4 formale Stufen, 5 Ideen, 6 Inter-
essen, wozu, um die heilige Sieben vollzumachen 7 Widerspriiche gefiigt
werden konnten, die sich ohne Mithe aus den Herbartschen Schriften
zusammenraffen liefsen. :



200 Der Herbartianismus.

unserem Lehrbuch die grofste Unbestimmtheit und Verschwommen-
heit. Die gastlichen Hallen der Herbartschen Pidagogik sind
so weit, dafs darin alle Arten von Erziehung, die humanistische,
atheistische, materialistische Raum finden konnen. Ob in dieser
Gesellschaft auch die christliche Erziehung zu bestehen ver-
moge, dariiber werden wir alsbald zu urteilen imstande sein.

Der Verfasser des Lehrbuchs driickt sich iiber die Be-
stimmung des Menschen oder das sachliche Erziehungsziel in
folgenden Worten aus: ,Fiir den positiven Inhalt dieser allge-
mein menschlichen Bestimmung hat die Sprache verschiedene
Namen, welche jedoch nur verschiedene Ansichten eines und
desselben Gegenstandes sind. Tugend, Sittlichkeit, Hu-
manitdt (Menschlichkeit), Gottihnlichkeit, Selbst-
thitigkeit im Dienste des Wahren und Guten (Diester-
weg), christliche Civilisation (Schwarz), harmonische
Entwickelung der menschlichen Geisteskriafte (Pesta-
lozzi, Niemeyer, Dittes), sittliche (estaltung des Lebens
(Waitz), Charakter der Sittlichkeit, sind nur verschiedene
Seiten, von denen wir das sittliche Ideal als die eigentliche
Bestimmung des Menschen auf Erden auffassen.“ (S. 58.)

Da hiernach der Verfasser sich fiir die Formel des ,,sittlichen
Ideals entscheidet und den Inhalt dieses Ideals in den finf
sittlichen Idealen bestehen ldlst, so wird sich unsere Aufmerk-
samkeit den ,,sittlichen ldeen® zuwenden miissen,

Vor allem sei bemerkt, dals nach Herbart das Sittliche nur
ein Teil, ein Ausschnitt glexchsam des Asthetischen ist. Das
Asthetische wird dem Harmonischen, das Sittliche dem Harmo-
nischen in den Willensverhiltnissen glelchgesetzt Die sittlichen
Ideen sind daher blofse Formen und Verhiltnisse der Uberein-
stimmung. Die Herbartsche Ethik, so unabhingig sie sich auch
vorgeblich von Metaphysik und Psychologie stellt, trigt aus
diesem Grunde denselben starren, mathematmchen Charakter,
wie die gesamte Herbartsche Philosophle an sich. Ihre Uber-
einstimmung oder Harmonie, die eine bestimmte Art des dsthe-
tischen Wohlgefallens, des unbedingt Wertvollen oder desjenigen,
was den unbedingten Wert der Person selbst bestimmt, erzeugen
soll, ist die Harmonie einer starren, seelen- und ausdruckslosen
Statue, deren schone Linien und Verhiltnisse ein kaltes, inter-
esseloses Wohlgefallen hervorzubringen, niemanden aber zu riihren
und zu bewegen vermag. Die Herbartsche Ethik ist der stoische
Gleichmut, in die Sprache einer mathematischen, mechanischen
Asthetik ubersetzt Sie vermag deshalb weder eine befriedigende
Tugend-, noch Pflichten-, noch Giiterlehre zu begriinden. Infolge



Die Herbartsche Ethik und die Padagogik. 201

dieses Formalismus, dieser Ziel- und Inhaltslosigkeit weils Her-
bart weder die Freiheit, noch die Vollkommenheit, noch irgend
eine andere seiner ,sittlichen Ideen* richtig zu bestimmen. Die
Freiheit (auch in dem Sinne, in welchem Herbart das Wort
nimmt), ist etwas ganz anderes und tiefer Griindendes, als die
innere Ubereinstimmung des individuellen Wollens mit dem in-
dividuellen Urteil. Die Vollkommenheit aber ist nicht konkret
denkbar ohne einen bestimmten Inhalt, ohne einen anzustrebenden
hochsten Zweck. (Trendelenburg a. a. O. S. 122 ff)

Wenn den Anhéingern Herbarts unter den Pddagogen diese
Ethik gleichwohl in einem giinstigen Lichte erscheint, so verdankt
sie dies nur den von Herbart beibehaltenen schonen Worten, bei
welchen sich jeder denken mag, was ihm beliebt. In allen Fillen
leisten diese Worte einen wertvollen exoterischen Dienst. Man
kann sie bequem den. Angreifern, die das klappernde Gespenst
hinter den purpurnen Lappen zu entlarven wagen, als schiitzen-
den Schild entgegenhalten.

Herbart stellt sich in der Bestimmung und Ableitung der
sittlichen ldeen auf den rein formalen Standpunkt Kants; es ist
die Form, wenn auch von einer neuen Seite, d. 1. asthetisch
aufgefafst, in welche das Wesen des Sittlichen gesetzt wird,
niamlich die Form des harmonischen Verhiltnisses (Trendelen-
burg a. a. 0. 124 ff.). Wenn nun das Schione nach einer be-
kannten Definition dasjenige ist, dessen Anblick gefillt, so ist
es von seiten Herbarts konsequent, dals er in der praktischen
Philosophie den Nachdenkenden auf den Standpunkt des freien
Zuschauers stellt. Hieraus ergibt sich ihm folgende Ableitung
der ,sittlichen Ideen. Wenn Wille und Urteil iibereinstimmen,
so bezeichnen wir diese Harmonie mit der Idee der innern
Freiheit. Aus der Vergleichung des Grofseren mit dem Kleineren,
wobei jenes als Mals dient, wohin dieses gelangen soll, resultiert
die Idee der Vollkommenheit. Wird iiber den Einzelnen hinaus
zu dem Verhidltnis, in welchem er zu andern steht, fortgegangen,
so ergibt die Eigstimmung zweier Willen die Idee des Wohl-
wollens. Beriicksichtigt man die Moglichkeit des Streites zwischen
verschiedenen Willen, so entspringt die Idee des Rechtes, d. i.
der Einstimmung mehrerer Willen als Regel gedacht, die dem
Streit vorbeuge. Wird der Wille zur That, so resultiert die
Idee der gebiithrenden Vergeltung, damit die That als Storerin
nicht mifsfalle, d. i. die Idee der Billigkeit. Die That namlich
als Storerin heischt Aufhebung, die nur durch Vergeltung ge-
schehen kann. Vergeltung ist das Symbol, worin sich das Mils-
fallen ausdriickt. Hergestellt ist die Harmonie, wenn die Vergeltung



202 Der Herbartianismus.

eine gebithrende ist. Wir erhalten also als letzte Idee die der
Billigkeit oder der gebiihrenden Vergeltung (Trendelenburg
a. a. 0. 134 fI., wo auch die Belegstellen in Herbarts W. W,
bezeichnet sind).

Diese urspriinglichen ldeen liegen den gesellschaftlichen
zu Grunde. Der Gedanke des zu vermeidenden Streites gibt
die Rechtsgesellschaft; ergianzt wird das Rechtssystem durch
das Lohnsystem, durch welches das Mifsfallen an unvergoltenen
Thaten beseitigt werden soll. Die Idee des Wohlwollens er-
scheint in ihrer socialen Bedeutung und hrweiterung als Idee
des Verwaltungssystems, das seine Grundlage in der allgemeinen
Uberzeugung von dem hoheren Wert des Gemeinwohles iiber
den Privatvorteil hat. Uber das Verwaltuugssystem hinaus
filhrt die Idee der Vollkommenheit in einer Gesellschaft zum
Kultursystem.

Herbarts ethische Ansicht — bemerkt Trendelenburg a. a. O.
S. 138 — ist darin eigentiimlich, dals er aus dem harmonischen
Verhiltnis einfacher sittlicher Elemente, welches in dem zu-
sammenfassenden Zuschauer Beifall erweckt, die praktischen
Ideen entwirft und dann im grolsen als gesellschafthche darstellt.

Wenn Herbart sich des platonischen Ausdruckes ,Idee‘
bedient, so setzt er doch thatsidchlich auch nach Trendelenburgs
Urteil den Wert ihrer Bedeutung herab; denn bei Platon ist
die Idee ,die Grundgestalt der Sache®, also von objektiver
Wihrung und ihre Unbedingtheit griindet in ihrem Ursprung
aus Gott und dem Guten, wahrend sie bei Herbart ihrem Wesen
nach rein formal und ihrem Ursprung nach rein psychologisch,
d. h. subjektiv ist und mit subjektiver Notwendigkeit aus dem
Zuschauer entspringt. Die praktische Philosophie Herbarts steht,
wie schon angedeutet wurde, in diesem Betracht mit seiner
theoretischen im Einklang. Wie alle Erkenntnis nach Herbart-
scher Auffassung relativ und das subjektive Erzeugnis des Zu-
schauers ist, der das an sich sinnlose Spiel der Realen zu
seinem Standpunkt entsprechenden einheitlichen Gebilden zu-
sammenfalst, so ist auch alles Handeln nicht durch objektiv
giltige Unterschiede und Grundsitze, sondern durch das sub-
jektive Verhalten des nach dsthetischen Riicksichten angenehm
oder unangenehm afficierten Zuschauers normiert.

Priifen wir, wie Herbart seinen é#sthetischen und subjek-
tiven Standpunkt der harmonischen Stimmung des Zuschauers
ausfiubrt und daraus die ethischen Ideen abzuleiten sucht, so
zeigt sich, dals diese Ableitung entweder einfach milslungen
oder der urspriingliche Standpunkt der reinen Harmonie verlassen



Die Herbartsche Ethik und die Padagogik. 203

und auf den der psychologischen Betrachtung zuriickgegangen
ist. Die Ableitung der ,inneren Freiheit weist auf eine reale
Erwiigung des menschlichen Wesens hin; denn die blofse Har-
monie wiirde auch entstehen, wenn sich das Urteil dem Begehren,
nicht umgekehrt, wie die Forderung lautet, das Begehren dem
Urteil, der richtigen Eiusicht unterwerfen wiirde.

Herbart selbst ist gendtigt, fir die ,sittliche Harmonie® eine
Begriindung im ,psychologischen Mechanismus® zu suchen. In
einem solchen aber kann die Pflicht schlechterdings keine
Stelle und KErklarung finden. Die Nichtiibereinstimmung von
Wissen und Wollen (in deren Gegensatz die innere Freiheit
besteht) erregt das Mifsfallen des Zuschauers, weil es diesem
nicht gelingt, die zwei Reihen des Wissens emerselts und des
Wollens andererseits harmonisch zu vereinigen, betrifft also ein-
fach eine Frage des psychologischen Mechanismus. KEbensowenig
als die ,,Freiheit”, gelingt es Herbart die ,,Vollkommenheit®
richtig zu fassen und zu begriinden. Nicht blofs die sittliche,
sondern selbst die organische und kiinstlerische Vollkommenheit
liegt in der Beschaffenheit, in der Verwirklichung des Zieles,
im Quale, nicht allein im Quantum, d. h. nach Herbart in har-
monischen Verhiltnissen der Grofsen.

Was die Ableitung des Rechts betrifft, so kann (abgesehen
davon, dals dieselbe iiber den dsthetischen Gresichtspunkt hinaus
auf logische Konsequenz fiihrt) die Regel, durch deren Aner-
kennung der Streit vermieden werden soll, ohne Riicksicht auf
die Natur des Menschen und die natiirliche Ordnung iiberhaupt,
aus dem blofsen Mifsfallen am Streite unméglich abgeleitet werden:
mit anderen Worten, der Herbartsche Rechtsbegriff ist unhalt-
bar und erfordert, wenn mit der , Regel® ernst gemacht werden
soll, die Anerkennung einer inhaltlich objektiven Ordnung. Mit
der blofsen Form des Milsverhiltnisses ist nichts ausgerichtet.
,30 konnte es denn geschehen dafs die willkiirliche Ubereinkunft,
um den Streit in einer Regel zu vermeiden, in der Rucksucht
auf das, was in der Natur der Sache gegriindet ist, ihr sicherstes
Mittel finde. Aber diese Ubercinstimmung ginge den Begriff
des Rechtes nicht an und ereignete sich nur nebenbei. Die
sittliche Natur des Rechtes, so weit sie in den inneren Zwecken
des menschlichen Wesens gegriindet ist, kdme nur auaf Seiten-
wegen durch die kluge Berechnung der besten Regel oder durch
die andern Ideen, welche neben dem Rechte liegen, in das
Recht hinein“ (Trendelenburg a. a. O. S. 153).

Das Recht soll dem Streite vorbeugen; aber es gibt Rechte,
die dem Streit vorangehen, schlechterdings unbestreitbar sind,



204 Der Herbartianismus.

also keinem Streite vorbeugen, und es gibt Streit, den kein
Recht verhindern kann und darf, eben weil er gerecht ist.
(Vgl. Cathrein, Moralphilos. 2. Aufl. I. Bd. S. 430.)

Die Billigkeit ist nach Herbart die Idee der gebiithrenden
Vergeltung, damit nicht die That als absichtliche Storerin mils-
falle. Gleichgiltig ist, ob die That Wohlthat oder W ehethat ist.
Diese gekiinstelte Erklirung entspricht nicht einmal, wie Tren-
delenburg richtig bemerkt, dem #sthetischen Gesichtspunkt der
gestorten Harmonie; an die Stelle desselben tritt vielmehr der
mathematische des Gegensatzes positiver und negativer Grofsen.
Jede That wird als Storung der vorausgesetzten Ldentitiat be-
griffen und daraus kiinstlich eine Disharmonie der Wohlthat
konstruiert, endlich aber die sittliche Forderung der Vergeltung
abgeleitet. Was. die Sache selbst betrifft, so stammt das Mifs-
fallen an der Ubelthat, wie der genannte PhliOQOph bemerkt, aus
sittlichen Zwecken. Die Wohlthat aber erregt als solch(, in
keiner Weise ein sittliches oder dsthetisches Mifsfallen, und der
Charakter einer milsfallenden Stérung wird ihr in der Herbart-
schen Ethik einfach aufgezwungen.

Die rein formale Bestimmung des Sittlichen bei Herbart
lifst uns iiber den Inhalt desselben, iiber das, was Pflicht ist,
vollig im Ungewissen. Die Idee der inmern Freiheit besagt,
dafs der Wille in Ubereinstimmung zu stehen habe mit der
Einsicht, ldfst aber die Frage nach der ,richtigen Einsicht
offen. Hiera.uf soll die Idee des Vollkommenen antworten, da
aber diese rein mathematisch gefalst wird, so konnte die Voll-
kommenheit ebensogut im Streben nach mdoglichster Energie im
Bosen als im Guten gesucht werden. Verweist man uns weiter
auf die Idee des Wohlwollens als Uberem%txmmuug des eigenen
mit dem fremden Wollen, so konnte diese Ubereinstimmung
ebensosehr wieder im Bi)'sen wie im Guten stattfinden. Antwortet
man uns mit der Idee des Rechtes, die jedem Streit vorbeugen
soll, so bleibt das ganze Gebiet des Bosen, soweit es nicht zum
btrelte fiihrt, als mogliches Gebiet der Ubereinkunft iibrig.
Verweist man endlich auf die Billigkeit, die den Riickgang von
ebersoviel Wohl und Wehe auf den Urheber erheische, so sind
wir wieder im Zweifel dariiber, was wir als Wohl- und Ubel-
that zu beurteilen haben, d. h. wir wissen wieder nicht, was
gut und bise ist (Trendelenburg a. a. O. 8. 157).

In der Anwenduug der ,sittlichen Ideen® auf die realen
Verhiltnisse des Lebens fiithrt die Herbartsche Theorie auf
allerlei Inkonvenienzen. Wahrhaftigkeit und Treue werden auf
die Idee des Rechts und der Billigkeit zuriickgefiihrt, obgleich



Die Herbartsche Ethik und die Pidagogik. 205

sie in sich harmonisch sind, also eine eigene Schonheit besitzen;
die Familienpflichten werden unter der Idee des Rechts, die
Kirche unter das Kultursystem untergebracht, obgleich das Recht
nur die Verhiitung des Streits, die Kultur nur das Grolsenver-
hiltnis der Krifte im Auge hat (Ebd. S. 160).

Nach dieser Darstellnng und Kritik der Herbartschen Moral,
worin wir absichtlich einem Nichttheologen und Nichtkatholiken
das Wort gegeben, um dem Einwand zuvorzukommen, dafs wir
mit vorgefalsten Anschauungen an das Herbartsche System
herantreten, eriibrigt uns nur mehr zu zeigen, inwieweit diese
ganzlich verfehlte moralphilosophische Doktrin in das uns vor-
liegende als Reprisentant aller, anderen seiner Art geltende
Lehrbuch Eingang gefunden bat, und folglich auch in die Kreise
der Lehlamtskandlddten und -kandidatinnen einzudringen ge-
eignet ist.

Von der ersten ,Idee”, der innern Freiheit wird gesagt:
Wo Einsicht und Wille, Uberaeugungen und Handlungen im
Einklange stehen, findet ein Verhiltnis statt, welches sein soll
und welches unbedingtes Lob verdient. Hier ist von einem
Sollen, von Pflicht, von Lob die Rede, Begriffe, die in Herbarts
Ethik keinen rechtmélsigen Platz finden; denn im Lob ist be-
reits eine Art Lohn, wie im Tadel eine Art Strafe enthalten,
Lob erregt Lust, Tadel Unlust; nun soll aber nach Herbart
das Sittliche im reinen Wohlgefallen am Harmonischen, ohne
Riicksicht auf Lohn und Strafe, Lust und Unlust seinen Grund
haben. Der praktische Padagoge aber kann diese Faktoren
jeder nach Erfolg strebenden Erziehung nicht entbehren. Der
Herbartianismus unseres Lehrbuchs ist demnach kein konsequen-
ter, Er ist mit Elementen versetzt, die der allgemeinen Uberzeu-
gung, dem gesunden Menschenverstande entnommen sind, also
in gewissem Sinne ein gefdlschter Herbartianismus. Diese
besseren Elemente aber kommen nicht zu voller (reltung. Wenn
wir fragen, warum soll der Wille der besseren Uberzeugung
folgen, so erhalten wir keine Antwort. Wir hdéren nur von
einem sittlichen (?) , Milsfallen”, das durch die Nichtiiberein-
stimmung hervorgebracht werde (8. 59). Konnte nicht dieses
Mifsfallen, wie wir sahen, auch durch Unterwext‘ung der Ein-
sicht unter den Willen, womit, wenn auch in anderer Weise,
die Ubereinstimmung hergestellt wire, beseitigt werden?

Im Anschlufs an Herbart wird die innere Freiheit als Un-
abhéngigkeit von aufsen dargestellt. Wie diese Behauptung zu
den psychologischen Theorieen stimmt, mag unerdrtert bleiben.
Wir haben ihren sittlichen Wert zu priifen. Zwar ist nicht



206 Der Herbartianismus.

ausdriicklich gesagt, jenes ,aufsen® sei auch auf Gott, den gott-
lichen Willen, das gottliche (Gesetz zu beziehen; sittliche Freiheit
vertrage sich nicht, wie der moderne Ausdruck besagt, mit
Heteronomie, d. h. mit einer Abhingigkeit von einem Willen,
der vom menschlichen verschieden ist. Gleichwohl ist der Sinn
jener ,,Unabhiingigkeit von aufsen® nichts anderes als ,, Autonomie
des menschlichen Willeng, und die innere Freiheit bedeutet die
innere Ubereinstimmung des Menschen mit sich selbst, unab-
hingig von jedem Willen aulser ihm, auch dem gottlichen. Wenn
dennoch das Lehrbuch von einem Sollen, von Pflicht redet,
so liegt darin eine Konzession, die sich jedoch unwirksam er-
weist, denn es fehlt das Korrelat der Pflicht: das Gesetz.
Unter solchen Umstdnden verlieren die Worte: Gewissen,
Gewissenhaftigkeit, von denen im Zusammenhange mit der
inneren Freiheit die Rede ist, entweder jeden Sinn, oder sie
erhalten eine vom gewdhnlichen Sprachgebrauche vollig ab-
weichende Bedeutung, wie die Definition beweist: ,,Die Uber-
einstimmung des Wollens mit der Einsicht oder die Gewissen-
haftigkeit als das erste Element der sittlichen Wertschitzung
nennen wir die Idee der sittlichen Freiheit.“ (S. 60.) KEs ist
eine unertrigliche Zumutung, eine blofse Form der Uberein-
stimmung Gewissenhaftigkeit zu nennen, denn diese ist konse-
quentes Wollen und Handeln, entsprechend der erkannten Pflicht.

In der Erklirung der,,Vollkommenheit* tritt der mathe-
matische Gesichtspunkt recht schroff hervor und der sittliche
verschwindet ganz im Hintergrund. Wire unser Lehrbuch im
Rechte, so wiirde der Despot, der alle Rechte mit Filsen tritt,
der Eroberer, der iiber Leichenhiigel hinschreitet, unsere hochste
sittliche Bewunderung verdienen. ,Das Gesamtwollen einer
Personlichkeit unterliegt ja, wie man uns versichert, zunéchst
einer Beurteilung nach , Grofsenbegriffen’. | Stirke, Vielseitigkeit
und Zusammenstimmung des Wollens bezeichnen wir kurz als
Vollkommenheit desselben. Wir fillen somit vom Standpunkt
dieser Idee das Urteil: Das vollkommenere Wollen gefillt un-
bedingt neben dem minder vollkommenen* (8. 61). Wer
sieht nicht, dals dieser rein formalen Bestimmung der Voll-
kommenheit der sittliche Inhalt fehlt? Die Stirke, die Viel-
seitigkeit, die Ubereinstimmung des gesamten Wollens kann sich
im Bosen wie im Guten zeigen. Was dieser Auffassung der
Vollkommenheit mangelt, ist das Ziel, die Richtung auf ein
hochstes Gut. Diese Ethik und die von ihr beeinflulste Péda-
gogik verschmiht es, mit dem gottmenschlichen Lehrmeister zu
sagen: Seid vollkommen, wie euer Vater im Himmel vollkommen



Die Herbartsche Ethik und die Pidagogik. 207

ist. Dies wire nicht ,,exakt‘; denn wissenschaftlich im Herbartschen
Sinne ist nur das Grilsenverhiltnis, die mathematische Formel.

Gemach, wird uns der Herbartianer zurufen, man warte
cinen Augenblick und fasse die wuiichste Idee, dic des Wohl-
wollens ins Auge, um sich zu iberzeugen, dals die Herbartsche
Ethik in voller Harmonie mit der christlichen sich befinde.
»Unter dem bekannten Namen der Néchstenliebe (so dulsert sich
das Lehrbuch 8. 63) bildet das Wohlwollen den Hauptgedanken
des Christentums und den grofsten Wendepunkt in der bisherigen
Menschengeschichte, indem es der Menschheit das Evangelinm
der Erlosung von der Selbstsucht verkiindet* (S. 63). Wire
in der That das Wohlwollen, die Erlosung von der Selbstsucht
der Hauptgedanke des Christentums, so wiirde sich dieses
nicht wesentlich vom Buddhismus unterscheiden. Der letztere
wiirde sogar, wenn man vom Herbartschen Standpunkt urteilt,
dem Christentum gegeniiber im Vorteile sein, weil er die ldee
des ,,Wohlwollens® frei von allen dogmatischen Bestandteilen
zum Ausdrucke bringt. Indes, obgleich die Nichstenliebe (nicht
das Herbartsche Wohlwollen) nach ihrer vollen Tragweite eine
specifisch christliche Tugend ist, so bildet sie doch nicht den
Hauptgedanken des Christentums und den Wendepunkt der
bisherigen Menschengeschichte, sondern ist nur eine Folge des
Hauptgedankens, der ein anderer ist. Der Hauptgedanke des
Christentums nédmlich ist die Menschwerdung des Gottessohnes
und der Wendepunkt des Menschengeschlechtes ist die Erlosungs-
that am Kreuze. ,Das ist das ewige Leben, dafs sie dich den
einen wahren Gott erkennen und den du gesandt hast, Jesum
Christum.“ Die Ubereinstimmung der Herbartschen Kthik mit
dem Christentum ruht sonach auf schwachen Fiilsen. Wer
hieriiber noch im Zweifel ist, der vernehme folgende Worte des
Lehrbuchs: Das Gegenteil des Wohlwollens ist das Ubelwollen,
welches dem andern Boses wiinscht. Zum Begriff des einen
wie des andern gehort es wesentlich, dals es unmotiviert sei
(S. 63). Die christliche Ethik kennt keine unmotivierte
Niichstenliebe. Die Nichstenliebe ist ein Gebot und hat iiber-
dies ein hcheres Motiv, die Liebe zu Gott, ist also doppelt
motiviert. Wo bleibt da die Ubereinstimmung der Herbartschen
Moral mit dem Christentum?

Uber den folgenden Abschnitt von der Rechtlichkeit oder
Idee des Rechts konnen wir uns kurz fassen, da der Verfasser
mit gliubiger Unterwerfung unter den Machtspruch des Meisters
die Definition desselben wiederholt und nur das Wortchen , sitt-
lich“ einflicht. ,,Wenn zwei Willen auf einen (Gegenstand gerichtet



208 Der Herbartianismus.

sind, welcher jedoch nur einem derselben folgen kann, so ent-
steht Streit. Der Streit ist sittlich mifsfillig. Um ihn zu be-
seitigen, ist eine ausdriickliche oder stillschweigende Uberein-
kunft der Gesellschaftsmitglieder notwendig, welche bestimmt,
wem der Gegenstand zu folgen habe. Kine solche durch
die allgemeine Anerkennung geheiligte Regel zur
Vermeidung des Streites ist das Recht“ (S. 64). Was
berechtigt den Verfasser, den Streit als solchen fiir ,sittlich®
mifsfillig zu erkliren? Gibt es denn nicht auch einen Streit,
der sittlich berechtigt ist? Der Grund liegt nur im System,
das eine andere Begriindung des Rechtes nicht zu geben weifs,
als die des Milsfallens an einer Disharmonie, der man den Namen
sethisch® gibt, obgleich sie nur #sthetisch, beziehungsweise ma-
thematisch ist. Der Streit mifsfillt durch seinen Mangel an
Ebenmalfs, durch die Disharmonie, die das Mifsfallen des inter-
esselosen Zuschauers erregt.

Selbst den rohesten und unverdaulichsten Brocken (der
Leser verzeihe den Ausdruck) der Herbartschen Ethik ver-
schmilht der Verfasser des Lehrbuchs nicht und legt ihn den Kan-
didaten und Kandidatinonen des Lehramts vor, indem er sie ver-
sichert, die Wohlthat werde wie die Wehethat als Storerin
empfunden.

Was mégen sich doch die angehenden Lehrer und Lehre-
rinnen angesichts dieser wunderlichen Theorie denken? Es ist
zu hoffen, dals der gesunde Sinn der Mehrzahl unter ihnen
derartige tolle Ausgeburten ,exakter Wissenschaftlichkeit“ ab-
stolsen werde. Traurig aber ist es immerhin, wenn man ihr
Gedichtnis mit solchem Ballast quilt und sie vielleicht zwingt,
im oOffentlichen oder privaten Examen dem gesunden Menschen-
verstand hohnsprechende Ansichten nach Papageienart ohne Ver-
stindnis, Kinsicht und Uberzeugung nachzuschwatzen.

Um aber dem Verfasser nicht unrecht zu thun, wollen wir
ihn vollstindig horen. ,Ein Wollen kann absichtlich auf ein
zweites Wollen gerichtet sein, Dann darf es aber nicht blofse
(resinnung bleiben, sondern mufs zur That werden. Durch die-
selbe wird das zweite Wollen in seinem Zustande gestort,
und diese Storung von ihm entweder als ein Wohl oder als ein
Wehe empfunden. Dadurch wird die von dem ersteren Wollen
ausgehende That zur Wohlthat oder zur Wehethat. Sowohl
die eine als die andere fordert vom sittlichen Standpunkte eine
Ausgleichung, die man Vergeltung nennt. Wohlthaten und
Wehethaten sollen vergolten werden; denn die unvergoltene



Die Herbartsche Ethik und die Piidagogik. 209

Wohl- und Wehethat als Storerin eines bestehenden
Willensverhiltnisses mifsfillt unbedingt. (S. 63.)

Es begegnet uns hier dieselbe Verquickung der gewdhn-
lichen Vorstellungen mit specifisch Herbartschen Lehren. Das
Auffillige und Abstolsende der Behauptung, die That als solche,
sel sie Wohlthat oder Wehethat, sei eine Storerin, soll durch
das Folgende, wornach die un vergoltene Wohlthat, d. h. das
Nichtvergelten einer Wohlthat als Storung empfunden wird,
verwischt und vergessen gemacht werden. Man schwitzt dem
Philosophen nach, iibersetzt aber dann seine Worte in die ge-
wohnliche Sprache und sucht sie den geldufigen Vorstellungen
anzupassen. Glauben denn die Pidagogen der Herbartschen
Schule wirklich, dafs die Pflicht der Dankbarkeit nicht besser
begriindet werden konne als durch die Zuriickfiihrung auf eine
unverstandene und nnverstindliche, auf die mathematische Ana-
logie der entgegengesetzten Grofsen sich stitzende Formel?
Wire die Wohlthat eine Storerin, so miilste sie vom Stand-
punkte Herbarts als sittlich verwerflich gelten, also unterlassen
werden und diirfte es offenbar nicht darauf ankommen lassen,
durch das mogliche Unterbleiben der Vergeltung zu einer neuen
Storung die Veranlassung zu bieten,

Priiffen wir zum Schlusse die Art und Weise, wie unser
Lehrbuch von den ,sittlichen Ideen® auf die Begriffe von Tugend
und Pflicht hiniiberzukommen sucht! Bezeichnend ist, dals diese
fiir die Ethik so wichtigen und unentbehrlichen Begriffe nur so
nebenbei in einer Anmerkung (S. 67) beriihrt werden. ,,Wenn
wir aut die Entwickelung des Sittlichkeitsbegriffes in Form der
fiinf praktischen Ideen zuriickblicken, so sehen wir, dals es fiinf
Klassen von Willensverhiltnissen sind, welche den Gegenstand
der sittlichen Wertschidtzung bilden. Die Glieder dieser Ver-
hiltnisse sind einzelne Wollen (sic); nur bei der ersten Idee
ist ein Verhiltnisglied die Einsicht. An die Betrachtung dieser
Verhiltnisse kniipft sich der sittliche Beifall oder das sittliche
Milsfallen; jener fiihrt zu gewissen Tugenden, dieses zu ge-
wissen Pflichten; denn das Milsfallen, weil es von der hochsten
Instanz kommt, muls vermieden werden. Dadurch verwandeln
sich die Urteile der unbedingten Verwertung in Anforderungen
an das Wollen, denen unbedingte Folge bewiesen werden muls,
d. h. in Pflichten Zwar wird hier von Tugend und Picht
geredet: das Wesen der Sache selbst aber fehlt. Ohne Lust
am Guten gibt es keine Tugend; die Herbartsche Ethik aber
schliefst die Lust aus dem Gebiete des Sittlichen grundsitzlich
aus und kennt nur das kalte, interesselose Wohlgefallen am

Jahrbuch fiir Philosophie ete. VIII. 14



210 Der Herbartianismus.

Harmonischen. Ferner ohne einen hochsten, gesetzgeberischen
Willen, ohne Sanktion gibt es keine Pflicht, und es ist eine
leere, durch das System der ,ethischen Ideen* in keiner Weise
gerechtfertigte Behauptung, dals den Anforderungen an den
Willen unbedingt Folge geleistet werden mufs. Zwar ist ge-
legentlich auch von Gott als dem hochsten Gegenstand der Dank-
barkeit, als der hochsten vergeltenden Instanz die Rede. Die
Rolle aber, die in dieser Ethik Gott zugeteilt wird, ist eine
ganz dufserliche und zufillige. Die sittlichen Ideen im Her-
bartschen Sinne sind in sich selbst begriindet, geniigen sich
vollkommen selbst; denn wahrhaft sittlich ist nach seiner Aut-
fassung der Wille nur dann, wenn er ohne Riicksicht auf Gott
das Gute thut, d. h. das Harmonische in den Willensverhalt-
nissen zum Leitstern seiner Bewegungen und Handlungen macht.
Wie aus der Metaphysik, so ist auch aus der Ethik Herbarts
der Begriff Gottes ausgeschlossen. Der Glaube an Gott ist ihm
Sache eines blinden Gefiihls. Wer dieses Glaubens zu bediirfen
meint, gut, er moge ihn behalten. Der Philosoph wird auch
ohne ihn fertig und kann seiner in Theorie und Praxis ent-
behren, so niitzlich dieser Glaube auch vom Standpunkt der
Theorie zur Erklirung des Teleologischen und von dem der
Praxis zur Unterstiitzung schwécherer Geister sich erweisen mag.

Vergleichen wir die Sterilitit der Herbartschen Tugendlehre
mit dem Reichtum und der Fiille, die uns in den ethischen
Schriften eines Aristoteles und in der christlichen Moralphilosophie
entgegentreten, so ergreift uns Staunen dariiber, dals sich christ-
liche Pidagogen von den iippigen Auen der christlichen Philo-

sophie hinweg der trostlosen Wiiste der IHerburtschen Jithik

zuwenden mochten. Mit Recht urteilt wiederum Trendelenburg,
cl!si‘u dio aristotolikche Tugondlohre in viel konkrotorer W oeiso
die Aufgabe der Herbartschen Ethik erfiille, Leitsterno und

Motive des Willens darzubieten; dies gelte z B. von den der
inneren Freiheit Herbarts entsprechenden Tugenden der Ent-
haltsamkeit, der Malsigung, des Starkmuts, ,Wir sehen, dals
beim Enthaltsamen sinnliche Begierden zwar da, und oft auf das

der verniinftigen Kinsicht Entgegengesectzte gerichtet sind und
doch dieser Einsicht gehorchen. In einer Seele, wo die Tugenden

der Mélsigung und der Tapferkeit wohnen, ist die Unterwerfung
des sinnlichen Teiles unter den verniinftigen noch grofser und
wirklicher. Selbst iiber das Wohlwollen findet sich bei Aristo-
teles der treffliche Satz: Dem Freunde aber, sagt man, muls

man Gutes wollen um des Freundes selbst willen; diejenigen
nun, welche andern auf diese Weise Gutes wollen, nennt man



Die Herbartsche Ethik und die Pidagogik. 211

Wohlwollende, wenn dabei auf eine gegenseitige Gesinnung
dieser andern nicht gerechnet ist. Wohlwollen aber, welches
von demjenigen, auf den es gerichtet ist, erwidert wird, heiflst
Freundschaft.“

Vermissen wir demnach bei Aristoteles und ‘seinen christ-
lichen Nachfolgern nichts von dem, was sich etwa Haltbares bei
Herbart findet, dagegen vieles bei Herbart, was uns in der das
Leben bis in seine Einzelnheiten nach den Regeln der Vernunft
ordnenden Tugendlehre des Aristoteles und der christlichen Philo-
sophie begegnet, so besteht aulserdem der principielle Unter-
schied, dafs die Ethik der letzteren in der objektiven Welt-
ordnung und namentlich in der wverniinftigen Menschennatur ein
inhaltsvolles ethisches Princip besitzt, das Herbart und seine
Anhiinger vergeblich in dem formalen Gesichtspunkt mathematisch-
asthetischer, das Wohlgefallen des Zuschauers erregender Har-
monie suchen.

Der mathematisch-mechanische Charakter, welcher der Ethik
Herbarts nicht minder als der Psychologie und Metaphysik ‘dieses
Philosophen aunfgeprigt ist, tritt'in dem Schluflsparagraphen des
die Ethik behandelnden Hauptstiicks unseres Lehrbuchs mnoch
einmal recht schroff hervor. Die Rede ist vom sittlichen Cha-
rakter (S. 68). Von diesem wird gesagt: ,Das letate Ziel aller
Erziehung geht dahin, dafs der Zogling diese Ideen in sein
Bewulstsein aufnehme und dals sie sich darin nach und nach
zu dem Range von appercipierenden Vorstellungen er-

heben, welche als praktische Grundsiitze die gesamte Mannig-
faltigkeit seines Wollens und Thuns beherrschen. Aus der

Unterordnung des gesamten Wollons und Handelns unter diese
Grundsidtze geht die psychologische Form des Charakters

hoervor, welchor, wail allo seinoe Grundsiitzo sittliche Grundsiitzo
sind, auch cin sittlicher Charakter sein wird. Um diese Worte

su verstehen, werden wir uns erinnern miissen, was tber den
Sinn der ,appercipierenden Vorstellungen® friiher gesagt wurde.
Die appercipierenden Vorstellungen herrschen iiber die iibrigen

nur durch ihr Gewicht, ihre Schwere. Die Aufgabe des

sittlichen Lebens kann daher nur sein, ein festgefiigtes Vor-
stellungssystem zu bilden, in welchem die ,sittlichen Ideen*

das Ubergewicht besitzen. Von einem freien Willen, von einer

sittlichen Selbstbestimmung ist da nirgends die Rede. Auch die

Aufgabe der Erziehung léduft auf nichts anderes hinaus, als dem

» Vorstellungsmechanismus“ einen gewissen Inhalt und ein ge-

wisses festes Gefiige zu geben. Daher denn auch der mecha-

nische Charakter der Herbartschen Erziehungs- und Unterrichts-
14%



212 Uber den Begriff der Tugend im allgemeinen

methode, auf deren Darstellung und Kritik einzugehen vorliufig
nicht in unserer Absicht liegt. Unser nichster Zweck ist erfiillt,
wenn es uns gelingt, die Aufmerksamkeit der malsgebenden
Faktoren auf die Gefahren des Eindringens Herbartscher Lehr-
biicher in die Bildungsanstalten fiir Lehrer und Lehrerinnen
hinzulenken.

——

UBER DEN BEGRIFF DER TUGEND IM ALLGE-
MEINEN NACH DER LEHRE DES HL. THOMAS
VON AQUIN.

Von Dr. KARL WEISS.

Dr. Ernest Miiller, weiland Bischof von Linz, gibt im
1. Buche seiner Theologia moralis, tit. 4, cap. I Sect. II § 104
eine Erklarung der scholastischen Definition der Tugend im all-
gemeinen (de virtutibus in genere), die deren Sinn keineswegs
richtig wiedergibt und im Widerspruche mit’ sich selbst dieselbe
auf die moralischen Tugenden einengt, wihrend doch eia Tugend-
begrifft gegeben werden will, der als G enusbegriff auf die
intellektuellen und imoralischen Tugenden in gleicher Weise
palst. Die weite Verbreitung dieses Lehrbuches der Moral-
theologie ist geeignet, auch diesem Irrtum eine weite Verbreitung
zu verschaffen. Ihm Einhalt zu thun und seine Ausmerzung
aus einer 7. Auflage — die neueste 6., Vindobonae Sumpt.
Mayer et Soc. 1889, enthilt ihn noch — zu veranlassen, ist der
Grund dieser kurzen Abhandlung.

Der hl. Thomas von Aquin, auf den Dr. Miiller sich beruft,
fragt in der Summa theol. 1, 2 qu. 55 a 4: Utrum virtus con-
venienter definiatur?

Unter der fraglichen Definition der Tugend versteht er die
damals iibliche, aus den Schriften des hl. Augustin gezogene
Definition der Tugend. Dieselbe lautet: , Virtus est bona qualitas
mentis, qua recte vivitur, qua nemo male utitur, quam Deus in
nobis sine nobis operatur.

Der englische Lehrer geht nun diese Definition in corpore
art, Punkt fiir Punkt durch und kommt zu dem Schlusse, dals
dieselbe fiir die eingegossenen Tugenden zutreffend sei, dals sie
aber auch den Begriff der Tugend im allgemeinen richtig gebe,
wenn der Schlulssatz derselben wegbliebe, nimlich quam Deus
in nobis sine nobis operatur. ,Quae quidem particula -— sagt



	Der Herbartianismus und die Lehrbücher für Lehrer- und Lehrerinnen-Bildungsanstalten

