
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 8 (1894)

Artikel: Der Herbartianismus und die Lehrbücher für Lehrer- und Lehrerinnen-
Bildungsanstalten

Autor: Glossner, M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761922

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761922
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DER HERBARTIANISMUS
USD

DIE LEHRBÜCHER FÜR LEHRER- UND LEHRERINNEN-BILDÜNGSANSTALTEN.

Von Dr. M. GLOSSNER.

Vor uns liegt: „Die allgemeine Erziehungslehre.
Lehrtext zum Gebrauche an den Bildungsanstalten
für Lehrer und Lehrerinnen. Von Schulrat Dr. G. A.
Lindner. 6. unveränderte Auflage. 1886."

Wer, wie wir, die pädagogische Litteratur der letzten
Jahrzehnte mit Aufmerksamkeit verfolgt hat, dem wird der ebenso

weitgreifende als unheilvolle Einflufs nicht entgangen sein, den
die Herbartsche Philosophie auf Geist und Methode der Erziehung
und des Unterrichts gewonnen hat. Wir halten es daher für
unsere Pflicht, die in diesem Einflüsse liegende Gefahr an einem
hervorragenden Orte zu signalisieren, und, um dies in eindringlicher

und konkreter Weise zu thun, wählen wir uns als
stellvertretendes Beispiel ein Lehrbuch, das seit Jahren unbeanstandet

an den Bildungsanstalten für Lehrer und Lehrerinnen
gebraucht wird. Der tiefer und weiter blickende Leser wird
daraus zweifellos gewisse Erscheinungen, die in den letzten
Jahren das öffentliche Interesse auf sich zogen, besser verstehen
lernen, als dies vielleicht bisher der Fall gewesen. Insbesondere
dürfte auch in diesem Falle die Wahrnehmung sich bestätigen,
dafs die berufenen Arzte des socialen Organismus nicht selten
wie die eigentlichen Söhne Äskulaps die Symptome mit der
Krankheit selbst verwechseln, oder wenigstens mit der
Bekämpfung und Unterdrückung der Symptome sich begnügen,
ohne nach dem eigentlichen Sitze und den tieferen Gründen der
Krankheit selbst zu forschen.

Der durch seine pädagogischen Lehrbücher bekannte Verfasser
erklärt sich ausdrücklich als Anhänger Herbarts, betont aber
zugleich, dafs er auch die „hochverdienstlichen Arbeiten der
Empiriker, insbesondere aus der Schule Pestalozzis und Diester-
wegs" sorgfältig berücksichtigt habe. (Vorrede zur 1. Aufl.)
Wir werden uns im folgenden allerdings davon überzeugen, dafs
das uns vorliegende Lehrbuch den Herbartschen Standpunkt
nirgends verleugnet (ebd.), dafs es vielmehr durchweg im
Herbartschen Geiste geschrieben ist. Die Berücksichtigung der



172 Der Ilerbartianismus.

„Empiriker" vermochte daran nichts Wesentliches zu ändern,
in keinem Falle aber den Standpunkt des Verfassers der Wahrheit

näher zu bringen.
Bevor vyir aber an unsere eigentliche Aufgabe herantreten,

wollen wir die Antwort auf einen Einwand oder wenn wir so

sagen sollen, auf ein Vorurteil geben, das uns sofort den Weg
zu versperren versuchen wird. Wir sind nämlich der
Überzeugung, dafs unter allen philosophischen Systemen kaum eines
zu finden ist, welches in dem Grade zur Grundlage der
Erziehung überhaupt und erst gar noch einer christlichen
Erziehung ungeeignet wäre, als das philosophische System Herbarts.
Dagegen könnte man erinnern, wie es denn komme, dafs gerade
dieses System eine so ungewohnte und überraschende
Verbreitung in pädagogischen Kreisen gewinne, und man möchte
geneigt sein, wie auch in anderen Fällen, aus dem äufseren
Erfolge auf die innere Tüchtigkeit und Zweckmäfsigkeit zu
schliefsen.

Die Erklärung dürfte in zwei Thatsachen gelegen sein.
Erstens nämlich verschmähten es die meisten Philosophen,
besonders die der idealistischen Richtung, zu einer so praktischen
und den Zwecken des realen, gewöhnlichen Lebens dienenden
Disciplin, wie es die Pädagogik ist, sich „herabzulassen". Herbart

machte von dieser Geringschätzung eine Ausnahme und
kam dem Verlangen der Pädagogen nach einer tieferen,
wissenschaftlichen Begründung ihrer praktischen Thätigkeit durch eine

sogar mathematisch-„exakte" Behandlung entgegen. Herbart
behandelte die Pädagogik systematisch und machte infolge dessen
Schule. Dies die eine Thatsache. Die andere aber liegt in der
Begünstigung, deren sich die Herbartianer staatlicherseits
besonders in Osterreich erfreuen. Das österreichische Unterrichtsministerium

lieferte die Schule den Jüngern Herbarts aus. Unter
dem Sonnenschein staatlicher Gunst entfalten diese seit
Jahrzehnten eine ausgebreitete lehramtliche und litterarische Thätigkeit,

deren Kreise sich über Österreich hinaus verbreiten.
Begünstigt wird diese Ausbreitung und das Eindringen ihrer
Lehrbüoher in die Seminarien und Bildungsanstalten für Lehrer
und Lehrerinnen durch die vorsichtige Redeweise, den
eigentümlichen Jargon der Schule. Unter den bunten Aushängeschildern

unabhängiger Forschung, exakter Wissenschaft, ethischen
Strebens vermögen sich die verschiedensten Elemente und
Riehtungen, freisinnige und gläubige zu sammeln. Denn die
Herbartianer beanspruchen für sich das Verdienst, strenge Wissenschaft

mit Gläubigkeit und Religiosität zu verbinden. Prüfen



173

wir, wie weit diesen Versicherungen die Wahrheit und
Wirklichkeit entspricht.

Die Jünger Herbarts rühmen sich, der Pädagogik eine
wissenschaftliche Gestalt zu geben, indem sie dieselbe auf
Psychologie und Ethik gründen. „Als Schöpfer der neueren, auf
Psychologie und Ethik gegründeten wissenschaftlichen
Pädagogik ist der Philosoph Herbart anzusehen." (S. 14.) Der
Verfasser unseres Lehrbuchs glaubt aus diesem Grunde das
Wesentliche aus den beiden pädagogischen „Hülfswissenschaften",
der Psychologie und Ethik, aufnehmen zu müssen. Den
psychologischen und ethischen Grundlagen werden wir deshalb
hauptsächlich unser Augenmerk zuzuwenden haben, ohne jedoch eine
weitere „Grundlage", von welcher der Verfasser schweigt, völlig
aufser acht zu lassen. Denn wenn 'die Pädagogik Herbarts auf
Psychologie und Ethik wie auf zwei Grundpfeilern aufgebaut ist,
so ruhen ihrerseits diese beiden Disciplinen auf dem Fundament
der Herbartschen Metaphysik. Auch die Ethik nämlich,
obgleich sie Herbart von metaphysischen Voraussetzungen angeblich

frei zu erhalten sucht, so dafs sie nur in sich selbst ruhen
soll, trägt, wie wir sehen werden, das unverkennbare Gepräge
seiner Metaphysik.

Dafs die Pädagogik auf Psychologie und Ethik zu begründen
sei, ist selbstverständlich und darüber kein weiteres Wort zu
verlieren; ob aber die Herbartsche Philosophie geeignet sei, die
unentbehrlichen psychologischen und ethischen Fundamente einer
wissenschaftlichen Pädagogik zu bieten, unterliegt von
vornherein ernstlichem Zweifel, und wir hoffen den Leser des
Folgenden vom Gegenteil in einer Weise, die auch nicht das leiseste
Bedenken aufkommen läfst, zu überzeugen.

I.

Die erste pädagogische Hülfswissenschaft der Herbartianer
oder die Herbartsche Psychologie.

Niemand leugnet, dafs die Erziehungskunst und
Erziehungswissenschaft einer reichen psychologischen Erfahrung, einer klaren
und tiefen Erkenntnis der Seele und des Seelenlebens bedarf.
Ist doch die Erziehung vor allem Einwirkung auf die Seele
und ihre verschiedenen Vermögen und Kräfte, insbesondere
auf Verstand und Willen, und das Geschäft des Erziehers wird
in um so erfolgreicherer Weise von statten gehen, je gründlicher

derselbe die Natur sowie die Entwickelungsgesetze der



174

Seelenvermögen, die Art ihres Zusammenwirkens, ihrer wechselseitigen

Abhängigkeit u. s. w. erkennt. Eine solche Erkenntnis
aber kann nur durch Erfahrung und vernünftige Reflexion
erworben werden. Es scheint nun allerdings, dafs die Herbart-
sche Philosophie, die sich durch ihre Richtung auf Erfahrung
und ihre psychologischen Untersuchungen vor den spekulativen
Systemen eines Eichte, Schölling und Hegel auszeichnet, in
dieser Beziehung einer günstigeren Lage sich erfreue. Bei
näherem Zusehen aber zeigt sich, dafs die Psychologie Herbarts
ganz und gar von unhaltbaren spekulativen Voraussetzungen
beherrscht ist und den Thatsachen der Erfahrung und des Be-
wufstseins in einer Weise Gewalt anthut, wie kaum irgend ein
anderes spekulatives System.

Sowohl der Blick in unser eigenes Innere, als die Beobachtung

der Aufserungen fremden Seelenlebens zeigt uns das Bild
einer ungemein reichen Mannigfaltigkeit der Bethätigungen, ein
vielfaches Kraftgebiet innerhalb der Einheit des Selbstbewufst-
seins, die Gegensätze sinnlicher und geistiger, innerlich
auffassender und nach aufsen strebender Vermögen. Vor allem ist
es die Thatsache der freien Selbstbestimmung und die der
wirklichen oder angestrebten Herrschaft des Willens über die niederen
Triebe und Strebungen, worin sich ein nach innen und aufsen
wirksames und selbständig thätiges Princip kundgibt. Wie stellt
sich zu diesen Thatsachen der Erfahrung die Herbartsehe
Psychologie? Das vorliegende Lehrbuch für Lehrer- und Lehre-
rinnen-Bildungsanstalten weifs uns hierüber folgendes zu sagen:

„Die sogenannten Seelenvermögen: Verstand, Vernunft,
Gedächtnis, Einbildungskraft u. s. w. gehören nicht zu den Uran-
lagen und sind vielmehr abgeleitete Vorgänge, die sich aus der
Wechselwirkung der Vorstellungen ergeben." (S. 4.)

Die für diese Behauptung gegebene Begründung gestattet
uns, in ihren Sinn und ihre Tragweite einen tieferen Blick zu
werfen.

Dieselbe lautet also: „Denn der Inhalt unserer
Vorstellungen ist in keiner Weise angeboren, sondern kommt uns
von aufsen zu durch die Sinne. Angeboren sind uns nur die
formellen Verschiedenheiten der Art, wie die Seelenzustände
im Bewufstsein auftreten und wie sie verlaufen. Der eine fafst
lebhaft und tief auf, der andere matt und seicht; der eine
begreift augenblicklich, während der andere mit seiner Auffassung
nur nachhinkt. Die Ursache hiervon liegt zumeist in der
ererbten Beschaffenheit des Nervensystems, welche wir das

Temperament und Naturell nennen." (A. a. 0.) „Alle



175

Anlagen sind ursprünglich körperliche Anlagen, d. h. gewisse
angeborne Beschaffenheiten des leiblichen Organismus. Insofern
jedoch die letzteren einen Einflufs haben auf das Auftreten und
den Verlauf der Seelenzustände, kann man auch von geistigen
Anlagen sprechen." (B. 5.)

Wir gedenken noch nicht, hier im einzelnen von den
Konsequenzen zu reden, die sich aus der Annahme ergeben, dafs
Verstand, Vernunft u. s. w., dafs Kühlen, Begehren, Wollen aus
der Wechselwirkung der Vorstellungen sich ergebende,
abgeleitete Vorgänge seien. Wir fragen auch nicht, ob eine solche
Ableitung möglich und ob sie Herbart und seinen Schülern
gelungen ist. Wir sehen auch vorläufig davon ab, ob man denn
so einfachhin sagen könne, der Inhalt unserer Vorstellungen
komme uns von aufsen durch die Sinne zu. Nur anregen wollen
wir den aufmerksamen Leser zum Nachdenken darüber, wie
denn eine Theorie, die das Seelenleben ausschliefslich auf
Vorstellungen und zwar sinnliche, von aufsen kommende und
deshalb ausschliefslich sei es unmittelbar oder mittelbar auf sinnliche

Gegenstände sich beziehende zurückführt und die
Verstand, Vernunft und Willen als Produkte der Wechselwirkung
von solchen Vorstellungen betrachtet, vom Materialismus sich
unterscheide? Noch schwerer wird ihm, fürchten wir, diese
Unterscheidung werden, wenn er bald erfahrt, dafs die
Vorstellungen selbst hinwiederum Produkte einer mechanischen
Wechselwirkung von Atomen, den Elementen der zusammengesetzten

Dinge seien. — Doch wir wollen nicht vorgreifen, nicht,
wie man sagt, mit der Thür ins Haus fallen, nicht vor der Zeit
unsere wahre Ansicht von dem Charakter der Herbartschen
pädagogischen Keform, in der wir, aufrichtig gesprochen, nur
eine Äufserung des materialistischen Zeitgeistes erblicken,
verraten. Der Leser möge dem weiteren Gange unserer
Untersuchungen folgen und dann selbst urteilen.

Es sei daher zunächst nur darauf aufmerksam gemacht,
dafs die in unserem Lehrbuch für die Behauptung, A'erstand,
Vernunft u. s. w. seien abgeleitete Vorgänge, vorgebrachte
Begründung eine solche überall nicht enthalte und die wirklichen
Motive anderswo und tiefer zu suchen seien. Denn gesetzt
auch, der Inhalt unserer Vorstellungen entspringe von aufsen,
aus den Sinnen, so folgt hieraus durchaus nicht, dafs in der
Seele nicht eine Anlage, ein Vermögen, auf Grund sinnlicher
Eindrücke Vorstellungen zu bilden, vorhanden sei. Im Gegenteil

ist der äufsere Eindruck ohne solche Anlage schlechterdings
ungeeignet, die Vorstellung hervorzurufen. Oder warum bildet



17(5 Der Hcrbartianismus.

der Spiegel, warum das künstliche Auge nicht eine
Vorstellung von Licht und Farbe? Warum empfindet der erwärmte
Stein nichts von Wärme? Offenbar, weil hier das Vermögen,
die Anlage fehlt, die eben eine specifisch psychische ist. Auch
Aristoteles läfst den Inhalt der Vorstellungen aus Erfahrung
durch die äufseren Sinne geschöpft sein, freilich nicht in
derselben Weise, wie Herbart; denn er unterscheidet einen doppelten
Inhalt, einen sensiblen und intelligiblen, welch letzterer zwar
durch Abstraktion aus den Sinnen gewonnen, doch an sich
unsinnlich ist und deshalb auch über den Bereich der Sinne hinaus

zur Erkenntnis übersinnlicher Dinge führt. Aristoteles aber ist
sich wohl bewufst, dafs die Bildung von Vorstellungen nicht
die ausschliefsliche Wirkung äufserer Eindrücke sein könne,
dafs vielmehr in der Seele selbst ein eigentümliches Vermögen,
ja eine Vielheit von Vermögen, sinnlicher und geistiger,
anzunehmen sei. Wir werden diesen Punkt später weiter verfolgen
und kommen auf die Frage zurück, welche die wahren — wenn
auch unausgesprochenen — Gründe seien, die unseren Herbar-
tianer bewegen, mit dem Meister die Existenz der Seelenvermögen

zu leugnen und das gesamte Seelenleben auf die Wechselwirkung

(einen Mechanismus!) der Vorstellungen zurückzuführen.
Die wahren Gründe liegen in der Horbartschen

Begriffsbestimmung der Seele. Und diese Begriffsbestimmung selbst
ist ein spekulatives, durch die Erfahrung auf jedem Schritt
und Tritt Lügen gestraftes Produkt; ein Produkt der Herbart-
schen Metaphysik, dieser partie honteuse der Herbartschen
Philosophie, über welche allerdings die Pädagogen der Herbartschen

Schule mit verschämtem Stillschweigen hinweggehen, die
aber gleichwohl die eigentümliche Grundlage jener beiden als
Hülfswissenschaften dem künstlichen Baue ihrer Erziehungs- und
Unterrichtslehre dienenden Säulen — der Psychologie und Ethik
— bildet.

Die Leugnung der Seelenvermögen und die Reduktion aller
Seelenphänomene auf Vorstellungen verstehen wir, wenn wir die
Definition, die Herbart von der Seele gibt, ins Auge fassen.
Herbart definiert: „Die Seele ist das einfache Wesen, dessen
Selbsterhaltungen Vorstellungen sind." (W. W. Bd. 5. S. 108 ff.)

Zur Erklärung der einzelnen Teile dieser Begriffsbestimmung
bemerkt Herbart: „Die Seele ist ein einfaches Wesen; nicht
blofs ohne Teile, sondern auch ohne irgend eine Vielheit in
ihrer Qualität." (A. a. 0.) Ferner: „Die Seele hat gar keine
Anlagen und Vermögen, weder etwas zu empfangen noch zu
producieren. Sie ist demnach keine tabula rasa in dem Sinne,



Die Herbartsche Psychologie und die Pädagogik. 177

als ob darauf fremde Eindrücke gemacht werden könnten; auch
keine in ursprünglicher Selbstthätigkeit begriffene Substanz in
Leibnitz' Sinne. Sie hat ursprünglich weder Vorstellungen, noch
Gefühle, noch Begierden; sie weifs nichts von sich selbst und
nichts von anderen Dingen; es liegen auch in ihr keine Formen
des Anschauens und des Denkens, keine Gesetze des Wollens
und Handelns; auch keinerlei wie immer entfernte Vorbereitungen
zu dem allem." (A. a. 0. S. 109.) Die Herbartsche Seele wäre
also das richtige Lichtenbergsche Messer ohne Klinge, dem das
Heft fehlt! Wir werden es deshalb begreiflich finden, wenn
Herbart Weiterfährt: „Das einfache Was der Seele ist völlig
unbekannt und bleibt es auf immer; es ist kein Gegenstand
der spekulativen so wenig als der empirischen Psychologie."
(A. a. 0.)

Den zweiten Teil der angeführten Definition der Seele
illustriert Herbart durch folgende Worte: „Die Selbsterhaltungen
der Seele sind (zum Teil wenigstens und soweit wir sie kennen)
Vorstellungen und zwar einfache Vorstellungen, weil
der Akt der Selbsterhaltung einfach ist, wie das Wesen, das

sich erhält. Damit besteht aber eine unendliche Mannigfaltigkeit
von mehreren solchen Akten; sie sind nämlich verschieden, je
nachdem die Störungen es sind. Demgemäfs hat die Mannigfaltigkeit

der Vorstellungen und eine unendlich vielfältige
Zusammensetzung derselben gar keine Schwierigkeit." (S. ILO.)
Im weiteren bemerkt Herbart, dafs hier noch nicht vom
Begehren und Fühlen, noch nicht vom Ich die Rede sei. Seine
wahre Meinung nämlich geht dahin, dafs alles, was aufser den

Vorstellungen an psychischen Erscheinungen sich findet, das
Resultat der wechselseitigen Verbindungen, Förderungen und
Hemmungen der Vorstellungen sei.

Wenn Herbart die Seele als ein einfaches Wesen, dessen

Selbsterhaltungen Vorstellungen sind, definiert, so könnte man
versucht sein, die Seele als ein von den Elementen der Körper
wesentlich verschiedenes Princip des Seins und Lebens
aufzufassen. Diese Auffassung schneidet uns Herbart durch folgende
Äufserung ab: „Der Gegensatz zwischen Seele und Materie ist
nicht ein solcher in dem Was der Wesen, sondern er ist ein
Gegensatz in der Art unserer Auffassung. Die« Materie als ein
räumlich Reales, mit räumlichen Kräften vorgestellt, wie wir sie

zu denken pflegen, gehört weder in das Reich des Seins noch
in das des wirklichen Geschehens, sondern sie ist eine blofse
Erscheinung. Eben dieselbe Materie aber ist real als eine Summe
einfacher Wesen; und in diesem Wesen geschieht wirklich etwas,

Jahrbuch für Philosophie etc. VIII. 12



178 Der Herbartianismu8.

welches die Erscheinung einer räumlichen Existenz zur Folge
hat." (A. a. 0.)

Wir haben bereits oben auf das materialistische Moment
in der psychologischen Theorie unseres Herbartschen Lehrbuches
aufmerksam gemacht, das in der Annahme liegt, Verstand,
Vernunft, Willen seien nichts Ursprüngliches, sondern das Ergebnis
der Wechselwirkung sinnlicher Vorstellungen. Hier begegnet
uns nun ein neues materialistisches Moment: die Seele ist nicht
wesentlich von den Elementen der Körperwelt verschieden. Man
lasse sich nicht beirren durch die Auffassung der Materie als
eines blofsen Phänomens. Denn die Seele und die Elemente der
Körperwelt werden eben als Principien einer materiellen Welt,
also materiell gedacht und bestimmt. Dies erhellt aus der zweifellos

dem Leser noch ganz unverständlichen Erklärung der Seele
als eines Wesens, dessen Selbsterhaltungen Vorstellungen sind.
Denn auch die Vorstellung ist (wie übrigens in dem Angeführten
Herbart ausdrücklich uns versicherte) ebensowenig als Begehren,
Fühlen, Bewufstsein etwas Ursprüngliches. Sie entsteht
vielmehr aus dem Nebeneinander jener von Herbart angenommenen
einfachen Wesen, welche die Elemente alles Daseienden bilden.
Mit anderen Worten: die Vorstellungen sind Produkte
mechanischer Verhältnisse, eines Mechanismus der Elemente, wie alle
übrigen Seelenphänomene aufser den Vorstellungen Produkte
des Mechanismus der Vorstellungen sind. Welche weiteren
Beweise verlangt man, um den gegen die Herbartsche Psychologie

erhobenen Vorwurf des Materialismus zu rechtfertigen?
Die Vorstellungen sind nach Herbarts Ansicht Selbsterhaltungen

der einfachen Wesen gegenüber von aufsen kommenden
Störungen: in diesem Satze sind ebensoviele Rätsel als Worte
enthalten. Was sind diese einfachen Wesen ohne jede Vielheit
der Qualität, ohne jede Thätigkeit, ohne jedes Leiden, die sich
gleichwohl wie thätige und leidende Wesen verhalten? Was
sind Selbsterhaltungen? Wie sollen wir uns Selbsterhaltungen
als Vorstellungen denken? Selbsterhaltungen gegen Störungen
sollen die Vorstellungen sein! Was haben Vorstellungen mit
Störungen zu thun? Ist nicht die Vorstellung vielmehr eine
Vervollkommnung der Seele, eine Erweiterung gleichsam ihres
Seins, gewissermafsen eine Verunendlichung desselben; denn
wenn auch in ihrem realen Sein beschränkt, ist sie eben durch
die Vorstellung in einem idealen Reiche unbeschränkt.

'Die Antwort auf obige Fragen gibt uns die Herbartsche
Metaphysik. Wir werden deshalb in aller Kürze und soweit es



Die Herbartsche Psychologie und die Pädagogik. 179

unser Zweck zu erfordern scheint, die Grundsätze der Herbart-
schen Metaphysik ins Auge zu fassen haben.

Man sollte erwarten, dafs Herbart, dessen Philosophie auf
Erfahrung fufsen will, in der Psychologie von der Vorstellung
ausgehend auf ein Princip derselben zurückgehe, aus dem sie

begreiflich erscheint. Dies ist das Verfahren des Aristoteles,
der christlichen, der scholastischen Philosophen. Herbart
verfährt anders. Von dem Grundsatz oder sagen wir besser von
dem auch durch Kant genährten Vorurteil ausgehend, dafs nur
mathematisch-mechanische Erklärungen wahrhaft wissenschaftlich
seien, fragt er nach dem Grunde der mannigfaltigen Erscheinung
(bei Herbart: des Scheins) und findet diesen in der Vielheit der
einfachen Wesen, die in dem mechanischen Verhältnis des Druckes
und Gegendruckes zu einander stehen. Diese einfachen Wesen
suchen in einander einzudringen, setzen aber einen Widerstand
entgegen und erhalten sich selbst gegenüber den von aufsen
wider sie eindringenden Störungen. Zu dieser Annahme glaubt
Herbart durch gewisse Thatsachen der Erfahrung berechtigt und

gezwungen zu sein. Er unterscheidet nämlich die Welt der
Erscheinung, oder, wie er sich ausdrückt, des Scheins, und die
Welt des Seins. Alles, was wir unmittelbar erfahren, sei es
äufserlich — die im Räume ausgedehnten und in der Zeit sich
verändernden Dinge — oder innerlich im Bewufstsein, gehört
der Welt des Scheines an, hinter der aber eine Welt des Seins

angenommen werden mufs ; denn „soviel Schein, soviel
Hinweisung auf Sein". Der Schein ist relativ, das Sein absolut,
ein schlechthin Gesetztes, daher auch ohne jede Beschränkung,
einfach, unveränderlich. Das Sein hat alle Bestimmungen des

Absoluten; es ist eben nur Sein, durchweg sich selbst gleich.
Hieraus dürfe man aber nicht mit dem Monismus (Pantheismus)
schliefsen, es gebe nur ein Sein, das alles ist; vielmehr fordere
die Mannigfaltigkeit der Erscheinungswelt die Annahme einer
Mehrheit von Seienden. Herbart nimmt demnach als von uns
(denkend) schlechthin zu setzenden Grund der Erscheinungen
eine Vielheit von einfachen Wesen an, von denen alle
notwendigen Prädikate des Seins (zu welchen nach seiner der
eleatisch-demokritischen verwandten Auffassung Absolutheit,
Einfachheit, Unveränderlichkeit u. s. w. gehören) auszusagen seien,

von deren Wesensbeschaffenheit wir aber nichts weiteres wissen,
als dafs sie je eine einfache Qualität besitzen, die in den
verschiedenen Wesen verschieden und entgegengesetzt ist. Aus
dieser Verschiedenheit und Entgegensetzung nämlich glaubt Her-

12*



180 Der Herbartianismus.

bart die zur Erklärung der Erscheinungswelt notwendigen
Störungen und Selbsterhaltungen ableiten zu können.

Wenden wir uns nach dieser kurzen Darstellung der
metaphysischen Grundanschauung Herbarts zu der Bemerkung des
Lindnerschen Lehrbuches zurück, dafs alle Seelenvermögen
abgeleitete Vorgänge seien, die sich aus der Wechselwirkung der
Vorstellungen ergeben, so verschwindet das Rätselhafte und
Paradoxe, oder genauer gesprochen das Unvermittelte und
Unmotivierte, das in der vom V erfasser in ganz ungenügender W eise

begründeten Behauptung lag. Dafür aber, nachdem wir ihren
wahren Sinn und ihre volle Tragweite kennen gelernt haben,
grinst uns aus derselben die wirkliche Gestalt der Herbartschen
Philosophie entgegen, die hinter der psychologischen Theorie
sich verhüllt, für den Eingeweihten aber wie das Gerippe hinter
den lebensvollen Bildern eines Holbeinschen Totentanzes hervorschaut.

Diese wirkliche Gestalt aber ist Pantheismus und
Materialismus. Denn wer sieht nicht, dafs die Herbartschen den
Erscheinungen zu Grunde liegenden einfachen Wesen ebensoviel

Absolute, ebensoviele Götter sind? Herbart weifs daher
auch von diesen Wesen keinen Weg zu einer schöpferischen
Ursache der Welt zu finden. Denn ein schlechthin Seiendes,
vollkommen einfaches Wesen kann nicht geschaffen sein. Wir
haben daher soviele Götter als Seiende. Dies ist aber Pantheismus,

allerdings nicht monistischer, sondern, um uns eines auch
von andern gebrauchten Ausdruckes zu bedienen, pluralistischer
Pantheismus.

Die Herbartsche Metaphysik, die der von den Herbarti-
anischen Pädagogen adoptierten Psychologie zu Grunde liegt,
ist aber nicht allein pantheistisch, sondern auch materialistisch.
Und zwar nicht blofs in dem Sinne, in welchem man mit Recht
sagt und auch wir an einem andern Orte betonten,1 der
Pantheismus sei sublimierter Materialismus, weil er, indem er die
Welt vergöttert, zugleich auch Gott verweltlicht und ins
Materielle und Körperliche herabzieht, sondern in dem Sinne, dafs
Herbart seine Realen, die, wie wir oben sahen, wahre Götter,
durch sich — schlechthin seiende Wesen sind, geradezu als
materielle Principien, als Bestandteile eines Mechanismus
behandelt, an welche Gedanke und Vorstellung und überhaupt
alles, was Geist und dem Geiste verwandt ist, wie etwas
rein Zufälliges, Unerklärbares und Rätselhaftes angehängt sich
findet.

1 Der moderne Idealismus. Münster 1880.



Die Herbartsche Psychologie und die Pädagogik. 181

Die Vorstellung nämlich ist, wie wir Herbart versichern
hörten, nicht etwas Ursprüngliches und der Seele selbst Inhä-
rierendes, sondern etwas aufser ihr Liegendes, aus dem
mechanischen gegenseitigen Verhalten der einfachen Wesen, der
„Seelen" Resultierendes. Die Vorstellung gehört wie Ausdehnung,
Raum und Zeit der Erscheinung, d. i. der Welt des Scheines
an. Würde uns das Bewufstsein die Vorstellung nicht als eine
Thatsache, die sich schlechterdings nicht leugnen und abschütteln
läfst, vor Augen halten, und wäre es überhaupt möglich, ohne

Vorstellung zu denken und zu reden, eine Psychologie und
Metaphysik, sei es auch eine materialistische, zu schreiben: so

würde sie Herbart einfach ignorieren oder negieren und von
nichts weiterem als von Druck und Gegendruck, von
Selbsterhaltung gegen Störungen reden. Da nun aber die Vorstellung
eine unleugbare Thatsache der inneren Erfahrung ist, und da
sich eine Psychologie ohne die Anerkennung physischer Phänomene

nun einmal nicht schreiben läfst, so gelangt Herbart zu der
durch seine materialistisch-mechanische Metaphysik geforderten
Definition der Seele, sie sei ein einfaches Wesen, dessen
Selbsterhaltungen (gegen mechanische Störung!) Vorstellungen sind.
Das Bewufstsein zeigt uns eben Vorstellungen, eine Thatsache,
die Herbart vom Standpunkte seiner Metaphysik nicht erklären
kann. Diese kennt nur den Gegendruck, die Selbstbehauptung
eines einfachen Wesens ohne Vermögen, ohne Thätigkeit, ohne

Vernunft, Verstand, Wille. Nur die innere Erfahrung ist es,
die Herbart zwingt, die Selbsterhaltungen der Seele als

Vorstellungen zu bestimmen. In der metaphysischen Voraussetzung
einfacher, poteuzloser Substanzen, deren Reaktionen einfach auf
mechanischen Verhältnissen zu andern beruhen, ist dafür ein Motiv
schlechterdings nicht gegeben. Im Gegenteil ist gar nicht
einzusehen, wie Stöfs und Gegenstofs als Vorstellung sich
manifestieren sollen.

Doch Herbart weifs sich durch einen Machtspruch zu helfen:
Was psychologisch oder in innerer Erfahrung, in der Welt des
inneren Scheines als Vorstellung sich darstellt, ist vom
metaphysischen Standpunkt nichts weiter als Selbsterhaltung gegen
äufsere Störung.

Nach den strengen Regeln der Logik läfst sich der
Herbartsche Satz : es gibt Realen, die Seelen sind, oder mit anderen
Worten, es gibt Realen, deren Selbsterhaltungen Vorstellungen
sind, umkehren und lautet dann: es gibt Vorstellungen, die aus
Druck und Gegendruck resultierende Selbsterhaltungen sind.



182 Der Herbartianismus.

Im Grunde aber lehrt Herbart mehr und dürfen wir in seinem
Sinne sagen: Vorstellung ist nichts anderes, als das Resultat
der notwendigen Fortexistenz eines einfachen realen Wesens

gegen von aufsen versuchte Störung. Wir haben nicht zu
untersuchen, ob solche Störungen und Selbsterhaltungen oder
Selbstbehauptungen in einfachen Wesen möglich seien; nicht, ob es
eine Vielheit absoluter Wesen, eine Vielheit von Göttern geben
könne. Wir wollen keine erschöpfende Darstellung und Kritik
der Herbartschen Metaphysik geben. Wir wollen nur feststellen,
dafs der Materialismus, der sich vielfach Mühe gibt, Empfindung,
Vorstellung als einen materiellen Vorgang zu erklären, mit Recht
auf Herbart sich berufen kann, der des Rätsels Lösung bereit
hält in der einfachen, freilich unbewiesenen Behauptung: es gibt
einfache Wesen, deren Selbsterhaltung gegen mechanische Störung
Vorstellungen sind.

Eine Bemerkung, die für unseren Zweck von einschneidender

Wichtigkeit ist, möge jedoch nicht unterdrückt werden. In
der Herbartschen Auffassung der Seele streiten Pantheismus
und Materialismus unmittelbar um den Vorrang. Die Seele
erscheint nach der einen Seite als ein absolutes, unabhängiges,
sich selbst vollkommen genügendes Wesen, als ein wahrer Gott,
nach der andern Seite aber sinkt sie zum materiellen Atom
herab, das nur in Verbindung mit andern Atomen ein in
Vorstellungen und Vorstellungskomplexen bestehendes Scheinleben
zu erzeugen vermag; zu einem chemischen Atom, dessen
verschiedene Qualitäten durch das Zusammen mit anderen bedingt
sind. (Vgl. Trendelenburg, Historische Beiträge zur Philosophie.
Bd. 3. S. 103.) Wir begegnen hier wie überall dem gerechten
Schicksal pantheistischer Selbstvergötterung, die mit materialistischer

Erniedrigung endigt.
Die Pädagogen der Herbartschen Schule werden uns

einwenden, dafs sie weit entfernt seien, die Grundsätze und
bedenklichen Konsequenzen der Herbartschen Metaphysik zu
adoptieren; überdies seien in der Herbartschen Philosophie, wenn
man gerecht sein wolle, nicht blofs atheistische und materialistische,
sondern auch christlische Elemente zu finden. Auerkenne doch
Herbart selbst, dafs die in den Organismen unverkennbare Zweck-
mäfsigkeit auf einen intelligenten Schöpfer und Ordner der Dinge
hinweise. Derartige zerstreute Aufserungen sind nun allerdings
in den Herbartschen Schriften vorhanden. Andererseits aber
steht nicht allein fest, dafs Herbart das Geschaffensein der
Realen im strengen Sinne des Wortes entschieden ausschliefst
uûd in Konsequenz des von ihm aufgestellten Seinsbegriffs aus-



Die Herbartsche Psychologie und die Pädagogik. 183

schliefsen müfs, sondern auch, dafs der Zweckbegriff im Herbart-
schen System ein fremdartiges Element bildet, das aufserhalb
der als streng wissenschaftlich geltenden Betrachtung liegt. Aus
diesem Grunde erscheint denn auch die Annahme eines
intelligenten Urhebers der Dinge als reine Gefühls- und Glaubenssache,
die einer wissenschaftlichen Rechtfertigung und Beweisführung
unfähig ist. Die Herbartsche „Wissenschaft" ist und bleibt daher
atheistisch, sofern sie die Annahme eines höchsten Wesens
im religiösen Sinne ausschliefst, pantheistisch, sofern die von
ihr angenommenen Wesen insgesamt die göttlichen Prädikate
der Absolutheit, Aseität, Einfachheit, Ewigkeit u. s. w. besitzen;
endlich materialistisch, sofern hinwiederum diese Wesen ganz
wie die Atome Demokrits und Epikurs, denen andere als
mathematisch-mechanische Beziehungen nicht zukommen, fungieren und
behandelt werden.

Trotz alledem werden unsere Herbartschen Pädagogen,
wird insbesondere der Verfasser unseres Lehrbuchs für Lehrerund

Lehrerinnenbildungsanstalten sagen : Mag es sich mit Herbart
wie immer verhalten, wir lehnen nun einmal jene atheistischen
und materialistischen Theorieen ab, und man wird sie vergeblich
in unsern Schriften und Lehrbüchern suchen.

Gut, ihr lehnt diese Theorieen ab! Aber ihr nehmet Lehren
an und stellt Behauptungen auf, die mit jenen von euch selbst
verworfenen und perhorrescierten stehen und fallen. Ihr wandelt
immerhin auf Herbarts Spuren und verfolgt Herbartsche Wege,
wenn ihr das gesamte Seelenleben auf Vorstellungen zurückführet

und alles andere aus mechanischen Verhältnissen, aus
der wechselseitigen Förderung und Hemmung, Anziehung und
Abstofsung der Vorstellungen ableitet. Der Materialismus und
Mechanismus heftet sich an eure Fersen, durchdringt eure
Psychologie, beherrscht eure Pädagogik, möget ihr euch drehen
und wenden, wie ihr wollt.

Ihr verwahrt euch gegen den Vorwurf des Atheismus. Im
subjektiven Sinne mag dieser Vorwurf viele von euch nicht
treffen. Wir sind überzeugt, dafs viele Pädagogen Herbartscher
Richtung in gutem Glauben sind. Im objektiven Sinne aber
trifft dieser Vorwurf auf alle zu. Mag der atheistische Charakter
der Herbartschen Philosophie in der Psychologie weniger deutlich

hervortreten, indem man zwar die Konsequenzen sich aneignet,
die metaphysischen Voraussetzungen aber zurückweist, so verhält

es sich anders bezüglich der zweiten aus der Herbartschen
Philosophie entlehnten HülfsWissenschaft, der Ethik. Diese ist
ihrem innersten Kern und Wesen nach atheistisch. Wir werden.



184 Der Herbartianismus.

den Beweis für diese Behauptung führen. Denn obgleich in
jener Ethik auch von Gott und Gottesbewufstsein, von
Gottähnlichkeit u. dgl. geredet wird, so ist doch darin das Sittliche
von Gott völlig losgetrennt und auf Ideen begründet, die von
Gott unabhängig sind. Ja trotz des idealistischen Anstrichs,
den sich die Herbartsche Ethik durch das schöne und viel
inifsbrauchte Wort: „Idee" zu geben weifs, kann ihr selbst der
Vorwurf des Materialismus nicht erspart werden, da ihr alles
fehlt, was das Sittliche als solches charakterisiert, der Begriff
der Pflicht, des Gesetzes, des höchsten Gutes, und an deren
Stelle nichts anderes tritt als eine Ästhetik des Harmonischen,
das sich seinerseits hinwiederum auf blofse mathematische Formen
und Verhältnisse reduciert.

Doch greifen wir unseren ferneren Untersuchungen nicht
vor und fragen wir uns, vorläufig auf psychologischem Gebiete
verweilend, inwieweit jener verhängnisvolle Charakter, welcher
der Psychologie Herbarts von ihrem metaphysischen Ursprung
her aufgedrückt ist, in unserem Lehrbuch für adspirierende Lehrer
und Lehrerinnen sich ausprägt!

Betrachten wir noch einmal den principiellen Satz, den wir
im Obigen aus dem genannten Lehrbuch angeführt haben: „Die
sogenannten Seelenvermögen: Verstand, Vernunft, Gedächtnis,
Einbildungskraft u. s. w. gehören nicht zu den Uraniagen, es
sind dies vielmehr abgeleitete Vorgänge, die sich aus der
Wechselwirkung der Vorstellungen ergeben."

Wir haben den Ursprung dieses Satzes erkannt. Er liegt
in dem Vorurteil Herbarts, die mathematisch-mechanische
Betrachtungsweise (thatsächlich die niedrigste, weil sie alle höheren
Differenzen des Seienden ignoriert) sei die einzig wissenschaftliche.

Zu diesem Zwecke mufste alles auf einfache Elemente,
mit denen sich wie mit Zahleinheiten operieren liefs, zurückgeführt

werden. Solche sind in der Welt des Seienden die
Realen. Mit diesen aber war in der Psychologie nichts weiter
anzufangen. Sie hates mit der Welt des Scheins, und zwar den inneren
Phänomenen zu thun. Es mufsten daher auch hier Elemente
aufgestellt werden, welche die Rolle, die den Realen, den Seelen,
in der Metaphysik zufiel, in der Psychologie zu spielen haben.
Als solche nun boten sich die Vorstellungen an, die sich, wie
es schien, ebenso wie Atome behandeln lassen und in der Her-
bartschen Psychologie wirklich so behandelt werden. Alle
übrigen seelischen Erscheinungen mufsten daher, so gut es ging,
aus dem Mechanismus der Vorstellungen abgeleitet werden.
Auf diese Weise gestaltete sich die Psychologie zu einer Me-



Die Herbartsche Psychologie und die Pädagogik. 185

chanik der Vorstellungen; diese sind bei Herbart und seinen
Anhängern die einzigen wahren Seelenkräfte, hinter denen die
„Seele", nachdem sie ihre Schuldigkeit in der Metaphysik gethan,
als Sein des Scheins zu figurieren, vollständig zurücktritt. Von
einem substanziellen Ich, einem thätigen Selbst, einer freien
Selbstbestimmung des Willens kann da keine Rede sein. Das
Ich ist Resultat der innigen Verschmelzung und Verflechtung
der Vorstellungen, der Schwerpunkt gleichsam eines Vorstellungskomplexes.

Es ist klar, dafs das Ich in dieser Annahme nicht
über den Vorstellungen htehen, sie nicht mit Freiheit beherrschen
kann. Die Freiheit wird zum Scheine, zur Selbsttäuschung.
Wie verhängnisvoll eine derartige Psychologie für die Pädagogik
werden könne und müsse, ist unschwer zu ermessen. Die
Pädagogik verlangt eine wahre und gründliche Erkenntnis der Seele
und des Menschen. Irrtümer über das Wesen der Seele und
des Menschen führen notwendig zu einer falschen Bestimmung
des Endzwecks des menschlichen Lebens und des Zieles der
Erziehung. Eine wahre und gründliche Erkenntnis des Seelen-
und Menschenwesens aber ist in Herbarts Philosophie, ist auch
in unserem Lehrbuch nicht zu finden. Die Herbartsche Theorie
schlägt vielmehr dem Zeugnis des Bewufstseins, der inneren
Erfahrung geradezu ins Angesicht. Wenn das Selbstbewufstsein
die Erscheinung, der Reflex des Seelenwesens ist, so kann dieses
nicht ein totes, vermögen- und thätigkeitsloses Reale im Sinne
Herbarts sein, das keine Macht über seine Vorstellungen besitzt
und starr und unthätig hinter ilmen steht. Vielmehr mufs die
Seele als ein selbstthätiges, sich mit Freiheit bestimmendes Wesen
mit einer Vielheit von Vermögen und Thätigkeiten anerkannt
werden.

Wenden wir uns wieder unserem Lehrbuch zu, so finden
wir darin den psychologischen Standpunkt Herbarts in seiner
ganzen mechanischen Schroffheit ausgedrückt. Ohne weitere
Begründung, nur auf das Wort des Meisters gestützt, beginnt
der Verfasser seine kurze Darstellung der einen pädagogischen
Hülfswissenschaft, der Psychologie, mit der, wie wir sahen, aus
einer materialistisch-mechanischen Metaphysik entspringenden
Behauptung: „Das Seelenleben des Menschen ist ein
Entwicklungsprozeß, welcher durch die Wechselwirkung zahlloser
Elemente zustande kommt. Diese Elemente sind die

Vorstellungen. Was die Buchstaben in der Schrift, was die
Grundstoffe in der Chemie, was die Zellen in der Physiologie:
das sind die Vorstellungen im Seelenleben." (S. 20.)

Dem Verfasser genügt es indes nicht, diese durch nichts gerecht-



18« Der Herbartianismus.

fertigte, unbewiesene, und doch zugleich für alles Folgende
principielle und destruktive Behauptung gläubig aus der Herbart-
schen Philosophie heriibergenoramen zu haben. Damit ja kein
Zweifel darüber obwalte, dafs in dieser Psychologie die Seele
nichts ist, die Vorstellungen aber und ihre Gröfsen- und
Stärkeverhältnisse alles sind, erklärt der Verfasser in einer
Anmerkung, es bestehe zwischen Zellen und Vorstellungen der
Unterschied, dafs jene von innen heraus durch Wucherung und
Wachstum, die Vorstellungen dagegen durch äufsere Eindrücke
hervorgerufen werden. (A. a. 0.) Also die psychologischen
Prozesse stehen nach dieser „wissenschaftlichen", „exakten"
Psychologie noch tiefer als physiologische, organische Prozesse;
sie sind etwas rein Aufserliches, von aufsen (nicht aus einem
Seelenvermögen) Entspringendes und daher auch nur äufseren,
mechanischen Gesetzen Unterworfenes!

Dem entspricht denn auch die Art und Weise, wie unser
Lehrbuch das Selbstbewufstsein definiert. Selbstbewufstsein ist
nach des Verfassers Ansicht nicht die Bethätigung eines in
seiner Einheit und Einfachheit sich selbst erfassenden und seine
Zustände und Thätigkeiten auf sich selbst als deren Grund
zurückführenden Seelenwesens, sondern die Identität der
wechselnden Formen des Bewufstseins. Bewufstsein selbst aber wird
erklärt als die Gesamtheit der Vorstellungen, die ein Mensch
in einem Augenblicke hat. Das lebendige Selbst, das aufnehmende
und thätige Ich ist also dem Herbartianer nichts weiter als der
Faden, an welchem sich die Vorstellungen an einander reihen.
Genauer gesprochen ist das Ich nicht einmal dies, sondern die
Verkettung und Verschlingung der Vorstellungen in einem idealen
Punkte, oder wie wir uns früher ausdrückten, der gemeinsame
Schwerpunkt des Vorstellungskomplexes.

Obgleich wir im Bisherigen, dem Gange des Lehrbuches
folgend, von nichts als von Vorstellungen vernommen haben;
obgleich uns versichert wurde, das gesamte Seelenleben bestehe
in Vorstellungen und der Wechselwirkung von Vorstellungen:
so werden wir doch auf einmal dahin informiert: „die Entwicklung

des Bewufstseins gehe in einer zweifachen Richtung vor
sich, nämlich in der Richtung des Geistes und des Gemütes."
„Die Geistesbildung umfafst das Vorstellungsleben als solches;
sie ist Bildung des Erkennens, der Einsicht, des Verstandes.
Die Gemütsbildung bezieht sich auf das Fühlen und Lieben
(Wollen); bei jenem waltet die Empfänglichkeit, bei diesem
iSelbstthätigkeit vor." (S. 21.)

Indem der Verfasser von Geistesbildung und zwar von einer



Die Herbartsche Psychologie und die Pädagogik. 187

doppelten, einer Geistes- und Gemüts-Bildung spricht, ist er im
Grunde aus der Rolle des Herbartianers gefallen. Er kennt doch
nur von aufsen durch die Sinne geschöpfte, also sinnliche
Vorstellungen. Mit welchem Rechte spricht er nun plötzlich von
Geistesbildung? Die Eatur erweist sich eben stärker als die
Schulformel. Ohne die Annahme einer Geistes- und G emütsrichtung
kann niemand, auch nicht ein Herbartianer, eine Pädagogik zustande
bringen. Der Verfasser tritt dadurch notgedrungen mit den Prin-
cipien der Herbartschen Psychologie in Widerspruch. Er spricht
von „Selbstthätigkeit" des Gemüts, von Empfänglichkeit für
Vorstellungen, ohne sich Rechenschaft zu geben, wer für Vorstellungen
empfänglich und wer im Gemütsleben selbstthätig sei. Doch nicht
die Vorstellung! Oder sollen wir wirklich annehmen, dafs die
Vorstellung fühle, begehre, wolle? Es läge dies in der Konsequenz
der Herbartschen Psychologie, in welcher die Vorstellungen die
Stelle der Seele und ihrer Vermögen vertreten und thatsächlich
als die eigentlichen Seelenkräfte fungieren. Ist es aber nicht
die Vorstellung, die fühlt u. s. w., so kann es nur die Seele
sein, die vorstellt und begehrt, sich teils receptiv, teils spontan
verhält, also verschiedene Vermögen besitzt; Annahmen, mit denen
die Herbartsche Psychologie über den Haufen geworfen wird.

Gleich als ob sich der Verfasser des schwachen Augenblicks,

in welchem er von der „wissenschaftlichen" Psychologie
abgefallen, bewufst geworden, und sich auf sich selbst und seinen
Herbartschen Standpunkt wieder besonnen hätte, versichert er
uns gleich darauf: „Vorstellungen sind ursprüngliche, Gefühle
und Strebungen abgeleitete Seelenzustände." (A. a. 0.)

Wie in dieser Äufserung, so erweist, sich der Verfasser
in der weiteren Darstellung der „wissenschaftlichen" Psychologie
als ein getreuer, auf die Worte des Meisters schwörender Jünger
Herbarts.

Der Paragraph vom Ursprung der Vorstellungen beginnt
mit dem Orakelspruch: „Es gibt keine angeborene Vorstellungen.
Durch diesen wichtigen Satz hat der grofse Brite John Locke
der Psychologie und Pädagogik eine neue Zukunft eröffnet."
Was würde wohl der grofse Leibnitz, der seine bedeutendste
philosophische Schrift — die nouveaux essais sur l'entendement
humain — zur Widerlegung des Lockeschen Sensualismus schrieb,
zu diesem Lobspruche sagen? Allerdings geht auch Leibnitz in
der entgegengesetzten Richtung zu weit, wenn er das gesamte
Seelenleben in einer von aufsen vollkommen unabhängigen Weise
aus dem eigenen Grunde der Seele (unter göttlicher Einwirkung)
entspringen und sich entfalten läfst. In der That gibt es keine



188 Der Herbartianismus.

eingebornen Vorstellungen. Aber nicht erst von Locke brauchten
wir dies zu lernen. Die christliche Philosophie hat dies längst
gewufst und schon Aristoteles lehrt, dafs das Material all
unserer Erkenntnis aus Erfahrung geschöpft sei. Aber die christliche

Philosophie und ihr philosophischer Lehrmeister Aristoteles,
sind weit entfernt, deshalb dem Sensualismus eines Locke zu
huldigen. Wenn auch nicht die Vorstellungen, so doch das

Vermögen, Vorstellungen zu bilden, und zwar nicht blofs sinnliche

Vermögen, sondern auch ursprüngliche Geistesvermögen,

Verstand und Wille, sind der Seele, unabhängig von
äufseren Eindrücken, eigen. Von solchen Vermögen, mit Hülfe
deren sich die Seele über die Sinne zu freiem, die Sinnlichkeit
und ihren Associationsmechanismus überragendem und sie
beherrschendem Geistesleben erhebt, wollen Herbart und seine
Schule nichts wissen. Daher rühmen sie Locke und betrachten
ihn nicht ganz mit Unrecht als ihren Ahnherrn, verfallen aber
ebenso wie Locke und die seinen Fufsstapfen folgenden
englischen und französischen Philosophen dem Sensualismus; denn
mögen die Herbartianer immerhin von Geist und Wille reden, so
verbinden sie mit diesen Worten einen andern als den gewohnten
Sinn und setzen folgerichtig den Menschen auf die Stufe eines
rein sinnlichen Wesens, auf die Wesensstufe des Tieres herab.

Sind wir nicht ungerecht gegen die Herbartianer? Hören
wir, bevor wir endgiltig urteilen! „Auf dem grofsen Umfange
— so spricht sich das Lehrbuch über den Unterschied von
Mensch und Tier aus — und auf der Bedeutung des Gebietes
der erworbenen Seelenzustände beruht die Überlegenheit der
Menschennatur im Gegensalz zur starren Angelegtheit des
tierischen Wesens." (S. 24.) Also nicht auf ursprünglichen
Wesensunterschieden und auf entsprechenden, ursprünglichen
Vermögen der Menschenseele beruht der Unterschied zwischen
Mensch und Tier, sondern auf dem gröfseren Umfang und der
fortgeschrittenen Verfeinerung des Vorstellungsmaterials!

Alle unsere Vorstellungen — so orakelt der Verfasser weiter
— kommen uns von aufsen zu durch die Sinne. Sie treten
als sinnliche Empfindungen in die Seele, wirken hier mannigfaltig

auf einander und setzen sich schliefslich in Bewegungen
um, durch welche die Seele nach aufsen wirkt. (S. 22.)

In dem vorstehenden Satze können wir nur ebensoviele
Irrtümer als Worte entdecken. Keine Vorstellung kommt gänzlich

von aufsen, durch die Sinne; denn jede Vorstellung setzt
ein specifisches Vermögen in der Seele, sei es in ihr allein (wie
die intellektuelle Vorstellung) oder in ihr gemeinschaftlich mit dem



Die Herbartsche Psychologie uud die Pädagogik. 189

Leibe (wie die sinnliche Vorstellung), voraus. Und wie sollen wir
uns die Umsetzung von Vorstellungen in körperliche Bewegungen
denken? Eine solche Umsetzung ist schlechterdings undenkbar.
Die Vorstellung bringt keine Bewegung hervor, geschweige denn,
dafs sie sich in eine solche „umsetzt". Vielmehr erregt die
Vorstellung das Begehren, und nur das aktuelle Begehren bewirkt
eine Bewegung, setzt sich aber ebensowenig in eine solche um,
als die Vorstellung; denn körperliche, örtliche Bewegung ist
etwas gänzlich von einer psychischen Thätigkeit, wie Vorstellung
und Begehren, Verschiedenes. Und trotz dieser sinnlosen und
unbeweisbaren Behauptungen sind die Herbartianer Vertreter
einer wahrhaft wissenschaftlichen Psychologie und Pädagogik!

Hören wir weiter! „Der nächste Gegenstand der sinnlichen
Wahrnehmung ist der eigene Körper. Sein Gesamtbefinden
kündigt sich uns durch einen breiten Strom von
Körperempfindungen an, welche in ihrer Gesamtheit die dunkle, aber
stark betonte Lebensempfindung bildet." „Die zahllosen,
dunklen und ebendeshalb auch unbezeichneten Körperempfindungen

einerseits, dann die Sinnesempfindungen andererseits, als
da sind Farben, Gerüche, Geschmäcke, Arten der Glätte und
Rauheit, der Härte und Weichheit, sowie Grade der Wärme
bilden das geistige Material, aus welchem sich durch einen
allmählichen Bildungsprozefs alle höheren Gebilde des Seelenlebens

entwickeln." (S. 23.)
Dafs der nächste Gegenstand der sinnlichen Wahrnehmung

der eigene Körper sei, ist durch keine Erfahrung zu begründen.
In dem, was der Verfasser Lebensempfindung nennt, sind
verschiedene Arten von Wahrnehmungen und Empfindungen
zusammengeworfen. Der innere Sinn bethätigt sich nur zugleich mit
den und sachlich (nicht zeitlich) sogar später, als die äufseren Sinne,
weil in Abhängigkeit* von ihnen. Jene Annahme des Verfassers
erklärt sich aus der Verwechslung des über die ganze
Körperoberfläche verbreiteten Tast- oder Gefühlssinns mit dem inneren
Sinne oder dem Gemeinsinn, mit welchem wir die äufseren
Sensationen, unter ihnen auch die des Tast- oder Gefühlssinnes
wahrnehmen. Wenn aber Körper- und Sinnesempfindungen als

geistiges Material bezeichnet werden, woraus sich alle höheren
Gebilde des Seelenlebens angeblich entwickeln, so liegt hierin
ein Mifsbrauch des Wortes: „geistig"; denn das Material, von
dem der Verfasser redet, ist ein sinnliches, aus welchem durch
einen „allmählichen Bildungsprozefs" schlechterdings nichts anderes
als eine verfeinerte Sinnlichkeit, nicht aber Geist und Geistesleben

hervorgehen können.



190 Der Herbartianismus.

Polgen wir dem Verfasser auf seinen weiteren Gängen, so
werden wir zunächst über die Anschauungen unterrichtet.
„Die Gesamtheit der Sinnesempfindungen, die sich auf einen und
denselben äufseren Gegenstand beziehen, ist die Anschauung
dieses Gegenstandes." (S. 26.) Dagegen inufs eingewendet
werden, dafs Empfindungen durch blofse Verbindung nicht zu
Anschauungen werden können, wenn sie nicht schon ursprünglich

Wahrnehmungen, d. h. nicht nur subjektive Zustände, sondern
objektive Erkenntnisse sind. Ferner ist die Beziehung auf einen
Gegenstand ohne die Einheit des Bewufstseins und des Subjekts,
das die verschiedenen Eindrücke in eins zusammenfafst, nicht
möglich. Denn unter der Voraussetzung, dafs ursprünglich nur
Empfindungen gegeben sind, erscheint weder die Beziehung auf
ein äufseres Objekt überhaupt, noch die auf ein und dasselbe

Objekt begründet.
Mit dem Abschnitte über die Gemütsseite des Kindes

und die Bedingungen der Gemütsbildung (S. 28 ff.) sind wir
bei einem der schwächsten Funkte der Herbartschen Psychologie
und Pädagogik angelangt. Den tieferen Grund der Zurückiüh-
rung des Fühlens und Begehrens auf Vorstellungen haben wir
bereits aufgezeigt. Er liegt in der materialistisch-mechanischen
Grundrichtung der Herbartschen Philosophie. Gleichwohl wiederholen

unsere „wissenschaftlichen" Pädagogen die betreffenden
Theorieen mit einer verblüffenden Unbefangenheit. Als ob es
sich um ganz selbstverständliche, allgemein von den Vertretern
der Wissenschaft anerkannte Dinge handelte, erklärt der
Verfasser des Lehrbuchs: „Die Gefühle sind nichts Selbständiges,
sie bestehen nur an und mit den Vorstellungen. Durch das
Zusammentreffen der letzteren wird nämlich die vorstellende
Kraft der Seele (also doch ein Seelenvermögen bald erhoben,
bald herabgedrückt; im ersteren Falle erfahren wir eine Förderung,

im letzteren eine Hemmung unseres Vorstellens. Das
Innewerden einer Förderung unseres Vorstellungslebens ist ein
Lustgefühl, das Innewerden einer Hemmung desselben ein Un-
lustgefühl. Es ist natürlich dafs die Vorstellungen die auf
ihnen lastende Hemmung zu überwinden und das mit ihnen
verbundene Unlustgefühl zu beseitigen suchen. Dadurch verwandelt
sich die Gemütslage in ein Streben, welches als Begehren auf
bestimmte Gegenstände gerichtet ist. Wenn es, von der
Einsicht geleitet, diese Gegenstände zu erreichen versteht, wird
es zum Wollen, welches in Handlungen und Thaten nach aufsen
tritt." (S. 28.)

Es ist hier nicht der Ort, auf das Wesen der Gefühle und



Die Herbartsche Psychologie und die Pädagogik. 191

im besondern auf die Frage einzugehen, ob die Gefühle zur
Annahme eines besondern Seelenvermögens wie Vorstellen und
Begehren berechtigen und zwingen. Für die Beurteilung der
Herbartschen Ansicht von der abgeleiteten Natur des Fühlens
und Begehrens, d. i. der Annahme, dafs sie nur Zuständlichkeiten
der Vorstellungen, nicht aber Zustände und Thätigkeiten der
auf die vorgestellten Objekte reagierenden Seele seien, kommt
die gestellte Frage nicht in Betracht. Denn in allen Fällen ist
die Unmöglichkeit, das Begehren auf Vorstellungen zurückzuführen,

über jeden Zweifel erhaben. Nimmt man hinzu, dafs
die Gefühle der Lust und Unlust Zustände sind des Begehrungsvermögens,

nicht der Vorstellungen, die solche erregen, nicht
aber haben können, so erscheint sowohl die Reduktion des
Begehrens als auch die des Fühlens auf Vorstellungen als der
Wahrheit widersprechend. Aus diesem Grunde hat es denn
auch von verschiedenen Seiten her an Widerspruch gegen die
Herbartsche Theorie nicht gefehlt. Um so mehr aber mufs man
staunen, dafs eine Theorie, die das Seelenleben vollständig
mechanisiert und zu einer Statik und Mechanik der Vorstellungen,
die „gehemmt", „gehoben", ins Gleichgewicht gebracht werden
(Ausdrücke, die, auf das Seelenleben angewendet, kaum erträglich

sind, wenn sie bildlich verstanden werden, im eigentlichen
Sinne genommen aber den schärfsten Widerspruch herausfordern),
wie eine solche Theorie, sage ich, in der Pädagogik Aufnahme
finden konnte.

Die Ansicht, Fühlen, Begehren, Wollen seien abgeleitete
Erscheinungen, ist nicht blofs als eine Folgerung aus falschen
Prämissen, aus einem unhaltbaren, die mehrfache Qualität eines
Seienden ausschliefsenden Seinsbegriff, grundlos und willkürlich,
sondern auch nachweisbar falsch, wie wir sogleich zeigen werden.

In der Zurückführung des Begehrens auf aufstrebende
Vorstellungen liegt, wie Trendelenburg (Ilist. Beiträge a. a. 0.
S. 116 ff.) bemerkt, eine Verwechslung der Wirkung mit der
Ursache. Das Streben, Begehren treibt Vorstellungen empor,
drückt sie nieder, ist aber nicht selbst aufstrebende Vorstellung.
„Wie könnten, so frägt ebenderselbe, die Vorstellungen, die sich
hemmen, oder die Vorstellungen, die sich einander befördern,
empfinden? Durch den zweideutigen Ausdruck „Spannung"
suchen die Herbartianer einen Schein von Wahrheit für die
Behauptung, Gefühl sei ein Attribut der Vorstellung, hervorzubringen.
Verschmelzung und Hemmung aber genügen nicht, um das
Angenehme, Harmonische und das Unangenehme zu erklären. Nicht
selten fordert die Harmonie die Distinktion der zum Ganzen sich



192 Der Herbartianismus.

fügenden Teile; nicht selten entspringt sie dem Gegensatze. Die

Vorstellung, die fühlt, Lust und Unlust empfindet, ist eine falsche
Personifikation." Das wirklich Empfindende ist die vorstellende
Seele, welche sowohl die Vorstellung als auch die Lust und
Unlust, die sie erregt, in sich erlebt; die Seele, die bei Herbart,
dem alle Thätigkeiten nur aus dem Zusammen der einfachen
Wesen resultieren, die Vorstellungen nicht einmal hat.

Diese einfache, durch die innere Erfahrung verbürgte
psychologische Wahrheit erscheint freilich dem Herbartianer nicht
„exakt" und „wissenschaftlich" genug, da sie sich nicht in einer
mathematischen Formel ausdrücken läfst. Um so mehr aber,
sollte man meinen, müfste der Pädagoge, der Erzieher daran
festhalten. Denn was ist eine Erziehung ohne Anerkennung
einer fühlenden und wollenden, wollend sich selbst bestimmenden
und ihren Vorstellungslauf nach Principien und Maximen, nach
Gesetzen und Regeln zum erkannten Ziele leitenden Seele?

Trendelenburg macht auf das idealistische Element in der
Herbartschen Auffassung des Begehrens und Wollens aufmerksam.
Das Streben und Wollen hat nach Herbart sein Objekt aus-
schliefslich in der Seele, sie will nur die Vorstellung, nicht den

vorgestellten Gegenstand; die sinnliche Gegenwart des letzteren
ist nur Mittel, nicht Gewolltes. Nebenbei sei der Egoismus zu
beachten, dem hiermit Thür und Thor geöffnet sei. Gegen diese
Herbartsche Auffassung müsse geltend gemacht werden, dafs die
Seele im Begehren bedürftig ist. Sie begehrt z. B. nicht die
Vorstellung von der Ernährung, sondern die Ernährung selbst.
Wie die Vorstellung nicht sich selbst, sondern einen Gegenstand
vorstellt, so sucht die Seele im Begehren Hülfe in einem äufseren
Sein oder Bestimmung eines äufseren Seins nach ihrer Richtung.
„Der Vorgang des Begehrens endet nicht in dem Siege einer
aufstrebenden Vorstellung, sondern in dem Besitz eines Objektes.
Das Begehren regt und bewegt die Vorstellung, um des Objektes
habhaft zu werden. Im Begehren liegt ebensoviel, wenn nicht
mehr Bürgschaft des Realismus, als in der sinnlichen Vorstellung."
(Hist. Beitr. S. 117.)

Wie nicht die Vorstellung der Ernährung, sondern die wirkliche.

Ernährung angestrebt wird, so gilt dasselbe auf den höheren
Stufen des Seelenlebens. Nicht die Vorstellung der Unsterblichkeit

der Seele, nicht die Vorstellung eines persönlichen Gottes,
nicht die Vorstellung von einem unendlichen Gute, bilden den
Gegenstand des Verlangens und der Liebe der gläubigen Seele;
und der Trost, den diese aus dem Umgang mit Gott, aus dem
Gebete schöpft, würde sofort in bittere Enttäuschung sich ver-



Die Herbartsche Psychologie und die Pädagogik. 193

wandeln, wenn es gelänge, ihr die Überzeugung beizubringen,
dafs sie im Augenblicke der höchsten religiösen Erregung nicht
mit Gott, sondern mit ihrem eigenen Vorstellungsgebilde sich
beschäftige.

Dieser Idealismus der Herbartschen Psychologie beweist
-jedoch nichts gegen den von uns erhobenen Vorwurf des
Sensualismus und Materialismus. Denn die Vorstellung, die Herbart
mit dem vorgestellten Gute verwechselt, bleibt in allen ihren
Transformationen sinnlich und materiell; denn wie Gefühle und
Begehrungen, so sind nach Herbart, wie wir wissen, auch
Verstand und Vernunft aus der Verbindung und wechselseitigen
Einwirkung der sinnlichen Vorstellungen abgeleitete Phänomene.

Die Vorstellungen verhalten sich im Sinne Herbarts genau
wie die Atome Demokrits und Epikurs. Wie diese infolge ihrer
verschiedenen Gestalten u. s. w. steigen und fallen, sich hemmen
und fördern, durchschlüpfen oder hängen bleiben, mittels ihrer
Haken und Häkchen sich ineinander verflechten u. s. w., so auch
die Vorstellungen. Hieraus wird das Wiederauftreten, die
„Reproduktion" verdunkelter Vorstellungen, hieraus die Reihenbildung,
an deren Mechanismus die Herbartianer grofses Wohlgefallen
haben, erklärt: ein Vergnügen, das man ihnen gestatten könnte,
wenn sie nur die höheren, geistigen Seelenthätigkeiten von dem
niederen Vorstellungslaufe und seinen gewohnheitsmäfsigen
Associationen zu unterscheiden und die Selbstthätigkeit der Seele
über dem Mechanismus gewohnter Verbindungen sinnlicher
Vorstellungen und gegen ihn zu wahren wüfsten.

Die völlige Befangenheit in einer mechanischen Denkweise
zeigt die von der willkürlichen Aufmerksamkeit gegebene
Erklärung. Nach unserem Lehrbuche kommt die willkürliche
Aufmerksamkeit dadurch zustande, dafs einer neu eintretenden,
wenn auch schwachen Vorstellung aus verschiedenen Gegenden
des Bewufstseins Reproduktionshülfen zuströmen, welche diese
Vorstellung heben und zum Mittelpunkt des Aufmerksamkeitskreises

machen. (S. 39.) Also ein mechanischer Prozefs, bei
welchem die Seele vollkommen unbeteiligt ist, eine willkürliche
Aufmerksamkeit ohne jemand, der aufmerkt, ohne Wille und
Willkür.

Das Gedächtnis wird in die zwei Punktionen des Be-
haltens und Wiedergebens unterschieden und im allgemeinen
definiert als das Vermögen der unveränderten Reproduktion.
In dieser Erklärung ist die wahre Natur des Gedächtnisses
verkannt. Dem Gedächtnis wesentlich ist die Beziehung auf die
Vergangenheit, auf die gehabte Wahrnehmung oder Vorstellung;

Jahrbuch für Philosophie etc. VIII. 13



194 Der Herbartianismus.

die einfache, unveränderte Reproduktion ist nicht genügend.
Das Wiedergeben aber oder die Erinnerung (was der Verfasser
als absichtliches Wiedergeben bezeichnet — absichtlich ohne
Absicht, wie willkürliche Aufmerksamkeit ohne Willkür) enthält
überdies ein logisches Element, da ein absichtliches Besinnen
ohne eine Art von schliefsender Thätigkeit nicht ausführbar ist.

Die Bemerkung über das Lernen (S. 42), das dadurch
zustande kommen soll, dafs man den Lehrstoff in B,eihen bringt
und die Anfangspunkte der Reihen an geläufige Vorstellungen
anknüpft, ist trotz der in einer Anmerkung beiläufig
vorgebrachten Unterscheidung des mechanischen und judiciösen
Gedächtnisses wiederum ganz in dem die Herbartsche Psychologie
beherrschenden Sinne gehalten.

Dasselbe gilt von derErklärung der Einbildungskraft. Lassen
wir das Lehrbuch selbst reden! „Im Verlaufe des Vorstellens
werden die Vorstellungen verschiedener Zeitperioden mannigfach
durcheinander gemengt, so dafs die Reproduktion nicht mehr den
Charakter der Wiedergabe des Alten, sondern vielmehr der
Hervorbringung des Neuen an sich trägt Das Vermögen
der veränderten Reproduktion nennt man die Einbildungskraft"
(S. 44). Wenn hier und auch sonst von V ermögen die
Rede ist, so geschieht dies im Widerspruch gegen die an die
Spitze der Psychologie gestellte Behauptung, dafs es kein
Seelenvermögen, sondern nur Vorstellungen und Verhältnisse von
Vorstellungen gebe. Aber auch der Herbartianer erfährt an sich,
was dem Skeptiker begegnet, dafs die Natur stärker ist, als die
Theorie.

Eine hervorragende, ja die wichtigste Stelle in der
„wissenschaftlich-exakten", d. h. nach der bescheidenen Ansicht der
Herbartianer, Herbartschen Pädagogik spielt die „Apperception".
Sie ist die Geburtsstätte des Denkens. Sie bildet die Brücke',
die über den sinnliches Vorstellen und geistiges Denken trennenden

Abgrund unmerklich hinüberführen soll. Denn das Denken,
sagt uns der Verfasser, ist nichts als eine Art von Apperception.
(S. 52 Anm. 1.) Die Apperceptioq ist das Umgewandeltwerden
einer neuen Vorstellung durch eine ältere, ihr an Macht
überlegene. Damit wäre das Geheimnis der „Menschwerdung", mit
welchem Materialisten und Darwinisten sich quälen, vom Standpunkt

der „exakten" Wissenschaft gelöst. Aus dem Tiere wird
ein Mensch, aus der sinnlichen Vorstellung wird Gedanke, aus
Sinn Verstand durch den einfachen Vorgang der Apperception,
der durch physiologische Prozesse erläutert wird. „Dieser Pro-
zefs ist eine Art Assimilation der neueren Vorstellung an die



Die Herbartsche Psychologie und die Pädagogik. 195

ältere. Wie die Aufnahme der Speisen zur Verdauung
derselben, so verhält sich die Perception zur Apperception. (S. 51.)
Da Denken, wie wir hörten, eine Art von Apperception ist,
Apperception aber eine Art von Verdauung, so gestaltet sich
die Sache so einfach, dafs auch der Einfältigste die Natur und
den Ursprung des Denkens versteht. Daher sich gewissen Köpfen
die Herbartsche Philosophie so sehr empfiehlt; denn was
Verdauung ist, das glauben sie, da sie es ja täglich prakticieren,
gründlich zu verstehen.

„Die Apperception," wird uns gesagt, „besteht darin, dafs
sich das schwächere a nach dem stärkeren b richten mufs."
(8. 51.) Ferner: „Appercipierende Vorstellungen sind jene, die
unter dem Namen von Erfahrungen, Begriffen, Grundsätzen,
Gesichtspunkten, Lieblingsvorstellungen, Gewohnheiten u. dgl.
unsere Auffassung der Aul'senwelt bestimmen." Woher nun aber
Begriffe, Grundsätze, woher diese Elemente unserer höheren
Vorstellungs- oder Gedankenwelt? Hierauf vermissen wir die
Antwort, wenn nicht etwa das folgende sie enthalten soll:
„Mittelst der Apperception kommt die psychologische Bildung
zustande. Die Fülle des Erfahrungsstoffes, den uns die Sinne
bieten, kann auf keine andere Weise gegliedert und zusammen-
gefafst, d. h. gebildet werden, als dadurch, dafs Verwandtes
auf Verwandtes bezogen, das Neue an das Alte angeknüpft,
vieles unter einen gemeinsamen Gesichtspunkt gefafst, vor allem
aber das Besondere und Einzelne dem Allgemeinen untergeordnet

wird. Dies ist ein Verdiehtungsprozefs der
Vorstellungen, an dem sich einerseits das Denken in der Form
des Urteils, andererseits die Sprache durch Zusammenfassung
mittelst der Namengebung beteiligt." (A. a. 0.)

Die Sprache, die Namengebung also soll erklären, wie aus
Vorstellungen Begriffe werden; mit andern Worten, die
allgemeine, intellektuelle Vorstellung, die Quelle all unserer höheren
Erkenntnisse, das auszeichnende Merkmal des Menschen, durch
das er sich als Vernunftwesen kundgibt, ist nichts weiter als
ein Name, mittels dessen wir verwandte Erscheinungen
zusammenfassen. Dieser Nominalisraus ist die notwendige Konsequenz

der Herbartschon Leugnung der Seelenvermögen und der
ausschliefslichen Annahme von aufsen angeregter sinnlich-materieller

Vorstellungen. Und wie sinnlich und materiell ist es,
die „psychologische Bildung" als einen Verdiehtungsprozefs
aufzufassen! Wenn dabei das Denken in der Form des Urteilens
sich beteiligen soll, so dürfen wir keineswegs glauben, dafs eine
höhere Seelenkraft über dem Material der Sinnesvorstellungen

13*



196 Der Herbartianismus.

schalte und walte; denn wir werden sogleich dahin belehrt, das
Urteilen sei ein Unterordnen des Unbekannten unter das
Bekannte, des Neuen unter das Alte, des Besonderen unter das

Allgemeine (als ob es ein selbständiges Allgemeines oder
Intelligibles dieser Psychologie zufolge überhaupt gäbe!), des Vielen
unter das Eine, des Subjektes unter das Prädikat. Es ist hier
von einem Subsumieren die Rede und wird somit die
Vorstellung erweckt, als ob der Seele eine Denkthätigkeit
zugeschrieben würde. Bei näherem Zusehen aber haben wir es
wieder mit einem rein mechanischen Vorgang des Anziehens und
Abstofsens zu thun. Die schwächere Vorstellung wird von der
stärkeren angezogen, die Vorstellungen verdichten sich, ähnliche
Vorstellungen werden verschmolzen, das Alte ergreift das Neue
u. 8. w. ; denn — so schliefst der Verfasser — dieses
Unterordnen (d. h. das Urteilen) geht in der Form der Apperception
vor sich, wobei das Prädikat die ältere, allgemeinere, apperci-
pierende Vorstellung bildet. (S. 52.)

Sollen wir diese widersinnigen Behauptungen der Herbart-
schen Psychologie widerlegen? Es genüge, auf eine einzige,
unleugbare, schon von Aristoteles hervorgehobene Thatsache,
in welcher sich der tiefgreifende Unterschied des Intelligiblen
vom Sinnlichen und noch mehr vom Mechanischen deutlich
manifestiert, die Aufmerksamkeit zu lenken. Weit entfernt nämlich,

dafs die schwächere intellektuelle Vorstellung mit der
stärkeren lichtvolleren verschmilzt oder durch sie verdunkelt
wird, schärft sich vielmehr das geistige Auge durch den

Umgang mit dem im höheren Grade Intelligiblen für die feinsten
Unterschiede und das minder Intelligible. — Unter der Herbart-
schen Voraussetzung aber wäre ein Urteil überhaupt unmöglich;
denn wenn die Vorstellungen sich verdichten und verschmelzen,
können Prädikat und Subjekt nicht miteinander verglichen werden.
Eine Vergleichung nämlich kann nur dann stattfinden, wenn die
zu vergleichenden Termini rein für sich aufgefafst werden, also
nicht in eins fliefsen und verschmelzen. Der allgemeine Begriff
aber besitzt einen von der entsprechenden sinnlichen Vorstellung
ganz verschiedenen Inhalt, indem er das reine Wesen, z. B. des

Dreiecks, des Kreises, überhaupt desjenigen enthält, wovon die
sinnliche Vorstellung nur die Erscheinung repräsentiert.

Sollte noch ein Zweifel über die wahre Meinung unseres
Lehrbuchs und darüber, dafs das Denken als ein mechanischer
Vorgang aufgefafst werde, obwalten, so wird derselbe schwinden
müssen, wenn wir die in den Anmerkungen aufgenommenen
Citate aus Anhängern der Herbartschen Schule ins Auge fassen.



Die Herbartscbe Psychologie und die Pädagogik. 197

Das eine lautet: „Die Apperception beruht darauf, dafs neu
auftretende Vorstellungen früher gewonnenen entgegenkommen
und mit ihnen Verbindungen eingehen. Werden die bereits
vorhandenen Vorstellungen zum Empfang der neuen vorbereitet,
die störenden zurückgedrängt, die fördernden herangerufen, so

treten die neuen sogleich an ihren rechten Platz, gehen die
richtigen Verbindungen ein und wird dem Nichtverstehen, das

auf mangelnder, und dem Mifsverstehen, das auf falscher
Apperception beruht, vorgebeugt." (S. 52.)

Das zweite Citat spricht sich über das Verhältnis der
Apperception zum Unterricht aus. „Auf geschickter Einleitung
von Apperceptionen beruht die Kunst des Unterrichts; das Neue,
dem sich froisteigende Vorstellungen zur Apperception darbieten,
wird innerlich erfafst und bleibt hängen, das kalte Anstaunen,
bei dem dem Schüler die Gedanken vergehen, ist die dem
wahren Lernen feindlichste Stimmung." (A. a. 0.) Wirklich?
Ist denn nicht das Staunen, die Verwunderung, die übrigens
weder kalt noch warm ist, vielmehr der erste Schritt zur Wifs-
begierde, die dem Angestaunten auf den Grund zu kommen
sucht, und damit auch der erste Schritt zum Wissen selbst?

Dafs unter solchen Umständen auch die Kunst des
Unterrichtes zum Mechanismus wird, ist leicht einzusehen und daher
begreiflich, dafs die Herbartianer die längst geübte Methode,
die in einer nach dem Gegenstande variierenden Abwechslung
von Analyse und Synthese besteht, verballhornen und sie durch
die Zerfällung des Unterrichtsstoffes in kleinste „methodische
Einheiten" zu einer auf alles gleichmäfsig anwendbaren Schablone
herabsetzen.

Wie die Herbartsche Psychologie einen wesentlichen Unterschied

des sinnlichen Vorstellens vom Denken nicht kennt, so
unterscheidet dieselbe auch nicht zwischen sinnlichem Begehren
und Wollen. Das Wollen, sagt unser Lehrbuch, ist eine
Begierde, verbunden mit der Einsicht in die Erreichbarkeit des

Begehrten. (S. 48.) Vom freien Wollen, der Willensfreiheit,
ohne welche es weder eine Sittlichkeit noch eine Erziehung
gibt, schweigt das Lehrbuch überhaupt (denn die Idee der
inneren Freiheit, von der im Abschnitt über die Ethik die Rede
ist, bedeutet, wie wir sehen werden, etwas ganz anderes) und
vom Herbartschen Standpunkt mit Recht. Denn wie soll eine
Maschine, was das Seelenleben nach der Herbartschen Theorie
ist, zu einer freien Selbstbestimmung gelangen? Gleichwohl folgt
in völlig unvermittelter Weise auf den Abschnitt von der Apperception

ein anderer über Charakterbildung (S. 53). Der Chavakter



198 Der Herbartianismus.

wird definiert als die vollständige Konsequenz des sämtlichen
Wollens und Handelns durch Unterordnung desselben unter
praktische Grundsätze und dieser wieder unter einen obersten
praktischen Grundsatz. Erläuternd wird hierzu bemerkt: „Sind
sämtliche praktische Grundsätze im Einklänge mit dem
Sittengesetze und steht an der Spitze derselben das Gewissen, so ist
der Charakter ein sittlicher." (S. 55.)

Wir fragen: Sittengesetz, Gewissen? Wo findet sich für
diese Dinge Kaum in der Herbartschen Philosophie und
Pädagogik? Bisher haben wir nur von einem Mechanismus drängender
und schiebender, gehemmter und geförderter Vorstellungen
vernommen. Wir sind demnach beim zweiten Teile unserer
Aufgabe angelangt: der Untersuchung über Herbarts Ethik als der
zweiten, auch von unserem Lehrbuch adoptierten pädagogischen
Hülfswissenschaft.

II.
Die zweite Hülfswissenschaft der Herbartschen Pädagogik

oder die Ethik.
Die bisherigen psychologischen Untersuchungen sind, wie

es scheint, nicht geeignet, ein sehr günstiges Vorurteil für die

„Ethik" der Herbartianer zu erwecken. Doch halten wir mit
unserem definitiven Urteil noch zurück, um so mehr, da Herbart
versichert, die Ethik von anderweitigen Voraussetzungen
unabhängig auf ihren eigenen Grund zu stellen. Hoch sei die
Bemerkung angebracht, dafs es uns hier um eine Kritik der
Herbartschen Ethik nur insoweit zu thun ist, als dieselbe in die
pädagogischen Lehrbücher eingedrungen ist, als deren typischer
Repräsentant uns die Lindnersche allgemeine Erziehungslehre
zum Gebrauche an den Bildungsanstalten für Lehrer und Lehrerinnen

gilt.
Die wichtigste Bestimmung eines pädagogischen Systems

ist offenbar die des Erziehungszweckes. Hierüber kann
kein Zweifel bestehen. Hören wir also, wie Lindner den Er-
ziehuqgszweck bestimmt. Er unterscheidet einen doppelten
Erziehungszweck, einen formalen und einen sachlichen. Der formale
Erziehungszweck ist die Selbständigkeit des Zöglings, der sachliche

aber ist kein anderer als die Bestimmung des Menschen.
(S. 57.) Wir stehen also vor der entscheidenden Frage: Welches
ist die Bestimmung des Menschen, des Menschen als solchen,
jene allgemein menschliche Bestimmung, von welcher der
Verfasser selbst sagt, dafs der einzelne ihre Erreichung unter den



Die Herbartsche Ethik und die Pädagogik. 199

mannigfaltigsten Lebensformen anstreben kann, wenn er hierbei
nur seinem besseren Selbst nicht ungetreu wird.

Der Katechismus, der auch den Lehrern und Lehrerinnen,
die herbartisch-wissenschaftlich vorgebildet werden, in die Hand
gegeben wird, und den sie, wenn auch unter geistlicher Leitung
den Kindern erklären sollen, enthält die Frage an das Kind:
Wozu bist du auf Erden? und gibt darauf die Antwort: Um
Gott zu erkennen, ihn zu lieben, ihm zu dienen und dadurch
selig zu werden. Für die Pädagogen der Schule Herbarts ist
diese Antwort nicht exakt, nicht wissenschaftlich, sie wissen die
Sache besser. Die Antwort der „wissenschaftlichen" Pädagogik
nun lautet dahin: „Die eigentliche Bestimmung des Menschen
auf Erden ist das sittliche Ideal." (S. 58.) Dies klingt nun
allerdings sehr wissenschaftlich und wir begreifen, wie bei Nennung
dieses Wortes ein heiliger Schauer wie ein erhabenes Wehen
aus einer idealen Welt die Brust des modernen Volksschulpädagogen

durchdringt und sein Herz höher schlagen macht.
Also die Bestimmung des Menschen ist das sittliche Ideal!
Was ist aber das sittliche Ideal? Wir werden über das
sittliche Ideal dahin belehrt, dafs die wissenschaftliche (natürliche)
Ethik den Inhalt desselben in einer Beihe von Musterbegriffen
erblickt, nach denen sich die Beurteilung des Wollens in allen
Fällen des menschlichen Lebens richtet. (S. 58.) Diese Musterbegriffe

der „wissenschaftlichen Ethik" sind, wie Herbart
„nachgewiesen" hat (H. Lindner versichert es wenigstens den
angehenden Lehrern und Lehrerinnen und als Herbartianer mufs
er es wohl wissen) folgende fünf: Gewissenhaftigkeit,
Vollkommenheit, Wohlwollen, Recht und Billigkeit. (A. a. O.)1

Betrachten wir, bevor wir auf diese Ideen der Herbart-
schen Ethik näher eingehen, noch einmal die Art und Weise,
wie unser Lehrbuch sich über das Erziehungsziel, die Bestimmung
des Menschen, ausspricht. Wenn in irgend einem Punkte, so
mufs man in der Auffassung des Zieles von einem Pädagogen
volle Klarheit und Bestimmtheit verlangen. Der die Erziehung
durchwaltende Geist, die Wahl der anzuwendenden Mittel, kurz
alles, was für die Erziehung von Bedeutung ist, wird hiervon
abhängen. Nun herrscht aber gerade in diesem Punkte in

1 Die Herbartianer halten viel auf Zahlen und haben es zuwege
gebracht, ihre Weisheit an den Fingern abzuzählen: 1 Erziehungsziel,
2 Hiilfswissenschaften, 3 Hauptteile, 4 formale Stufen, 5 Ideen, 6
Interessen, wozu, um die heilige Sieben vollzumachen 7 Widersprüche gefügt
werden könnten, die sich ohne Mühe aus den Ilerbartschen Schriften
zusammenraffen liefsen.



200 Der Ilerbartianismus.

unserem Lehrbuch die gröfste Unbestimmtheit und Verschwommenheit.

Die gastlichen Hallen der Herbartschen Pädagogik sind
so weit, dafs darin alle Arten von Erziehung, die humanistische,
atheistische, materialistische Raum finden können. Ob in dieser
Gesellschaft auch die christliche Erziehung zu bestehen
vermöge, darüber werden wir alsbald zu urteilen imstande sein.

Der Verfasser des Lehrbuchs drückt sich über die
Bestimmung des Menschen oder das sachliche Erziehungsziel in
folgenden Worten aus: „Für den positiven Inhalt dieser allgemein

menschlichen Bestimmung hat die Sprache verschiedene
Namen, welche jedoch nur verschiedene Ansichten eines und
desselben Gegenstandes sind. Tugend, Sittlichkeit,
Humanität (Menschlichkeit), Gottähnlichkeit, Selbst-
thätigkeit im Dienste des Wahren und Guten (Diester-
weg), christliche Civilisation (Schwarz), harmonische
Entwickelung der menschlichen Geisteskräfte (Pestalozzi,

Niemeyer, Dittes), sittliche Gestaltung des Lebens
(Waitz), Charakter der Sittlichkeit, sind nur verschiedene
Seiten, von denen wir das sittliche Ideal als die eigentliche
Bestimmung des Menschen auf Erden auffassen." (S. 58.)

Da hiernach der Verfasser sich für die Formel des „sittlichen
Ideals" entscheidet und den Inhalt dieses Ideals in den fünf
sittlichen Idealen bestehen läfst, so wird sich unsere Aufmerksamkeit

den „sittlichen Ideen" zuwenden müssen.
Vor allem sei bemerkt, dafs nach Herbart das Sittliche nur

ein Teil, ein Ausschnitt gleichsam des Äs th eti sehen ist. Das
Ästhetische wird dem Harmonischen, das Sittliche dem Harmonischen

in den Willensverhältnissen gleichgesetzt. Die sittlichen
Ideen sind daher blofse Formen und Verhältnisse der
Übereinstimmung. Die Herbartsche Ethik, so unabhängig sie sich auch
vorgeblich von Metaphysik und Psychologie stellt, trägt aus
diesem Grunde denselben starren, mathematischen Charakter,
wie die gesamte Herbartsche Philosophie an sich. Ihre
Übereinstimmung oder Harmonie, die eine bestimmte Art des
ästhetischen Wohlgefallens, des unbedingt Wertvollen oder desjenigen,
was den unbedingten Wert der Person selbst bestimmt, erzeugen
soll, ist die Harmonie einer starren, seelen- und ausdruckslosen
Statue, deren schöne Linien und Verhältnisse ein kaltes,
interesseloses Wohlgefallen hervorzubringen, niemanden aber zu rühren
und zu bewegen vermag. Die Herbartsche Ethik ist der stoische
Gleichmut, in die Sprache einer mathematischen, mechanischen
Ästhetik übersetzt. Sie vermag deshalb weder eine befriedigende
Tugend-, noch Pflichten-, noch Güterlehre zu begründen. Infolge



Die Herbartsche Ethik und die Pädagogik. 201

dieses Formalismus, dieser Ziel- und Inhaltslosigkeit weifs Herbart

weder die Freiheit, noch die Vollkommenheit, noch irgend
eine andere seiner „sittlichen Ideen" richtig zu bestimmen. Die
Freiheit (auch in dem Sinne, in welchem Herbart das Wort
nimmt), ist etwas ganz anderes und tiefer Gründendes, als die
innere Übereinstimmung des individuellen Wollens mit dem
individuellen Urteil. Die Vollkommenheit aber ist nicht konkret
denkbar ohne einen bestimmten Inhalt, ohne einen anzustrebenden
höchsten Zweck. (Trendelenburg a. a. 0. S. 122 ff.)

Wenn den Anhängern Herbarts unter den Pädagogen diese
Ethik gleichwohl in einem günstigen Lichte erscheint, so verdankt
sie dies nur den von Herbart beibehaltenen schönen Worten, bei
welchen sich jeder denken mag, was ihm beliebt. In allen Fällen
leisten diese Worte einen wertvollen exoterischen Dienst. Man
kann sie bequem den. Angreifern, die das klappernde Gespenst
hinter den purpurnen Lappen zu entlarven wagen, als schützenden

Schild entgegenhalten.
Herbart stellt sich in der Bestimmung und Ableitung der

sittlichen Ideen auf den rein formalen Standpunkt Kants; es ist
die Form, wenn auch von einer neuen Seite, d. i. ästhetisch
aufgefafst, in welche das Wesen des Sittlichen gesetzt wird,
nämlich die Form des harmonischen Verhältnisses (Trendelenburg

a. a. 0. 124 ff.). Wenn nun das Schöne nach einer
bekannten Definition dasjenige ist, dessen Anblick gefallt, so ist
es von Seiten Herbarts konsequent, dafs er in der praktischen
Philosophie den Nachdenkenden auf den Standpunkt des freien
Zuschauers stellt. Hieraus ergibt sich ihm folgende Ableitung
der „sittlichen Ideen". Wenn Wille und Urteil übereinstimmen,
so bezeichnen wir diese Harmonie mit der Idee der innern
Freiheit. Aus der Vergleichung des Gröfseren mit dem Kleineren,
wobei jenes als Mafs dient, wohin dieses gelangen soll, resultiert
die Idee der Vollkommenheit. Wird über den Einzelnen hinaus
zu dem Verhältnis, in welchem er zu andern steht, fortgegangen,
so ergibt die Einstimmung zweier Willen die Idee des
Wohlwollens. Berücksichtigt man die Möglichkeit des Streites zwischen
verschiedenen Willen, so entspringt die Idee des Rechtes, d. i.
der Einstimmung mehrerer Willen als Regel gedacht, die dem
Streit vorbeuge. Wird der Wille zur That, so resultiert die
Idee der gebührenden Vergeltung, damit die That als Störerin
nicht mifsfalle, d. i, die Idee der Billigkeit. Die That nämlich
als Störerin heischt Aufhebung, die nur durch Vergeltung
geschehen kann. Vergeltung ist das Symbol, worin sich das Mifs-
fallen ausdrückt. Hergestellt ist die Harmonie, wenn die Vergeltung



202 Der Herbartianismus.

eine gebührende ist. Wir erhalten also als letzte Idee die der
Billigkeit oder der gebührenden Vergeltung (Trendelenburg
a. a. 0. 134 ff., wo auch die Belegstellen in Herbarts W. W.
bezeichnet sind).

Diese ursprünglichen Ideen liegen den gesellschaftlichen
zu Grunde. Der Gedanke des zu vermeidenden Streites gibt
die Rechtsgesellschaft; ergänzt wird das Rechtssystera durch
das Lohnsystem, durch welches das Mifsfallen an unvergoltenen
Thaten beseitigt werden soll. Die Idee des Wohlwollens
erscheint in ihrer socialen Bedeutung und Erweiterung als Idee
des Verwaltung8systems, das seine Grundlage in der allgemeinen
Überzeugung von dem höheren Wert des Gemeinwohles über
den Brivatvorteil hat. Über das Verwaltungssystem hinaus
führt die Idee der Vollkommenheit in einer Gesellschaft zum
Kultursystem.

Herbarts ethische Ansicht — bemerkt Trendelenburg a. a. 0.
S. 138 — ist darin eigentümlich, dafs er aus dem harmonischen
Verhältnis einfacher sittlicher Elemente, welches in dem
zusammenfassenden Zuschauer Beifall erweckt, die praktischen
Ideen entwirft und dann im grofsen als gesellschaftliche darstellt.

Wenn Herbart sich des platonischen Ausdruckes „Idee"
bedient, so setzt er doch thatsächlich auch nach Trendelenburgs
Urteil den Wert ihrer Bedeutung herab; denn bei Riaton ist
die Idee „die Grundgestalt der Sache", also von objektiver
Währung und ihre Unbedingtheit gründet in ihrem Ursprung
aus Gott und dem Guten, während sie bei Herbart ihrem Wesen
nach rein formal und ihrem Ursprung nach rein psychologisch,
d. h. subjektiv ist und mit subjektiver Notwendigkeit aus dem
Zuschauer entspringt. Die praktische Philosophie Herbarts steht,
wie schon angedeutet wurde, in diesem Betracht mit seiner
theoretischen im Einklang. Wie alle Erkenntnis nach Herbart-;
scher Auffassung relativ und das subjektive Erzeugnis des
Zuschauers ist, der das an sich sinnlose Spiel der Realen zu
seinem Standpunkt entsprechenden einheitlichen Gebilden zu-
sammenfafst, so ist auch alles Handeln nicht durch objektiv
gütige Unterschiede und Grundsätze, sondern durch das
subjektive Verhalten des nach ästhetischen Rücksichten angenehm
oder unangenehm afficierten Zuschauers normiert.

Prüfen wir, wie Herbart seinen ästhetischen und subjektiven

Standpunkt der harmonischen Stimmung des Zuschauers
ausführt und daraus die ethischen Ideen abzuleiten sucht, so

zeigt sich, dafs diese Ableitung entweder einfach mifslungen
oder der ursprüngliche Standpunkt der reinen Harmonie verlassen



Die Herbartsche Ethik und die Pädagogik. 203

und auf den der psychologischen Betrachtung zurückgegangen
ist. Die Ableitung der „inneren Freiheit" weist auf eine reale
Erwägung des menschlichen Wesens hin; denn die blofse
Harmonie würde auch entstehen, wenn sich das Urteil dem Begehren,
nicht umgekehrt, wie die Forderung lautet, das Begehren dem
Urteil, der richtigen Einsicht unterwerfen würde.

Herbart selbst ist genötigt, für die „sittliche Harmonie" eine

Begründung im „psychologischen Mechanismus" zu suchen. In
einem solchen aber kann die Pflicht schlechterdings keine
Stelle und Erklärung finden. Die Nichtübereinstimmung von
Wissen und Wollen (in deren Gegensatz die innere Freiheit
besteht) erregt das Mifsfallen des Zuschauers, weil es diesem
nicht gelingt, die zwei Reihen des Wissens einerseits und des
Wollens andererseits harmonisch zu vereinigen, betrifft also
einfach eine Frage des psychologischen Mechanismus. Ebensowenig
als die „Freiheit", gelingt es Herbart die „Vollkommenheit"
richtig zu fassen und zu begründen. Nicht blofs die sittliche,
sondern selbst die organische und künstlerische Vollkommenheit
liegt in der Beschaffenheit, in der Verwirklichung des Zieles,
im Quale, nicht allein im Quantum, d. h. nach Herbart in
harmonischen Verhältnissen der Gröfsen.

Was die Ableitung des Rechts betrifft, so kann (abgesehen
davon, dafs dieselbe über den ästhetischen Gesichtspunkt hinaus
auf logische Konsequenz führt) die Regel, durch deren
Anerkennung der Streit vermieden werden soll, ohne Rücksicht auf
die Natur des Menschen und die natürliche Ordnung überhaupt,
aus dem blofsen Mifsfallen am Streite unmöglich abgeleitet werden:
mit anderen Worten, der Herbartsche Rechtsbegriff ist unhaltbar

und erfordert, wenn mit der „Regel" ernst gemacht werden
soll, die Anerkennung einer inhaltlich objektiven Ordnung. Mit
der blofsen Form des Mifsverhältnisses ist nichts ausgerichtet.
„So könnte es denn geschehen, dafs die willkürliche Übereinkunft,
um den Streit in einer Regel zu vermeiden, in der Rücksicht
auf das, was in der Natur der Sache gegründet ist, ihr sicherstes
Mittel fände. Aber diese Übereinstimmung ginge den Begriff
des Rechtes nicht an und ereignete sich nur nebenbei. Die
sittliche Natur des Rechtes, so weit sie in den inneren Zwecken
des menschlichen Wesens gegründet ist, käme nur auf Seitenwegen

durch die kluge Berechnung der besten Regel oder durch
die andern Ideen, welche neben dem Rechte liegen, in das
Recht hinein" (Trendelenburg a. a. 0. 'S. 153).

Das Recht soll dem Streite vorbeugen; aber es gibt Rechte,
die dem Streit vorangehen, schlechterdings unbestreitbar sind,



Der Herbartianismus.

also keinem Streite vorbeugen, und es gibt Streit, den kein
Recht verhindern kann und darf, eben weil er gerecht ist.
(Vgl. Cathrein, Moralphilos. 2. Aull. I. Bd. S. 430.)

Die Billigkeit ist nach Herbart die Idee der gebührenden
Vergeltung, damit nicht die That als absichtliehe Störerin mifs-
falle. Gleichgiltig ist, ob die That Wohlthatoder Wehethat ist.
Diese gekünstelte Erklärung entspricht nicht einmal, wie
Trendelenburg richtig bemerkt, dem ästhetischen Gesichtspunkt der
gestörten Harmonie; an die Stelle desselben tritt vielmehr der
mathematische des Gegensatzes positiver und negativer Gröfsen.
Jede That wird als Störung der vorausgesetzten Identität
begriffen und daraus künstlich eine Disharmonie der Wohlthat
konstruiert, endlich aber die sittliche Forderung der Vergeltung
abgeleitet. Was die Sache selbst betrifft, so stammt das Mifs-
fallen an der Übelthat, wie der genannte Philosoph bemerkt, aus
sittlichen Zwecken. Die Wohlthat aber erregt als solche in
keiner Weise ein sittliches oder ästhetisches Mifsfallen, und der
Charakter einer mifsfallenden Störung wird ihr in der Herbart-
schen Ethik einfach aufgezwungen.

Die rein formale Bestimmung des Sittlichen bei Herbart
läfst uns über den Inhalt desselben, über das, was Pflicht ist,
völlig im Ungewissen. Die Idee der innern Freiheit besagt,
dafs der Wille in Übereinstimmung zu stehen habe mit der
Einsicht, läfst aber die Frage nach der „richtigen" Einsicht
offen. Hierauf soll die Idee des Vollkommenen antworten, da
aber diese rein mathematisch gefäfst wird, so könnte die
Vollkommenheit ebensogut im Streben nach möglichster Energie im
Bösen als im Guten gesucht werden. Verweist man uns weiter
auf die Idee des Wohlwollens als Übereinstimmung des eigenen
mit dem fremden Wollen, so könnte diese Übereinstimmung
ebensosehr wieder im Bösen wie im Guten stattfinden. Antwortet
man uns mit der Idee des Rechtes, die jedem Streit vorbeugen
soll, so bleibt das ganze Gebiet des Bösen, soweit es nicht zum
Streite führt, als mögliches Gebiet der Übereinkunft übrig.
Verweist man endlich auf die Billigkeit, die den Rückgang von
ebensoviel Wohl und Wehe auf den Urheber erheische, so sind
wir wieder im Zweifel darüber, was wir als Wohl- und Übelthat

zu beurteilen haben, d. h. wir wissen wieder nicht, was
gut und böse ist (Trendelenburg a. a. 0. S. 157).

In der Anwenduug der „sittlichen Ideen" auf die realen
Verhältnisse des Lebens führt die Herbartsche Theorie auf
allerlei Inkonvenienzen. Wahrhaftigkeit und Treue werden auf
die Idee des Rechts und der Billigkeit zurückgeführt, obgleich



Die Herbartsche Ethik und die Pädagogik. 205

sie in sich harmonisch sind, also eine eigene Schönheit besitzen;
die Familienpflichten werden unter der Idee des Rechts, die
Kirche unter das Kultursystem untergebracht, obgleich das Recht
nur die Verhütung des Streits, die Kultur nur das Gröfsenver-
hältnis der Kräfte im Auge hat (Ebd. S. 160).

Nach dieser Darstellung und Kritik der Herbartschen Moral,
worin wir absichtlich einem Nichttheologen und Nichtkatholiken
das Wort gegeben, um dem Einwand zuvorzukommen, dafs wir
mit vorgefäfsten Anschauungen an das Herbartsche System
herantreten, erübrigt uns nur mehr zu zeigen, inwieweit diese
gänzlich verfehlte moralphilosophische Doktrin in das uns
vorliegende als Repräsentant aller, anderen seiner Art geltende
Lehrbuch Eingang gefunden hat, und folglich auch in die Kreise
der Lehramtskandidaten und -kandidatinnen einzudringen
geeignet ist.

Von der ersten „Idee", der innern Freiheit wird gesagt:
Wo Einsicht und Wille, Überzeugungen und Handlungen im
Einklänge stehen, findet ein Verhältnis statt, welches sein soll
und welches unbedingtes Lob verdient. Hier ist von einem
Sollen, von Pflicht, von Lob die Rede, Begriffe, die in Herbarts
Ethik keinen rechtmäfsigen Platz finden; denn im Lob ist
bereits eine Art Lohn, wie im Tadel eine Art Strafe enthalten,
Lob erregt Lust, Tadel Unlust; nun soll aber nach Herbart
das Sittliche im reinen Wohlgefallen am Harmonischen, ohne
Rücksicht auf Lohn und Strafe, Lust und Unlust seinen Grund
haben. Der praktische Pädagoge aber kann diese Faktoren
jeder nach Erfolg strebenden Erziehung nicht entbehren. Der
Herbartianismus unseres Lehrbuchs ist demnach kein konsequenter.

Er ist mit Elementen versetzt, die der allgemeinen Überzeugung,

dem gesunden Menschenverstände entnommen sind, also
in gewissem Sinne ein gefälschter Herbartianismus. Diese
besseren Elemente aber kommen nicht zu voller Geltung. Wenn
wir fragen, warum soll der Wille der besseren Überzeugung
folgen, so erhalten wir keine Antwort. Wir hören nur von
einem sittlichen „Mifsfallen", das durch die Nichtübereinstimmung

hervorgebracht werde (S. 59). Könnte nicht dieses

Mifsfallen, wie wir sahen, auch durch Unterwerfung der
Einsicht unter den Willen, womit, wenn auch in anderer Weise,
die Übereinstimmung hergestellt wäre, beseitigt werden?

Im Anschlufs an Herbart wird die innere Freiheit als
Unabhängigkeit von aufsen dargestellt. Wie diese Behauptung zu
den psychologischen Theorieen stimmt, mag uneröftert bleiben.
Wir haben ihren sittlichen Wert zu prüfen. Zwar ist nicht



206 Der Herbartianismus.

ausdrücklich gesagt, jenes „aufsen" sei auch auf Gott, den
göttlichen Willen, das göttliche Gesetz zu beziehen; sittliche Freiheit
vertrage sich nicht, wie der moderne Ausdruck besagt, mit
Ileteronomie, d. h. mit einer Abhängigkeit von einem Willen,
der vom menschlichen verschieden ist. Gleichwohl ist der Sinn
jener „Unabhängigkeit von aufsen" nichts anderes als „Autonomie"
des menschlichen Willens, und die innere Freiheit bedeutet die
innere Übereinstimmung des Menschen mit sich selbst,
unabhängig von jedem Willen aufser ihm, auch dem göttlicheu. Wenn
dennoch das Lehrbuch von einem Sollen, von Pflicht redet,
so liegt darin eine Konzession, die sich jedoch unwirksam
erweist, denn es fehlt das Korrelat der Pflicht: das Gesetz.
Unter solchen Umständen verlieren die Worte: Gewissen,
Gewissenhaftigkeit, von denen im Zusammenhange mit der
inneren Freiheit die Rede ist, entweder jeden Sinn, oder sie
erhalten eine vom gewöhnlichen Sprachgebrauche völlig
abweichende Bedeutung, wie die Definition beweist: „Die
Übereinstimmung des Wollens mit der Einsicht oder die Gewissenhaftigkeit

als das erste Element der sittlichen Wertschätzung
nennen wir die Idee der sittlichen Freiheit." (S. 60.) Es ist
eine unerträgliche Zumutung, eine blolse Form der
Übereinstimmung Gewissenhaftigkeit zu nennen, denn diese ist
konsequentes Wollen und Handeln, entsprechend der erkannten Pflicht.

In der Erklärung der „Voll kommenheit" tritt der
mathematisch e Gesichtspunkt recht schroff hervor und der sittliche
verschwindet ganz im Hintergrund. Wäre unser Lehrbuch im
Rechte, so würde der Despot, der alle Rechte mit Füfsen tritt,
der Eroberer, der über Leichenhügel hinschreitet, unsere höchste
sittliche Bewunderung verdienen. „Das Gesamtwollen einer
Persönlichkeit unterliegt" ja, wie man uns versichert, zunächst
einer Beurteilung nach „Gröfsenbegriffen". „Stärke, Vielseitigkeit
und Zusammenstimmung des Wollens bezeichnen wir kurz als
Vollkommenheit desselben. Wir fällen somit vom Standpunkt
dieser Idee das Urteil: Das vollkommenere Wollen gefällt
unbedingt neben dem minder vollkommenen" (S. 61). Wer
sieht nicht, dafs dieser rein formalen Bestimmung der
Vollkommenheit der sittliche Inhalt fehlt? Die Stärke, die
Vielseitigkeit, die Übereinstimmung des gesamten Wollens kann sich
im Bösen wie im Guten zeigen. Was dieser Auffassung der
Vollkommenheit mangelt, ist das Ziel, die Richtung auf ein
höchstes Gut. Diese Ethik und die von ihr beeinflufste Pädagogik

verschmäht es, mit dem gottmenschlichen Lehrmeister zu
sagen: Seid vollkommen, wie euer Vater im Himmel vollkommen



Die Herbartsche Ethik und die Pädagogik. 207

ist. Dies wäre nicht „exakt"; denn wissenschaftlich im Herbartschen
Sinne ist nur das GröfsenVerhältnis, die mathematische Formel.

Gemach, wird uns der Herbartianer zurufen, man warte
einen Augenblick und fasse die nächste Idee, die des
Wohlwollens ins Auge, um sich zu überzeugen, dafs die Herbartsche
Ethik in voller Harmonie mit der christlichen sich befinde.
„Unter dem bekannten Namen der Nächstenliebe (so äulsert sich
das Lehrbuch S. 63) bildet das Wohlwollen den Hauptgedanken
des Christentums und den gröfsten Wendepunkt in der bisherigen
Menschengeschichte, indem es der Menschheit das Evangelium
der Erlösung von der Selbstsucht verkündet" (S. 63). Wäre
in der That das Wohlwollen, die Erlösung von der Selbstsucht
der Hauptgedanke des Christentums, so würde sich dieses
nicht wesentlich vom Buddhismus unterscheiden. Der letztere
würde sogar, wenn man vom Herbartschen Standpunkt urteilt,
dem Christentum gegenüber im Vorteile sein, weil er die Idee
des „Wohlwollens" frei von allen dogmatischen Bestandteilen
zum Ausdrucke bringt. Indes, obgleich die Nächstenliebe (nicht
das Herbartsche Wohlwollen) nach ihrer vollen Tragweite eine
specifisch christliche Tugend ist, so bildet sie doch nicht den

Hauptgedanken des Christentums und den Wendepunkt der
bisherigen Menschengeschichte, sondern ist nur eine Folge des

Hauptgedankens, der ein anderer ist. Der Hauptgedanke des
Christentums nämlich ist die Menschwerdung des Gottessohnes
und der Wendepunkt des Menschengeschlechtes ist die Erlösungs-
that am Kreuze. „Das ist das ewige Leben, dafs sie dich den
einen wahren Gott erkennen und den du gesandt hast, Jesum
Christum." Die Ubereinstimmung der Herbartschen Ethik mit
dem Christentum ruht sonach auf schwachen Füfsen. Wer
hierüber noch im Zweifel ist, der vernehme folgende Worte des
Lehrbuchs: „Das Gegenteil des Wohlwollens ist das Übelwollen,
welches dem andern Böses wünscht. Zum Begriff des einen
wie des andern gehört es wesentlich, dafs es un motiviert sei"
(S. 63). Die christliche Ethik kennt keine unmotivierte
Nächstenliebe. Die Nächstenliebe ist ein Gebot und hat überdies

ein höheres Motiv, die Liebe zu Gott, ist also doppelt
motiviert. Wo bleibt da die Übereinstimmung der Herbartschen
Moral mit dem Christentum?

Über den folgenden Abschnitt von der Rechtlichkeit oder
Idee des Rechts können wir uns kurz fassen, da der Verfasser
mit gläubiger Unterwerfung unter den Machtspruch des Meisters
die Definition desselben wiederholt und nur das Wörtchen „sittlich"

einflicht. „Wenn zwei Willen auf einen Gegenstand gerichtet



208 Der Herbartianismus.

sind, welcher jedoch nur einem derselben folgen kann, so
entsteht Streit. Der Streit ist sittlich mifsfällig. Um ihn zu
beseitigen, ist eine ausdrückliche oder stillschweigende Übereinkunft

der Gesellschaftsmitglieder notwendig, welche bestimmt,
wem der Gegenstand zu folgen habe. Eine solche durch
die allgemeine Anerkennung geheiligte Regel zur
Vermeidung des Streites ist das Recht" (S. 64). Was
berechtigt den Verfasser, den Streit als solchen für „sittlich"
mifsfällig zu erklären? Gibt es denn nicht auch einen Streit,
der sittlich berechtigt ist? Der Grund liegt nur im System,
das eine andere Begründung des Rechtes nicht zu geben weifs,
als die des Mifsfallens an einer Disharmonie, der man den Namen
„ethisch" gibt, obgleich sie nur ästhetisch, beziehungsweise
mathematisch ist. Der Streit mifsfällt durch seinen Mangel an
Ebenmaf8, durch die Disharmonie, die das Mifsfallen des
interesselosen Zuschauers erregt.

Selbst den rohesten und unverdaulichsten Brocken (der
Leser verzeihe den Ausdruck) der Herbartschen Ethik
verschmäht der Verfasser des Lehrbuchs nicht und legt ihn den
Kandidaten und Kandidatinnen des Lehramts vor, indem er sie
versichert, die Wohlthat werde wie die Wehethat als Störerin
empfunden.

Was mögen sich doch die angehenden Lehrer und Lehrerinnen

angesichts dieser wunderlichen Theorie denken? Es ist
zu hoffen, dafs der gesunde Sinn der Mehrzahl unter ihnen
derartige tolle Ausgeburten „exakter Wissenschaftlichkeit" ab-
stofsen werde. Traurig aber ist es immerhin, wenn man ihr
Gedächtnis mit solchem Ballast quält und sie vielleicht zwingt,
im öffentlichen oder privaten Examen dem gesunden Menschenverstand

hohnsprechende Ansichten nach Papageienart ohne
Verständnis, Einsicht und Überzeugung nachzuschwatzen.

Um aber dem Verfasser nicht unrecht zu thun, wollen wir
ihn vollständig hören. „Ein Wollen kann absichtlich auf ein
zweites Wollen gerichtet sein. Dann darf es aber nicht blofse
Gesinnung bleiben, sondern mufs zur That werden. Durch
dieselbe wird das zweite Wollen in seinem Zustande gestört,
und diese Störung von ihm entweder als ein Wohl oder als ein
Wehe empfunden. Dadurch wird die von dem ersteren Wollen
ausgehende That zur Wohlthat oder zur Wehethat. Sowohl
die eine als die andere fordert vom sittlichen Standpunkte eine
Ausgleichung, die man Vergeltung nennt. Wohlthaten und
Wehethaten sollen vergolten werden; denn die unvergoltene



Die Herbartsche Ethik und die Pädagogik. 209

Wohl- und Wehethat als Störerin eines bestehenden
Willensverhältnisses mifsfällt unbedingt. (S. 65.)

Es begegnet uns hier dieselbe Verquickung der gewöhnliehen

Vorstellungen mit specifisch Herbartsehen Lehren. Das

Auffallige und Abstofsende der Behauptung, die That als solche,
sei sie Wohlthat oder Wehethat, sei eine Störerin, soll durch
das Folgende, wornach die un vergoltene Wohlthat, d h. das

Nichtvergelten einer Wohlthat als Störung empfunden wird,
verwischt und vergessen gemacht werden. Man schwätzt dem

Philosophen nach, übersetzt aber dann seine Worte in die
gewöhnliche Sprache und sucht sie den geläufigen Vorstellungen
anzupassen. Glauben denn die Pädagogen der Herbartschen
Schule wirklich, dafs die Pflicht der Dankbarkeit nicht besser

begründet werden könne als durch die Zurückführung auf eine
unverstandene und unverständliche, auf die mathematische Analogie

der entgegengesetzten Gröfsen sich stützende Formel?
Wäre die Wohlthat eine Störerin, so miifste sie vom
Standpunkte Herbarts als sittlich verwerflich gelten, also unterlassen
werden und dürfte es offenbar nicht darauf ankommen lassen,
durch das mögliche Unterbleiben der Vergeltung zu einer neuen
Störung die Veranlassung zu bieten.

Prüfen wir zum Schlüsse die Art und Weise, wie unser
Lehrbuch von den „sittlichen Ideen" auf die Begriffe von Tugend
und Pflicht hinüberzukommen sucht! Bezeichnend ist, dafs diese
für die Ethik so wichtigen und unentbehrlichen Begriffe nur so
nebenbei in einer Anmerkung (S. 67) berührt werden. „Wenn
wir auf die Entwickelung des Sittlichkeitsbegriffes in Form der
fünf praktischen Ideen zurückblicken, so sehen wir, dafs es fünf
Klassen von Willensverhältnissen sind, welche den Gegenstand
der sittlichen Wertschätzung bilden. Die Glieder dieser
Verhältnisse sind einzelne Wollen (sie); nur bei der ersten Idee
ist ein Verhältnisglied die Einsicht. An die Betrachtung dieser
Verhältnisse knüpft sich der sittliche Beifall oder das sittliche
Mifsfallen; jener führt zu gewissen Tugenden, dieses zu
gewissen Pflichten; denn das Mifsfallen, weil es von der höchsten
Instanz kommt, mufs vermieden werden. Dadurch verwandeln
sich die Urteile der unbedingten Verwerfung in Anforderungen
an das Wollen, denen unbedingte Folge bewiesen werden mufs,
d. h. in Pflichten." Zwar wird hier von Tugend und Pflicht
geredet: das Wesen der Sache selbst aber fehlt. Ohne Lust
am Guten gibt es keine Tugend; die Herbartsche Ethik aber
schliefst die Lust aus dem Gebiete des Sittlichen grundsätzlich
aus und kennt nur das kalte, interesselose Wohlgefallen am

Jahrbuch für Philosophie etc. VIII. 14



210 Der Herbartianismus.

Harmonischen. Ferner ohne einen höchsten, gesetzgeberischen
Willen, ohne Sanktion gibt es keine Pflicht, und es ist eine
leere, durch das System der „ethischen Ideen" in keiner Weise
gerechtfertigte Behauptung, dafs den Anforderungen an den
Willen unbedingt Folge geleistet werden mufs. Zwar ist
gelegentlich auch von Gott als dem höchsten Gegenstand der
Dankbarkeit, als der höchsten vergeltenden Instanz die Rede. Die
Rolle aber, die in dieser Ethik Gott zugeteilt wird, ist eine

ganz äufserliche und zufällige. Die sittlichen Ideen im Her-
bartschen Sinne sind in sich selbst begründet, genügen sich
vollkommen selbst; denn wahrhaft sittlich ist nach seiner
Auffassung der Wille nur dann, wenn er ohne Rücksicht auf Gott
das Gute thut, d. h. das Harmonische in den Willensverhältnissen

zum Leitstern seiner Bewegungen und Handlungen macht.
Wie aus der Metaphysik, so ist auch aus der Ethik Herbarts
der Begriff Gottes ausgeschlossen. Der Glaube an Gott ist ihm
Sache eines blinden Gefühls. Wer dieses Glaubens zu bedürfen
meint, gut, er möge ihn behalten. Der Philosoph wird auch
ohne ihn fertig und kann seiner in Theorie und Praxis
entbehren, so nützlich dieser Glaube auch vom Standpunkt der
Theorie zur Erklärung des Teleologischen und von dem der
Praxis zur Unterstützung schwächerer Geister sich erweisen mag.

Vergleichen wir die Sterilität der Herbartschen Tugendlehre
mit dem Reichtum und der Fülle, die uns in den ethischen
Schriften eines Aristoteles und in der christlichen Moralphilosophie
entgegentreten, so orgreift uns Staunen darüber, dafs sich christliche

Pädagogen von den üppigen Auen der christlichen
Philosophie hinweg der trostlosen Wilsto der Horburtsohen Ethik
zuwenden mochten. Mit Recht urteilt wiederum Trendelenburg,
iIuI'h die iiri»totoliHoho Tugimdlohro in viel konkreterer Weise
die Aufgabe der llcrbartschen Ethik erfülle, Leitsterne und
Motive des Willens darzubieten; dies gelte z. 11. von den dor
inneren Freiheit Herbarts entsprechenden Tugenden der
Enthaltsamkeit, dor Mäfsigung, des Starkmuts. „Wir sehen, dafs

beim Enthaltsamen sinnliche Begierden zwar da, und oft auf das
der vernünftigen Einsicht Entgegengesetzte gerichtet sind und
doch dieser Einsicht gehorchen. In einer Seele, wo dio Tugenden
der Mäfsigung und der Tapferkeit wohnen, ist die Unterwerfung
des sinnlichen Teiles unter den vernünftigen noch gröfser und
wirklicher. Selbst über das Wohlwollen findet sich bei Aristoteles

der treffliche Satz: Horn Freunde aber, sagt man, mufs

man Gutes wollen um des Freundes selbst willen; diejenigen
nun, welche andern auf diese Weise Gutes wollen, nennt man



211

Wohlwollende, wenn dabei auf eine gegenseitige Gesinnung
dieser andern nicht gerechnet ist. Wohlwollen aber, welches
von demjenigen, auf den es gerichtet ist, erwidert wird, heifst
Freundschaft."

Vermissen wir demnach bei Aristoteles und 'seinen christlichen

Nachfolgern nichts von dem, was sich etwa Haltbares bei
Herbart findet, dagegen vieles bei Herbart, was uns in der das
Leben bis in seine Einzelnheiten nach den Regeln der Vernunft
ordnenden Tugendlehre des Aristoteles und der christlichen
Philosophie begegnet, so besteht aufserdem der principielle
Unterschied, dafs die Ethik der letzteren in der objektiven
Weltordnung und namentlich in der -vernünftigen Menschennatur ein
inhaltsvolles ethisches Princip besitzt, das Herbart und seine
Anhänger vergeblich in dem formalen Gesichtspunkt mathematischästhetischer,

das Wohlgefallen des Zuschauers erregender
Harmonie suchen.

Der mathematisch-mechanische Charakter, welcher der Ethik
Herbarts nicht minder als der Psychologie und Metaphysik dieses
Philosophen aufgeprägt ist, tritt1 in dem Schlufsparagraphen des
die Ethik behandelnden Hauptstücks unseres Lehrbuchs noch
einmal recht schroff hervor. Die Rede ist vom sittlichen
Charakter (S. 68). Von diesem wird gesagt: „Das letzte Ziel aller
Erziehung geht dahin, dafs der Zögling diese Ideen in sein
Bewufstsein aufnehme und dafs sie sich darin nach und nach

zu dem Range von appercipierenden Vorstellungen
erheben welche als praktische Grundsätze die gesamte
Mannigfaltigkeit seines Wollens und Thuns beherrschen. Aus der

Unterordnung dos gesamten Wullens und Handelns unter diese

Grundsätze geht die psychologische Form des Charakters
horvor, wolclior, woil alio Noino J runclwiïty.o wittliolio UrundmïtKo
«Iiid, auch oiu «ittliohor Charakter aoiii wird." Um diese Worte
zu vorstehen, worden wir uns erinnern uiiissou, was über den
Sinn der „appercipierenden Vorstellungen" früher gesagt wurde.
Dio appercipierenden Vorstellungen herrschen über die übrigen
nur durch ihr Gewicht, ihre Schwere. Die Aufgabe des
sittlichen Lebens kann daher nur sein, ein festgefügtes Vor-
stullungssystem zu bilden, in welchem die „sittlichen Ideen"
das Übergewicht besitzen. Von einem freien Willen, von einer
sittlichen Selbstbestimmung ist da nirgends die Rede. Auch die
Aufgabe der Erziehung läuft auf nichts anderes hinaus, als dem

„Vorstellungsmechanismus" einen gewissen Inhalt und ein
gewisses festes Gefüge zu geben. Daher denn auch der mechanische

Charakter der Herbartschen Erziehungs- und Unterrichts-
14*



212 Über den Begriff der Tugend im allgemeinen

methode, auf deren Darstellung und Kritik einzugehen vorläufig
nicht in unserer Absicht liegt. Unser nächster Zweck ist erfüllt,
wenn es uns gelingt, die Aufmerksamkeit der mafsgebenden
Faktoren auf die Gefahren des Eindringens Herbartscher
Lehrbücher in die Bildungsanstalten für Lehrer und Lehrerinnen
hinzulenken.

o-<gg^-o

ÜBER DEN BEGRIFF DER TUGEND IM
ALLGEMEINEN NACH DER LEHRE DES HL. THOMAS

VON AQUIN.

Von Dr. KARL WEISS.

Dr. Ernest Müller, weiland Bischof von Linz, gibt im
1. Buche seiner Theologia moralis, tit. 4, cap. II Sect. II § 104
eine Erklärung der scholastischen Definition der Tugend im
allgemeinen (de virtutibus in genere), die deren Sinn keineswegs
richtig wiedergibt und im Widerspruche mit' sich selbst dieselbe
auf die moralischen Tugenden einengt, während doch ein Tugendbegriff

gegeben werden will, der als Genu s begriff auf die
intellektuellen und moralischen Tugenden in gleicher Weise
pafst. Die weite Verbreitung dieses Lehrbuches der
Moraltheologie ist geeignet, auch diesem Irrtum eine weite Verbreitung
zu verschaffen. Ihm Einhalt zu thun und seine Ausmerzung
aus einer 7. Auflage — die neueste 6., Vindobonae Sumpt.
Mayer et Soc. 1889, enthält ihn noch — zu veranlassen, ist der
Grund dieser kurzen Abhandlung.

Der hl. Thomas von Aquin, auf den Dr. Müller sich beruft,
frägt in der Summa theol. 1, 2 qu. 55 a 4: Utrum virtus con-
venienter definiatur?

Unter der fraglichen Definition der Tugend versteht er die
damals übliche, aus den Schriften des hl. Augustin gezogene
Definition der Tugend. Dieselbe lautet: ,,Virtus est bona qualitas
mentis, qua recte vivitur, qua nemo male utitur, quam Deus in
nobis sine nobis operatur."

Der englische Lehrer geht nun diese Definition in corpore
art. Punkt für Punkt durch und kommt zu dem Schlüsse, dafs
dieselbe für die eingegossenen Tugenden zutreffend sei, dafs sie
aber auch den Begriff der Tugend im allgemeinen richtig gebe,
wenn der Schlufssatz derselben wegbliebe, nämlich quam Deus
in nobis sine nobis operatur. „Quae quidem particula — sagt


	Der Herbartianismus und die Lehrbücher für Lehrer- und Lehrerinnen-Bildungsanstalten

