
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 8 (1894)

Artikel: Die Grundprincipien des Hl. Thomas und der moderne Socialismus
[Fortsetzung]

Autor: Schneider, C.M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761921

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761921
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Principien des hl. Thomas und der Socialismus. 139

gegen sie, eintreten. Jenes vom Menschen nicht beabsichtigte
Zusammentreffen von Umständen, bei denen unvorhergesehene
Wirkungen eintreffen, ist aber nicht etwas, das ohne alle
Ursache geschieht, vielmehr wird es so gefügt durch den
allweisen Leiter und Lenker des ganzen Weltalls, der alles
vorsieht und vorordnet, und ohne den kein Haar von unserm Haupte
und kein Sperling vom Dache fällt. In diesem Sinne sagt, wenn
wir nicht irren, Schiller: „Zufall? Es gibt keinen Zufall. Und
was wir Zufall nennen, gerade das steigtaus den tiefsten Quellen."
„Et secundum hoc contingit quod secundum se peraccidens evenit,
et casualiter, reduci in aüquem intellectum praeordinantem : sicut
concursu8 duorum servorum ad certum locum est per accidens
et casualm quantum ad eos, cum unus eorum ignoret de alio;
potest tarnen esse per se intentus -a domino qui utrumque mittit
ad hoc quod in certo loco sibi occurrant" (S. Thom. in Periherm.
lib. I. lect. 14).

DIE PRINCIPIEN DES HL. THOMAS UND
DER SOCIALISMUS.

Von Dr. C. M. SCHNEIDER.

<*?••«

II.
Die Bedeutung der Natur bei Thomas.

Gustav Engel macht in einem Vortrage über die Philosophie
und die sociale Frage (Leipzig, Pfeffer) mit vollem Recht darauf

aufmerksam, wie die socialdemokratische Bewegung zu immer
breiteren Dimensionen anzuwachsen beginnt. Nicht nur gehören
ihr sehr zahlreiche Wähler an ; nicht nur erheischt sie in immer
höherem Grade die Vorsorge der Staatsmänner, von denen der

eine offen gestand, dafs alle Gesetzentwürfe nach der Richtung
hin geprüft werden, wie sie zur Bekämpfung der Socialdemo-

kratie sich eignen; nicht nur gewinnen die leitenden Principien
der letzteren stets wachsenden Einflufs auf das volkswirtschaftliche

Leben, wie die grofsen Arbeiterausstände darthun, sondern

es ist noch ein umfassenderer Gesichtspunkt zu betonen. Auch



140 Die Principien des hl. Thomas

im Roman und im Drama, in Wissen und Kunst, auf der Bühne

und in der Jugenderziehung macht eine Richtung die stärksten

Anstrengungen, die von den socialdemokratischen Ideen erfüllt
ist und alle die Widersprüche, welche sowohl am Leben der

niederen als auch der höheren, gebildeten und besitzenden

Volksklassen zerstörend nagen, seien dies Widersprüche des

physischen oder des sittlichen Elends, nicht nur scharf in den

Vordergrund stellt, sondern auch in umgekehrter, verzerrender

Idealisierung phantastisch übertreibt. So weit geben wir diesem

Philosophen durchaus recht. Wir wollen auch mit ihm den

ungemein grofsen Einflufs nicht verkennen, den die Stätten und

Formen der Kunst und Wissenschaft auf die breiten
Volksmassen ausüben, wenn sie mit Verleugnung des ideal-moralischen

Zweckes zur Verwirklichung tendenziöser Bestrebungen gemifs-
braucht werden und sonach mehr durch den äufseren Schein

wirken wie durch den echt künstlerischen oder wissenschaftlichen

Inhalt. Wenn er aber dann als Heilmittel einzig die

philosophische Bildung empfiehlt und die Philosophie rettend an

die Stelle der Religion treten läfst, so hätte er sich erinnern

sollen, dafs schon einmal, eben so often und ausdrücklich, „das
philosophische Zeitalter" angebrochen war und als Ersatz für
den Glauben hochgepriesen wurde, nichts weniger aber als

allgemeine Wohlfahrt zur Folge gehabt hat, sondern vielmehr
jene schauderhafte Roheit im Blutvergiefsen und im Verfolgen
jeglicher Freiheit, die uns aus der grofsen französischen Revolution

bekannt ist. Engel scheint freilich daran zu denken,
wenn er meint, dafs „die besseren philosophischen Systeme,
die an die Stelle der Religion treten wollton, sich in den

Kreisen des Volkslebens keine Bedeutung errungen und dafs

mit dem Niedergänge der Religionen der flüchtige Sinnengenufs,
die Willkür des Begehrens, die Zuchtlosigkeit des Daseins überhand

genommen haben"; aber er nimmt davon blofs

Veranlassung dazu aufzufordern, dafs „die Philosophie sich mit
gröfserem Ernste rüste". Nicht dafs dieses Letztere nicht auch

unser Wunsch wäre. Eine ernstere Beschäftigung mit der

Philosophie halten auch wir für nötig. Nur besteht der Unter-



und der Socialismus. 141

schied zwischen uns beiden darin, dafs der modern-philosophische
Gelehrte eine Philosophie will, welche den Bereich der Natur,

gegen die Stimme der Natur selber, endgültig abschliefst;
und wir wünschen die Verbreitung solcher philosophischer Grundsätze,

gemäfs welchen die Natur, wie sie in der Wirklichkeit
ist, nämlich als eine für höheren Einflufs offene, hingestellt
wird. Eine Philosophie, welche das natürliche Sehnen des

Herzens nach dem Unendlichen in jedem Menschen als

ein notwendig unerfüllbares nachweist und somit die Natur

selber, von der es kommt, zu einer grofsen Lüge und zu
innerem Widerspruche macht, ist eben jene, von der die
Socialdemokratie ihren Anfang genommen und von der sie

täglich ihre Nahrung empfängt. Es kann ja auch nur
Verwirrung und Verzweiflung von einer Wissenschaft ausgehen,
welche einerseits blofs auf die Natur verweist, um Glück
und Zufriedenheit zu verbreiten, und andererseits dieses Glück
und diese Zufriedenheit in die Abstraktion setzt, d. h. in das

Absehen von dem, was die Natur an einzelnen Gütern und

in der Wirklichkeit bietet. Je weiter eine solche Wissenschaft

dringt, desto umfangreicher mufs eine sociale liichtung werden,
deren ausgesprochener Zweck nicht die Erreichung eines

positiven Gutes ist, sondern nur dieses Eine: Agitieren d. h.

ohne Ende Unruhestiften. Die Sehnsucht des Menschen nach

Unendlichem wird dann zum Verderben; man sucht, was man nie

finden kann; anstatt Heil folgt dem edelsten menschlichen Zuge
Elend. Dementgegen öffnet die Philosophie, wie sie der Wahrheit
entspricht, die Thore der Natur und weist über diese letztere

hinaus, wenn der Geist im Menschen sein Begehren nach

unendlichem Gut und nach der Wissenschaft davon stillen will.
Thomas stellt an die Spitze seines gröfsten und umfassendsten

Werkes, der Summa theologica, die folgenschweren Worte:
„Es ist n'otwendig zum menschlichen Heile, dafs aufser den

philosophischen Wissenszweigen, welche die menschliche
Vernunft erforscht, eine Wissenschaft bestehe, die sich auf die

Offenbarung der göttlichen Vernunft stützt und in dieser ihr
leitendes Princip hat. Denn der Mensch hat Beziehung zu Gott



142 Die Principien des hl. Thomas

als zu einem Endzwecke, der die Begriffskraft der Vernunft
übersteigt Der Endzweck aber, soll anders der Mensch seine

innere Meinung und sein Handeln danach einrichten d. h. zum
betreffenden Zwecke hinlenken, mufs notwendigerweise vorher
erkannt werden. Deshalb war es eine Notwendigkeit mit Rücksicht

auf das menschliche Heil, dafs dem Menschen einige Wahrheiten

durch Offenbarung mitgeteilt wurden, welche die Beweiskraft

der menschlichen Vernunft übersteigen." Damit öffnet
Thomas unendlich weit die Natur. Sie hat, in all ihrer mit Recht
bewunderten Gröfse, nichts, weder im Sichtbaren noch im

Unsichtbaren, was den Menschen und sein Sehnen anfüllen kann.
Das ruft sie laut hinaus. Der Natur selbst also, da sie nicht
sich selbst verleugnen kann, entspricht es, dafs sie von einem

aufser ihr befindlichen Gute die schliefsliche Vollendung erhält.
Ehe wir dies weiter ausführen und so die Bedeutung der Natur,
gemäfs den Grundsätzen des Aquinaten, darlegen, setzen wir
zuförderst auseinander, dafs die moderne Wissenschaft zum selben

Ergebnisse hingetrieben wird, wenn auch gegen ihren Willen
und gegen ihre Anerkennung, sowohl was die rein spekulative
Seite betrifft wie nach der praktischen hin.

1. Der Pessimismus der modernen Wissenschaft.

Hartmann beantwortet in einem seiner Aufsätze die Frage :

Ist der Pessimismus trostlos Nachdem er nachgewiesen,
dafs der Pessimismus Schopenhauers nur deshalb „für das staatliche

und sociale Leben, sowie für die ganze, von ihm völlig
verkannte historische Entwickelung destruktiv" und sonach für die

am praktischen Leben hängenden Menschen abschreckend sei, weil
dieser Philosoph aus dem Pessimismus fälschlicherweise den Quie-
tismus hervorgehen lasse, kraft dessen jedes Individuum „mit
der egoistischen Vereinzelung seines Erlösungsstrebens" rein auf
sich gestellt ist und „zusehen mag, wie es, gelöst vom Ganzen,

aus dem feurigen Kreislaufe herauszuspringen vermag", stellt Hartmann

eine „Solidarität des Erlösungsstrebens und der Erlösungsarbeit

für die ganze Menschheit" auf: „Der Pessimismus als solcher
kann nur für jene Molluskenseelen Grund zum Quietismus sein,



und der Socialismus. 143

die aus gänzlicher Schlaffheit und Unfähigkeit, sich zu irgend
welcher Energie zu ermannen, lieber die Hände in den Schofs

legen und den Schmerz über sich ergehen lassen, als dafs sie

in der ihnen deutlich gezeigten Weise Hand anlegen, um sich

allmählich von diesem Schmerze zu befreien. Wer noch Mut
und Mannheit genug hat, dem als vorläufig unvermeidlich
erkannten Schmerze der Gegenwart und Zukunft ins Angesicht zu

schauen, ohne geistig ohnmächtig zu werden, für den kann es

schlechterdings kein stärkeres Motiv zur angestrengtesten Thätig-
keit geben als die in Aussicht gestellte Möglichkeit, durch diese

Thätigkeit zu einem Ziele zu kommen, wo der Schmerz

endgültig überwunden ist, während im Falle der Unthätigkeit die

Endlosigkeit des Schmerzes sicher ist. Die Vorstellung einer

zukünftigen Lust ist ein schwächeres Motiv als die Vorstellung
eines zukünftigen Schmerzes; weit stärker als beide motiviert
der unmittelbar gegenwärtige Schmerz. Auch der stumpfeste
Mensch oder das roheste Tier, bei dem kein Versprechen auf
Lohn oder Genufs mehr anschlagen will, wird durch Anwendung
von Schmerz aus seiner dumpfen Trägheit energisch aufgerüttelt.
Hier aber wirkt der sinnlich nahe und empfindliche Schmerz

sogar noch mit der Aussicht auf endlose Zukunft von Schmerz

zusammen, um zur Thätigkeit anzustacheln. Allerdings ist auch

die Aussicht, von dem Schmerze befreit zu werden, keine ganz
unmittelbare, sondern eine erst weit in der Zukunft liegende ;

aber einerseits ist doch der endliche Zeitraum bis zur Erlösung
unendlich klein im Verhältnisse zu der andernfalls in Aussicht
stehenden Unendlichkeit der Schmerzdauer, und andererseits sind

es doch nicht Tiere, sondern mit Vernunft begabte und der

gedanklichen Anticipation des Zukünftigen fähige Menschen, von
deren Motivation hier die Rede ist. Auch ist die Möglichkeit
der künftigen Erlösung nicht das eigentliche Motiv des Handelns,
sondern nur Bedingung, unter welcher allein das eigentliche
Stimulans, der unmittelbar gegenwärtige und als endlos

zukünftig vorgestellte Schmerz vernünftigerweise motivierend wirksam

werden kann. Hierbei ist natürlich eine Bedingung als

erfüllt vorausgesetzt, nämlich das Bewufstsein der Soli-



144 Die Principien des hl. Thomas

darität von Lust und Schmerz aller Individueu. Diese

Solidarität aber kündigt sich bereits mit vernehmlicher Stimme
als das sociale Princip des heranbrechenden Zeitalters an, wie
die freie atomistische Konkurrenz im Kampf ums Dasein das

Princip der Bourgeoisie war und ist.

„Der einmal zugegebene Monismus macht den Egoismus
theoretisch unhaltbar und setzt an seine Stelle die Selbstverleugnung

und die positive Hingebung des Individuums an das

Ganze; denn nach monistischen Grundsätzen ist es ein und
dasselbe Wesen, welches in mir und in dir lebt und fühlt, so dafs

dein Wesen durch meinen Schmerz genau so alteriert wird wie
durch den deinen, nur dafs dir als Bewufstseinsobjekt der erstere

zufallig nicht bewufst wird. Die Solidarität ist der objektive
Ausdruck für das Wesen der Sittlichkeit, welche subjektiv,
nach ihrer negativen und positiven Seite, als Selbstverleugnung,
auch im Evangelium, und Liebe bezeichnet werden kann. Die

Quelle alles Unrechtthuns ist die Selbstsucht und deren

Unschädlichmachung das Problem der Ethik. Wie. soll aber

energischer der Selbstsucht ihre Thorheit vor Augen geführt werden

können, wodurch soll mithin dem Menschen das Aufgeben der
Selbstsucht wirksamer erleichtert werden, als durch den
Pessimismus d. h. durch den Kachweis der Eitelkeit alles
individuellen nämlich irdischen und transcendenten Glückseligkeitsstrebens?

Ist die Selbstsucht durch den Pessimismus gründlich
und nachdrücklich ihrer Thorheit überführt und dadurch in sich

gebrochen, so steht der Hinwendung des Menschen zu dem als

einzig möglich erkannten Wege der Erlösung vom Elende des

Daseins zu der opferwilligen Hingabe an das Ganze kein Hindernis
mehr entgegen. Der simulierende Schmerz und die Erkenntnis

von der Notwendigkeit der die ganze Person einsetzenden Arbeit
am Prozesse des Ganzen haben vollkommen freie Bahn, um auf
den Menschen zu wirken. Hieraus geht hervor, dafs der
Pessimismus zugleich die tiefste und wirksamste Basis der Sittlichkeit
ist, indem er kräftiger als irgend eine andere Erkenntnis den

Egoismus bricht und der solidarischen Hingebung an das Ganze

die Bahn frei macht. Diese selbst setzt freilich noch zwei



und der Socialismus. 145

anderweitige Bedingungen voraus, nämlich den richtig verstandenen

Optimismus und den Monismus. Denn ist der Monismus

falsch, so bleibt zwar die Aufhebung der Selbstsucht bestehen,

aber die Notwendigkeit der thätigen Liebe folgt dann aus ihm

noch nicht, ebensowenig wie die Beteiligung an der Arbeit des

Weltprozesses aus ihm folgt, wenn es keine Vorsehung gibt,
die mit versteckter AllWeisheit den Prozefs auf das Bestmögliche
leitet und überhaupt das ,Wie' und ,Was' der Welt von
vornherein daraufhin auf das Bestmögliche eingerichtet und ausgewählt

hat, dafs eine Erlösung von der Qual des unvernünftigen
Wollens durch den Weltprozefs auch nur möglich wird. Ich
habe deshalb auch stets diesen. Optimismus als notwendige
und widerspruchslose Ergänzung des Pessimismus hervorgehoben.

Schopenhauers Pessimismus ist für sich allein ebenso

falsch und einseitig, wie Leibnitz' und Hegels Optimismus. Die

Wahrheit liegt nicht in der unmöglichen punktuell-gleichschwebenden

Mitte zwischen beiden, sondern in ihrer Einheit: ,Diese

Welt ist die beste aller möglichen Welten, aber sie ist schlimmer
als keine'."

So weit Hartmann, der, hier wie fast immer, mit gröfstem
Scharfsinne die Blöfsen der gegnerischen Ansichten aufzudecken

weifs, aber in der Aufstellung und Begründung der eigenen

Meinung wenig glücklich ist. Oder wie ist denn jene „Solidarität
aller Individuen in Lust und Schmerz" zu verstehen, welche

„das sociale Princip des kommenden Zeitalters" sein soll?
Sind „alle Individuen" darin inbegriffen, so werden auch die

der Vergangenheit eingeschlossen und ist das „kommende
Zeitalter" genau das vorübergegangene. Sind blofs die

gegenwärtigen oder die zukünftigen Individuen gemeint, dann besteht
keine „Solidarität" unter den Menschen, die ja, nach dem

Monismus, alle derart eins sind im menschlichen Wesen, dafs „mein
Schmerz auch der deinige ist". Was ist dies überhaupt für ein

Ganzes, zu dessen Gunsten jeder einzelne auf sich selbst
verzichten soll? Sind alle einzelnen gleichmäfsig Glieder an diesem

Ganzen, so schadet jedenfalls, wer auf sich selbst verzichtet oder

„sich selbst aufhebt", im selben Grade dem Ganzen, das so seiner
Jahrbuch für Philosophie etc. VIII. 10



146 Die Principien des hl. Thomas

Glieder verlustig geht. Ist das Ganze etwa ein grofs angelegter
Mann, der alles in seinem Geiste umfafst und dem alle dienen

müssen, so fragt man vergebens nach einem Grunde, warum
denn das eine selbe menschliche Wesen hier macht, dafs der
einzelne „sich aufhebt", und dort, dafs der eineine alles auf sich

beziehen darf.

Dies mufs man aber bei Hartmann anerkennen, dafs er die

Kardinalfrage, welche von allen socialen Systemen den tiefsten
Grund bildet, präcis stellt und zu beantworten sucht: Welches
ist das Verhältnis des Ganzen zur einzelnen Person? Oder, da

die Natur Beziehung zum Ganzen besagt, die freie Selbständigkeit

aber die Person als einzelne berücksichtigt: Wie steht die

Natur zur Freiheit? Wir führen zuerst die Antwort des hl.

Thomas an und werden dann in den andern Ansichten das

Nichtige vom Irrtümlichen scheiden. Die Meinung des hl. Thomas

finden wir am prägnantesten in seiner Behandlung der Erbsünde
und in seinem Moralprincip. Wir werden, nachdem wir den

Aquinaten in diesen beiden Punkten werden vorgeführt haben,

es bestätigt finden, wie die katholischen Dogmen weit offene

Thore sind für die wissenschaftliche Erkenntnis und zumal für die

Socialwissenschaft, keineswegs Schlagbäume.

2. Die Erbsünde als Sünde der Natur bei Thomas.

Wir legen zuerst den hieher gehörigen Teil der Lehre des

hl. Thomas über die Erbsünde vor und sodann die Bestätigung
und Verdeutlichung dieser Lehre durch die Auffassung, welche
der Aquinat von der unbefleckten Empfängnis hat. Es wird
sich daraus bereits ergeben, in welchem Sinne dieser Kirchenlehrer

von der Notwendigkeit der Offenbarung übernatürlicher
Wahrheiten im Beginne der Summa spricht und in welcher Weise

die Natur selbst auf diese Notwendigkeit hinweist.

a) Die Art und Weise derFortpflanzung der
Erbsünde als einer Schuld der Natur.

Wir schicken voraus, dafs es sich für jetzt nicht um eine

theologische Darlegung der katholischen Lehre von der Erbsünde

handelt, sondern um den Erweis, dafs die geoffenbarte W ahrheit,



und der Socialismus. 147

gemäfs der Auffassung des hl. Thomas, das menschliche
Verständnis nicht abschliefst und in unfruchtbare Ode leitet, sondern

vielmehr, ganz im Gegenteil, den Blick erweitert, um die

tiefsten Gründe der socialen Bedürfnisse zu schauen. Wer die

eingehende und allseitige theologische Begründung der einschläglichen

Lehre sucht, wird sie im 8. Bande meiner „katholischen
Wahrheit", dem 2. Supplementbande meiner Übersetzung der

Summa des hl. Thomas finden, der das Geheimnis der
unbefleckten Empfängnis Mariens zum Gegenstande hat; kurz zu-

sammengefafst und theologisch begründet ist diese selbe Lehre,

präcis mit Bezug auf Thomas, im Bd. IX, S. 229 u. ff. desselben

Werkes sowie in meiner Monographie: „Die Erbsünde und die

unbefleckte Empfängnis" (März 1892).
Thomas erklärt die Fortpflanzung der Erbsünde als einer

Schuld der Natur folgondermafsen (S. Th. I, jti qu. 81; Übers.

Bd. VI, S. 266): „Nach dem katholischen Glauben ist
festzuhalten, dafs die erste Sünde des ersten Menschen kraft des

Ursprunges übergeht auf die Nachkommen. Deshalb werden die

eben geborenen Kinder zur Taufe gebracht, um abgewaschen zu

werden von der Ansteckung der Schuld. Das Gegenteil ist die

Ketzerei des Pelagius. Um nun aber zu zeigen, in welcher
Weise die Sünde des ersten Menschen auf die Nachkommen

übergegangen sei, sind verschiedene Wege eingeschlagen worden.

Die einen meinten, da die vernünftige Seele der Sitz der Sünde

sei, werde deshalb die vernünftige Seele fortgepflanzt mit dem

Samen, so dafs aus der angesteckten Seele wieder angesteckte
Seeleu entständen. Andere aber wiesen dies als irrtümlich
zurück und nahmen an, dafs, da die Fehler des Körpers
fortgepflanzt werden vom Erzeuger, wie ein Aussätziger z. B. einen

Aussätzigen zeugt wegen einer Verderbtheit im Samen, die

allerdings nicht Aussatz oder ähnlich genannt werde, dafs ebenso,

insofern der Körper in einem gewissen Verhältnisse steht zur

Seele, auch die Mängel der Seele in den Körper überfliefsen und

umgekehrt, dafs somit in ähnlicher Weise die Schuld als Mangel
in der Seele vermittels des Samens in den Spröfsling abgeleitet

werde, mag immerhin der Same selbst nicht Sitz der Schuld sein,
10*



.148 Die Principien des hl. Thomas

wie er ja auch nicht Sitz des Aussatzes ist und doch denselben

überträgt.
,,Aber diese und ähnliche Wege sind unzureichend. Denn

zugegeben selbst, dafs körperliche Fehler vom Erzeuger
auf den Erzeugten übertragen werden kraft des Ursprunges
und noch dazu seelische Fehler, welche der schlechten

Verfassung des Körpers folgen (wie bisweilen Geistesschwache von
Geistesschwachen gezeugt werden); so scheint doch dieser
Umstand, dafs der betreffende Fehler vermittels des Ursprunges da

ist, den Charakter der Schuld auszuschliefsen, da zur Schuld

das Freiwillige gehört. Angenommen also auch, dafs die

vernünftige Seele mitfortgepflanzt würde zugleich mit dem Samen,

so würde doch damit selbst, dafs die Ansteckung des Spröfs-

lings nicht in dessen freier Willensgewalt steht, der Charakter
der Schuld, die zur Strafe verpflichtet, schwinden. ,Niemand

wird', so 3 Ethic. und bei Aristoteles, ,dem Blindgeborenen aus

seiner Blindheit einen Vorwurf machen, sondern man wird ihm

vielmehr Mitleid schenken.'

„Deshalb mufs man einen andern Weg einschlagen und

sagen, alle Menschen werden betrachtet in Adam,
soweit sie aus ihm entstehen, wie ein einziger. Denn alle

kommen in der Natur überein, welche sie vom ersten Stammvater

empfangen, wie etwa im bürgerlichen Leben alle Menschen,
die da Glieder ein und desselben staatlichen Gemeinwesens

sind, wie ein einziger Körper betrachtet werden und das ganze
Gemeinwesen wie ein Mensch, und wie Borphyrius (de specie)

sagt: .Mehrere Menschen sind, insoweit sie an der nämlichen

Gattung (species Mensch) Anteil haben, ein Mensch.' Ähnlich
also sind viele Menschen, von Adam aus abgeleitet, wie ebenso

viele Glieder eines Körpers. Die Thätigkeit aber eines

einzelnen körperlichen Gliedes, wie z. B. der Hand, ist nicht eine

freiwillige vermittels des Willens der Hand, sondern vermittels
des Willens der Seele, welche an erster Stelle in Bewegung
setzt das betreffende Glied. So würde also der Mord, den die

Hand begeht, nicht der Hand augerechnet werden, wenn die

Hand für sich betrachtet würde als getrennt vom Körper;



und der Socialismus. 149

aber er wird ihr angerechnet, insoweit sie etwas am Menschen ist,
was da bewegt wird von dem ersten Princip der bewegenden Kraft
im Menschen, nämlich vom Willen. Ebenso nun ist die

Unordnung, welche in diesem einzelnen von Adam stammenden

Menschen sich findet, nicht eine freiwillige kraft des freien
Willens dieses einzelnen Menschen, sondern kraft des

Willens des ersten Stammvaters, welcher durch die

Bewegung der Zeugung in bestimmender Weise alle beeinflufst,
die von ihm ihren Ursprung ableiten, wie der Wille der Seele

alle Glieder bewegt zur Thätigkeit. Deshalb wird die Sünde,

welche so vom Stammvater in die Nachkommen übergeleitet
wird, genannt ,die Sünde des Ursprungs', die ,Erbsünde', wie

die Sünde, welche von der Seele des einzelnen in die Glieder
des Körpers abgeleitet wird, genannt wird, thatsächliche',, persönliche'

oder ,aktuelle' Sünde. Und gleichwie diese durch die

eigene That entstehende Sünde nicht Sünde des Gliedes ist,
vermittels dessen sie begangen wird, aufser insoweit dieses Glied
etwas am Menschen selber ist, weshalb sie ,menschliche Sünde'

(peccatum humanuni) genannt wird; — so ist die Erbsünde
nicht die Sünde dieser einzelnen Person, aufser insoweit diese

einzelne Person ihre Natur ,geerbt' oder empfangen hat vom

ersten Stammvater und somit von diesem den Ursprung ableitet.

Darum heifst sie peccatum naturae, ,Sünde der Natur', nach

Ephes. 2: ,Wir waren von Natur Kinder der Zornes', natura

eramus filii irae."

Vergegenwärtigen wir uns in folgenden Sätzen genau, was
Thomas in dieser Stelle lehrt:

a) Weil jeder Mensch zum Ganzen des Menschengeschlechtes

gehört, nimmt er teil an der Sünde Adams; denn dieses Ganze

war in Adam, dem ersten Menschen, der fleischlichen

Abstammung nach, als Einheit. Und soweit zum Menschen die

sichtbare Welt gehört, aus der er seine Kenntnis schöpfen und die

er leiten soll, ist dementsprechend auch die sichtbare Welt
unter dem Fluche der Sünde: ,Die Erde sei verflucht um
deinetwillen', heifst es darum in der Genesis. Weil also die Erbsünde an

der Natur haftet und nicht von der einzelnen Person verschuldet



150 Die Principien des hl. Thomas

ist, hat sie der einzelne Mensch, der seine menschliche Natur

von Adam her empfängt. Es heilst den wesentlichen Träger
der Erbsünde entfernen, nämlich die Natur, es heifst aus der

Erb- oder Natursünde eine persönliche für jeden Menschen

machen, wenn betont wird, in Gottes Gewalt seien alle Willenskräfte

und so habe er den Willen aller einzelnen Menschen in
den Willen Adams eingeschlossen; er habe demnach so gewollt,
dafs, wenn Adam treu bliebe, auch alle von Adam Abstammenden

die diesem verliehenen Gaben erben sollten, und fiele Adam, so

sollten ebenso alle seine Nachkommen dem Verderben überantwortet

sein. Das sind Unmöglichkeiten, nicht Geheimnisse;

Quellen von Finsternis, nicht von Licht. Schafft Gott einen frei

persönlichen Willen, so kann er ihn nicht in einen andern ein-

schliefsen, nicht einmal in den seinigen, den göttlichen, so dafs

der geschöpfliehe Wille nicht das Gegenteil von dem thun könnte,

was er thatsächlich thut. Zudem wäre Gott Urheber der Sünde,

wenn nicht der Adams, so doch der Nachkommen Adams; denn

schliefst er den freien Willen derselben in den eines Menschen

ein, so ist er, Gott, schuld an den Folgen, nicht der
eingeschlossene freie Wille. Es bestände ferner in diesem Falle keine

Natur-, sondern eine persönliche Sünde, der Wille eines jeden
hätte in Adam persönlich frei zugestimmt.

Auch so darf man nicht sagen, als ob Gott den Willens-
entsehlufs aller einzelnen Menschen vorausgesehen hätte, so dafs

alle ebenso gehandelt haben würden, wären sie im nämlichen Falle

gewesen wie Adam. Gott kann nichts voraussehen, was nicht

ist; und zudem sagen wir in diesem Falle mit Gregor d. Gr.: „Wie
wäre es möglich, dafs Gott, der die begangenen Sünden

verzeiht, Sünden mit ewigen Strafen heimsucht, die gar nicht

begangen worden sind!" Es wäre gleichfalls verkehrt, anzunehmen,

dafs Adam als Stellvertreter des ganzen Menschengeschlechtes

von Gott aufgestellt worden sei, wie wenn alle seine

Nachkommen ihn, gemäfs dem Ratschlüsse Gottes, gewählt hätten

und so sein Entschlufs allen zum Segen oder Verderben
gereiche. Es hat niemand mich zu vertreten, den ich nicht selber

zu meinem Vertreter erkoren; ich weifs nichts davon, dafs Adam



und der Socialismus. 151

von mir als Vertreter gewählt worden ist. Beide Ansichten

machen wiederum die Natursünde zu einer vom Entschlüsse

der Person kommenden, zu einer persönlichen für jeden Menschen;
denn im ersten Falle würde mein persönlicher Wille vorausgesehen

werden und im zweiten Falle käme es von meiner
persönlichen Wahl, dafs Adam mein Vertreter ist. In beiden Fällen

ebensowenig wie im ersten kann von einer Erbsünde die Rede

sein; mein freier Willensakt ist kein Gegenstand des Erbens,

er gehört lediglich mir.
Thomas eröffnet uns vielmehr durch seine Darlegung im

Dogma der Erbsünde eine Quelle von Licht für das Verständnis
socialer Thatsachen. Die Menschheit ist ein Ganzes 1) kraft
der einen selben menschlichen Natur, 2) kraft der Abstammung
von einem Stammvater. Dieser Zug zum Ganzen offenbart
sich in der mannigfachsten Weise zu allen Zeiten. Aber wer
möchte heute nicht im Handel und Verkehr, in den
internationalen Umsturzvereinigungen, in der Kunst und Wissenschaft,

die gerade gegenwärtig so erfolgreich mit den ältesten
Zeiten sich befafst und sie in ihrer Civilisation als ein Glied im

Körper der Menschheit vorlegt, diesen Zug zum Ganzen als einen

besonders hervortretenden anerkennene. Widersetzt sich dem

das Dogma, wie es von Thomas uns vorgestellt wird? Nein;
wohl aber gibt es den tiefsten Grund für die Thatsache an, dafs

das gesamte Menschengeschlecht ein einheitliches Ganze ist, und

erweitert nach der Seite den Gesichtskreis, dafs von diesem Zuge
zum Ganzen das Verkehrte losgelöst wird und derselbe somit
seine volle Kraft, rein und edel, ausüben kann.

ß) Dafs das Menschengeschlecht ein Ganzes ist, dies kommt

von der Natur selber, und deshalb bleibt notwendig diese Wahrheit

in der ihr eigenen Kraft, selbst unter der Sünde, durch
welche ja die Natur nicht zerstört wird. Ob Adam, als er

sündigte, daran gedacht hat, dafs er von Natur, nicht etwTa durch
den vorausgesetzten freien Willen seiner noch nicht existierenden
Nachkommen die Verantwortlichkeit trage für das Schicksal
aller Menschen in aller Zukunft oder nicht; darauf kommt es

gar nicht an; ähnlich wie es dafür, dafs die Hand oder die



152 Die Principien des hl. Thomas

Zunge oder das Auge schuldig ist und strafwürdig, von keinem

Belang ist, ob der Mensch, der diese in seiner Gewalt befindlichen

Glieder mifsbraucht, an das Schicksal derselben denkt
oder nicht. Von Natur war Adam als erster Mensch der Stammvater

aller übrigen, von ihm abstammenden; von Natur war er
das erste bewegende Princip der Zeugungskraft und standen mit
Bücksieht darauf alle Nachkommen zu ihm in Beziehung wie die

Hand, die Zunge, das Auge zum Willen, der sie in Thätigkeit
setzt. Was die Natur in ihm vom Schöpfer bekam, das mufste

mit der Natur, abgesehen von allem freien Willen, fortgepflanzt
werden; was sie verlor, das mufste ebenso auf alle Nachkommen

übergehen. War diese Natur schuldig vor Gott, also abgewandt

von Gott, vom Leben der Seele, so mufste eine schuldige Natur

von Adam ausgehen; es gab keine andere als Zeugungsprincip wie
eben die in Adam. Der sie erbt, hat nicht die Schuld, dafs seine

Natur sündhaft ist, Adam ist davon der Grund; aber die Natur, die

er hat, ist schuldig. Es war ihr, nachdem sie einmal die
übernatürlichen Gaben der ursprünglichen Gerechtigkeit von der
Güte des Schöpfers empfangen, geschuldet, dafs alle
Nachkommen diese selben Gaben erhielten, wie Anselm sagt; die Sünde

Adams verlor diese Vorzüge; also trägt die Natur den Grund in
sich, dafs ihr etwas fehlt, was ihr, kraft der Güte Gottes, in
allen von Adam kommenden Menschen geschuldet war. Wer
ein Haus erbt, der erbt die darauf liegende Schuld. Wer die

Natur in Adam erbt, der erbt die auf ihr lastende Schuld; er
ist abgewendet von Gott und somit der ewigen Verdammnis

verfallen, nicht weil sein freier Wille die Schuld trägt, sondern

weil er in der Natur eins ist mit Adam. Er nimmt kraft der

Abstammung von Adam an dem einheitlichen Ganzen des

Menschengeschlechts teil, wie solches Ganze in der Natur begründet
ist, und sonach hat er die Vorteile desselben und die Nachteile,

„Lust und Schmerz", würde Hartmann sagen.

y) Woher kommt dann die Freiwilligkeit der Erbschuld in
jedem Menschen, d. h. jener Wesenscharakter, der die Sünde

erst zur Sünde macht? Bein von Adam, keinesfalls vom frei
persönlichen Willensakte der Nachkommen. Allerdings wird die



und der Socialismus. 153

Seele nicht durch die fleischliche Zeugung fortgepflanzt; aber

die menschliche Natur ist eine einige, einheitliche. Es sind im

Menschen nicht zwei, welche handeln, sondern der eine selbe

Mensch wirkt einheitlich, durch die Fähigkeiten des Körpers
sowohl wie der Seele, seine Akte. Ein und derselbe Mensch be

steht aus Leib und Seele kraft seiner einigen menschlichen

Natur, (liefst jemand reines, klares Wasser in ein schmutziges

Gefäfs, so wird das Wasser als schmutzig bezeichnet. Nicht
aber, der es eingegossen hat, ist die Ursache davon, dafs das

Wasser schmutzig ist, sondern weil das Wasser eine Einheit
bildet mit dem schmutzigen Gefäfse, heifst und ist es schmutzig.
Die Seele wird von Gott als eine reine geschaffen ; aber weil sie, gemäfs
dem allgemeinen Naturgesetze, eine Einheit für alles menschliche

Handeln und Sein mit dem Fleische bildet, darum ist auch sie

mit ihren Kräften der Sünde unterworfen. Zu diesen natürlichen

Kräften gehört das freie Willensvermögen. Also besteht
da eine wahre Schuld, denn das freie Willensvermögen ist
abgewandt von Gott und somit ist von Natur der Mensch „ein
Kind des Zornes", ein Kind der Hölle. Dabei möge man genau
diese weiteren Worte des Aquinaten beachten (I, II, qu. 83,

art. 1 ad IV; Übers. Bd. VI, S. 278). „Die Ansteckung der

Erbsünde wird nimmermehr von Gott verursacht, sondern nur
durch die erste Sünde vermittels der fleischlichen Zeugung.
Da also die Erschaffung nur die Beziehung der Seele zu Gott
allein bedeutet, so kann nicht gesagt werden, die Seele werde

infolge ihrer Erschaffung befleckt. Das Einprägen der Seele

(infüsio animae) aber schliefst ein die Beziehung zu Gott, der

einprägt, und zum Fleische, dem eingeprägt wird. Und somit
kann mit Beziehung auf Gott, der einprägt, nicht gesagt werden,
die Seele werde durch das Einprägen befleckt; nur mit
Beziehung auf das Fleisch, dem eingeprägt wird, ist dies wahr"

(habito respectu ad Deum infundentem non potest dici, quod
anima per infusionem maculetur, sed solum habito respectu ad

carnem, cui infunditur).
d) „Die Erbsünde ist eine ungeregelte Verfassung (dispo-

sitio inordinata) im Menschen, die da herrührt aus der Zerstörung



154 Die Principien des hl. Thomas

jener Harmonie, in welcher bestand der Charakter der
Ungerechtigkeit, wie ja auch die körperliche Krankheit eine gewisse
ungeordnete Verfassung ist, gemäfs welcher aufgelöst wird die

Gleichmäfsigkeit, in der das Wesen der Gesundheit besteht.

Deshalb heifst die Erbsünde: die Auszehrung der Natur, languor
naturae." So Thomas (I, II qu. 82, art. 1; Übers. Bd. VI,
S. 272). Wessen also hat die Erbsünde beraubt? Gerade dessen,

was in der menschlichen Natur das einigende Band war, was
da Harmonie herstellte sowohl unter den Kräften selber des

einzelnen Menschen als auch unter den gesamten Gliedern des ganzen
Menschengeschlechts. Die Erbsünde nimmt nichts von der Natur
einer jeden einzelnen Kraft in der menschlichen Natur fort, in dieser

Weise erniedrigt sie nicht die Natur. Sie bedeutet vielmehr
den in Adam verschuldeten Mangel jenes Gutes, welches in der

Verbindung der menschlichen Kräfte zu angemessenem zweck-

mäfsigen Handeln besteht. Die ursprüngliche Gerechtigkeit,
jusitia originalis, war keine neue, zur menschlichen Natur
hinzugefügte Kraft, wie etwa der Wille von der Vernunft, natur-
gemäfs, als ein anderes Vermögen verschieden ist. Nach dieser Seite

hin hat die menschliche Natur nichts verloren. Vielmehr war dieUr-

gerechtigkeit ein Zustand oder, wie Thomas sagt, eine dispositio in

der Natur selber, welcher den vollsten Frieden, die natürliche

Vollendung im menschlichen Handeln bedeutete und zur that-
sächlichen Folge hatte. Kraft dieses Zustandes besafs jede
menschliche Fähigkeit das zur Vollendung des Menschen dienliche

Mafs, in ihrer Äulserung oder ihrem Akte, ohne Schwierigkeit.
Sie fand nicht eine andere Fähigkeit als ihre Gegnerin vor.
Da nun den Fähigkeiten oder Kräften im Mensehen nicht von
Natur dies zukommt, dafs sie einander nicht widersprechen und
dadurch Kampf und Streit zur Folge haben anstatt Frieden
und Vollendung, so konnte die Quelle dieses Zustandes der Urge-
rechtigkeit im Menschen nicht die blofse Natur sein, die erst nach

und nach, mit vieler Mühe die ihren Kräften entsprechende Vollendung

findet; diese Quelle war vielmehr die heiligmachende Gnade

und danach war auch die Urgerechtigkeit selber, obgleich ihrem
Wesen nach nur Vollendung des Menschen im Bereiche der



155

Natur, übernatürlich, also ihrem Ursprünge oder, wie Thomas

sagt, ihrer causa nach im Menschen. Deshalb bedeutet die
Erbsünde als Mangel dieser Urgerechtigkeit dem Wesen nach nicht
den Mangel an der heiligmachenden Gnade, sondern einzig den

Mangel an einem an sich natürlichen Vorzuge, der aber in der
Natur seine wirkende Ursache nicht haben konnte, sowie der
Erde das Licht natürlich ist, trotzdem es seinen Ursprung in
der Sonne hat und danach nicht irdisch ist. Die heiligmachende
Gnade mufste einzig in jenem mit Notwendigkeit fehlen, für
welchen die Erbsünde eine persönliche Sünde war; denn er
verlor die Urgerechtigkeit aus eigener Schuld, weil er sich kraft
seines persönlich freien Willens von deren Quell, der
heiligmachenden Gnade,abwandte. So wendet, der das Fenster schliefst,
das Zimmer aus eigener Schuld vom Lichte ab; die aber dann das

Zimmer betreten, finden es dunkel, ohne dafs sie daran schuld
wären. Demnach hätte wohl in keinem die Urgerechtigkeit sein

können, der nicht die heiligmachende Gnade in sich oder im Stammvater

hatte; wohl aber kann die heiligmachende Gnadein jemandem
sein und nicht diese einzelne Wirkung, die Urgerechtigkeit, nämlich
die friedvolle Vollendung der menschlichen Kräfte im Bereiche

der Natur, zur Folge haben. Die Erbsünde ist nichts Positives.

„Sie ist kein Zustand, der ein Vermögen zum Akte hinneigt.
Eine solche Hinneigung zu ungeordneter Thätigkeit folgt wohl

aus der Erbsünde; nicht aber direkt, sondern indirekt, mittelbar,

insoweit die Erbsünde das Hindernis für die ungeregelte
Thätigkeit, die Urgerechtigkeit, entfernt, wie auch aus körperlicher

Krankheit mittelbar folgt eine Neigung zu ungeordneten
Bewegungen; die Erbsünde ist kein Zustand für positives
Handeln, sondern ein vermittels des Ursprunges eingeborener mangelhafter

Zustand." So Thomas (1. c. ad III).
e) Wir ersehen aus diesem allem, dafs Thomas eine gewisse

Seite im Menschen ganz unberührt läfst, wenn er von der Erbsünde

spricht. Er verfällt nicht in den Fehler der modernen Theo-

rieen, die den in der menschlichen Natur begründeten Zug zum
Ganzen mit Verkehrtem vermischen und so ihn unwirksam machen.

Da wird er dann Quelle für den Despotismus eines einzelnen,



156 Die Principien des hl. Thomas

der am Ende selbst dadurch zu Grunde geht, anstatt eine Grundlage
für das menschliche Heil. Der Mensch ist nur verdorben, soweit er
seine Natur von Adam hat, auf Grund also der Verbindung
seines Fleisches mit Adam, weil Adam nämlich die der ganzen Natur
von Gott frei verliehene, nicht ihr geschuldete Gabe der Urgerech-
tigkeit aus eigener Schuld verlor und es der Natur jetzt anhaftet,
dafs sie diese Gabe auf Grund der Güte Gottes haben konnte, sie

aber aus eigener Schuld nicht hat. Es bleibt jedoch dem
einzelnen Menschen noch der persönliche freie Wille; der

Mensch ist nicht ein totes Glied am. Ganzen. Dieser persönliche

freie Wille hat nichts zu hoffen von der Natur, denn diese

ist, ganz und in Adam unwiderruflich, abgewandt vom Quell
der thatsächlichen Freiheit, von dem allein den Willen zum
freien Akte und somit zu seiner Thätigkeit bewegenden und

bestimmenden Grunde. Das Instrument der Natur ist zerbrochen,

es kann damit der Mensch nicht mehr seine Vollendung
bewerkstelligen. Der freie persönliche Wille ist dem Vermögen nach

vorhanden, aber ohne Kraft. Kann er mit anderer Kraft gefüllt
werden als mit der von der Natur stammenden? Kann er eine

andere Harfe erhalten, um „den Weg seiner Vollendung
lobsingend zu laufen"? Nur als Glied des Ganzen könnte ihm das

werden, denn Gott widerspricht sich nicht. Er hat als ein in
Adam einheitliches Ganze die Menschheit geschaffen; sie ist als

Ganzes in Adam zu Grunde gegangen; nur als Ganzes in Adam

wird sie erhoben werden.

b) Die unbefleckte Empfängnis Mariens als Gegenprobe

für die Auffassung der Erbsünde.
Es ist ein sonderbares Verhängnis: Die Häresieen der Neuzeit

begannen mit der Betonung des Privaturteils, als der
souveränen Richtschnur des Glaubens und des praktischen Lebens;
sie erhielten ihren socialen Ausdruck in der Sprengung des

zusammenfassenden gesellschaftlichen Ganzen; die Bauern oder

Hörigen erhoben sich gegen den Adel und pochten auf „die
Freiheit des Evangeliums", als ob die Freiheit, welche Christus

gebracht, die schrankenlose Willkür des einzelnen sei. Und worin
besteht das Ergebnis? Im Bereiche des Erkennens mündet gegen-



und der Socialismus. 157

wärtig die Lehre vom Privaturteil in den Pantheismus, dem nur
das All, das Eine und Unterschiedslose im All, etwas ist; während
im Bereiche des praktischen Lebens die Allmacht des Staates

das Urteil und die Gewalt des einzelnen aufzehrt und zwar nicht
blofs nach den Ansichten der Umsturzparteien. Von „freier
Selbständigkeit", „persönlicher Verantwortlichkeit", von der

„Selbstherrlichkeit der Stimme des Gewissens" und der „Frei
heit des Geistes" und Ahnlichem wird auf jener Seite viel
gesprochen ; in Wahrheit aber nimmt man den Staat als allgemeine
Rechtsquelle, auch in blofsen Fragen des Gewissens, in Anspruch
und hält sich aller Verantwortlichkeit vor Gott und Menschen

entbunden, wenn „das Gesetz" nach' staatlicher Regel zustande

gekommen ist und seine Stimme erhebt.

Es ist eben die Macht der Natur zu grofs. Sie dringt
immer durch. Und ist sie einmal verachtet worden, so tritt
später der Gegensatz um so stärker hervor. Der Mensch ist nicht
eine Welt für sich allein. Er ist von Natur Glied des Ganzen, er mufs

als solches sein eigenes Ich vollenden. Wir sprechen deutlicher:
Das Ganze mufs im Bereiche der Natur der endgültigen
Vollendung des einzelnen dienen. Es ist so, wie der Apostel sagt :

„Alles für euch, sei es Kephas, sei es Paulus, sei es die Welt
oder das Leben." Die Schwierigkeit besteht nur darin, genau
das Verhältnis des Ganzen zum einzelnen Menschen zu

bestimmen und danach letzteren zu leiten. Das Ganze mufs in
der Weise festgehalten werden, dafs es dem Wohle des

einzelnen dient, und das letztere mufs wieder die Harmonie des

Ganzen fördern.
Wenn nun, dies kann man leicht fragen, die Sache mit der

Erbsünde sich so verhält, wie Thomas eben erläutert hat, wenn
der persönliche freie Wille nichts in sich hat kraft der Erbsünde,
was ihn positiv zum Bösen zieht, sondern die Erbsünde wesentlich
blofs Mangel ist und zwar Mangel an jener Harmonie, die auf Grund
der Urgerechtigkeit alle Kräfte behufs der endgültigen Vollendung

des Menschen zusammenhielt und somit jede vor Einseitigkeit

und Mafslosigkeit, der Quelle des Verderbens für den

Menschen und selbst der Hauptquelle für den körperlichen Tod,



158 Die Principien des hl. Thomas

angemessen behütete; wenn also freilieh die Thore der Natur
für den Menschen, der seine ruhelose Sehnsucht nach dem

Unendlichen stillen wollte, geschlossen waren und von daher der

freie Wille nicht mehr die bethätigende, vollendende Kraft schöpfen

und den Menschen vor dem Verderben bewahren konnte; —

warum hat dann Gott nicht, damit der Mensch die Möglichkeit
erhielte, von seinem Falle aufzustehen, jedem einzelnen Menschen

direkt die Gnade gegeben, also den freien persönlichen Willen
mit einer andern, höheren Kraft als der natürlichen, die dem

Fluche unterlag, angefüllt? Konnte Gott das nicht? Ohne

Zweifel; die vernünftig-geistigen Vermögen waren ja an sich

leer; sie hatten nichts in sich, was Gott dem Herrn
widerstrebte; sie unterlagen der Sünde blofs auf Grund ihrer
Verbindung mit dem angesteckten Fleische zu einer einheitlichen

Natur und sonach zu einheitlichem natürlichem Sein und Wirken,
nicht, wie oben Thomas sagte, auf Grund einer positiven Störung
ihrer Beziehung zu Gott in ihnen selber (respectu ad Deum

infundentem animam non potest dici quod anima per infusionem

maculetur).
Thomas antwortet (I, II, qu. 83, art. 1, ad V; Übers. Bd. VI,

S. 276—278) auf den Einwurf, Gottes Weisheit könne nicht

zulassen, dafs die vernünftige Seele, die so erhaben sei, einem

Leibe eingeprägt werde, der mit seinem Schmutze sie selber

anstecke und ins Verderben ziehe, wie ja niemand, der klug
ist, eine kostbare Flüssigkeit in ein schmutziges Gefäfs giefsen
würde, wenn er wiifste, diese Flüssigkeit müfste dadurch selber

verderben : „Das Gesamtbeste wird vorgezogen dem beschränkten

Gute. Gott also gemäfs seiner Weisheit vernachlässigt nicht
die allgemeine Ordnung der Dinge, die darin besteht, dafs einem

solchen Körper eine solche Seele eingeprägt werde, um die

besondere Ansteckung der einzelnen Seele zu verhüten. Zudem

hat dies die menschliche Seele ihrer Natur nach au sich, dafs

sie einzig im Körper anfängt zu sein. Besser aber ist es für
sie, gemäfs ihrer Natur so zu sein wie gar nicht zu sein,

insbesondere da sie die Verdammnis kraft der Gnade
vermeiden kann." Beides mufs festgehalten werden: 1) Gott



159

kann, trotzdem die Ansteckung des Fleisches kraft der

Verbindung mit Adam, und in demselben Mafse die Schuld Adams
im Fleische bleibt, der Seele eine andere Kraft geben als die

natürliche, nämlich die Gnade. Denn da alle Schuld in der Seele

ihren Sitz hat, ist die Sünde Adams in diesem Falle keine solche

mehr, welche den einzelnen Menschen von Gott trennt; in diesem

Sinne ist sie keine persönliche Schuld mehr, sie ist dann nur
Strafe: „Was von der Verderbtheit der ersten Sünde zur Seele

gelangt, trägt den Charakter der Schuld; was aber zum
Fleische gelangt, trägt nicht den Charakter der Schuld, sondern

den der Strafe," sagt Thomas (1. c. corp.; S. 277). Wird dann

von Erbsünde gesprochen, so bezieht sich der Charakter des

Sündhaften nur auf Adam, nicht mehr auf die einzelne Person. Denn
letztere steht nicht mehr mit Rücksicht auf ihre Seele unter dem

erstbewegenden Princip der Zeugungskraft, sondern unter der
bestimmenden Kraft der Gnade; wie die Hand, welche vom Willen
zur Sünde, zum Stehlen z. B. bewegt wird, aber nicht ihm folgt,
sondern dem Gedanken an das göttliche Gebot, nicht mehr selber

schuldig ist des Diebstahls; wohl aber gehört dies, dafs sie

geeignet ist, dem zur Sünde bewegenden Willen zu dienen, dafs

also diese Bewegung vom Willen ausgeht, der Schuld dieses

Willens an. 2) Gott hat dies thatsächlich nicht gethan. Er
hat keiner Person als einzelner die Gnade gegeben. Er gab sie

der Muttergottes in vollkommenster Weise, so dafs diese niemals

von Gott getrennt war; aber als der Mutter des Erlösers der
Gesamtheit, als der Mutter des übernatürlichen Lebens in

allen Menschen, als der von keinem blofsen Menschen erreichten

Gnadenfülle, an der alle Anteil haben sollten, als der Spitze
des Gnadenlebens kraft ihrer einzig dastehenden Verbindung mit
Christo, und somit gab er die Gnade für das Ganze.

Die unbefleckte Empfängnis ist ebenso ein zum Besten der

ganzen Menschheit von Gott ausgehendes Geheimnis wie die

Verleihung der königlichen Macht an eine einzige würdige Person

dem Wohle des ganzen Reiches dient. Maria wird dadurch die

Königin im Reiche der Gnade. Und sowie alle Menschen, auch

die vor Christus, durch die Teilnahme an seiner Erlösungskraft



160 Die Principien des hl. Thomas

auf Grund des Glaubeus au ihn und der Hoffnung auf ihn
Gnade finden konnten, so stehen alle Menschen seit der Sünde

unter der Herrschaft derjenigen, von welcher gesagt worden:

„Sie wird der Schlange den Kopf zertreten." Denn in sie sind

alle Schätze und die ganze Fülle der Gnade Christi niedergelegt.
Die modernen Denker sprechen immer vom „Ganzen", in das

alle aufgehen müssen. Aber dieses Ganze schwebt in der Luft,
ist ein Traumbild; niemand weifs, wo es sich findet, wie es

anzufassen ist, wie zu behandeln. Der eine macht sich dieses

Ganze zurecht, der andere jenes. Nicht so verhält es sich mit
dem Ganzen, zu dem das Dogma führt. Dieses Ganze des

Menschengeschlechtes hat, möchten wir sagen, Fleisch und Bein.
Das Menschengeschlecht ist ein Ganzes im Erlöser; in Christus,
im Sohne Gottes, der Fleisch angenommen hat in Maria der

Jungfrau, nachdem es ein Ganzes gewesen war in Adam. Grade

so wie die Menschheit geschaffen war, nämlich, wie Paulus sagt,
als Einheit in Adam, „alle Menschen kommen ja von einem",

so und nicht anders wurde sie, nachdem sie gefallen, wieder

aufgerichtet. In diesem Sinne nennt Paulus den Adam „die
Form oder Richtschnur Christi", qui est forma futuri (Rom. 5).

Nämlich insoweit alle Menschen eins sind dem Fleische nach in

Adam, werden sie von Christus, dem zweiten Adam, erlöst, also

als Glieder eines Ganzen. Und sowie zuerst Eva aus Adam

genommen worden, um „die Mutter des Lebens dem Fleische
nach zu werden, so tritt die Fülle der Gnade des Erlösers
zuerst ein in Maria als der Mutter alles Lebens dem Geiste nach."

Das Thor, durch welches die Erlösungsgnade eintritt, ist
nicht das des Fleisches, das der Natur, sondern es ist der

vernünftige Geist. Ihn füllt die heiligmachende Gnade auf Grund
der Erlösung Christi; und von da aus beginnt, unter Mitwirkung
des Menschen, selber die Reinigung des Fleisches, so dafs am

Ende dieses selber wieder im alten oder vielmehr erhöhten
Glänze dastehen wird. Maria ist das erste und überaus
vollkommenste Werk des Erlösers. Sie ist die einzige menschliche

Kreatur, in welcher die Erbsünde vollständig überwunden ward;
und somit ist sie geeignet, an die Spitze aller jener zu treten,



und der Socialismus. 1(31

die auf nichts bauen als auf die Gnade, damit sie Glieder an

dem von allem Verderben gereinigten Ganzen der menschlichen

Natur seien und bleiben. Alle ihre Ehre und Herrlichkeit hat

die Mutter vom Sohne, sie mufs als das vollendetste Ebenbild
des Erlösers dastehen. Wie gelangte die Erbsünde bis zu
Christus und was von ihr gelangte bis an ihn? Durch seine

Empfängnis in Maria nahm er, beinahe möchte man sagen, wie
auf natürlichem Wege teil an der in Adam gefallenen Menschennatur.

Von Maria empfingereinen leidens- und sterbensfähigen
Leib. Aber sowie er nicht von Adams Zeugungskraft sich

ableitete, sondern wie sein Leib geformt war vom hl. Geiste, so

trat die Leidensfähigkeit des Fleisohes aus Maria nicht in ihn
als in Adam verdiente Strafe, sondern als mit freiem Willen
in reinster Liebe zu den Menschen angenommene Sühne. Er
trug die Sünden der Welt, um sie zu tilgen. Oblatus est, quia

ipse voluit, sagt der Prophet. Die Folgen der Erbsünde waren
im Heilande, aber nur insoweit er freiwillig sie annehmen

wollte.
Maria war dem Heilande ähnlich. Das allen Menschen,

die von Adam stammen, gemeinschaftliche Verderben mufste sich

auch auf sie erstrecken, da sie in natürlicher Weise von Adam

abstammte und dieses Verderben eine Zuthat zur Natur war;
ebenso wie die TJrgerechtigkeit, in deren Mangel die Erbsünde

besteht, eine Zuthat zur menschlichen Natur gewesen, so dafs

sie jeder, der von Adam die menschliche Natur erhalten, mit
dieser Natur empfangen hätte. Soweit Maria zu Adam, dem

Fleische nach, durch ihre Abstammung Beziehung hatte, mufste
sie teilnehmen an der menschlichen Natur, wie diese in Adam

war; und weil in Adam nur eine verderbte Natur sich fand, konnte
Maria von da her nur eine verderbte Natur schöpfen. Es trat
hier, wie Thomas oben sagte, der respectus originis ein. Diesem

re8pectus ad originem ab Adam aber trat gegenüber der respectus
ad Deum, der die Seele schuf. Maria war bestimmt, Mutter des

göttlichen Erlösers zu werden. An ihr zeigte sich deshalb

zuerst, weil sie ihm, dem Fleische nach, am nächsten stand, die

Vollendung und vollständige Aufrichtung der gefallenen Natur
Jahrbuch fiir Philosophie etc. VIII. 11



162 Die Principien des hl. Thomas

durch die Gnade des Erlösers. Im ersten Augenblicke trat dem

Verderben, das von Adam durch den Kanal des Fleisches sich

ergofs, als vollendete Siegerin durch das Thor des persönlichen,
vernünftigen Geistes in Maria die Gnade entgegen und anstatt
dafs die Ansteckung des Fleisches die Trennung der einzelnen
Person von Gott zur Folge hatte, erstreckte sie sich blofs auf
das Fleisch. Das war nun in keiner Weise mehr eine Sünde

in der Person, sondern, wie oben Thomas sagte, nur Strafe und

zwar in Adam, nicht von der eigenen Person verdiente. Dies

ist aber kein Flecken; sonst wäre die von Christus übernommene

Strafe auch ein Flecken gewesen. Es ist kein Flecken für
die betreffende Person; wohl aber für das Menschengeschlecht,
soweit es von Adam stammt. In Christus war die Übernahme

der Strafe aller Sünden einzig auf Grund des freien Willens.
In Maria aber fand sie sich, absehend vom freien Willen, kraft
der Abstammung von Adam, wurde aber gleich geheiligt durch
die Gnade, vermöge deren die Strafe, zum Heile der Menschheit,

in Segen durch die göttliche Liebe verwandelt wurde.
Wir müssen uns, soweit es unserer Schwachheit möglich,

die ganze Gröfse dieses Geheimnisses vergegenwärtigen. Wir
haben gesagt, die unbefleckte Empfängnis sei vielmehr ein Segen

für die gesamte Menschheit wie ein blofses persönliches
Vorrecht der Gottesmutter gewesen. Wir wissen jetzt, das Dogma
hat dazu die Thüre geöffnet, warum der Zug zum Ganzen, welcher
nicht erst das Ergebnis kommender Entwickelung ist, sondern
immer im Menschengeschlecht gewaltet hat und, wurde er
durch einseitige Wissenschaft oder durch Selbstsucht in etwa

niedergedrückt, desto kraftvoller nach einer andern Seite hin

durchbrach, die Gefahr in sich birgt, den einzelnen mit der ihm

angeborenen Selbständigkeit aufzuzehren. Eben die Erbsünde
besteht ja darin, dafs wohl das Ganze gewahrt wird auf Grund
der fleischlichen Abstammung; aber dafs die rein geistigen
Vermögen im Menschen, die Quelle seiner Selbständigkeit, leer an frei

persönlicher Kraft sind, welche dem Verderben der Natur steuern
könnte. Diese Vermögen sind als Aufserungen des vernünftigen
Geistes da. Der Mensch hat den unbestimmten Drang, auch



163

gegen die ganze Natur in seinem freien Selbstbewufstsein
festzustehen. Aber ehe er es sich versieht, wird er von der

Strömung fortgerisseu und findet keine Kraft in sich, selbständig
seinen Weg bis ans Ende zu gehen. Wir stehen hier vor dem

Hauptproblem des menschlichen Lebens: Der Mensch gehört wie
nichts anderes seiner Natur nach zum Ganzen; und doch hat er
in sich, ebenfalls von Natur, einen durchaus selbständigen Geist,
der ihm sagt, dafs alles seinem Wohle dienen müsse. Kann
jemand die Existenz dieses Problems leugnen? Vielleicht ist es

selten so klar und scharf zum Ausdrucke gekommen, wie in den

socialen Verhältnissen unserer Tage: Der Einzelwille und das

Interesse der Gesamtheit sind in offenem Zwiespalte, sind die

Mühlsteine, zwischen denen der sociale Frieden zermalmt wird.
Welche Kraft allein ist hinreichend, um hier eine voll

befriedigende Lösung zu bringen? Offenbar kann es nur eine

solche sein, welche allumfassend und schlechthin alldurchdringend
ist, die also das Ganze, so weit auch immer es genommen
werden mag, in der Gewalt hat, die aber zugleich Einzelexistenz,
nichts als Selbst, die da rein in sich, als einzelne, subsistierende

Kraft ist, die also in ihrem innersten Wesen und somit unzer-
reifsbar beides in sich schliefst. Die Teilnahme an solcher Kraft
allein kann die einzelnen dienstbar machen dem Ganzen, insoweit

die gemeinsame menschliche, von Adam stammende Natur
in ihnen ist; und sie kann machen, dafs das Ganze wieder dein

Wohle des einzelnen dient, insoweit jeder Mensch kraft seines

vernünftigen Geistes freie Selbständigkeit beansprucht und über
die Natur hinaus seinen letzten Zweck. Gott allein ist so seinem

Wesen nach das Sein, dafs alles Sein, was existieren kann und
auch nicht existieren kann, es durch ihn hat, wenn und soweit

es existiert, wie alles Erwärmte, was ja auch kalt sein kann, es

von der Teilnahme am Feuer hat, dafs es warm ist, während das

Feuer dem Wesen nach warm ist und sonach niemals kalt sein

kann. Und dieses Sein in Gott ist wesentlich Einseisein,
Wirklichkeit, Thatsächlichkeit, Existenz, Selbständigkeit. Ist die Natur
also von Gott abgewendet, so mufs das Problem der Versöhnung
des Ganzen mit der einzelnen Selbständigkeit unlösbar sein, wie

il*



1<>4 Die Principien des hl. Thomas

kein Zimmer warm werden kann, wenn es vom Feuer fern bleibt.
Die genannte Versöhnung, der Quell alles Friedens ist
notwendigerweise einzig in Gott, dessen Macht alles Sein umfafst und

dessen Wesen nichts ist als für sich bestehendes Sein.

Gott aber begnügt sich in der Fülle seiner Barmherzigkeit
nicht damit, dafs er jedem Menschen, abgeschlossen von den

andern, die Gnade, als die Teilnahme an seiner eigenen
Selbständigkeit und Freiheit, gibt. Er will, dafs die Menschheit als

Ganzes durchaus vollendet sei und dafs sie demnach auch innerhalb

ihrer selbst den Brunnen mit jenem Wasser habe, von dem

der Heiland dem samaritanischen Weibe sagte: „Wer von dem

Wasser trinkt, das ich geben werde, wird nicht mehr dürsten,
sondern es wird in ihm zu einem Quell werden, der ins ewige
Leben hinüberfliefst." „Der Erdkreis gehört dem Herrn und
seine Fülle." In Maria hat er der Menschheit diesen Brunnen

gegeben, aus welchem jeder die Liebe zum Ganzen schöpfen
kann und die kraftvollste geistige Selbständigkeit. Denn in
Maria wollte Gott die Fülle der Gnade ergiefsen. Und diese

Fülle besteht eben darin, dafs Maria durchaus und in allem zum
Ganzen der Menschheit gehört, welches, dem fleischlichen

Ursprung nach, in Adam seine Einheit hat, dafs aber in Maria alles

von Adam ererbte Elend, alles Gewicht des Verderbens, ohne

jemals sich äufsern zu können in der Seele, durch die Gnade

nach oben gekehrt worden ist, um die Hände flehend zu Gott
hin auszustrecken und dessen Kraft in sich aufzunehmen. Und

warum ist, insofern das Menschengeschlecht in Adam in
Betracht kommt, die Gnadenfülle in Maria so unumschränkt, dafs

niemand vergeblich durch Maria zu Gott flehen wird? Weil
unlösbar sind die Bande, welche Mutter und Sohn umschlingen.
Christus ist, der Person nach, die Fülle der Gottheit; er ist,
seiner menschlichen Natur nach, der Sohn Marias; niemals kann
da der für die Menschheit in Maria geöffnete Quell versiegen,
wird er doch direkt und unmittelbar gespeist vom Unendlichen.

Ist also Maria für uns die unabhängige Mittlerin für die Gnade?
Nicht im mindesten. Das ist Christus allein, „der erhört worden
ist wegen der göttlichen Würde", die in seiner Person war; er



und der Socialismus. 165

allein „ist in das Allerheiligste eingetreten", kraft der eigenen

Autorität, „in seinem Blute". Aber Maria ist die Mittlerin
unserer Ohnmacht. Die Kraft der Gnade wird uns
vermittelt und verdient durch Christus allein. Aber die

ungemessene Ohnmacht unserer Natur, gesteigert durch das in
Adam verdiente Verderben, tritt in Maria vor Gott als gänzlich
und vom ersten Augenblicke an überwunden durch die Gnade.

Diese Ohnmacht war in solchem Mafse in Christus nicht. Christus
konnte niemals die Schuld als solche erben, denn weder stammte

er, dem Fleische nach, von Adam als dem ersten Princip des

Menschengeschlechts innerhalb desselben, noch duldete dies die

göttliche Person in ihm. Christus konnte nie von Gott getrennt
sein. Aber Maria konnte es; in sie Hofs von Adam aus das

Gift wie in jeden andern Menschen : in ihr war alles Elend und

alle Ohnmacht wie in den übrigen Menschen; von Adam aus

war sie ebenso leer in ihren geistig-vernünftigen Vermögen,
ebenso leer an persönlicher Selbständigkeit, ein Teil der massa

damnata, des verworfenen Ganzen, wie alle Adamskinder. Die

ganze Ohnmacht des Menschen, die seinen fleischlichen Ursprung
begleitet, trat in ihr vor Gott; aber zugleich als wirkliche
Ohnmacht, den vernünftigen Geist zu fesseln, weil die Gnade Christi
diesen füllte und mit selbständiger, von der Natur unabhängiger
Kraft ausstattete.

Maria gehörte zum Ganzen des Menschengeschlechtes, das

in Adam zu Grunde gegangen war; aber zugleich ist in ihr die

frei persönliche Kraft, welche das Ganze selbst, in Christus, dem

Erlöser, dem endgültigen Wohle des einzelnen dienstbar macht.
Und weil in Maria diese Kraft in höchster Fülle vorhanden war,
so dafs sie niemals, auch nur im geringsten, die Selbständigkeit
ihrer Seele beugte, vor Schmerz und Leid ebensowenig wie vor
den Gegenständen der Freude und des Frohlockens, sondern

stets, darüber erhaben, in ihrem Gotte gefestigt stand, deshalb

hat sie dem Ganzen durch ihr Wirken die umfassendsten Dienste

erwiesen, und trotzdem blieb sie in den einzigen Vorrechten
ihrer persönlichen Würde; ist ja ähnlich Gott grade darum
allumfassend in seiner Güte, weil er nichts als Güte, weil er dem



166 Die Principien des hl. Thomas

Wesen nach die einzeln für sich bestehende Güte ist. Innerhalb
der Menschheit steht, als vollendend das Ganze, die gottmenschliche

Person Christi, der alle souveräne Kraft zukommt und die

da immer sie selbst bleibt, und Maria in ihrer unbefleckten

Empfängnis, welche, kraft der Fülle der Gnade in ihr, aller menschlichen

Ohnmacht die Hände falten lehrt, dafs man dort
Selbständigkeit, Freiheit, die unerschöpfliche Kraft der hingebenden
Liebe suche, wo die wahre, nie versiegende Quelle davon ist.
Verderbliche Selbstsucht ist es, welche die eigene persönliche That-

kraft auflöst und somit es sich selber schliefslich unmöglich
macht, dem Ganzen zu dienen. Heilige Selbstliebe aber ist
diejenige, die den vernünftigen Geist immer mit Selbständigkeit

von oben her zu füllen weifs und so immer mehr Kraft in sich

anzusammeln versteht, um dem Ganzen zu dienen. Jene zehrt,
soweit es möglich ist, die Kraft der eigenen Persönlichkeit auf
durch die sinnlichen Leidenschaften, die den Menschen zum

Knechte machen und zu weiter nichts, so dafs er mit Leib und
Seele dient; diese stärkt die eigene Persönlichkeit durch die

Gnade, so dafs der Mensch den andern dient und dabei sich

selbst in seiner eigenen vernünftigen Seele vollendet. Es hiefse

ja den Untergang des Ganzen, wenn der einzelne, der ihm dient,
dies nur dadurch kann, dafs er selbst dabei der völligen
Auflösung verfällt. Es bedeutet aber die Bürgschaft für die lebensvollste

Entwickelung des Ganzen, wenn der einzelne, je mehr

er dient, desto vollendeter und selbständiger in sich selber wird,
weil er, über alle Natur hinaus, aus der unversieglichen Quelle
aller Macht, alles Guten, aller Selbständigkeit schöpft.

Jetzt verstehen wir, warum die hl. Väter vom Beginne des

Christentums an die Muttergottes als die niemals irgendwie in

ihrer Person befleckte Trägerin der Gnadenfülle feiern und

zugleich nur Christum von der Erbsünde ausnehmen. Der hl.

Johannes spricht in der Apokalypse von dem „Weibe, das mit
der Sonne bekleidet ist, den Mond zu ihren Füfsen hat und auf
dem Haupte eine Krone mit 12 Sternen trägt"; — und Paulus

nimmt keinen Menschen von der Erbsünde aus, er sei denn nicht

„in Adam" gewesen d. h. es sei denn, er stamme nicht von der



und der Socialismus. 167

zeugenden Kraft Adams als seinem ersten Ursprünge: „Auf alle

ging die Sünde über, weil alle in Adam gesündigt haben"

(Rom. 5). Beides bedingt sich einander: Maria ist das

unerreichbare Vorbild der Erlösten Christi, in welchem alle Vollen

dung der Erlösung waltet. Sie besitzt in sich im ersten Augenblicke

des Daseins ihrer Seele die heiligmachende Gnade in solch

hohem, einzig dastehendem Grade, weil sie als Mutter des

Herrn einzig dasteht unter den Erlösten und deshalb bestimmt

ist, in einziger Weise die Kraft der Erlösungsgnade darzuthun.
Sie sollte den Feind, der durch die Ansteckung von Adam
her in ihr waltete, so vollständig überwinden, dafs ihre Person

mit keiner, auch nicht der geringsten Sünde jemals bedeckt
erschien. Oder ist es ein Flecken für einen grofsen König,
dafs er von niederen Eltern abstammt? AVar es ein Flecken für
Torstenson, dafs er bei allen seinen kühnen Unternehmungen
und Triumphen wegen körperlicher Schwäche ig einer Sänfte

getragen werden mufste? Oder ist es ein Flecken für die Gröfse

Gregors I. gewesen, dafs er den gröfsten Teil seines ruhmreichen
Pontifikats an das Bett gefesselt war? „Weil ich schwach bin,"
sagt der Apostel, „deshalb bin ich stark." Die Empfängnis Mariens
ist der einzig dastehende Triumph der Gnade Christi, weil da, in

einzig dastehender Weise, die in Maria vom Fleische überkommene

Todesschwäche durch die Kraft der Gnade überwunden ward.
Damit ward sie in ihrer einzelnen Person hoch erhoben, aber

zugleich die gröfste Wohlthat unter Christus für das Ganze des

Menschengeschlechts. Dieses hat in ihr das lebendige, aller
Vollendung sich erfreuende Spiegelbild vor sich, wie der Mensch,
der, als Glied des Ganzen in Adam, die Sünde überkommen hat,
als einzelne Person, durch das Thor des vernünftigen Geistes

hindurch, in der Gnade Christi fähig werden kann, um auch zur
Heiligung des Ganzen beizutragen.

Es ist ein beschränkter Standpunkt, der eines ernsten
Gelehrten unwürdig erscheint, wenn man sagt: Thomas — und
setzen wir hinzu: alle Abater, griechische und lateinische, alle
Scholastiker des 12. und 13. Jahrhunderts, den hl. Bernardus,
Anseimus eingeschlossen, und selbst Duns Scotus, der in der



1H8 Die Principien des hl. Thomas

Sache selbst mit Thomas übereinstimmt, soweit die unbefleckte

Empfängnis in Betracht kommt, wohl aber in der Aulfassung'
des Wesens der Erbsünde sich von ihm trennt, denn auch

Scotus lehrt, sogar Maria hätte, wäre sie vor der Himmelfahrt
Jesu gestorben, nicht in den Himmel eingehen können wegen
des Hindernisses in ihrer von Adam stammenden Natur —:
es ist ein Zeichen von Beschränktheit, sagen wir, wenn man

meint: Thomas lehrt, Maria sei in der Erbsünde empfangen

gewesen; Pius IX. hat dogmatisch festgestellt, Maria sei nicht in
der Erbsünde empfangen gewesen, also steht der Kirchenlehre
Thomas von Aquin schroff gegenüber. Ebenso kann ich sagen:
Die Kirche hat festgestellt, es seien blofs sieben Sakramente;
das römische Bitual nennt das Taufsalz ein Sakrament und im

Missale wird noch vou verschiedenen andern Sakramenten

gesprochen; also widerspricht die Kirche sich selber. Ähnliche

Beispiele liegen für jeden Vorurteilsfreien nahe. Die Dogmen
bleiben unverändert bestehen. Aber die wissenschaftliche Passung
derselben wechselt je nach dem Stande der theologischen Wissenschaft.

Die Kirche hat die Freiheit der seligsten Jungfrau von
der Erbsünde definiert gemäfs dem Sprachgebrauche des Konzils

von Trient, welches, mit den Vätern, Maria nicht in den Kreis
der von der Erbsünde Angesteckten einschliefsen wollte, soweit

die letztere veram ac propriam rationem peccati hat, also den

Mangel der heiligmachenden Gnade notwendig bedingt. Thomas

aber fafst, wie wir gesehen, das Wesen der Erbsünde enger
auf, er setzt es in den einzig in Adam verschuldeten Mangel der

ursprünglichen Gerechtigkeit und betrachtet den Mangel der

heiligmachenden Gnade als eine unmittelbare notwendige Folge,
sobald der Ansteckung seitens Adam ihr natürlicher Lauf
gelassen' wird. Er weifs, wie Paulus, von einer Sünde, die in

uns ist, aber deren Schuld und somit deren Flecken wir nicht
in uns tragen, weil uns „die Gnade unsers Herrn Jesus Christus
befreit von dem Gewichte des Todes unsers Leibes" (Rom. 7, 25),

von einer Sünde also, die, trotzdem sie in uns waltet, „nicht
herrschen soll in uns". Es ist sonach bei den Vätern und
zumal beim hl. Thomas kein Widerspruch, wenn sie auf der



uiid der Socialismus. 16D

einen Seite ihrer Werke die unbefleckte Kernigkeit Mariens
erheben und auf der nämlichen oder auf der andern niemanden
ausnehmen von der Erbsünde, es sei denn unsern Herrn, der

„empfangen ist vom hl. Geiste und geboren d. h. Fleisch
angenommen hat aus Maria, der Jungfrau".

Haben wir notwendig, die oben angeführte Meinung
Hartmanns und der modernen Philosophen des Socialismus noch
besonders als eine durch die Thatsachen zurückgewiesene und

innerlich der Natur des einzelnen Menschen als einer frei

selbständigen Person widersprechende darzuthun? Wissenschaft,
Unterricht, Kenntnisse sollen heutzutage das einzige Heilmittel
für alle Schäden der menschlichen Gesellschaft bilden. Stete Ent-

wickelung des Verstandes soll zum „Ideal der Zukunft" führen,
wo alle willenlos dem Ganzen dienen und in demselben mit
Freuden die Auflösung ihres Selbst sehen werden. Das wäre ja
ganz in der Ordnung, auf die Kenntnis, als auf die Richtschnur alles

Handelns, entscheidendes Gewicht zu legen und mit Sokrates alle
moralischen Gebrechen als in der Unkenntnis begründet zu erachten,

wenn die Natur des Menschen, in welchem jedenfalls die
Vernunft die natürliche leitende Form ist, eine vollständig gesunde
wäre und die Kräfte des Menschen noch durch die Urgerechtig-
keit in geregelter Harmonie gehalten würden. Aber die
allgemeine Erfahrung aller Zeiten und aller Völker gibt dem Plato

recht, wenn er sagt (Mened.): „Jede Art Kenntnis und Wissen
ist, wenn getrennt von der Gerechtigkeit und der Tugend, nur
ein Reiz zum Bösen", oder (de lege 8): „Die Unkenntnis ist
nicht das gröfste Übel und nicht am meisten zu fürchten; viel
Wissen und Können, verbunden mit einer schlechten Erziehung
ist weit gefährlicher als die Unkenntnis selber"; und ebenso

dem Sociologen Spencer (Vorbereitung der Socialwissenschaft

durch die Psychologie), der da schreibt: „Das Vertrauen auf
die moralischen Wirkungen der ausschliefslichen Ausbildung des

Verstandes ist nicht nur durch die Thatsachen untergraben,
sondern in sich völlig absurd Ich bin geneigt zu meinen,
der Glaube an die Schulbücher und an die Wissenschaft sei

ein beweinenswerter Aberglaube des Jahrhunderts, in welchem



170

wir leben." Überall und in allen Menschen stören die nämlichen

Leidenschaften des Hasses, Stolzes, Zornes, der Sinnlichkeit,
Selbstsucht u. s. w. das Handeln gemäfs der Richtschnur der

vernünftigen Erkenntnis, und zum Beweise, dafs die Vermehrung
des Wissens sie nicht mindert oder gar zerstört, was bei einer

geordneten und harmonischen Natur der Fall sein miifste, werden
sie dadurch vielmehr gesteigert, wenn die Natur sich selbst und

ihren Kräften überlassen bleibt. Ist das etwa ein Beweis für
die Existenz einer an der Spitze der menschlichen Entwickelung
stehenden Erbschuld? Durchaus nicht; diese Existenz wissen

wir einzig durch die Offenbarung. Aber rätselhaft und dunkel
bleibt notwendig die menschliche Natur, so lange die Existenz

einer solchen Schuld unbekannt ist. Dies beweist die Geschichte

der Philosophie des Altertums, welche das Rätsel des Schmerzes

nicht zu lösen vermochte; dies beweist von neuem die Geschichte

der modernen Philosophie. Das Dogma der Erbsünde, einmal

gekannt, ergiefst, zumal wenn es nach den Principien des Aqui-
naten aufgefafst wird, Ströme von Licht in die Natur. In ihm

werden verständlich die vor uns liegenden Thatsachen und wird
auf den Weg gewiesen, auf welchem eine Heilung der Natur

möglich ist. Dieser Weg wird noch erkennbarer, wenn wir das

allgemeine Moralprincip prüfen, welches Thomas aus der

Zusammensetzung unserer Natur schöpft.

3— 0


	Die Grundprincipien des Hl. Thomas und der moderne Socialismus [Fortsetzung]

