
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 8 (1894)

Artikel: Quaestiones quodlibetales [Fortsetzung]

Autor: Esser, Thomas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761920

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761920
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


QUAESTIONES QUODLIBETALES.
Von P. THOMAS ESSER,

Ord. Praed.

(S. Jahrg. VII, S. 441.)

Ursache und Verursachtes.
näoa iniarx'/fo] thttvorjixr] ij fieriyovoa

ri di«voCctç m:ni aixiaç xai âçyaç ianv.
Arist. Metaph. V. 1.

Einer dor wichtigsten Begriffe in der ganzen Philosophie
ist der der Ursache. Alle wissenschaftliche Erkenntnis und vor
allem die philosophische Erkenntnis hat ihn zur Voraussetzung.
Denn was heifst eine Sache wissenschaftlich erkennen anders
als sie in ihren Ursachen erkennen'?1 Und was ist Philosophie
anders als eine aus den höchsten und letzten Ursachen geschöpfte
Wissenschaft von den Dingen?2

Daher darf es uns nicht wundern, dafs der Begriff der
Ursache unter verschiedenen Gesichtspunkten in allen Zweigen
der Philosophie wiederkehrt. Die Logik, welche dem
Philosophen seine wissenschaftlichen Werkzeuge bietet, kann den
Begriff der Ursächlichkeit (Grund und Folge) nicht entbehren,
denn auf ihm beruht sowohl die einfache Begriffs-Erklärung
(definitio) als auch die Beweisführung (demonstratio syllogistica).
— Die Metaphysik, die vom Sein schlechthin handelt, kann
nicht umhin, das Seiende einzuteilen in Verursachendes und
Verursachtes, denn der Begriff der Ursache erstreckt sich in der
That über alles Sein, mag es nun materiell oder immateriell
sein.3 — Die verschiedenen Arten von Ursächlichkeit finden sich
aber vor allem in den physischen Körpern, und daher ist die
wissenschaftliche Darstellung der Natur und der Arten der
Ursache auch vor allem Aufgabe jenes Zweiges der Philosophie,
den die Alten Physik nannten.4 — Die prima philosophia

1 'EniaKta'hti de oiôfieO-' i'xaaxov ihi/.ûiç orav t>\i> r'aixiav o/wue-
ftcc yivtaOxeiv, di rjv xo noùyuû iaxiy, Sri ixeixov curia iaxi, xai ui e'v-

diyeodai xovx' iMioç eyew. (Scire autem putamus unamquamque rem simpli-
citer cum putamus causam cognoscere, propter quam res est, eius rei
causam esse, nec posse earn aliter se habere.) Arist. Analyt. post. I. 2.

2 Jet yelp xavxijx et»y ritmxotv cipytor xai aixaSx tivai !ho)Q>ixix)'jV.

(Oportet etenim primorum principiorum et causarum earn speculativam esse.)
Arist. Metaph. I. 2.

3 Quidquid est in rebus, oportet quod causa vel causatum sit.
S. Thom. C. Gent. 1. 3 c. 107, Adhuc.

4 Aristoteles handelt darum von den Ursachen hauptsächlich in seiner
Physik (lib. II.); aber unter den anderen Gesichtspunkten auch Analyt.

Jahrbuch für Philosophie etc. VIII. 9



130 Ursache und Verursachtes.

endlich führt uns auf der Stufenleiter aller in der Natur
vorhandenen Wirkungen bis hinauf zur prima causa, zu Gott.

Eine eigentliche allgemeine Begriffs-Erklärung von Ursache
gibt Aristoteles nirgends. Eine solche hat auch ihre Schwierigkeiten,

weil der Begriff Ursache nicht immer in der gleichen
Bedeutung (univoce) genommen, sondern, wie wir gleich sehen
werden, von vier verschiedenen Arten von Ursachen ausgesagt
wird. Deshalb könnte man z. B. nicht wohl sagen, Ursache sei
dasjenige, was einem Dinge sein Sein verleiht. Denn da in
diesem Sinne das Sein nur ein zweifaches sein kann, nämlich
entweder das Wesen (Sosein) oder das Dasein, so würde jene
Begriffs-Bestimmung nur auf zwei Arten von Ursache passen,
die causa formalis, welche eben das innere Wesen verleiht, und
die causae efficiens, welche die Sache nach aufsen hervorbringt.
Vielleicht kann man aber so sagen: Ursache ist alles dasjenige,
durch dessen Einflufs etwas entsteht (was immer dieses Etwas
sein mag; ein selbständiges Ding ist nicht immer damit gemeint).
•—Das, was durch diesen Einflufs entsteht, heifstVerursachtes.
Gewöhnlich nennt man es Wirkung, obgleich im strengen Sinne
unter Wirkung nur dasjenige verstanden werden dürfte, was von
der hervorbringenden oder bewirkenden Ursache (causa
efficiens) verursacht wird. Und selbst dann wäre der sprachliche
Ausdruck noch ungenau; denn eigentlich bezeichnet Wirkung nur
die (vorübergehende) Thätigkeit des Bewirkens, nicht aber das

(dauernde) Ergebnis dieser Thätigkeit. Dieses mufs als
Gewirktes oder Bewirktes bezeichnet werden. — Zwischen der
Ursache und dem Verursachten mufs also ein Geben und
Empfängen stattfinden, oder besser gesagt, das Verursachte wird
durch einen wirklichen. Einflufs der Ursache.

Dadurch unterscheidet die Ursache sich von dem Urgrund
(principium). Urgrund ist alles dasjenige, was einem andern
wie immer vorangeht, sei es auch nur der Ordnung oder der
Reihenfolge nach. Zum Begriff des Urgrundes genügt es, dafs
etwas mit ihm beginnt, oder dafs es das erste sei. Mit ihm und
von ihm fängt etwas an.1 Dafs das im Urgrund Gründende
(principiatum) von demselben im Sein abhängig sei, ist nicht

poster. II. 11 und 17; Metaph. I. 7 ; II. 2 (nach der Einteilung boim
hl. Thomas lib. III, lect. 4) u. s. w.

1 Zwischen Anfang (initium) und Urgrund (principium) besteht
der Unterschied, dafs jenes rein begrifflich den Ausgangs pun kt bezeichnet,
dieses aber das die Reihe eröffnende wirkliche Glied. — Ferner liegt in
dem Wort „Anfang'1 Zeit ausgedrückt, während das Wort „Urgrund" die
Grundlage der folgenden Reihe bezeichnet. — Daraus folgt, dafs der



131

erforderlich; für das Verursachte ist aber eine solche Abhängigkeit

von der Ursache wesentlich. Der Begriff des Urgrundes
ist also weiter als der der Ursache. Man kann die Ursache als
eine besondere Art des Gattungsbegriffes „Urgrund" ansehen.
Das Art - bildende Unterscheidungs-Merkmal oder die wesentliche
Verschiedenheit (differentia specifica) liegt eben in jener
Abhängigkeit des Verursachten von der Ursache im Werden oder Sein.

Dadurch dafs diese Abhängigkeit gründet in einem Ein-
t'lufs der Ursache auf die Entstehung des Verursachten,
unterscheidet die Ursache sich auch von der Bedingung und der
Gelegenheit. Auch von der Bedingung ist die Wirkung
abhängig, denn tritt die Bedingung nicht ein, so auch nicht
die Wirkung; ja wenn die Bedingung eine solche ist, die man
gewöhnlich conditio sine qua non nennt, so ist die Abhängigkeit der
Wirkung von ihr in gewisser Hinsicht sogar gröfser, als diejenige von
der Ursache. Denn in diesem Falle kann die Bedingung durch nichts
anderes ersetzt werden, während meistens das, was durch eine
Ursache nicht geschieht, durch eine andere geschehen kann.
So sind z. B. Offnungen in der Wand die unerläfsliche Bedingung
für den Eintritt des natürlichen Lichtes in das Zimmer. Sie
machen nicht, dafs es im Zimmer hell ist (d. h. sie sind nicht die
Ursache der Helle), aber ohne sie wäre es nicht hell im Zimmer.

Ähnlich verhält es sich mit der Gelegenheit, die in
solchen Umständen besteht, die dem Menschen eine sittliche
Handlung erleichtern oder ihn durch ihren Einflufs auf sein
Begehrungsvermögen zu einer solchen veranlassen. Im ersten
Falle besteht die Gelegenheit in der Abwesenheit oder Entfernung

von Hindernissen, die etwa der Wirkung entgegenstehen;
im andern Falle besteht sie in einem Reiz, der nach Art der
Zweckursache auf die Vorstellung wirkt, so dafs die Handlung
um dessentwillen gesetzt wird.

So sind in den meisten Fällen sowohl die Bedingung als
auch die Gelegenheit Mit-Ursachen, welche die Thätigkeit
der bewirkenden Ursache fördern.1 Insofern haben sie mit
der Hauptursache und durch dieselbe einen Einflufs auf die

Anfang vorübergeht, während der Urgrund bleibt. — Dem Anfang
steht gegenüber dor Ausgang, das Ende (exitus), dem Urgrund dagegen
das letzte Glied (extremum). Vgl. Doederlein, Latein. Synonyme
und Etymologie, Leipzig 1829, III. 163; Ramshorn, Latein. Synonymik,
Leipzig 1833, II. 70.

1 Der hl. Thomas redet sowohl von der Bedingung als auch von
der Gelegenheit stets als causa. Jenachdem beide zum Eintreten der
Wirkung beitragen, nennt er sie das eine Mal causae per accidens ünd
das andere Mal concausae. „Causa sine qua non, si nihil omnino faciat,

9*



132 Ursache und Verursachtes.

Wirkung. — Das ist also erforderlich, um von Ursache reden
zu können, dafs die Wirkung aus ihr fliefse, oder dafs sie ihrem
Einflufs ihr Sein verdanke.

Dieser Einflufs der Ursache auf die Wirkung kann sieh

nun in verschiedener Weise geltend machen: er besteht entweder
darin, dafs die Wirkung durch die Ursache (causa efficiens),
oder wegen der Ursache (causa finalis) oder aus derselben
ist. Letzteres kann ein zweifaches bedeuten, jenachdem wir in
der Wirkung ihre sinnenfällige (äufsere) Gestalt, oder ihr nur
durch den Verstand zu erkennendes (inneres) Wesen, m. a. W.
jenachdem wir ihre physische oder ihre metaphysische Wesenheit

in Betracht ziehen. Das physische, stoffliche Wesen
entsteht aus einer stofflichen Ursache (causa materialis); das
metaphysische, innere, dem Verstand allein zugängliche Wesen (die
sog. forma) entsteht aus einer Ursache, die entsprechend ihrer
Wirkung causa formalis genannt wird.1 „Necesse est quatuor

vel disponendo, vel meliorando quantum ad rationem causandi, nihil habe-
bit supra causas per accidens" (IV dist. I q. 1 a. 4 q. 1). Auf diesen
Grund hin beweist der hl. Thomas, dafs die Sakramente physische und
nicht blofs moralische Ursachen der Gnade sind, weil sio nämlich sonst
nichts wirkten, sondern blofse Zeichen wären. — Wenn dagegen dio
conditio (oder wie der Aquinate sagt, die causa) sine qua non etwas beiträgt
zur Wirkung, „licet non sit causa principalis rei, ost tarnen quaedam con-
causa. Sicut respiratio est necessaria animali respiranti, quia sino rospi-
rationo vivere non potest. Ipsa enim respiratio, etsi non sit causa vitae,
est tarnen concausa, in quantum coopératur ad contemperamentutn ca-
loris, sine quo non est vita" (In V. Metaphys. lect. 6). — Dieselbe
Unterscheidung wendet er auf die Gelegenheit an und erläutert dieselbe
durch das gelegentliche Pindon eines Schatzes und durch das Martyrium
der Heiligen gelegentlich der Verfolgung eines Tyrannen (I dist. 46 q. 1

a.'2 ad 3). Ebenso sagt er, dafs etwas mittelbar Ursache soin könne,
„sicut cum aliquod agens, causans aliquam dispositionem ad aliquem
effectuai, dicitur esso occasionaliter et indirecte causa illius effectue,
sicut illo qui siccat ligna, ost causa combustionis eorum" (1. q. 114 a. 3).
Und ganz allgomein: „disponens est quodammodo causa" (1. 2. q. 88.
a. 3). Daliin gehört auch der auf die Entfernung von Hindernissen (remotio
prohibentis) bezügliche bekannte Satz: „removens prohibons dicitur movens
per accidens" (1. 2. q. 75 a. 4 vgl. q. 76^a. 1; q. 85 a. 5; q. 88 a. 3).

1 Airica <ft rtTTUQtç, nia ait' xo ri rjv tivat, Uta dl to rifun' Svxtov

tivityxrj rnvr tivat, tztça df rj xt ngtürov txivrjot, xtxâgxrj df xo rlvoç i'vtxu.
(Causae vero quatuor sunt: una quae oxplieat quid res sit; altera quam,
si quaedam sint, necesso est esse; tertia quae quid primum movet; quarta
id cuius gratia), Analyt. postor. II. 11. — Metaphys. I. 3 nennt Aristoteles

die causa formalis: ro tîôoç, xr/v ovoiav, tô xi r/v tivat die causa
materialis: ztjv iiXijv xai to inoxtiutvav\ die causa efficiens: rijv àçyrjv
rrjç xtvriattoç; die causa finalis: rijv avxtxti/tsvtjv aixiuv xavrg, xo ov
tvtxa xai tdyaiiôv' xéXoç yctQ ytvtattoç xai xivïjiJtmç nâat)ç xovx' taxiv.
Vgl. Phys. II. 7; De somno et vigilia c. 2.



Ursache und Verursachtes. 133

esse causas; quia cum causa sit, ad quam sequitur esse alterius,
esse ejus quod habet causam, potest considerari dupliciter: uno
modo absolute: et sie causa essendi est forma, per quam
aliquid est in actu; alio modo secundum quod de potentia ente fit
actu ens: et quia omne quod est in potentia, reducitnr ad actum

per id quod est actu ens, et hoc necesse est, esse duas alias

causas, seil, materiam et agens,1 quod reducit materiam de

potentia in actum. Actio autem agentis ad aliquod determinatum
tendit, sicut ab aliquo determinato principio procedit; nam omne
agens agit quod est sibi conveniens. Id autem, ad quod intendit
actio agentis, dicitur causa finalis" (S. Thorn, in lib. II. Physic,
lect. 10).

Daneben kennt die peripatetische Schule auch noch die
Ursächlichkeit des Werkzeuges (causa instrumentalis) und die
Ursächlichkeit des Vorbildes oder Urbildes (c. exemplaris);
aber sie hält dieselben nicht für eigene Arten der Ursache,
sondern führt sie auf eine der vorgenannten Arten zurück. Die
werkzeugliche Ursache führt sie auf jene Ursache zurück, deren
Werkzeug sie ist, also entweder auf die bewirkende Ursache,
die sich ihrer bedient, oder auf die stoffliche Ursache, wenn
sie diese auf den Empfang der form- und wesen-verleihenden
Ursache zubereitet. In ähnlicher Weise wird die vorbildliche
Ursache zurückgeführt auf die mit Erkenntnis begabte
Hauptursache, für die sie entweder als Zweck oder als Hülfsmittel
und Förderung bei ihrer hervorbringenden Thätigkeit angesehen
werden kann.

Noch müssen wir eine Unterabteilung der hervorbringenden
Ursache hier anführen. Wenn wir auf ihr Verhältnis zu dem

von ihr Verursachten sehen, so ist dieselbe entweder univoca
Synonyma) oder aequivoca homonyma) oder analoga.

„Invenimus très modos causae agentis; seil, causam aequivoce
agentem: et hoc est, quando effectua non convenit cum causa
nec nomine, nec ratione, sicut sol facit calorem, qui non
est calidu8. — Item causam uni voce agentem: quando effectus
convenit in nomine, et ratione cum causa, sicut homo generat
hominem, et calor facit calorem. — Neutro istorum modorum
Dens agit: non univoce, quia nihil univoce convenit cum ipso;
non aequivoce, cum effectus et causa aliquo modo conveniant
in nomine et ratione secundum prius et posterius (d. h. secundum

analogiam2), sicut Deus sua sapientia facit nos sapientes, ita

1 Die gedruckten Ausgaben haben „agentem", was zu dem folgenden
„quod" nicht stimmt.

2 „Jam in usum venit, ut quasi synonyme dicamus, aliquid dici



134 Ursache und Verursachtes.

tarnen, quod sapientia nostra seraper deficit a ratione sapientiae
suae, sicut accidens a ratione entis secundum quod est in
substantia. Unde est tertius modus causae agentis analogice"
(I Bist. 8 q. 1 a. 2).

Anderswo gibt der hl. Thomas diese Unterscheidung
deutlicher, indem er den Begriff aequivoce schärfer fafst. Im
allgemeinen nämlich bedeutet aequivocum Verschiedenheit der
Sache bei Gleichheit des Namens, Dafs nun zwei
verschiedene Dinge mit demselben Namen bezeichnet werden, kann
entweder rein zufällig sein, wenn nämlich beide Dinge gar
nichts miteinander gemein haben (wie etwa bei der Bezeichnung
„Jungfrau'' für das bekannte Sternbild und für eine ledige
Frauensperson), oder es kann auf Absicht beruhen, wenn nämlich
zwischen zwei Dingen eine gewisse Ähnlichkeit stattfindet (wie
es bei allen Metaphern der Fall ist). Wenden wir dieses an auf
die Bezeichnungen, die Gott (als Ursache) und den Dingen (als
seinen Wirkungen) gemeinsam sind, so müssen wir sagen, dafs
„quidquid de üeo et rebus aliis praedicatur, non secundum

puram aequivocationem dicitur, sicut ea quae sunt a casu aequi-
voca. Nam in his quae sunt a casu aequivoca, nullus ordo aut
respectus attenditur unius ad alteram, sed omnino per accidens
est, quod unum nomen diversis rebus attribuitur; non enim nomen
impositum uni signât ipsum habere ordinem ad alterum. Sic
autem non est de nominibus, quae de Deo dicuntur et creaturis.
Consideratur enim in hujusmodi nominum communitate ordo
causae et causati." (C. Gent. 1. 1 c. 33; vgl. 1. q. 13 a 5.)

Die bewirkende Ursache bringt also entweder mit ihr
gleichartige Wirkungen hervor, wie es sich am deutlichsten
bei den (natürlichen) Ursachen zeigt, die durch Zeugung
Wesen der gleichen Art hervorbringen; oder sie bringt
ungleichartige, wesentlich von ihr verschiedene Wirkungen
hervor, wie z. B. die freie Thätigkeit des Menschen in ihren
künstlerischen Hervorbringungen. Solche Ursachen bringen
also auch mehrere und verschiedene Arten von Wirkungen hervor,

wie etwa Michel Angelo Kunstwerke schuf als Baumeister
als Maler, als Bildhauer, als Dichter u. s. w., während die
gleichartigen Ursachen stets nur eine Art von Wirkungen
hervorbringen, die mit ihnen gleichwesentlich und gleichnamig sind.
Daher nennt man jene Ursachen auch allgemeine (causae
universales), diese dagegen besondere (c. particulares). Hierbei

ist jedoch zu bemerken, dafs man besonders jene Ursachen

analogice, et dici per prius et posterius. Abusio tarnen vocabu-
lorum haec est." — Card. Cajetan., Tract, de nominum analogia, cap. 1.



Ursache und Verursachtes. 135

allgemeine nennt, welche mit anderen, die von Natur aus zur
Hervorbringung einer einzigen Wirkung bestimmt sind,
mitwirken, wie z. ß. die Sonne, die (als Mitursache) alle Gewächse
der verschiedenen Familien und Arten hervorbringt, oder Gott
(causa universalissima), der mit allen Geschöpfen in der
Hervorbringung der den einzelnen eigentümlichen Wirkungen
mitwirkt. Alle geschöpflichen Ursachen sind darum Gott, der causa
prima gegenüber, nur causae secundae.

Diese Erklärung der Begritfe mufsten wir vorausschicken,
um die gewöhnlichen, sozusagen sprichwörtlich gewordenen
Redensarten oder die knapp ausgedrückten Grundsätze der peri-
patetischen Schule über das Verhältnis zwischen Ursache und

Wirkung verständlich zu machen.,
1. Non datur effectus sine causa. — Tritt uns etwas

als neuentstanden, als geworden, entgegen, so fordert die Natur
unseres Denkens, dafs wir dasselbe auf eine (hervorbringende)
Ursache zurückführen. Es ist das ein Gesetz, das von Natur
aus in unserm Geiste liegt. Wir mögen wollen oder nicht, von
selbst, ja sogar vor jedem Nachdenken drängt sich die Frage
auf: warum? woher? wie so? Jede Mutter weifs, wie oft diese
immer wiederholten Fragen ihres Kindes ihr Wissen und ihren
Scharfsinn auf die Probe gestellt haben. Mit der geistigen Ent-
wickelung des Menschen ändert sich dieses nicht; im Gegenteil,
der ausgebildete Philosoph macht sich die Erforschung des

letzten Warum zur Lebensaufgabe. Das widerlegt die Be-

hauptungs Mills u. A., der in Rede stehende Satz sei kein

Grundsatz, sondern das End-Ergebnis unserer Erfahrungen,
kein allgemein verbindlicher Ausspruch unseres Verstandes,
sondern eine Zusammenfassung unserer Sinnen-Wahrnehmungen,
nicht der unerschütterlich gewisse und unwandelbare Ausgangspunkt

unserer Forschung, sondern eine höchst unvollständige
und darum nicht schlechthin gewisse Sammlung von Beobachtungen.

Diese Aufstellungen eines Empirismus, der jedes Wissen
untergräbt widerlegen sich durch die Erfahrung selbst.
Haben wir auch nie durch Erfahrung die Wirkungen eines
Steinwurfs an uns oder anderen kennen gelernt, so weichen wir
doch unwillkürlich einem gegen uns heranfliegenden Steine aus.
Das Bewufstsein des Verhältnisses zwischen Ursache und Wirkung
ist uns also angeboren, und sobald wir darüber nachdenken,
leuchtet es uns von selbst ein, dafs es kein Verursachtes ohne
Ursache geben kann. Wie das Tageslicht uns ins Auge scheint,
so leuchtet diese Wahrheit uns durch ihre eigene Klarheit in



136 Ursache und Verursachtes.

den Verstand. Sie ist nicht das Ergebnis des Vachdenkens
dieses oder jenes Verstandes, sondern das unwandelbare Zeugnis
des Verstandes als solchen. Sie leugnen, wäre darum
unverständig; es wäre gegen die uns angeborene Denknotwendigkeit.1
Sie beweisen wollen, wäre thöricht, denn es hiefse etwas
Unnötiges und etwas Unmögliches unternehmen.2 Etwas Unnötiges:
denn was taghell ist, wird man doch nicht durch Kerzenlicht
erhellen wollen. Etwas Unmögliches: denn beweisen-wollen
heilst ja nur nach dem Warum forschen. Der Beweis soll
darthun, dafs etwas so sein mufs, dafs es nicht anders sein kann,
und das geschieht durch Angabe des Grundes. Jeder Beweis-
Versuch setzt also die Richtigkeit des Grundsatzes, dafs es
kein Verursachtes ohne Ursache gibt, voraus, schliefst mithin
eine sog. petitio principii ein. Wer beweisen will, dafs es kein
Verursachtes ohne Ursache geben kann, der thut dieses 1) zu
dem Zweck, um nichts ohne Grund anzunehmen; er geht also

von der stillschweigenden Voraussetzung, dem nötigenden
Ausspruch seines Verstandes aus, dafs alles einen Grund haben

mufs; und er thut dieses 2) in einer Weise, die das, was
bewiesen werden soll, zur sichern Grundlage des zu erbringenden
Beweises macht. Selbst die Zurückführung dieses Grundsatzes
auf das sog. principium identitatis s. contradictionis leidet an
diesem Fehler.

Wie könnte man auch an der Richtigkeit des Satzes, dafs
es kein Verursachtes (kein Entstehen, kein Werden, keine
Wirkung) ohne Ursache geben kann, zweifeln? Der Begriff des
Verursacht- und Bewirkt-seins (im Gegensatz zu dem Aus-sich-
8ein), des Entstehens und Werdens (im Gegensatze zu dem
Vorher-nicht-dagewesen-sein) schliefst ja den Begriff der Ursache
schon ein. Verstehe ich also den ersten Begriff, wie könnte
ich dann an seinem Zusammenhang mit dem zweiten zweifeln?
Weifs ich, was Mensch ist, so kann ich weder leugnen noch

bezweifeln, dafs derselbe vernünftig ist, denn das gehört ja zum
Begriff des Menschen. So kann ich auch nicht, wenn ich weifs,
was verursacht-sein bedeutet, zweifeln, dafs dasselbe eine Ursache
hat. Denn beides sind ja Begriffe, die sich gegenseitig fordern
und ergänzen. Mit anderen Worten, der Satz „non datur effectus
(und das heifst ja, wie früher erklärt, ein Verursachtes) sine

1 Vgl. Card. Gerdil, Reflexions sur un mémoire de M. Béguelin
concernant le principe de la raison suffisante et la possibilité du système
du hazard. (Opp. Firenze 1844, I. 435—471.)

2 Vgl. z. B. die von Wolf (Ontologia § 70) oder Platner (Aphorismen

§ 828) versuchten Beweise.



137

causa" ist ein analytisches, mithin ein notwendiges, von der
Vernunft gefordertes Urteil.

Darum können wir nicht umhin, diesen Grundsatz überall
da anzuwenden, wo wir, sei es durch den Verstand, sei es
durch die Sinne, ein Hervorgebrachtes, Gewordenes,
Verursachtes erkennen. Und der aufgestellte Grundsatz ist ebenso
wahr in der weit-wirklichen (realen), wie in der inner-geistigen
(idealen) Ordnung. Mag es sich z. B. um eintretenden Regen
(Wirkung), oder um einen aus Vordersätzen abgeleiteten Schlufs
(Folge) handeln, immer wenden wir den Grundsatz an: non
datur effectua sine causa. In dieser Denknotwendigkeit haben
wir die Gewifsheit, dafs unser Urteil wahr ist. Denn ist der
Verstand uns von (dem Urheber der) Natur gegeben als eine
Fähigkeit, die Wahrheit zu erkennen, so mufs diejenige
Erkenntnis wahr sein, die uns von selbst einleuchtet und die auf
einem nötigenden Gesetz unseres Denkens beruht. Sonst wäre
ja der Urheber jenes Denkgesetzes, der zugleich der Urheber
der äufsern WeltWirklichkeit ist, die Ursache, dafs wir diese
nicht in ihrer Wahrheit erkennten, sondern über sie — und
zwar notwendig — irrten. Dem Idealismus blieb es
vorbehalten, Wissen und Welt auseinanderzureifsen und darum auch
— wir sagen nicht zwischen Erkenntnisgrund und Seins-
Ursache zu unterscheiden, sondern beide zu scheiden. Eine
schärfere Verurteilung könnte dieser Idealismus kaum erfahren
als diejenige, welche ihm Schopenhauer1 in wahrer Selbstverspottung

angedeihen läfst, da er von Plato sagt, dafs dieser den
hier in Rede stehenden Grundsatz ausdrücke „mit einer Naivetät,
welche gegen die kritischen Untersuchungen der neuern Zeit
wie der Stand der Unschuld gegen den der Erkenntnis des
Guten und Bösen erscheint". In der That ist es die „Naivetät
der Unschuld" oder vielmehr die Unmittelbarkeit der unbe-
zweifelt erkannten Wahrheit, die aus Plato redet, wenn er sagt:
avayxalov elvai navra ra ytyvojieva 6id riva alr'iav yiyvtoïïai.
nmg yàç av ycopig roi'rov y'iyvono\ (necesse est quaecunque fiunt
per aliquam causam fieri: quomodo enim absque ea fierent?
(Phileb. 26 E.); und wieder: nàv de yiyvôfievov vn' alri-
ov rivög eg ccvdyxtjg yîytvoihtt. navrl yàç dövvarov yjomç
air'iov yéveOiv öyetv. (Quidquid gignitur ex aliqua causa ne-
ce8sario gignitur; sine causa enim oriri quidquam impossibile est.
Timaeos 28 A.) Gegen diese Natürlichkeit der Wahrheits-

1 Über die vierfache Wurzel des Satzes vom hinreichenden
Grunde, § 6 (WW. herausgg. von Frauenstädt, Leipzig 1891,1.6),



138 Ursache und Verursachtes.

Erkenntnis mufs man allerdings die Trennung und Entgegenstellung

von Denk-Gesetz und Natur-Gesetz, von Erkenntnis-
Grund und Seins-Ursache als eine aus dem tiefen Falle des
menschlichen Verstandes hervorgegangene „Erkenntnis des Guten
und Bösen" bezeichnen, die über die Philosophie ein ähnliches
Unheil gebracht hat wie der Sündenfall über die Sittlichkeit.

Nicht als ob wir Erkenntnis-Grund und Seins-Ursache mit
einander verwechselten! Nicht Wolf war der erste, wie Schopenhauer

behauptet, der principium cognoscendi und principium
essendi scharf auseinanderhielt. Die ganze Scholastik war sich
dieses Unterschiedes recht gut bewufst. „Non est necesse —
sagt der hl. Thomas 1. q. 85 a. 3 ad 4 — quod omne quod
est principium cognoscendi, sit principium essendi, ut Plato
existimavit ; cum quandoque cognoscamus causam per effectum et
substantiam per accidentia." Und wiederum: „Pro tanto dicuntur
eadem essendi et cognoscendi esse principia, quia quaecunque
sunt principia essendi, sunt etiam principia cognoscendi, non
autem e converso, cum effectus interdum sint principia cognoscendi

causam." (De verit. q. 3 a. 3 ad 7.) Auch haben wir
nichts dagegen, dafs vom Grund in der Logik und von der
Ursache in der Metaphysik (bez. Physik) gehandelt werde.
Wir sahen ja schon eingangs, dafs Aristoteles von der Ursache
unter verschiedenen Gesichtspunkten in den verschiedenen Teilen
der Philosophie handelt. Aber dagegen legen wir Verwahrung
ein, dafs man behauptet, das Gesetz und der Grundsatz der
Ursächlichkeit habe nicht ebensogut Geltung in der Ordnung
der Weltwirklichkeit wie in der Ordnung der Gedanken, oder
es sei ein Sprung, von der Gültigkeit dieses Gesetzes im
Gebiete des Denkens auf seine Gültigkeit im Gebiete des Seins zu
schliefsen.

Aus dem Gesagten folgt, dafs es keinen Zufall gibt,
insofern man darunter ein Ereignis ohne Ursache versteht. Nur
Unverstand kann in diesem Sinne von Zufall reden. Gewöhnlich
versteht man denn auch unter Zufall nur das unbeabsichtigte
Zusammenfallen oder Zusammentreffen von zwei Dingen und
die aus diesem Zusammentreffen entstehende unvorhergesehene
Wirkung. Wenn z. B. jemand gerade in dem Augenblick, wo
ein Ziegel vom Dach fällt, aus seiner Wohnung tritt und
dadurch getötet wird, so nennt man das einen traurigen Zufall.
Stöfst jemand beim Pflügen auf einen Schatz uud wird dadurch
ein reicher Mann, so ist das ein glücklicher Zufall. Es handelt
sich also hier um Wirkungen, die unbeabsichtigt und unerwartet,
oder unabhängig von menschlicher Berechnung, vielleicht sogar



Die Principien des hl. Thomas und der Socialismus. 139

gegen sie, eintreten. Jenes vom Menschen nicht beabsichtigte
Zusammentreffen von Umständen, bei denen unvorhergesehene
Wirkungen eintreffen, ist aber nicht etwas, das ohne alle
Ursache geschieht, vielmehr wird es so gefügt durch den
allweisen Leiter und Lenker des ganzen Weltalls, der alles
vorsieht und vorordnet, und ohne den kein Haar von unserm Haupte
und kein Sperling vom Dache fällt. In diesem Sinne sagt, wenn
wir nicht irren, Schiller: „Zufall? Es gibt keinen Zufall. Und
was wir Zufall nennen, gerade das steigtaus den tiefsten Quellen."
„Et secundum hoc contingit quod secundum se peraccidens evenit,
et casualiter, reduci in aüquem intellectum praeordinantem : sicut
concursu8 duorum servorum ad certum locum est per accidens
et casualm quantum ad eos, cum unus eorum ignoret de alio;
potest tarnen esse per se intentus -a domino qui utrumque mittit
ad hoc quod in certo loco sibi occurrant" (S. Thom. in Periherm.
lib. I. lect. 14).

DIE PRINCIPIEN DES HL. THOMAS UND
DER SOCIALISMUS.

Von Dr. C. M. SCHNEIDER.

<*?••«

II.
Die Bedeutung der Natur bei Thomas.

Gustav Engel macht in einem Vortrage über die Philosophie
und die sociale Frage (Leipzig, Pfeffer) mit vollem Recht darauf

aufmerksam, wie die socialdemokratische Bewegung zu immer
breiteren Dimensionen anzuwachsen beginnt. Nicht nur gehören
ihr sehr zahlreiche Wähler an ; nicht nur erheischt sie in immer
höherem Grade die Vorsorge der Staatsmänner, von denen der

eine offen gestand, dafs alle Gesetzentwürfe nach der Richtung
hin geprüft werden, wie sie zur Bekämpfung der Socialdemo-

kratie sich eignen; nicht nur gewinnen die leitenden Principien
der letzteren stets wachsenden Einflufs auf das volkswirtschaftliche

Leben, wie die grofsen Arbeiterausstände darthun, sondern

es ist noch ein umfassenderer Gesichtspunkt zu betonen. Auch


	Quaestiones quodlibetales [Fortsetzung]

