Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 8 (1894)

Artikel: Quaestiones quodlibetales [Fortsetzung]
Autor: Esser, Thomas
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761920

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761920
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

QUAESTIONES QUODLIBETALES.

Von P. THOMAS ESSER,
Ord. Praed.

(S. Jahrg. VII, S, 441.)

2&0-
Ursache und Verursachtes.

Haoa énwtiuy dwvonruxy 7 ueré yovea
71 Juevoles TEQL wiTias xai dpyds E0T1v.
Arvist, Metaph, V. 1.

Einer der wichtigsten Begriffe in der ganzen Philosophie
ist der der Ursache. Alle wissenschaftliche Erkenntnis und vor
allem die philosophische Erkenntnis hat ihn zur Voraussetzung.
Denn was heilst eine Sache wissenschaftlich erkennen anders
als sie in ihren Ursachen erkennen?! TUnd was ist Philosophie
anders als eine aus den hochsten und letzten Ursachen geschopfte
Wissenschaft von den Dingen??

Daher darf es uns nicht wundern, dals der Begriff der
Ursache unter verschiedenen Gesichtspunkten in allen Zweigen
der Philosophie wiederkehrt. Die Logik, welche dem Philo-
sophen seine wissenschaftlichen Werkzeuge bietet, kann den Be-
griff der Ursachlichkeit (Grund und Folge) nicht entbehren,
denn auf ihm beruht sowohl die einfache Begriffs-Erklarung
(definitio) als auch die Beweisfiihrung (demonstratio syllogistica).
— Die Metaphysik, die vom Sein schlechthin handelt, kann
nicht umhin, das Seiende einzuteilen in Verursachendes und Ver-
ursachtes, denn der Begriff der Ursache erstreckt sich in der
That uber alles Sein, mag es nun materiell oder immateriell
sein. — Die verschiedenen Arten von Ursachlichkeit finden sich
aber vor allem in den physischen Korpern, und daher ist die
wissenschaftliche Darstellung der Natur und der Arten der Ur-
sache auch vor allem Aufgabe jenes Zweiges der Philosophie,
den die Alten Physik nannten.* — Die prima philosophia

L EnioraaSen ¢ oldued Exacrov anlds . .. otev iy Taitiey oldus-
Yo ywaiorew, 0 ny 16 nedyud éorw, ot Exeivov aivie £0Ti, xai uy €v-
déyeaden Tovt dhhws €yew. (Scire autem putamus unamquamque rem simpli-
citer . . . cum putamus causam cognoscere, propter quam res est, eius rei
causam esse, nec posse eam aliter se habere.) Arist. Analyt. post. I. 2.

P del ydp radigy Thv npdrwy doyay xei altudy vl Feoonriciy.
(Oportet etenim primorum principiorum et causarum eam speculativam esse.)
Arist. Metaph, I, 2.

8 Quidquid est in rebus, oportet quod causa vel causatum sit.
S. Thom. C. Gent. 1. 3 ¢. 107, Adhuc.

4+ Aristoteles handelt darum von den Ursachen hauptsiichlich in seiner
Physik (lib. IT.); aber unter den anderen Gesichtspunkten auch Analyt.

Jahrbuch fiir Philosophie ete. VIil. 9



130 Ursache und Verursachtes.

endlich fiihrt uns auf der Stufenleiter aller in der Natur vor-
handenen Wirkungen bis hinauf zur prima causa, zu Gott.

Eine eigentliche allgemeine Begriffs-Erklirung von Ursache
gibt Aristoteles nirgends. Eine solche hat auch ihre Schwierig-
keiten, weil der Begriff Ursache nicht immer in der gleichen
Bedeutung (univoce) genommen, sondern, wie wir gleich sehen
werden, von vier verschiedenen Arten von Ursachen ausgesagt
wird. Deshalb konnte man z. B. nicht wohl sagen, Ursache sei
dasjenige, was einem Dinge sein Sein verleiht. Denn da in
diesem Sinne das Sein nur ein zweifaches sein kann, namlich
entweder das Wesen (Sosein) oder das Dasein, so wiirde jene
Begriffs-Bestimmung nur auf zwei Arten von Ursache passen,
die causa formalis, welche eben das innere Wesen verleiht, und
die causae efficiens, welche die Sache nach aulsen hervorbringt.
Vielleicht kann man aber so sagen: Ursache ist alles dasjenige,
durch dessen Einfluls etwas entsteht (was immer dieses Etwas
sein mag; ein selbstindiges Ding ist nicht immer damit gemeint).
-— Das, was durch diesen Einflufs entsteht, heifstVerursachtes.
Gewohnlich nennt man es Wirkung, obgleich im strengen Sinne
unter Wirkung nur dasjenige verstanden werden diirfte, was von
der hervorbringenden oder bewirkenden Ursache (causa effi-
ciens) verursacht wird. Und selbst dann wiére der sprachliche
Ausdruck noch ungenau; denn eigentlich bezeichnet Wirkung nur
die (voriibergehende) Thitigkeit des Bewirkens, nicht aber das
(dauernde) Ergebnis dieser Thatigkeit. Dieses mufs als Ge-
wirktes oder Bewirktes bezeichnet werden. — Zwischen der
Ursache und dem Verursachten mufs also ein Geben und Em-
pfangen stattfinden, oder besser gesagt, das Verursachte wird
durch einen wirklichen Einfluls der Ursache.

Dadurch unterscheidet die Ursache sich von dem Urgrund
(principium). Urgrund ist alles dasjenige, was einem andern
wie immer vorangeht, sei es auch nur der Ordnung oder der
Reihenfolge nach. Zum Begriff des Urgrundes geniigt es, dals
etwas mit ihm beginnt, oder dals es das erste sei. Mit ihm und
von ihm fingt etwas an.! Dals das im Urgrund Griindende
(principiatum) von demselben im Sein abhéiingig sei, ist nicht

poster, IL 11 und 17; Metaph. I. 7; II. 2 (nach der Einteilung beim
hl. Thomas lib. III; lect. 4) u. s. w.

t Zwischen Anfang (initium) und Urgrund (principium) besteht
der Unterschied, dals jenes rein begrifflich den Ausgangspun kt bezeichnet,
dieses aber das die Reihe eréffnende wirkliche Glied. — Ferner liegt in
dem Wort ,,Anfang” Zeit ausgedriickt, wihrend das Wort ,,Urgrund** die
Grundlage der folgenden Reihe bezeichnet. — Daraus folgt, dafs der



Ursache und Verursachtes. 131

erforderlich; fiir das Verursachte ist aber eine solche Abhéngig-
keit von der Ursache wesentlich. Der Begriff des Urgrundes
ist also weiter als der der Ursache. Man kann die Ursache als
eine besondere Art des Gattungsbegriffes ,,Urgrund ansehen.
Das Art - bildende Unterscheidungs-Merkmal oder die wesentliche
Verschiedenheit (differentia specifica) liegt eben in jener Ab-
hingigkeit des Verursachten von der Ursache im Werden oder Sein.

Dadurch dals diese Abhdngigkeit griindet in einem Ein-
fluls der Ursache auf die Entstehung des Verursachten, unter-
scheidet die Ursache sich auch von der Bedingung und der
Gelegenheit. Auch von der Bedingung ist die Wirkung
abhidngig, denn tritt die Bedingung nicht ein, so auch nicht
die Wirkung; ja wenn die Bedingung eine solche ist, die man
gewohnlich conditio sine qua non neput, so ist die Abhéiingigkeit der
Wirkung von ihringewisser Hinsicht sogar grolser, als diejenige von
der Ursache. Denn in diesem Falle kann die Bedingung durch nichts
anderes ersetzt werden, wihrend meistens das, was durch eine
Ursache nicht geschxeht durch eine andere geschehen kann.
So sind z B. Offoungen in der Wand die unerlifsliche Bedingung
fir den KEintritt des naturlichen Lichtes in das Zimmer. Sie
machen nicht, dals es im Zimmer hell ist (d. h. sie sind nicht die
Ursache der Helle), aber ohne sie wiire es nicht hell im Zimmer.

Ahnlich verhilt es sich mit der Gelegenhelt die in
solchen Umstdnden besteht, die dem Menschen eine sittliche
Handlung erleichtern oder ihn durch ihren Einflufs auf sein Be-
gehrungsvermogen zu einer solchen veranlassen. Im ersten
Falle besteht die Gelegenheit in der Abwesenheit oder Entfer-
nung von Hindernissen, die etwa der Wirkung entgegenstehen;
im andern Falle besteht sie in einem Reiz, der nach Art der
Ziweckursache auf die Vorstellung wirkt, so dals die Handlung
um dessentwillen gesetzt wird.

So sind in den meisten Fillen sowohl die Bedingung als
auch die Gelegenheit Mit-Ursachen, welche die Thitigkeit
der bewirkenden Ursache fordern.! Insofern haben sie mit
der Hauptursache und durch dieselbe einen Einflufs auf die

Anfang voriibergeht, wihrend der Urgrund bleibt., — Dem Anfang
steht gegeniiber der Ausgang, das Ende (exitus), dem Urgrund dagegen
das letzte Glied (extremum). Vgl. Doederlein, Latein. Synonyme
und Etymologie, Leipzig 1829, III. 168; Ramshorn, Latein. Synonymik,
Leipzig 1833, II. 70.

t Der hl. Thomas redet sowohl von der Bedingung als auch von
der Gelegenheit stets als causa. Jenachdem beide zum Eintreten der
Wirkung beitragen, nennt er sie das eine Mal causae per accidens und
das andere Mal concausae. ,,Causa sine qua non, si nihil omnino faciat,

9‘



132 Ursache und Verursachtes.

Wirkung. — Das ist also erforderlich, um von Ursache reden
zu konnen, dals die Wirkung aus ihr fliefse, oder dafs sie ihrem
Einfluls ihr Sein verdanke.

Dieser Einfluls der Ursache auf die Wirkung kann sich
nun in verschiedener Weise geltend machen: er besteht entweder
darin, dafs die Wirkung durch die Ursache (causa efficiens),
oder wegen der Ursache (causa finalis) oder aus derselben
ist. Letzteres kann ein zweifaches bedeuten, jenachdem wir in
der Wirkung ihre sinnenfillige (dufsere) Gestalt, oder ihr nur
durch den Verstand zu erkennendes (inneres) Wesen, m. a. W.
jenachdem wir ihre physische oder ihre metaphysische Wesen-
heit in Betracht ziehen. Das physische, stoffliche Wesen ent-
steht aus einer stofflichen Ursache (causa materialis); das meta-
physische, innere, dem Verstand allein zugiingliche Wesen (die
sog. forma) entsteht aus einer Ursache, die entsprechend ihrer
Wirkung causa formalis genannt wird.! ,Necesse est quatuor

vel disponendo, vel meliorando quantum ad rationem causandi, nihil habe-
bit supra causas per accidens' (IV dist. 1 q. 1 a. 4 q. 1). Auf diesen
Grund hin beweist der hl. Thomas, dafs die Sakramente physische und
nicht blofs moralische Ursachen der Gnade sind, weil sie namlich sonst
nichts wirkten, sondern blofse Zeichen wiren. — Wenn dagegen die con-
ditio (oder wie der Aquinate sagt, die causa) sine qua non etwas beitriigt
zur Wirkung, ,,licet non sit causa principalis rei, est tamen quaedam con-
causa. Sicut respiratio est necessaria animali respiranti, quia sine respi-
ratione vivere non potest. Ipsa enim respiratio, etsi non sit causa vitae,
est tamen concausa, in quantum cooperatur ad contemperamentuin ca-
loris, sine quo non est vita*t (In V. Metaphys. lect. 6). — Dieselbe Unter-
scheldung wendet er auf die Gelegenheit an und erliutert dieselbe
durch das gelegentliche Finden eines Schatzes und durch das Martyrium
der Heiligen gelegentlich der Verfolgung eines Tyrannen (I dist. 46 q. 1
a. 2 ad 3). KEbenso sagt er, dals etwas mittelbar Ursache secin kiénne,
,sicut cum aliquod agens, causans aliquam dispositionem ad ahquom
effectum, dicitur esse occasionaliter et indirecte causa illius effectus,
sicut ille qui siccat ligna, est causa combustionis eorum* (1. q. 114 a. 3).
Und ganz a]lgemein: ,,disponens est quodammodo causa‘* (1. 2. q. 88.
a. 3). Dabin gehort auch der auf die Entfernung von Hindernissen (remotio
prohibentis) beziigliche bekannte Satz: ,,removens prohibens dicitur movens
per accidens** (1. 2. q. 75 a. 4 vgl (. 76 a. 1; q. 85 a. 55 q. 88 a. 3).

P dirica dé érTeges, uic utv 1o Ti qV v, e d¢ 10 Tivowr Grrwy
rz.wcqu T00T Elve, érépa dé T mpaToy Exivnoe, reraprn J¢ 1o tivos Evexe.
(Causae vero quatuor sunt: una quae explicat quid res sit; altera quam,
si quaedam sint, necesse est esse; tertia quae quid primum movot (uarta
id cuius gratia), Analyt. poster. 11, — Metaphys L3 nennt Aristo-
teles die causa formalis: 7o miog, v ovdiar, 1o Ti nv Eivat dle causa
materialis: 74y vAgv xai 10 vnoxeiuevor; die causa efficiens: z7» «gxrjv
Tij¢ anaewg, die causa ﬁnalls npf rwnxnyew;v alricy mvm, 70 ov
Evexa xel TRyadoy' téhog ydp yEvioEws xai xuwijotws ndans Tovt EoTiv,
Vgl. Phys. I1. 7; De somno et vigilia ¢, 2.



Ursache und Verursachtes. 133

esse causas; quia cum causa sit, ad quam sequitur esse alterius,
esse ejus quod habet causam, potest considerari dupliciter: uno
modo absolute: et sic causa essendi est forma, per quam ali-
quid est in actu; alio modo secundum quod de potentia ente fit
actu ens: et quia omne quod est in potentia, reducitur ad actum
per id quod est actu ens, et hoc necesse est, esse duas alias
causas, scil. materiam et agens,! quod reducit materiam de
potentia in actum. Actio autem agentis ad aliquod determinatum
tendit, sicut ab aliquo determinato principio procedit; nam omne
agens agit quod est sibi conveniens. Id autem, ad quod intendit
actio agentis, dicitur causa finalis® (8. Thom. in lib. II. Physic.
lect. 10).

Daneben kennt die peripatetische Schule auch noch die
Ursachlichkeit des Werkzeuges (causa instrumentalis) und die
Ursachlichkeit des Vorbildes oder Urbildes (c. exemplaris);
aber sie hillt dieselben nicht fiir eigene Arten der Ursache,
sondern fiihrt sie auf eine der vorgenannten Arten zuriick. Die
werkzeugliche Ursache fiihrt sie auf jene Ursache zuriick, deren
Werkzeug sie ist, also entweder auf die bewirkende Ursache,
die sich ithrer bedient, oder auf die stoffliche Ursache, wenn
sie diese auf den Empfang der form- und wesen-verleihenden
Ursache zubereitet. In dhnlicher Weise wird die vorbildliche
Ursache zuriickgefiihrt auf die mit Erkenntnis begabte Haupt-
ursache, fiir die sie entweder als Zweck oder als Hilfsmittel
und Forderung bei ihrer hervorbringenden Thétigkeit angeseben
werden kann. :

Noch miissen wir eine Unterabteilung der hervorbringenden
Ursache hier anfithren. Wenn wir auf ihr Verhdltnis zu dem
von ihr Verursachten sehen, so ist dieselbe entweder univoca
(= synonyma) oder aequivoca (= homonyma) oder analoga.
yInvenimus tres modos causae agentis; scil. causam aequivoce
agentem: et hoc est, quando effectus non convenit cum causa
nec nomine, nec ratione, sicut sol facit calorem, qui non

est calidus. — Item causam univoce agentem: quando effectus
convenit in nomine, et ratione cum causa, sicut homo generat
hominem, et calor facit calorem. — Neutro istorum modorum

Deus agit: non univoce, quia nihil univoce convenit cum ipso;
non aequivoce, cum effectus et causa aliquo modo conveniant
in nomine et ratione secundum prius et posterius (d. h. secun-
dum analogiam?), sicut Deus sua sapientia facit nos sapientes, ita

t Die gedruckten Ausgaben haben ,agentem®, was zu dem folgenden
»quod“ nicht stimmt,
? Jam in usum venit, ut quasi synonyme dicamus, aliquid dici



134 Ursache und Verursachtes.

tamen, quod sapientia nostra semper deficit a ratione sapientiae
suae, sicut accidens a ratione entis secundum quod est in
substantia. Unde est tertius modus causae agentis analogice*
(I Dist. 8 q. 1 a. 2).

Anderswo gibt der hl. Thomas diese Unterscheidung deut-
licher, indem er den Begriff aequivoce schirfer fafst. Im all-
gemeinen namlich bedeutet aequivocum Verschiedenheit der
Sache bei Gleichheit des Namens. Dals nun zwei ver-
schiedene Dinge mit demselben Namen bezeichnet werden, kann
entweder rein zufillig sein, wenn namlich beide Dinge gar
nichts miteinander gemein haben (wie etwa bei der Bezeichnung
mJungfrau® fir das bekannte Sternbild und fiir eine ledige
Frauensperson), oder es kann auf Absicht beruhen, wenn namlich
zwischen zwei Dingen eine gewisse Ahnlichkeit stattfindet (wie
es bei allen Metaphern der Fall ist). Wenden wir dieses an auf
die Bezeichnungen, die Gott (als Ursache) und den Dingen (als
seinen Wirkungen) gemeinsam sind, so miissen wir sagen, dals
y,quidquid de Deo et rebus aliis praedicatur, non secundum
puram aequivocationem dicitur, sicut ea quae sunt a casu aequi-
voca. Nam in his quae sunt a casu aequivoca, nullus ordo aut
respectus attenditur unius ad alterum, sed omnino per accidens
est, quod unum nomen diversis rebus attribuitur; non enim nomen
impositum uni signat ipsum habere ordinem ad alterum. Sic
autem non est de nominibus, quae de Deo dicuntur et creaturis.
Consideratur enim in hujusmodi nominum communitate ordo
causae et causati“ (C. Gent. . 1 ¢. 33; vgl. 1. q. 13 a 5.)

Die bewirkende Ursache bringt also entweder mit ihr
gleichartige Wirkungen hervor, wie es sich am deutlichsten
bei den (natiirlichen) Ursachen zeigt, die durch Zeugung
Wesen der gleichen Art hervorbringen; oder sie bringt un-
gleichartige, wesentlich von ihr verschiedene Wirkungen
hervor, wie z. B. die freie Thitigkeit des Menschen in ihren
kiinstlerischen Hervorbringungen. Solche Ursachen bringen
also auch mehrere und verschiedene Arten von Wirkungen her-
vor, wie etwa Michel Angelo Kunstwerke schuf als Baumeister
als Maler, als Bildhauer, als Dichter u. s. w., wahrend die gleich-
artigen Ursachen stets nur eine Art von Wirkungen hervor-
bringen, die mit ihnen gleichwesentlich und gleichnamig sind.
Daher nennt man jene Ursachen auch allgemeine (causae
universales), diese dagegen besondere (c. particulares). Hier-
bei ist jedoch zu bemerken, dals man besonders jene Ursachen

analogice, et dici per prius et posterius. Abusio tamen vocabu-
lorum haec est.* — Card. Cajetan., Tract. de nominum analogia, cap. 1.



Ursache und Verursachtes. 135

allgemeine nennt, welche mit anderen, die von Natur aus zur
Hervorbringung einer einzigen Wirkung bestimmt sind, mit-
wirken, wie z. B. die Sonne, die (als Mitursache) alle Gewiichse
der verschiedenen Familien und Arten hervorbringt, oder Gott
(causa universalissima), der mit allen Geschopfen in der Her-
vorbringung der den einzelnen eigentiimlichen Wirkungen mit-
wirkt. Alle geschopflichen Ursachen sind darum Gott, der causa
prima gegeniiber, nur causae secundae.

Diese Erklirung der Begriffe mufsten wir vorausschicken,
um die gewohnlichen, sozusagen sprichwortlich gewordenen
Redensarten oder die knapp ausgedriickten Grundséitze der peri-
patetischen Schule iiber das Verhiltnis zwischen Ursache und
Wirkung verstdndlich zu machen.,

1. Non datur effectus sine causa, — Tritt uns etwas
als neuentstanden, als geworden, entgegen, so fordert die Natur
unseres Denkens, dals wir dasselbe auf eine (hervorbringende)
Ursache zuriickfithren. Ks ist das ein Gesetz, das von Natur
aus in unserm Geiste liegt. Wir mogen wollen oder nicht, von
selbst, ja sogar vor jedem Nachdenken driangt sich die Frage
auf: warum? woher? wie so? Jede Mutter weils, wie oft diese
immer wiederholten Fragen ihres Kindes ihr Wissen und ihren
Scharfsinn auf die Probe gestellt haben. Mit der geistigen Ent-
wickelung des Menschen andert sich dieses nicht; im Gegenteil,
der ausgebildete Philosoph macht sich die Erforschung des
letzten Warum zur Lebensaufgabe. Das widerlegt die Be-
hauptungs Mills u. A., der in Rede stehende Satz sei kein
Grundsatz, sondern das End-Ergebnis unserer Erfahrungen,
kein allgemein verbindlicher Ausspruch unseres Verstandes,
sondern eine Zusammenfassung unserer Sinnen-Wahrnehmungen,
nicht der. unerschiitterlich gewisse und unwandelbare Ausgangs-
punkt unserer Forschung, sondern eine hochst unvollstindige
und darum nicht schlechthin gewisse Sammlung von Beobach-
tungen. Diese Aufstellungen eines Empirismus, der jedes Wissen
untergribt , widerlegen sich durch die Erfahrung selbst.
Haben wir auch nie durch Erfahrung die Wirkungen eines
Steinwurfs an uns oder anderen kennen gelernt, so weichen wir
doch unwillkiirlich einem gegen uns heranfliegenden Steine aus.
Das Bewulstsein des Verhiltnisses zwischen Ursache und Wirkung
ist uns also angeboren, und sobald wir dariiber nachdenken,
leuchtet es uns von selbst ein, dals es kein Verursachtes ohne
Ursache geben kann. Wie das Tageslicht uns ins Auge scheint,
80 leuchtet diese Wahrheit uns durch ihre eigene Klarheit in



136 Ursache und Verursachtes.

den Verstand. Sie ist nicht das KErgebnis des Nachdenkens
dieses oder jenes Verstandes, sondern das unwandelbare Zeugnis
des Verstandes als solchen. Sie leugnen, wire darum unver-
standig; es wire gegen die uns angeborene Denknotwendigkeit.!
Sie beweisen wollen, wiare thoricht, denn es hielse etwas Un-
notiges und etwas Unmogliches unternehmen.? Etwas Unnotiges:
denn was taghell ist, wird man doch nicht durch Kerzenlicht
erhellen wollen. Etwas Unmogliches: denn beweisen-wollen
heilst ja nur nach dem Warum forschen. Der Beweis soll
darthun, dals etwas so sein muls, dals es nicht anders sein kann,
und das geschieht durch Angabe des Grundes. Jeder Beweis-
Versuch setzt also die Richtigkeit des Grundsatzes, dals es
kein Verursachtes ohne Ursache gibt, voraus, schlielst mithin
eine sog. petitio principii ein. Wer beweisen will, dals es kein
Verursachtes ohne Ursanche geben kann, der thut dieses 1) zu
dem Zweck, um nichts ohne Grund anzunehmen; er geht also
von der stillschweigenden Voraussetzung, dem notigenden Aus-
spruch seines Verstandes aus, dals alles einen Grund haben
muls; und er thut dieses 2) in einer Weise, die das, was be-
wiesen werden soll, zur sichern Grundlage des zu erbringenden
Beweises macht. Selbst die Zuriickfiihrung dieses Grundsatzes
auf das sog. principium identitatis s. contradictionis leidet an
diesem Fehler.

Wie konnte man auch an der Richtigkeit des Satzes, dals
es kein Verursachtes (kein Entstehen, kein Werden, keine
Wirkung) ohne Ursache geben kann, zweifeln? Der Begriff des
Verursacht- und Bewirkt-seins (im Gegensatz zu dem Aus-sich-
sein), des Entstehens und Werdens (im Gegensatze zu dem
Vorher-nicht-dagewesen-sein) schliefst ja den Begriff der Ursache
schon ein. Verstehe ich also den ersten Begriff, wie konnte
ich dann an seinem Zusammenhang mit dem zweiten zweifeln?
Weils ich, was Mensch ist, so kann ich weder leugnen noch
bezweiteln, dals derselbe verniinftig ist, denn das gehort ja zum
Begriff des Menschen. So kann ich auch nicht, wenn ich weils,
was verursacht-sein bedeutet, zweifeln, dafs dasselbe eine Ursache
hat, Denn beides sind ja Begriffe, die sich gegenseitig fordern
und ergianzen. Mit anderen Worten, der Satz ,non datur effectus
(und das heilst ja, wie frither erklirt, ein Verursachtes) sine

1t Vgl. Card. Gerdil, Reflexions sur un mémoire de M. Béguelin
concernant le principe de la raison suffisante et la possibilit¢ du systéeme

du hazard. (Opp. Firenze 1844, I. 435—471.)
2 Vgl. z. B. die von W olf (Ontologia § 70) oder Platner (Apho-
rismen § 828) versuchten Beweise,



Ursache und Verursachtes. 137

causa“ ist ein analytisches, mithin ein notwendiges, von der
Vernuntt gefordertes Urteil.

Darum konnen wir nicht umhin, diesen Grundsatz iiberall
da anzuwenden, wo wir, sei es durch den Verstand, sei es
durch die Sinne, ein Hervorgebrachtes, Gewordenes, Verur-
sachtes erkennen. Und der aufgestellte Grundsatz ist ebenso
wahr in der welt-wirklichen (realen), wie in der inner-geistigen
(idealen) Ordnung. Mag es sich z B. um eintretenden Regen
(Wirkung), oder um einen aus Vordersitzen abgeleiteten Schluls
(Folge) handeln, immer wenden wir den Grundsatz an: non
datur effectus sine causa. In dieser Denknotwendigkeit haben
wir die Gewilsheit, dafs unser Urteil wahr ist. Denn ist der
Verstand uns von (dem Urheber der) Natur gegeben als eine
Fihigkeit, die Wahrheit zu erkennen, so muls diejenige Er-
kenntnis wahr sein, die uns von selbst einleuchtet und die auf
einem notigenden Gesetz unseres Denkens beruht. Sonst wire
ja der Urheber jenes Denkgesetzes, der zugleich der Urheber
der dulsern Weltwirklichkeit ist, die Ursache, dafls wir diese
nicht in ihrer Wahrheit erkennten, sondern iiber sie — und
zwar notwendig — irrten. Dem Idealismus blieb es vorbe-
halten, Wissen und Welt auseinanderzureifsen und darum auch
— wir sagen nicht zwischen Erkenntnisgrund und Seins-
Ursache zu unterscheiden, sondern beide zu scheiden. Kine
schirfere Verurteilung konnte dieser Idealismus kaum erfahren
als diejenige, welche ihm Schopenhauer! in wahrer Selbstver-
spottung angedeihen lafst, da er von Plato sagt, dals dieser den
hier in Rede stehenden Grundsatz ausdriicke ,,mit einer Naivetit,
welche gegen die kritischen Untersuchungen der neuern Zeit
wie der Stand der Unschuld gegen den der Erkenntnis des
Guten und Bosen erscheint. In der That ist es die ,Naivetit
der Unschuld“ oder vielmehr die Unmittelbarkeit der unbe-
zweltelt erkannten Wahrhelt du, aus Plato redet, wenn er sagt:
avayxalov elvat vara T wyvoyeva die Twve altiar ylyvesSar.
G yaQ av ywelg TOUTOV Yiyrotro; (necesse est quaecunque fiunt
per aliquam causam fieri: quomodo enim absque ea ﬂerentr‘
(Phileb. 26 E.); und wieder: zav dé ycyvopevov vr alti-
ov Twdg &§ avayxns ylyevodar mavtl yap ddvvaror ywglc
altiov yéveow oyely. (Quidquid gignitur ex aliqua causa ne-
cessario gignitur; sine causa enim oriri quidquam impossibile est,
Timaeos 28 A.) Gegen diese Natiirlichkeit der Wahrheits-

t Uber die vierfache Wurzel desSatzes vom hinreichen-
den Grunde, § 6 (WW. herausgg. von Frauenstidt, Leipzig 1891, I. 6)_



138 Ursache und Verursachtes.

Erkenntnis mufs man allerdings die Trennung und Entgegen-
stellung von Denk-Gesetz und Natur-Gesetz, von Erkenntnis-
Grund und Seins-Ursache als eine aus dem tiefen Falle des
menschlichen Verstandes hervorgegangene , Erkenntnis des Guten
und Bosen“ bezeichnen, die iiber die Philosophie ein ihnliches
Unheil gebracht hat wie der Siindenfall iiber die Sittlichkeit.

Nicht als ob wir Erkenntnis-Grund und Seins-Ursache mit
einander verwechselten! Nicht Wolf war der erste, wie Schopen-
hauer behauptet, der principium cognoscendi und principium
essendi scharf auseinanderhielt. Die ganze Scholastik war sich
dieses Unterschiedes recht gut bewulst. , Non est necesse —
sagt der hl. Thomas 1. q. 85 a. 3 ad 4 — quod omne quod
est principium cognoscendi, sit principium essendi, ut Plato
existimavit; cum quandoque cognoscamus causam per effectum et
substantiam per accidentia.“ Und wiederum: ,,Pro tanto dicuntur
eadem essendi et cognoscendi esse prmclpla, quia quaecunque
sunt principia essendi, sunt etiam principia cognoscendL non
autem e converso, cum effectus interdum sint principia cognos-
cendi causam.“ (De verit. . 3 a. 3 ad 7.) Auch haben wir
nichts dagegen, dals vom Grund in der Logik und von der
Ursache in der Metaphysik (bez. Physik) gehandelt werde.
Wir sahen ja schon eingangs, dals Aristoteles von der Ursache
unter verschiedenen Gesichtspunkten in den verschiedenen Teilen
der Philosophie handelt. Aber dagegen legen wir Verwahrung
ein, dals man behauptet, das Gesetz und der Grundsatz der
Ursachlichkeit habe nicht ebensogut Geltung in der Ordnung
der Weltwirklichkeit wie in der Ordnung der Gedanken, oder
es sei ein Sprung, von der Giltigkeit dieses Gesetzes im Ge-
biete des Denkens auf seine Giiltigkeit im Gebiete des Seins zu
schlielsen.

Aus dem Gesagten folgt, dals es keinen Zufall gibt, in-
sofern man darunter ein Ereignis ohne Ursache versteht. Nur
Unverstand kann in diesem Sinne von Zufall reden. Gewohnlich
versteht man denn auch unter Zufall nur das unbeabsichtigte
Zusammenfallen oder Zusammentreffen von zwei Dingen und
die aus diesem Zusammentreffen entstehende unvorhergesehene
Wirkung. Wenn z B. jemand gerade in dem Augenblick, wo
ein Ziegel vom Dach fillt, aus seiner Wohnung tritt und da-
durch getotet wird, so nennt man das einen traurigen Zufall.
Stofst jemand beim Pfliigen auf einen Schatz und wird dadurch
ein reicher Maun, so ist das ein gliicklicher Zufall. Es handelt
sich also hier um Wirkungen, die unbeabsichtigt und unerwartet,
oder unabhéingig von menschlicher Berechnung, vielleicht sogar



Die Principien des hl. Thomas und der Socialismus. 139

gegen sie, eintreten. Jenmes vom Menschen nicht beabsichtigte
Zusammentreffen von Umstdnden, bei denen unvorhergesehene
Wirkungen eintreffen, ist aber nicht etwas, das ohne alle
Ursache geschieht, vielmehr wird es so gefiigt durch den all-
weisen Leiter und Lenker des ganzen Weltalls, der alles vor-
sieht und vorordnet, und ohne den kein Haar von unserm Haupte
und kein Sperling vom Dache fillt. In diesem Sinne sagt, wenn
wir nicht irren, Schiller: ,Zufall? Es gibt keinen Zufall. Und
was wir Zufall nennen, gerade das steigtaus den tiefsten Quellen.”
,, BBt secundum hoc contingit quod secundum se per accidens evenit,
et casualiter, reduci in aliquem intellectum praeordinantem : sicut
concursus duorum servorum ad certum locum est per accidens
et casualis quantum ad eos, cum unus eorum ignoret de alio;
potest tamen esse per se intentus.a domino qui utrumque mittit
ad hoc quod in certo loco sibi occurrant (S. Thom. in Periherm.
lib. I. lect. 14).

S~ N —

DIE PRINCIPIEN DES HL. THOMAS UND
DER SOCIALISMUS.

Von Dr. C. M. SCHNEIDER.

i

IL

Die Bedeutung der Natur bei Thomas.

Gustav Engel macht in einem Vortrage iiber die Philosophie
und die sociale Frage (Leipzig, Pfeffer) mit vollem Recht darauf
aufmerksam, wie die socialdemokratische Bewegung zu immer
breiteren Dimensionen anzuwachsen beginnt. Nicht nur gehoren
ihr sehr zahlreiche Wiahler an; nicht nur erheischt sie in immer
hoherem Grade die Vorsorge der Staatsminner, von denen der
eine offen gestand, dafs alle Gesetzentwiirfe nach der Richtung
hin gepriift werden, wie sie zur Bekdmpfung der Socialdemo-
kratie sich eignen; nicht nur gewinnen die leitenden Principien
der letzteren stets wachsenden Einfluls auf das volkswirtschaft-
liche Leben, wie die grofsen Arbeiterausstinde darthun, sondern
es ist noch ein umfassenderer Gesichtspunkt zu betonen. Auch



	Quaestiones quodlibetales [Fortsetzung]

