Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 8 (1894)

Buchbesprechung: Litterarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LITTERARISCHE BESPRECHUNGEN.

Kardinal Johannes Dominici, 0. Pr. 1357 —1419. Ein Refor-
matorenbild aus der Zeit des grofsen Schisma, gezeichnet
von P. Augustin Résler, C. S5, R. Mit dem Bildnis

Dominicis. Freiburg i. B.,, Herder, 1893.

Dominici, der neben dem hl. Antonin von Florenz den sel. Fra
Angelico von Fiesole herangebildet hat, zihlt zu den wissenschaftlichen
und ascetischen Zierden des Dominikanerordens, in welchem sein An-
denken von Anfang an als das eines Seligen gefeiert worden, wie denn
Gregor XVI, durch Breve vom 9. April 1832 den Kult des tapfern
Streiters Christi anerkannte und bestitigte. Besalsen wir bislang nur
die unkritische Vita Dominicis in den Acta Sanctorum, so bietet uns
nunmehr in dem vorliegenden Werk der durch seine Prudentius-Mono-
graphie und andere Arbeiten bereits riihmlichst bekannte Redemptorist
P. Aug. Rosler eine vortreffliche, auf Quellenstudien beruhende urd
erschopfende Biographie, in deren sechs Kapiteln besonders drei Momente
in den Vordergrund treten:

1. Dominicis reformatorische Thiitigkeit. Hatte zuniichst die furcht-
bare Geilsel der Pest im J. 1347 dem Ordensleben eine Todeswunde
geschlagen, so wurde durch das seit der Wahl Roberts von Genf zum
Gegenpapst (20. September 1378) datierende grofse Schisma auch die
majestitische Kraft des Dominikanerordens aufs empfindlichste geschwiicht.
Der urbanistische Teil des Ordens weigerte sich, dem General Elias von
Toulouse in der Anerkennung Roberts von Genf als Papst zu folgen,
und wihlte den Beichtvater der hl. Katharina von Siena, Raimund von
Capua, zum General. Das an sich bedauernswerte Ungliick der Zer-
reifsung des Orden schlug durch die Figung der gottlichen Vorsehung
gleichwohl zum Besten desselben aus. Denn schwerlich wiirde die not-
wendige Ordensreform ohne die durch das Schisma veranlafste Wahl
Raimunds in Angriff genommen worden sein. Der Gewihlte betrachtete
das grofse Werk der Ordensreformation als seinen Beruf; in Johannes
Dominici hatte Gott ihm das Werkzeug zur Ausfiihrung seiner Pléine
gesandt, In Venedig und Florenz als Lektor der Theologie, gefeierter
Kanzelredner und geistlicher Fiihrer thitig, zum Generalvikar iber ganz
Italien bestellt, liefs Dom. es sich angelegen sein, die Reform auf das
vollkommen gemeinschaftliche Leben, welches die strenge Besitzlosigkeit
der einzelnen Ordensperson zur unbedingt notwendigen Voraussetzung
hat, aufzubauen, Ginzliche Losschilung von der Welt und von sich
selbst bis zur tiefsten Demut, genaue Krfiillung der Regelvorschriften,
thatkriftige Liebe zu Gott und zum Nichsten unter bestiindigem Hin-
blick auf das Vorbild Jesu, lebbaftes Verlangen nach der Vereinigung
mit Christus: das sind die Grundpfeiler des vollkommenen Lebens
nach Dom.

2. Dominicis Stellung zur Wiederbelebung des klassischen Alter-
tums. Seitdem i. J. 1382 die Pobelherrschaft in Florenz gebrochen
worden und der reiche Adel, mit der Familie der Albizzi an der Spitze,



86 Litterarische Besprechungen.

eine wohlthitige Ruhe herbeigefihrt hatte, entfaltete sich der von
Petrarca und Boccaccio eingeleitete Musenkultus zu dppiger Bliite.
Dominici erkannte nun als einer der Ersten in Italien die der Jugend-
erzichung seitens des falschen Humanismns drohenden Gefahren und
verfalste die erste bedeutende Schrift gegen das Wiederaufleben des
heidnischen Geistes in der Litteratur, die Lucula noctis, in welcher
er zunichst fiir die bejahende Antwort der Frage: ,An fidelibus Christianis
licitum sit literis saecularibus uti“ in der Weise des hl. Thomas zwolf
Beweisgriinde in streng syllogistischer Form beibringt, um dann der
bejahenden Antwort auf jene Frage eine viel lingere Verneinung folgen
zu lassen, die er ebenfalls mit zwdlf Argumenten stiitzt und worin er
seine eigentliche Ansicht zum Ausdruck bringt. Dom, ist weit entfernt,
der Wissenschaft tiberhaupt abhold zu sein, aber sie ist ihm nur Mittel
zum Zweck, die Wahrheit zu erforschen. Ob er Nutzen und Schaden
der neuen geistigen Bewegung fiir Kirche und Religion in richtiger Weise
abgewogen hat, dariiber werden die Urteile der Historiker schwerlich je
ganz ibereinstimmen. Meines Erachtens ist die Bemerkung des Verf.
Seite 116 durchaus zutreffend, dafs ndmlich Dom. durch die Verteidigung
der christlichen Principien gegen die Angriffe der Renaissance an der
Spitze jener wahren Reformbewegung steht, welche auch die kirchliche
Wissenschaft zu neuer Blite brachte. Immerhin wird kein Freund
historischer Wahrheit dem Hrn. P. Résler das Verdienst bestreiten, auf
Grund handschriftlichen Materials Irrtiimer in der IEntwicklungsgeschichte
des Humanismus berichtigt zu haben, die sich durch Jahrhunderte bis
heute sogar durch Forscher wie v. Reumont und G. Voigt fortgeerbt.

3. Dominicis Thatigkeit an der Seite des Papstes Gregor XII.
Nach dem Ableben Innocenz’ VII. (6. November 1406) von der Floren-
tiner Signoria mit der Uberbringung ihrer Wiinsche fiir die Papstwahl
nach Rom beauftragt, fand Dom. in dem schon am 3. November ge-
wihlten siebzigjiahrigen, frommen und sittenreinen Angelus Correr, der
den Namen Gregor XII. annahm, einen besonderen Gonner. Der Papst
befahl ihm, bei der Kurie zu bleiben, und zog ihn hiufig zu geheimen
Beratungen zu, da er dessen Wissenschaft und heiligen Wandel von
Venedig her wohl kannte. Alsbald zum Erzbischof von Ragusa und zum
Kardinal erhoben, berief Dominici den 4. Juli 1415 im Namen des
legitimen Papstes, der nach diesem Akt aus freien Stiicken auf seine
Wiirde verzichtete, das Konstanzer Konzil, und damit war das ganze
Schisma auf dem Wege der Ordnung beseitigt, wiihrend das Pisanum auf
dem Wege der Revolution weder Union noch Reform zustande gebracht
hatte. In den diesbeziiglichen Erérterungen Roslers S. 120 f. ist eine
griindliche Korrektur der geschichtlich nicht zu rechtfertigenden Beur-
teilung geliefert, welche Dom. in der Briegerschen Zeitschrift fiir
Kirchengeschichte Bd. IX u. X gefunden.

Von Martin V. zum Legaten fir Béhmen und Ungarn in Sachen

der husitischen Bewegung ernannt, erreichte Dominici am 10. Juni 1419
in Buda das Ziel seiner irdischen Pilgerreise. Aus dem sorgfiltigen
Verzeichnis seiner Schriften (1. homiletische, 2. Briefe, 3. Abhandlungen,
4. Laudenpoesie) im Schlulskapitel S. 182 f. ergibt sich, dafs der Katalog
bei Echard und Quétif (Scriptores etc. I, 768 sq.) an Richtigkeit und
Vollstindigkeit viel zu wiinschen lifst.

Breslau. Hugo Laemmer.



Litterarische Besprechungen. 87

Uber die Empfinglichkeit der menschlichen Natur fiir die
Gitter der iibernatiirlichen Ordnung nach der Lehre des
hl. Augustin und des hl. Thomas von Aquin. Von
Dr. A. Kranich, Subregens am Bischiflich-Ermlidndischen
Priesterseminar und Privatdocent der Theologie am Konigl.
Hosianum zu Braunsberg. Paderborn, Ferd. Schoningh, 1892.

Der Inhalt vorliegender Arbeit zerfillt in drei Abschnitte: Begrift
und Realitit der beiden Ordnungen der gottlichen Vorsehung nach
Augustin und Thomas (I. Abschnitt); das Verhiltnis der menschlichen
Natur zur ibernatiirlichen Ordnung nach Augustin und Thomas (II. Ab-
schnitt); die praktische Bedentung und die Tragweite der Lehre des
hl. Thomas von der potentia obedientialis (III. Abschnitt).

Im Vorwort driickt der Autor den Wunsch aus, ,,mioge das Biichlein
in weitere Kreise die Uberzeugung tragen, dals wir das Recht und die
Pflicht haben, den hl. Thomas gerade in unserer materialistisch ange-
hauchten Zeit als den erhabenen Apologeten der christlichen Gottes-
und Weltanschauung, als den starken Triger und Beschiitzer der wahren
und echten Humanitit anzuerkennen und uns von den durch ihn ver-
tretenen Principien leiten zu lassen.* ,,Den Kernpunkt der Frage meint
der Autor klar gelegt zu haben.* Dieser ,,Kernpunkt‘ aber ist kein
anderer als die Behauptung, der hl. Thomas habe eine aktive potentia
obedientialis angenommen. Inwieweit die Lehre des hl. Thomas dies-
beziiglich durch den Autor klar gelegt wurde, wollen wir nun etwas
genauer untersuchen.

Die natiirliche und die tibernatirliche Ordnung der gottlichen Vor-
sechung. — Die natiirliche Ordnung schlielst ein den ordo logicus, d. i.
das ganze Reich der Ideen und Wahrheiten, deren Quelle und Norm die
kreatiirliche Vernunft ist, sowie den ordo ontologicus, d.i. den Leib und
die Seele des Menschen mit allen Anlagen und Fihigkeiten; auch die
Mitwirkung Gottes zur Erhaltung der Geschopfe und zur Setzung der
aus ihrem Wesen hervorgehenden Akte, d.i. der concursus Dei naturalis
gehort zur natiirlichen Ordnung. (S. 8.) — Das hochste und letzte Ziel
des Menschen besteht darin, dals der Mensch berufen ist, Gott unmit-
telbar zu erkennen, ihn zu schauen, wie er ist. Kin solches Ziel aber
iibersteigt alle natiirlichen Krifte, Anspriiche und Bediirfnisse des
Menschen, ragt iiber seine Natur weit hinauns, ist fiir ihn nicht mehr
natiirlich, sondern absolut iibernatirlich. Soll darum der Mensch
dieses Ziel erreichen konnen, so miissen seine natiirlichen Krifte dazu
besonders befihigt, erhoht und vervollkommnet werden, und dies
geschieht durch das Licht der Glorie, d. i. durch eine alle natirlichen
Anlagen ibersteigende Gabe. Als Vorbereitung in diesem Leben
mufs der Mensch in eine Ordnung des Seins und Wirkens erhoben
werden, welche dem ibernatiirlichen Ziele homogen ist. Diese Gaben,
welche den Menschen in einen iibernatiirlichen Zustand versetzen und
zu verdienstlichen Handlungen befihigen, heilsen Gnade und sind mit
dem Lichte der Glorie. wesentlich identisch. ks gehoren somit
nach Thomas zur iibernatiirlichen Ordoung ,alle jene Giiter, welche
nicht von Gott als dem Urheber der Natur ausgehen, noch auch auf
dem Wege der Natur mitgeteilt werden, daher alle geschaffenen Giiter
und Wesenheiten tberragen, von aufsen der Natur zukommen, sie
erheben, vervollkommnen und vollenden.“ (S. 3 ff.) Unter ,,Gnade‘



38 Litterarische Besprechungen.

versteht der englische Lehrer jede Gabe des giitigen und barmherzigen
Gottes, die fir den Menschen kein debitum ist. (S, 7.)

~ Die Aufgabe des hl. Thomas. — Die Averroisten, welche alles
Ubernatiirliche schlechtweg leugneten und bekimpften, stellten als
Grund ihrer Lehre einfach die Behauptung auf, es sei dem Menschen
unmoglich und seinem Wesen widersprechend, in eine hohere,
iiher seine natiirlichen Krifte hinausgehende Ordnung des Seins und
Erkennens erhoben zu werden. (S. 39.) Es war also zu zeigen, dals
die Erhebung des Menschen in eine hohere Ordnung des Seins und
Erkennens keinen Widerspruch mit seinen natiirlichen Anlagen und
Fihigkeiten enthalte, dals sie vielmehr in diesen eine Empféinglich-
keit, eine ,potentia obedientialis** vorfinde. (8. 20.) Der hl. Thomas
hatte also die Moglichkeit und Angemessenheit der Ubernatur auf
seiten des Menschen zu zeigen gegeniiber den Averroisten.” (S. 21 u. 39.)

Die Empfinglichkeit der menschlichen Natur fiir die Giiter
der idbern. Ordnung nach S. Thomas. Die Potenzen der Seele. — Die
Potenzen der Seele sind nicht an sich, sondern nur durch den Akt,
auf welchen sie wesentlich gerichtet sind, erkennbar. Sie werden
darum durch ihre Akte und mittelbar durch die Objekte, auf die ihre
Akte abzielen, determiniert und specifiziert. Kine wichtige Kin-
teilung der Potenzen, die sich aus dem Princip der Specifikation und
Diversifikation ergibt, ist die aktive und passive. Die aktive Potenz
verhilt sich zu ihrem Objekt als agens, ist aptitudo ad agendum, die
passive dagegen ist in ihrem Verhiltnisse zu ihrem Objekte patiens,
nimmt dieses in sich auf. Die erstere bedeutet also ein posse agere,
bestimmt sich nach der Ordnung des Handelns, die andere besagt ein
posse esse, entspricht der Ordnung des Seins. Weiter erkldart der
hl. Thomas das Verhiltnis des Objektes zum Akte beziiglich der
aktiven Potenz, indem er sagt: ad actum potentiae activae comparatur
objectum ut terminus et finis; und von dem entsprechenden Verhiltnis
hinsichtlich der passiven Potenz sagt er: objectum comparatur ad
actum potentiae passivae ut principium et causa movens. (S. 34.) KEinen
specitischen Unterschied gibt es aber zwischen den aktiven und pas-
siven Potenzen nicht, wohl aber besteht ein solcher zwischen den
beiden Grundvermogen der Seele, dem Erkenntnis- und Willens-
vermigen. Kin drittes Grundvermdgen der menschlichen Seele
kennt der hl. Thomas nicht. (8. 35.)

Die natiirliche Potenz und die potentia obedientialis. — Insofern
eine Potenz wesentlich der Seele angehért, ein natiirliches Ver-
mogen derselben ist, und auch ihr Akt den Kriften der menschlichen
Natur proportioniert erscheint, ist sie nach der Auffassung des
hl. Thomas eine potentia naturalis. Zum Unterschiede von
diesem Vermogen nennt er das Vermogen, die Empfanglichkeit
der Kreatur und besonders des menschlichen Geistes fiir die iibernatiir-
liche Einwirkung Gottes potentia obedientialis oder potentia
obedientiae. (S. 35.) Was die potentia obedientialis nun noch
betrifft, so wird sie von Thomas erklirt als Vermégen nnd Fahigkeit
der Kreatur, zu gehorchen, wenn diese von Gott ihrem Schépfer und
Herrn zu einem Sein und Wirken berufen wird, das iiber ihre natiir-
liche Sphére hinausliegt. Daher der Name potentia obedientialis oder
potentia obedientiae. Ks liegt somit in ihr die Kmpfanglichkeit,
oder sie ist vielmehr die Empfinglichkeit des Geschopfes fir die
Aufnahme der iibernatiirlichen Einwirkungen Gottes auf dasselbe.
So hat die gesamte Kreatur, auch die vernunftlose, die Empfang-



Litterarische Besprechungen. 89

lichkeit, die potentia obedientialis, fir jenes aufserordentliche Ein-
greifen Gottes in dieselbe, das man Wunder nennt. Insbesondere hat
die menschliche Seele aulser einem natiirlichen passiven Vermdgen,
das durch ein natiirliches agens in den Akt iibergefiihrt wird, eine
weitere passive Potenz, die potentia obedientiae, die nur
durch das agens primum, durch Gott aktuiert werden kann, (S. 87.)
Dafs nun aber die potentia obedientialis der verniinftigen Kreatur, also
auch die des Menschen, nach ihrem Wesen und ihrer Beschaffenheit
eine andere sein muls als die potentia obedientialis der vernunftlosen
Dinge, ergibt sich aus der Natur des verniinftigen freien Geschopfes
selbst. Dieses ist ja auf Grund seiner natiirlichen geistigen Fihigkeiten
und Krifte unmittelbar auf Gott gerichtet, hat in Gott sein letztes
Ziel. Darum kann die potentia obedientialis, d. i. die Empfinglich-
keit des Menschen fir die Erhebung in die Gnadenordnung nicht anders
als der Natur desselben entsprechend, mithin nur als ein reales,
positives, geistiges Vermdgen verstanden werden; ja es ist der
Vorzug und das Auszeichnende des Menschen im Vergleich zu den andern
irdischen Geschipfen, dals er ein der Gnade fiahiges Subjekt ist.
(S. 88.) Dieses Vermogen, das der Mensch nach S, Thomas fir die
Ubernatur hat, wird von ihm stets unterschieden von der potentia
naturalis, welche durch ein agens naturale zur Aktivitit gefiihrt wird.
Die potentia obedientialis, obschon sie begriffsmiifsig das Angelegt-
sein der Natur fir die Ubernatur ausdriickt, ist doch nicht Keimanlage
fir das Ubernatiirliche, steht nicht zu ihrem Akte und Objekte in dem
Verhiltnisse, wie die eben erwidhnte potentia naturalis zu
dem ihrigen, kann vielmehr nur durch das agens primum aktuiert werden.
(S. 89.) Entschieden vertrigt sich mit dem Begriff der potentia obe-
dientialis nicht die Vorstellung, als ob der menschliche Geist sich gegen
die Giiter der tibernatiirlichen Ordnung indifferent oder bei ihrer
Verleihung seitens Gottes rein passiv verhielte. (S. 41.)

Bleiben wir fiir einen Augenblick stehen, um uns diec Klarheit
des Autors recht zu vergegenwiirtigen. Was ist die potentia obedien-
tialis? Die blofse Indifferenz oder Nichtrepugnanz in dem Geschépfe ist
sie nicht, sie bildet vielmehr ein Vermogen. Aber welches Vermigen
ist sie? Der hl. Thomas, so wurde uns gesagt, kennt blofs zwei Grund-
vermogen, das Erkenntnis- und das Willensvermogen. Macht vielleicht
die potentia obedientialis das dritte Grundvermdgen aus? Allein
diese potentia obedientialis findet sich noch dazu in jeder Kreatur, also
auch in den vernunft- und willenlosen Wesen. Was ist sie nun in diesen?
Etwa auch ein Vermoégen? Zudem hat nach der Lehre des hl. Thomas,
die der Autor genau zu kennen vorgibt, die Gnade ibren Sitz unmit-
telbar in der Seele selber, nicht in ihren beiden Grundvermogen.
(1. 2. q. 110. a, 3). Die Seele selbst hat also ebenfalls eine poten-
tia obedientialis. Was fiir ein Vermdgen ist nun diese Potenz
unmittelbar in der Seele? Nach dem Autor mufs sie ja als ein
reales, positives, geistiges Vermogen betrachtet werden. Hier
vermissen wir jedwede Klarheit, falls die potentia obedientialis
etwas anderes sein soll als die Indifferenz oder Nichtrepugnanz.
Die vollstindige Unrichtigkeit, dafs zwischen der passiven und
aktiven Potenz kein specifischer Unterschied bestehe, maoge
vorlaufig unberiicksichtigt bleiben. Dafiir baben wir hier noch andere
Schwierigkeiten. Der Autor meint, der Mensch sei ein der Gnade
fihiges Subjekt, darin bestehe sein Vorzug vor den andern irdischen
Geschopfen. Allein dies ist nicht so ganz richtig. Auch andere



90 Litterarische Besprechungen.

Geschopfe wiren an und fir sich der Gnade, der allergréfsten
Gnade, nimlich der gratia unionis, fihige Subjekte. Der Autor
erinnert sich gewils folgende Stelle des englischen Lehrers gelesen zu
haben: ,Loquendo de potentia Dei absoluta Deus potest assumere quam-
cunque creaturam vult. Unde secundum hoc non est una creatura magis
assumptibilis quam altera. Loquendo autem de potentia ordinata illam
creaturam assumere potest quam congruit eum assumere ex ordine
snae sapientiae. Unde illa creatura dicitur assumptibilis in qua
hujusmodi congruitas invenitur.* 3. d. 2, q. 1. a. 1. — Es hiitte somit
irgendeiner andern Kreatur, etwa der vernunftlosen, keineswegs an der
,,potentia obedientialis** gefehlt, wire es der Weisheit Gottes einge-
fallen, diese Kreatur in die Einheit der Person aufzurehmen. Schon
daraus geht hervor, dals die Behauptung des Autors ganz und gar falsch
ist, die ,potentia obedientialis* des Menschen sei eine ganz andere als
die der vernunftlosen Geschopfe. Kbenso weils der Autor aus der Lehre
des englischen Meisters, dals die Sakramente die Gnade auf physische
Weise, wenn auch nur als Instrumentalursachen, also per modum
transeuntis oder motionis enthalten. Auch sie besitzen folglich eine
potentia obedientialis fiir die Gnade, bilden fiir dieselbe fihige
Subjekte. Warum sollte also die potentia obedientialis im Menschen
eine ihrem Wesen und ihrer Beschaffenheit nach ganz andere
sein als die in den ibrigen Kreaturen? FEine potentia obedientialis fiir
sozusagen alles nur Mogliche besitzt der Mensch ebenso wenig wie die
itbrigen Geschépfe. Der Grund dafir liegt eben in der innern Re-
pugnanz. Fir Vieles sind die Kreaturen nicht indifferent, sondern
es widerspriche ihrem innersten Wesen, z B. dals der Stein
oder das Tier denke, der Mensch mit dem Auge erkenne, mit dem
Strebevermogen wolle u. s. w. Darans folgt aber noch gar nicht, dafs
die potentia obedientialis in jeder Kreatur eine ganz andere sei, Nur
insofern konnen wir sie eine ganz andere nennen, als bei manchen
Geschopfen diese, bei andern jene Repugnanz nicht vorhanden ist, als
sie das eine Mal indifferent, das andere Mal nicht indifferent sich
verhalten. — Weiter bemerkt der Autor, es vertrage sich entschieden
nicht mit dem Begriffe der potentia obedientalis, dals der mensch-
liche Geist sich bei der Verleihung der iibernatiirlichen Giiter durch
Gott rein passiv verhalte. Das ist abermals ganz und gar falsch.
Der Autor ist bei dem Studium der Werke des hl. Thomas ohne Zweifel
auf folgende Stelle gestofsen: ,,operatio alicujus effectus non attribuitur
mobili, sed moventi. In illo ergo eftectu in quo mens nostra est mota,
et non movens, solus autem Deus movens, operatio Deo attribuitur.
Et secundum hoc dicitur gratia operans.“ 1. 2, q. 111. a. 2. Verhilt
sich also der menschliche Geist nicht rein passiv, so mufs er sich
aktiv verhalten, er mufs ebenfalls movens sein, Und gerade das
leugnet hier der englische Meister; die unmiindigen Kinder und plétzlich
bekehrten Siinder existieren wahrscheinlich fiir den Autor nicht. Wo-
durch sollte denn auch die Seele thitig sein bei der Aufnahme der
Gnade? Unmittelbar durch sich selber? Allein nach dem Autor S. 33
lebrt 8. Thomas, dafs die Seele niemals durch sich selber, sondern
nur durch ihre Vermdogen thitig sei. Dann verhilt sie sich aktiv
durch ihr Denk- und Willensvermdgen? Allein die Gnade wird nicht
in diesen Vermogen, sondern unmittelbar in der Seele selber
aufgenommen. Die Seele selber milste sich folglich nicht rein
passiv verhalten. Abgesehen davon also, dafs der Autor nirgends
beweist, die potentia obedientialis bilde ein reales, positives,



Litterarische Besprechungen. 91

geistiges Vermdgen, stofsen wir iiberall auf Widerspriiche, Dies
kann folglich in keiner Weise Lehre des hl. Thomas sein,

Was ist demnach die potentia obedientialis nach der wahren
Ansicht des hl. Thomas? Nichts anderes als die Moglichkeit der
Kreatur, alles durch Gott aus sich machen zu lassen, was nicht ihrem
Wesen selber widerspricht, wozu sie also indifferent ist. Ist
sie ein reales, positives, geistiges Vermégen? Nein, sondern
blofs die Nichtrepugnanz ihres Wesens. Sie ist auch nicht die
transcendentale Hinorduung der Kreatur zu den itbernatiirlichen
Akten und Objekten. Sie verhilt sich, wie der Autor mit Recht
sagt, nicht wie die potentia naturalis zu ihrem Akte und Ob-
jekte! Sie verhilt sich nach dem Autor S. 45 auch nicht wie die
Fahigkeit des Leibes fiir die Aufnahme der Seele. Diese Fahigkeit
des Leibes ist aber anerkanntermalsen kein reales, positives Ver-
mogen, sondern die transcendentale Hinordnung. Bildet nicht einmal
dieses Verhiltnis ein Analogon zur Erklirung der passiven potentia
obedientalis des hl. Thomas, wie der Autor zutreffend bemerkt, dann ist
es um 8o weniger zu begreifen, wie er behaupten kann, die potentia
obedientialis sei ein reales, positives, geistiges Vermdgen,

Lehrt Thomas blofs eine potentia obedientialis passiva, oder auch
eine pot. ob, activa? Der Autor behauptet das letztere. ,KEs ist wahr,
der hl. Thomas bezeichnet die potentia obedientialis, wenn er sie noch
anders benennt, als eine passive, und meines Wissens spricht er
nirgends von einer potentia obedientialis activa.“ S, 44. ,,Der eng-
lische Lehrer sagt uns jedoch selbst, wie er die potentia obedientiae
verstanden wissen wolle, in welchem Sinne sie ihm eine passive sei.“
(S. 45.) — Das heilst also mit andern Worten: kdnnen wir das, was
wir wiinschen, ans dem hl. Thomas nicht herauslesen, so lesen wir
es mutig hinein. Und wie sollen wir nun den hl. Thomas verstchen?
,Keine Kreatur kann das, was iiber ihre natiirlichen Krifte geht, als
principale agens vollfihren; wohl aber kann sie da handeln als
agens instrumentale, bewegt von der unerschaffenen Kraft.'* Be-
ziiglich des Menschen: ,,der Mensch wird zwar wie ein Instrument von
Gott bei der Erhebung in die Gnadenordnung bewegt, aber diese Be-
wegung schliefst nicht aus die Selbstbewegung durch den freien Willen.*
(S. 45.) Damit also ist bewiese n, dals S. Thomas eine potentia
obedientialis activa gelehrt hat! — Hat der Autor uns nicht friiher
gesagt, Gott miisse die Kreatur in eine héhere Ordnung des Seins und
Wirkens, also nicht blofs des Wirkens, sondern des Seins erheben?
Wie kann demnach der Mensch eine aktive Potenz haben, bevor er
das Sein besitzt? Der Autor meint, als agens instrumentale. Sehr
wohl! Aber hat er nicht im hl. Thomas hundert Mal gelesen, dafls das
Instrument vorerst eine Kraft oder Bewegung per modum transeuntis
oder intentionis erhalten miisse, um thiitig zu sein? Diese Kraft oder
Bewegung bewirkt, dafs das Instrument aktive Potenz werde. Una-
quaeque forma indita rebus creatis a Deo habet efficaciam respectu
alicujus actus determinati, in quem potest secundum suam proprie-
tatem; ultra autem non potest, nisi per aliquam formam super-
additam, 1. 2. q. 109..a. 1. Vgl 3. p. q. 62. a. 3 u. 3. Die aktive
Potenz ist aber nach dem Autor das posse agere. Folglich hat der
Menschohne diese mitgeteilte Form kein posseagere, also keine
potentia obedientialis activa., Wiinscht der Autor zu erfahren, wie der
hl. Thomas verstanden werden will, so braucht er blofs, um von vielen
andern Stellen zu schweigen, 1. 2. q. 110. a. 3 u, 4 durchzulesen. Die



92 Litterarische Besprechungen.

Gnade ist in der Seele, die eingegossenen Tugenden in den beiden
Grundvermogen; dadurch erhdlt der Mensch ein neues iibernatiir-
liches Sein und Vermégen oder posse agere. Dadurch empfingt
er die potentia obedientialis activa. Von Natur aus besitzt er keine
solche. —

wAber,* bemerkt der Autor S. 39, ,die potentia obedientialis driickt
begriffsmifsig das Angelegtsein der Natur fiir die Ubernatur aus.*
S. 49 dagegen heilst es: ,so miissen wir denn erkliren, dals Heinrich
nur die Lehre des hl. Thomas wiedergibt, wenn er sagt: ,in der
Natur des Geschopfes, wie vollkommen sie sei, liegt also schlechthin
keine Kraft, kein Vermogen, keine Anlage, Neigung, Vorbe-
reitung zu den ibernatiirlichen Gitern der Gnade und der Glorie, also
namentlich keine aktive Potenz‘ Ja, was ist nun das Richtige? Der
Autor behauptet die Lehre des hl. Thomas vorzutragen, wenn er sagt,
die potentia obedientialis sei ein reales, positives Vermdgen, sie
driicke begriffsmiifsig das Angelegtsein der Natur fir die
Ubernatur aus; nach Heinrich, der ebenfalls die Lehre des hl. Thomas
wiedergibt, ist diese pot. obed. kein Vermdgen, keine Anlage in der
Natur. Da soll sich nun wer auskennen! Und trotzdem behauptet
der Autor hier S. 49, ,man sollte doch von vornherein glauben, dals
der englische Lehrer der menschlichen Seele eine gewisse aktive
potentia obedientialis fiir die ibernatiirliche Ordnung nicht ab-
sprechen werde.* Kine gewisse aktive pot. obed. ohne Vermdgen,
ohne Anlage! Da kann freilich nur mehr das ,,von vornherein glauben*
zur Not hiniiberhelfen.

Zwar ist der Akt und das Objekt der potentia obedientialis
tibernatiirlich; doch darf man daraus nicht folgern, dals auch sie
selbst in ihrem Wesen, entitativund an sich eine ibernatiirliche
Potenz sei. Nach Thomas ist dem Menschen die Féhigkeit und Em-
pfinglichkeit fiir das Ubernatiirliche anerschaffen, besitzt derselbe
hiefiir eine capacitas naturalis. (S. 50.) — Da stehen wir wieder vor
dem Berge. Frither wurde uns gesagt, die Potenzen der Seele wiren
an sich gar nicht erkennbar, sie wiirden nur durch den Akt, auf
welchen sie wesentlich gerichtet sind, erkannt, sie finden durch die
Akte, und mittelbar durch die Objekte ihre Determinierung
und Specifizierung. Nun aber ist hier der Akt und das Objekt
iibernatiirlich, die Potenz dagegen natiirlich. Nach S. Thomas
ist diese Potenz fiir das Ubernatiirliche dem Menschen anerschaffen,
besitzt er hiefiir eine capacitas naturalis, und doch wurden wir frither
dahin belebrt, ,zum Unterschiede“ von der potentia naturalis erklire
S. Thomas die Empféanglichkeit der Kreatur fir die wbernatiirliche
Einwirkung Gottes als potentia obedientialis; dieses Vermoigen werde
von ihm ,stets unterschieden“ von der potentia naturalis; der Mensch
besitze kein Vermogen, keine Anlage, Neigung in der Natur.
Hitte Gott den Menschen eine Zeit lang ohne die ibernatiirlichen Giiter
gelassen, aber beabsichtigt, ihn zur ibernatiirlichen Ordnung zu berufen,
so hiitte er ihm nach der Lehre des hl. Thomas, meint der Autor auf
S. 52, mit Riicksicht auf die baldige Krhebung ein besonderes natiir-
liches Vermégen, eben als potentia obedientiae bei der Erschaffung
gegeben, Hier ist die Potenz also wieder ein Vermdgen, und zwar
ein natiirliches. Der Mensch besitzt in seiner potentia obedientialis
ein natiirliches Vermogen ad cognoscendum et volendum beziiglich
der Giiter der ihernatiirlichen Ordnung, mit andern Worten: er
besitzt eine aktive Empfinglichkeit fir die Ubernatur. (S. 54.) —



Litterarische Besprechungen. 93

Abgesehen davon, dafs eine aktive Kmpfinglichkeit einem kreis-
runden Quadrat gleich ist, wissen wir ja aus dem frither Gesagten,
dafs sich in der Natur des Menschen kein Vermdgen, keine Anlage,
Neigung zu den iibernatirlichen Giitern vorfindet. — Auf Grund
der Erkenntnis, dafls sich Gott im Universum offenbart durch seine
Werke, und dafs es noch eine intensivere, hohere und vollkommenere
Art Gott zu erkennen gebe, als die der Abstraktion, dafs es vielleicht
moglich sei, Gott zu schauen, entsteht in dem Menschen das
Verlangen nach der Anschauung Gottes, des hochsten und voll-
kommensten Wesens. Dieses Verlangen, Gott zu schauen, sowie der ihm
vorausgehende Krkenntnisakt, somit ein actus intellectivas, und ein
appetitus intellectivus elicitus sind die Akte der potentia obedientialis,
Bei dieser Bethitigung, die sich durchaus im Rahmen des Natiir-
lichen bewegt, zeigt sich die potentia obedientialis als natiirliches
aktives Vermogen. (S. 55, 56.) — Also die Potenz ist natiirlich,
der Akt ebenfalls natiirlich, das Objekt dagegen tibernattirlich:
Gott schauen; und doch werden Potenz und Akt nur vom Objekt
specifiziert, Und wie kommt der Mensch, der keine Vermogen,
keine Anlage, Neigung in seiner Natur hat, zu der Erkenntnis,
dafs es noch eine hohere Art Gott zu erkennen gebe, dals es doch
vielleicht moglich sei, Gott zu schauen? Wie entsteht in ihm
das Verlangen nach der Anschauung Gottes, wenn er gar keine
Neigung, wie der Autor S. 31 sagt, kein ,,Bedirfnis‘* dazu in sich
hat? Sagt der Autor nicht selber S. 11 mit Berufung auf P. Weils:
,,von etwas, was unserm Geist in allen Beziehungen unzugiinglich ist, und
wovon wir nicht einmal die leiseste Ahnung haben, konnen wir
uns keine falsche Vorstellung machen.** Ferner, wie soll die potentia
obedientialis die aktive Potenz fir diese beiden Akte des Erkennens
und Verlangens bilden, wenn sie nach S. Thomas, wie der Autor S. 46
erklirt, nicht aptitudo ad agendum ist? Die Bethiitigung der
potentia obedientialis bewegt sich nach dem Autor durchaus im Rahmen
des Natiirlichen, Bildet diese héhere Erkenntnis, die Moglichkeit
Gott zu schauen, etwas durchaus Natiirliches, und nicht vielmehr
etwas durchaus Ubernatiirliches? Was bewegt sich denn eigentlich
durchaus im Rahmen des Natiirlichen bei der potentia obedien-
tialis? Der Akt und das Objekt der potentia obedientialis ist
iibernatiirlich, so hat uns der Autor vorhin gesagt, und die Potenz
selber ist ihrem Wesen nach, entitativ, an sich, natiirlich, Hier aber
bewegt sich wiederum alles durchaus im Rahmen des Natiirlichen.
Mit der potentia obedientialis als natirlichem Vermdgen fir die
Giter der iibernatiirlichen Ordnung ist es also nichts. Kin natiir-
liches Vermoégen kann nicht die genannten Giiter cognoscere et velle.
Der Mensch hat von Natur aus davon nicht die leiseste Ahnung,
nicht das geringste Verlangen. Er braucht dafiir, wie S. Thomas
bemerkt, eine formam superadditam. Eine natirliche Potenz
und ein tbernatirliches Objekt bedeuten soviel als einen stoff-
lichen Geist.

Doch héren wir weiter. Dieser actus elicitus der potentia obedien-
tialis ist nicht ein actus, perfectus und adaequatus, sondern nur
ein actus imperfectus. Denn obschon sie als natiirliche Potenz
die Hinordnung des Menschen auf die Anschauung Gottes und
auf die Gnadengiiter bedeutet, so ist diese Hinordnung nach der Auf-
fassung des englischen Lehrers doch nicht eine adidquate, nicht eine
geniigende. So erklirt es sich, dafs Thomas bald sagt, die iber-



94 Litterarische Besprechungen.

natiirliche Ordnung tibersteige die natiirlichen Krifte des Menschen, bald
hervorhebt, sie sei der Natur des Menschen gemils, (S. 56.) — Wir
fragen: gehort dieser actus imperfectus der natiirlichen oder iber-
natirlichen Ordoung an? Bezieht er sich auf die Giiter der Natur,
oder der Ubernatur? Ist er blofs graduell, wie das Unvollkommene
und Vollkommene derselben Ordnung, oder aber specifisch
verschieden vom actus perfectus? Aus der Darlegung des Autors
geht hervor, dals dieser actus imperfectus sich nur graduell unter-
scheidet. Dann braucht er, um ein actus perfectus et adaequatus zu
werden, blofs eine graduelle Vervollkommnung derselbenOrdnung.
Sobald die natiirlichen Kriifte des Menschen vervollkommnet werden,
bringen sie einen tbernatiirlichen, einen actus perfectus hervor,
Oder gehort dieser actus imperfectus schon der Ubernatur an? Wie
kann aber aus einer ihrem Wesen nach, entitativ und an sich natiir-
lichen Potenz ohne weiters ein ibernatiirlicher, wenn auch unvoll-
kommener Akt hervorgehen? Kann eine Ursache der Wirkung etwas
geben, was sie selber gar nicht hat, was gar nicht in ihr liegt? Kine
natirliche Potenz, die einen iibernatiirlichen Akt hervorbringt, ohne
vorerst ein neues, hoheres Princip, eine Form erhalten zu haben, wéire
ihrem Wesen nach natirlich und dbernatiirlich zugleich, daher ein
Monstrum. KEine natiirliche Potenz mit der Hinordnung auf die
Anschauung Gottes ist der hellste Widersinn, weil die Potenz
vom Objekte determiniert, specifiziert, folglich auch nach diesem
Objekte benannt wird. Ein jedes Ding wird benannt, je nachdem wir
es erkennen. Die Potenz aber erkennen wir aus dem Akte, und den
Akt aus dem Objekte, anf welches er sich bezieht, wie der Autor
vorhin unter Berufung auf S. Thomas ganz richtig bemerkt hat. Die
potentia obedientialis ist demnach entweder thatsichlich auf die An-
schauung Gottes hingeordnet, und dann ist sie keine natiirliche,
sondern eine @ibernatiirliche Potenz des Menschen. Oder sie bildet
eine natirliche Potenz, und dann ist sie eben zu dieser Anschauung
nicht hingeordnet. Eine natirliche Potenz, die ohne weiteres aunf
die Anschauung Gottes hingeordnet wire, ist und bleibt ein Unding, —
Hier noch ein anderes Kuriosum. Die natiirliche Empfianglichkeit
fiir die Giiter der tibernatiirlichen Ordnung liegt eigentlich nicht in der
potentia obedientialis selber, sondern in ihrem natiirlichen Akte,
in dem besprochenen appetitus intellectivus elicitus. Da moige uns
der Autor doch gefilligst sagen, welchen natiirlichen Akt die Kinder
vor dem Gebrauche der Vernunft haben, welcher appetitus elicitus da
die eigentliche Empfinglichkeit fiir die genannten Giiter besitzt?
Jedenfalls werden diese wiederum eine ,ganz andere“ potentia obedien-
tialis haben! Dals der Mensch iiberhaupt einen natiirlichen Akt, einen
appetitus elicitus haben misse, um fiir die erwihnten Giiter
empfianglich zu sein, ist weiter nichts als eine grundlose Behaup-
tung, wie so manche andere, die wir bereits kennen gelernt haben.
Nach dieser Theorie wiire die potentia obedientialis eigentlich kein
Vermogen, dessen Gegenteil doch der Autor bisher in einem fort
betont hat, sondern ein Akt, ein KErkenntnis- und Willensakt. Und
dieser Akt begriindet die Angemessenheit und Kongruenz der
iibernatiirlichen Erhebung. Bildet er ja doch schon den actus
imperfectus fiir diese Erhebung. Wenn wir also lesen, wie eifrig der
hl. Paulus auf dem Wege nach Damaskus nachgedacht, ,ob es nicht
noch eine intensivere, hohere und vollkommenere Art Gott zu erkennen
gebe, ob es nicht moglich sei, Gott zu schauen*, und wie grofs sein



Litterarische Besprechungen. 95

yVerlangen® war ,nach der Anschauung Gottes“, so begreifen wir voll-
stindig, dals dieser actus imperfectus et inadaequatus sich in der
richtigen ,proportio“ fir das Ubernatiirliche befand, dafs er ganz ,an-
gemessen und kongruent fiir die ibernatiirliche Erhebung® war. —

Der Autor bereitet sich aber auch selber Verlegenheiten. Frither
niamlich erklirte er, diese potentia obedientialis, die ,Idhigkeit und
Empfianglichkeit fir das Ubernatiirliche* wire dem Menschen ,aner-
schaffen“. Da lag denn die Folgerung nahe, dals alsdann die Seele
einen ,appetitus innatus nach der Ubernatur besifse“. Gegen diese
Folgerung verwahrt sich der Autor. Mit welchem Rechte, vermag aller-
dings er selber nicht zu sagen. Ist die potentia obedientialis im Menschen
weiter nichts als das ,Erkenntnis- und Willensvermégen“ mit einer
graduellen Steigerung, zum Unterschiede vom Menschen im ,status
naturae purae“, der diese pot. ob. aktiv ebenfalls, nur in einem niedern
Grade besitzt, S. 52, so kann der Autor trotz allem Proteste die Folge-
rung nicht abweisen, diese Fihigkeit und Empfinglichkeit fir das
Ubernatiirliche sei ein ,appetitus innatus“. Doch der Autor weils sich
zu helfen. ,Wohl hat nach Auffassung des hl. Thomas der Mensch ein
ihm angeborenes Begehren und Streben nach der Gliickseligkeit und
insofern nach Gott als dem letzten Ziel; doch ist dieser appetitus innatus
nur im allgemeinen auf Gliick und Gliickseligkeit naturnotwendig gerichtet,
schliefst darum auch nur im allgemeinen in seinem Objekte Gott ein.
Obschon der hl. Thomas einmal sagt, dals das natiirliche Verlangen
nach Seligkeit nicht gestillt werde, wenn der Mensch nicht zur An-
schauung Gottes gelange, so folgt daraus keineswegs, dals es einen
appetitus nach den Giitern der Gnade gebe. Bei solchen Aufserungen
stellt sich der hl. Kirchenlehrer auf den faktischen Standpunkt, d. h. er
setzt die Erhebung in die Ubernatur als vollzogene géttliche Anordnung
voraus“. (S. 57, 58.) — Sehr richtig. Die Frage ist aber nur die, ob
S. Thomas sich blofs dann auf diesen Standpunkt stellt, wenn die Texte
dem Autor unbequem zu werden anfangen, im iibrigen aber immer den
Standpunkt des Autors einnimmt, oder ob der englische Lehrer stets
jenen Standpunkt einnimmt, so oft er vom ,Angeborensein® des Ver-
langens nach der Anschauung Gottes spricht. Die Beantwortung dieser
Frage liegt auf der Hand. ,Natiirlich nennt S. Thomas etwas in einem
dreifachen Sinne. Zum ersten ist ,natiirlich der Gegensatz von
pwidernatiirlich“. So aufgefalst, ist die potentia obedientialis in
allen Kreaturen etwas ,Natiirliches“, denn jedes Geschdpf ,gehorcht®
Gott, seinem Schopfer. Was Gott mit ihm thut, ist ihm ,patirlich®.
Zum zweiten heilst ,natirlich®, was vom Anfange an vorhanden war,
abgleitet vom: ,a nativitate. In diesem Sinne ist die potentia
obedientialis im Menschen ebenfalls ,natiirlich“, weil nach S. Thomas
die Erhebung des Menschen zur Ordnung der Ubernatur mit der Griindung
des Menschengeschlechtes zusammenfillt. Vgl d. Autor S. 53, 54. —
Endlich ist ,natarlich“ alles das, ,was aus den Principien der Natur
hervorgelit, oder wie .der Autor sagt, ,dessen Quelle und Norm die
kreatiirliche Vernunft ist“. In diesem Sinne ist die potentia obe-
dientialis in keiner Weise ,natiirlich“. Es gibt weder einen appetitus
innatus, noch viel weniger einen appetitus elicitus in der Natur
des Menschen fir irgendwelches Gut der Ubernatur, Wir sagen,
noch viel weniger, denn der appetitus elicitus hat den appetitus innatus
zu einer notwendigen Voraussetzung, was der Autor nicht zu
wissen scheint. Hier kénnen wir also klar sehen, wie der Autor mit
den Texten des hl. Thomas umgeht. Sie miissen sich figen, ob sie



96 Litterarische Besprechungen.

wollen oder nicht. Die einfache Begriffsbestimmung der Potenz
und ihre wesentliche Abhingigkeit vom Objekte allein macht die
ganze Theorie des Autors unmoglich. Hétten wir ihm zu 8. 50, wo der
Autor sagt, nach S. Thomas sei dem Menschen die Fihigkeit und Em-
pfinglichkeit fiir das Ubernatiirliche anerschaffen, er besitze fiir
dieselbe eine ,capacitas naturalis®, geantwortet, S. Thomas spreche vom
Menschen auf dem faktischen Standpunkt, so wiren wir zweifelsohne
der Unkenntnis im hl. Thomas geziehen worden. So sagt der
Autor S. 63: ,wenn spiter behauptet wurde, erst lange nach Thomas,
etwa von Suarez sei die pot. obed. activa erfunden, so konnen wir
diese Bebhauptung nur auf ein Milsverstindnis der in Betracht kommen-
den Lehre des hl. Augustin und Thomas seitens ihrer Vertreter
zuriickfithren, oder wir miissen sogar Mangel an Verstindnis bei
manchen Erklirern des englischen Lehrers annehmen.“
Das ist doch gewils bescheiden gesprochen. Hilt man dagegen dem
Autor die unliebsamen Folgerungen aus seiner Theorie vor, so fliichtet
er sich blitzschnell auf den faktischen Standpunkt. ,Sieht man
nur auf den Wortlaut der hier zuniichst in Betracht kommenden
Aufserungen des hl. Thomas, so konnte man versucht sein, zu erkliren,
es sei der Lehre des hl. Thomas gemifs die Empfinglichkeit fir die
Ubernatur eine passive, eine potentia passiva.“ So der Autor auf
S. 65. — Nun ein gewissenhafter Schriftsteller bleibt bei dem Wortlaut
des Autors, den er citiert. Doch genug. Wir konnen unmoglich eigens
jeden einzelnen Satz widerlegen.

Nach dem Wortlaut verwirft S. Thomas die potentia obedientialis
activa; diese pot. ob. ist ihm, nach dem Wortlaut, iiberhaupt kein
Vermogen, keine Anlage, Neigung, kein ,Bedirfnis®, wie der
Autor S, 3 sagt, fir die Giiter der Ubernatur; der Mensch hat von
Natur aus nicht die ,leiseste Ahnung“ von der Anschauung. Gottes,
folglich auch nicht den mindesten Wunsch. Somit ist die potentia
obedientialis, nach dem Wortlaut, dem hl. Thomas nichts anderes,
als die innere Maoglichkeit, die Indifferenz oder Nichtrepugnanz, dals
Gott die Kreatur, zumal den Menschen, in eine hohere, specifisch ver-
schiedene Ordnung erhebe. — Assumptibile dicitur quod potest assumi.
Cum autem dicitur creatura potest assumi, non signatur aliqua potentia
activa creaturae, quia sola potentia infinita hoc facere potuit, ut in
infinitum distantia conjungerentur in unitatem personae. Similiter non
signatur etiam potentia passiva naturalis creaturae, quia nulla
potentia passiva naturalis est in natura, cui non respondeat potentia
activa alicujus naturalis agentis. Unde relinquitur quod dicat
in creatura solam potentiam obedientiae, secundum quam de
creatura potest fieri quidquid Deus vult, sicut de ligno potest fieri
vitulus, Deo operante. Haec autem potentia obedientiae correspondet
divinae potentiae, secundum quod dicitur, quod ex creatura potest fieri
quod ex ea Deus facere potest. Sentent. 3. d. 2. q. 1. a. 1, — In
conceptione Christi fuit duplex miraculum; unum quod femina concepit
Deum, aliud quod virgo peperit filium. Quantum ergo ad primum B. Virgo
se habebat ad conceptionem secundum potentiam obedientiae
tantum, et adhuc multo remotius, quam costa viri, ut ex ea mulier
formaretur. In talibus autem simul dantur actus et potentia ad
actum, secundum quam dici posset quod hoc est possibile. Sed
quantum ad secundum habebat B. Virgo potentiam passivam,
naturalem tamen, quae per agens naturale in actum reduci posset.
Sent. 3. d. 3. q. 2. a. 1. ad 1. — In verbis praedictis (consecrationis)



Litterarische Besprechungen. 97

s -, —

sicut et in aliis verbis Sacramentorum est aliqua virtus ex Deo.
Sed haec virtus non est qualitas habens esse completum in natura,
qualiter est virtus alicujus principalis agentis secundum formam suam,
sed habet esse incompletum, sicut virtus quae est in instrumento
ex intentione principalis agentis. Sent. 4. d. 8. q. 2. a. 3. — Anima
secundum potentiam naturalem non se extendit ad plura intelligibilia
quam ad ea quae possunt manifestari per lumen intellectus
agentis, quae formae sunt abstractae a sensibilibus. De veri-
tate. q. 8. a. 4. ad 4, — Aliquid est in potentia ad alterum dupliciter:
uno modo in potentia naturali; et sic intellectus creatus est in potentia
ad omnia illa cognoscenda, quae suo lumine naturali manifestari
possunt. Quaedam vero potentia est obedientiae tantum; sicut
dicitur aliquid esse in potentia ad illa quae supra naturam Deus in
eo potest. 1. c. ad 13. — In humana natura est potentia passiva
ad recipiendum lumen propheticum, non naturalis, sed tantum
potentia obedientiae, sicut est in natura corporali ad ea quae mira-
biliter fiunt. De veritate. q. 12. a. 3. ad 18. — Duplex est potentia
creaturae ad recipiendum. Una naturalis, quae potest tota im-
pleri, quia haec non se extendit nisi ad perfectiones naturales. Alia
est potentia obedientiae, secundum quod potest recipere aliquid
a Deo. Kt talis capacitas non potest impleri, quia quidquid Deus de
creatura facit, adhuc remanet in potentia recipiendi a Deo. De veritate.
q. 29. a. 3. ad 8. — Verbum Augustini in glossa non est intelligendum
quod Deus non possit facere aliter quam natura faciat, cum ipse frequenter
faciat contra consuetum cursum naturae; sed quia quidquid in rebus
facit, non est contra naturam, sed est eis natura, eo quod ipse est
conditor et ordinator naturae. Sic etiam in rebus naturalibus videtur,
quod quandoque corpus inferius a superiori movetur, est ei ille motus
naturalis, quamvis non videatur conveniens motui, quam naturaliter habet
ex seipso. Sicut mare movetur secundum fluxum et refluxum a luna.
it hic motus est ei naturalis, licet aquae secundum seipsam motus
naturalis sit ferri deorsum. Kt hoc modo omnes creaturae quasi pro
naturali habent quod a Deo in eis fit. Kt propter hoc in eis distin-
guitur potentia duplex: una naturalis ad proprias operationes vel
motus; alia quae obedientiae dicitur ad ea quae a Deo recipiunt.
De potentia. q. 1. a. 8. ad 1. — Duplex est hominis bonum. Unum
quidem quod est proportionatum suae naturae. Aliud autem quod suae
naturae facultatem excedit. Cujus ratio est, quia oportet quod passivum
consequatur perfectiones ab agente diversimode secundum diversitatem
virtutis agentis. Unde videmus quod perfectiones et formae quae cau-
santur ex actione naturalis agentis non excedunt naturalem facultatem
recipientis. Potentiae enim passivae naturalis proportionatur virtus
activa naturalis. Sed perfectiones et formae quae proveniunt ab agenti
supernaturali infinitae virtutis, quod Deus est, excedunt facultatem
naturae recipientis, De virtutib. q. 1. a. 10, — Respectu eorum
quae facultatem non excedunt habet homo a natura non solum principia
receptiva, sed etiam principia activa. Respectu autem eorum quae
facultatem naturae excedunt habet homo a natura aptitudinem
ad recipiendum. 1 c. ad 2, — In tota creatura est quaedam obe-
dientialis potentia, prout tota creatura obedit Deo ad suscipien-
dum in se quidquid Deus voluerit. 1. ¢. ad 18, — In anima humana,
sicut in quolibet creatura consideratur duplex potentia passiva: una
quidem per comparationem ad agens naturale; alia per comparationem
ad agens primum. 3, p. q. 11. a. 1.
Jahrbuch fiir Philosophie ete. VIIL 1



98 Litterarische Besprechungen.

Hier haben wir aus den vielen einige Stellen des hl. Thomas, aller-
dings nach dem Wortlaut. Nirgends wird von der pot. ob. activa
gesprochen, diese wird vielmehr schlechtweg in Abrede gestellt. Diese
pot. obedientialis ist ihm auch nicht ein reales, positives Vermégen in
den Kreaturen, sondern eigentlich in Gott. So die Lehre des
hl. Thomas nach dem Wortlaut, nicht nach den subjektiven Kinfillen
der verschiedenen Schriftsteller. Auf welcher Seite ,sogar Mangel an
Verstindnis des englischen Lehrers® angenommen werden miisse, das zu
beurteilen iiberlassen wir getrost den geehrten Lesern.

Krakau. P. Gundisalvy Feldner,
Magister S. Theol., Ord. Praed.

Die teleologische Naturphilosophie des Aristoteles und ihre
Bedeutung in der Gegenwart. Von Nikolaus Kauf-
mann, Kanonikus und Professor der Philosophie am Lyceum
in Luzern. 2. vermehrte und verbesserte Aufl. Paderborn,
F. Schoningh, 1893.

Dals die Philosophie in der neuesten Zeit sich ernstlich dem wieder
zuwendet, den sie nie hitte verlassen sollen, Aristoteles, dem Fiirsten
der Denker, ist ein sehr erfreuliches Zeichen und bedeutet den Anfang
eines neuen Aufschwunges. Sie hat damit wieder das richtige FFundament
gewonnen, auf dem sie sich als fester Bau erheben kann. ,Der hochste
Triumph menschlichen Wissens“, sagt mit Recht der Verfasser vor-
liegender Schrift, ,besteht nicht in dem Stehenbleiben bei den einzelnen
Thatsachen, so wichtig auch die Erforschung derselben als Vorarbeit ist.
Der hochste Aufschwung des menschlichen Geistes bestebt darin, dafls
er die einzelnen Thatsachen unter hohere Ideen subsumiert und zu der
Erkenntnis des inneren Wesens und des letzten Grundes der Natur vor-
dringe. Hierin steht Aristoteles sehr grofs da. KEr erkannte aus den
gewohnlichen KErscheinungen und Thatsachen mit der Schiirfe seines
genialen Geistes das innere Wesen der Dinge, er wulste alle Details zu
verwerten zu einer einheitlichen philosophischen Weltanschauung®. In
der Erforschung der Thatsachen hat unsere Zeit wahrlich das Ihrige
gethan. Aber, wie es in der Geschichte der Kunst nicht selten zutrifft,
dafs da, wo die dulseren Formen mit dem grifsten Geschick in héchster
Vollendung dargestellt werden, die Idee zu verkiimmern beginnt, so hat
auch unsere moderne Wissenschaft ihren Blick allzu sehr den Erschei-
nungen zugewendet, so dafs ihr der Blick fir das innere Wesen und
den Grund der Dinge sehr getriibt ist. Sie mufs es wieder lernen, mit
wahrhaft philosophischem Auge die Resultate ihrer Beobachtung und
ihres Experimentes zu betrachten. Und das kann sie von Aristoteles
lernen, der mit so geringen Mitteln so tief in die Erkenntnis des Wesens
der Dinge eingedrungen ist, weil er eben ein wahrer Philosoph war.

Hiervon durchdrungen hat nun Professor Kaufmann sich der
dankenswerten Aufgabe unterzogen, den eigentlichen Charakter der
Naturphilosophie des Aristoteles als einer durch und durch teleologischen
nachzuweisen. Der Satz, den er beweiset, ist dieser: ,Die Natur-
philosophie des Aristoteles ist eine teleologische. Der Zweckgedanke
ist der herrschende in der Metaphysik, Physik, Psychologie, Zoologie,
Ethik und Politik, iiberbaupt in allen Zweigen seiner Philosophie; der
Zweckbegriff ist der einigende Gedanke der aristotelischen Welt-



Litterarische Besprechungen. 99

anschauung®. Er will also gegeniiber der heutzutage sehr verbreiteten
rein mechanischen Naturbetrachtung, welche nur stoffliche und bewegende
Ursachen in der Natur finden will, die Finalursachen aber verwirft, auf
aristotelischer Grundlage die Lehre von der Zweckursache verteidigen.

Um diese Aufgabe zu losen, teilt der Verfasser das Ganze in zwei
Abschnitte, einen allgemeinen und einen besondern. Im erstern gibt er
allgemeine Erorterungen iber die Methode des Stagiriten, die (nach
Kap. 1) darin bestand, dafs er entsprechend der Natur der menschlichen
Erkenntnis von der Betrachtung des Sinnlichen ausging, bei dieser aber
nicht stehen blieb, sondern von der Empirie zur Theorie iiberging und
erst dieser den Charakter der wissenschaftlichen Erkenntnis zuerkannte.
Die von der modernen Naturwissenschaft so sehr geschiitzte induktive
Methode war dem Aristoteles recht wohl bekannt und wurde von ihm
bestindig angewandt. Nicht aber die Thatsachen, die er durch seine
Beobachtung gefunden, haben fiir uns besonderen Wert, da wir mit den
uns zu Gebote stehenden Mitteln dieselben viel besser beobachten kénnen,
sondern die Principien, die er auf Grundlage der beobachteten That-
sachen gefunden. Jedoch nicht nur die ihn umgebenden Thatsachen
falste Aristoteles scharf ins Auge, sondern er sah auch nach demjenigen
sich sorgfiltig um, was seine Vorginger gelehrt hatten. Diese Kritik,
die Aristoteles an seinen Vorgiingern iibte, fihrt uns der Verfasser im
2. Kapitel des 1. Abschnittes vor.

Im 2. Abschnitte geht sodann der Verfasser an seine eigentliche
Aufgabe, die Darstellung der Lebre des Arist. von der Zweckursache.
Recht interessant ist hier gleich das 1. Kapitel, in welchem die aristo-
telische Lehre von den vier Ursachen und das Verhiltnis der Zweck-
ursache zu den anderen drei Ursachen (der materiellen, formellen und
bewegenden) recht klar dargestellt wird. Wenn aber der Verfasser hier
der Meinung beitritt, A. habe seinen Bewegungsbegriff nicht konsequent
durchgefithrt, da er Werden und Vergehen bald als Bewegungen
(xwvqjageg), bald (weiter) als blofse Verdinderungen (ueraBoiel) fasse, so
glauben wir nicht, dafs er hierin das Richtige getroffen hat. Werden
und Vergehen sind nach A. keine eigentlichen Bewegungen, weil bei
ihnen keine Succession stattfindet, die zum Begriff der Bewegung not-
wendig gehort. Was ndamlich wird, ist, bevor es wird, nicht und kann
daher auch nicht bewegt werden (¢dvvarov yap to un ov xwveiocSa...
xal Ty yéveow xlvnow eiver ylverar yap to uy ov. Phys. ausc.
V, 1). Die substantielle Form tritt nimlich nach Arist. in einem
Momente ein, und in derselben Weise schwindet sie bei der ¢%opa.
Wenn dennoch anderswo bei Arist. yéveoig und @%ope zu den Bewe-
gungen gerechnet werden, so geschieht das nur deswegen, weil sie stets
von qualitativen Veréinderungen (usrefolal xare to mowvr) begleitet und
sie selbst der End- oder Anfangspunkt solcher qualitativen Verinderungen
sind, wie man auch die Abfahrt und die Ankunft zu der Reise rechnet,
obschon weder Abfahrt noch Ankunft fiir sich eine Reise sind. Die
Scholastiker wiirden sagen: Werden und Vergehen gehoren zum genus
der Bewegung non proprie, sed solummodo per reductionem. Die Rede-
weise des Stagiriten ist also ganz exakt, sowohl wenn er Werden und
Vergehen zu den Bewegungen rechnet, als auch wenn er sagt, sie seien
eigentlich keine Bewegungen,

Im 2. Kap. kommt sodann der immanente Zweck in den Kinzel-
wesen, besonders in den organischen zur Bebandlung. Dieser immanente
Zweck ist in allen Kérpern die Form, in den belebten oder organischen
das Lebensprincip oder die Seele, welche bei diesen die Form ist. Der

T



100 Litterarische Besprechungen.

Seele wegen ist der Korper da, ihr mufls alles dienen, was in ihm ist.
So sehr ist dem Aristoteles alles und jedes in der Natur von dem Zweck
beherrscht, dals es bei ihm ein ofters wiederkehrender Grundsatz ist:
Die Natur thut nichts Uberfliissiges, Vergebliches, ohne Zweck, sondern
sie strebt immer das Beste an. Was insbesondere die Tiere angeht, so
zeigt sich bei ihnen die Herrschaft des Zweckes in der Wahl der Zeit,
wann sie gewisse Verrichtungen vornehmen, in der Wahl des Ortes, an
dem sie sich aufhalten: an den Orten nimlich leben sie, wo das Indivi-
duum und die Gattung am besten ihr Gedeihen finden; ,denn die Natur
sucht selbst das Zutrigliche. Dieselbe Zweckstrebigkeit zeigt sich nach
Aristoteles auch in der Entwickelung der organischen Wesen. Der
Akt ist vor der Potenz, und das Ganze ist vor dem Teile. Diese Grund-
sitze finden hier Anwendung: bei der Bildung und Entwickelung der ein-
zelnen Teile, die der Zeit und dem Werden nach dem Ganzen vorausgehen,
zeigt sich, dafs das zu verwirklichende Ganze von Anfang an der ganzen
Entwickelung als der Zweck vorschwebt. Auch auf die Anthropologie des
Aristoteles geht hier der Verfasser etwas niher ein. Kr zeigt mit grolser
Griindlichkeit und Klarheit, welch ein entschiedener Gegner der rein
mechanischen Naturerklirung der Stagirite fiberall ist, ja, dafls derselbe
zuweilen sich in einer Weise ausspricht, als ob er gewisse moderne
Naturforscher bekimpfen wolle, wie wenn er (de part. animal. IV, 12)
sagt: ,Die Natur macht aber die Organe fir die Verrichtung, jedoch
nicht die Verrichtung fir die Organe,“ und (de respir. 17): , Die Bildung
des Gliedes ist urspriinglich so beschaffen (¢§ ¢oyijc rowavry), nicht ein
kiinstlich erworbener Zustand.“ '

Wie aber nach Arist. jedes Organ im Korper nicht nur seinen
besonderen Zweck hat, sondern alle Teile des Organismus im innigsten
Zusammenhange stehen, so dals das eine Organ dem andern, das niedere
dem hoheren dient, alle aber zum Zweck des Ganzen zusammenwirken,
so ist es auch in der Natur im ganzen: das eine Wesen wirkt fiir das
andere, das niedere dient dem hoheren, alle wirken zusammen zum Zweck
des Ganzen und bilden zusammen eine hoéchst zweckmilfsige physische
Ordnung. Dies ist der relative Zweck in der Ordnung der Welt, den
uns das 3. Kap. vorfithrt. Das Universum gleicht nach Arist. einem
wohlgeordneten Heere, einem Hauswesen, einem Staate. Die Himmels-
korper bewegen sich in regelmilsigen Bahnen und haben grofsen Einfluls
auf die sublunarische Welt. In dieser aber zeigt sich ein Aufbau vom
Niederen zum Hoheren: die Elemente sind wegen der aus ihnen zusam-
mengesetzten anorganischen Korper da, diese wieder der organischen
wegen, und zwar zunichst wegen der Pflanzen. Unter den organischen
Wesen aber sind die untersten, die Pflanzen, wegen der Tiere da, denen
sie zur Nahrung dienen, endlich alles Irdische des Menschen wegen.
»Wenn ndmlich die Natur nichts ohne Zweck, nichts vergeblich macht,
so folgt notwendig, dafs sie alles dieses der Menschen wegen gemacht
habe.“ Polit. I, 8.

Den hochsten, transcendenten Zweck des Universums endlich
im System des Arist. fithrt uns das 4. Kap. vor. Dieser hochste End-
zweck von allem ist Gott. Man darf niamlich nach Arist. keine unendliche
Reihe von bewegenden Ursachen, von Formen und Zwecken annehmen,
sondern mufs bei einem hochsten unbewegten Beweger, der héchsten
Entelechie stehen bleiben, die auch der hbochste Zweck ist. Dies ist das
hochste Wesen und daher auch ein lebendes Wesen, ein Geist, und das
beste Wesen, dessen hochste Thitigkeit das Erkennen seiner selbst ist. Ob
nun aber der aristotelische Gott auch die Welt erkenne, und was damit



Litterarische Besprechungen. 101

innigst zusammenhingt, ob er nur als hochster Zweck oder auch als be-
wirkende Ursache auf sie einwirke, das ist in neuester Zeit kontrovers
geworden zwischen Zeller und Brentano und spiter zwischen Stéckl und
Rolfes. Der Verfasser neigt mehr auf die Seite von Zeller und Stdckl.

Der Verfasser zeigt sich als einen sehr guten Kenner des Aristo-
teles. Die Arbeit offenbart tberall Griindlichkeit und Selbsténdigkeit.
Alles wird durch zahlreiche, den verschiedensten Werken des Stagiriten
entnommene Stellen sowie durch Hinweise auf andere Stellen belegt. Die
neue aristotelische Litteratur ist hinreichend beriicksichtigt. Besonders
gefreut hat es uns, dals bei schwierigeren Stellen auch der hl. Thomas
herangezogen wird. Wir wiinschen dem griindlichen, sehr zeitgemilsen
Werkchen die weiteste Verbreitung. Mdge es dazu beitragen, das Studium
des Aristoteles zu fordern, damit dieser noch mehr in den Vordergrund
der philosophischen Bestrebungen trete und wiederum das Einheitsband
werde, welches die menschlichen Wissenschaften unter sich und mit der
‘T'heologie innigst verbinde.

Miinster i. W. Dr. B. Dérholt.

BERICHTE.

Die Grundelemente des Gratryschen Systems. Von Prof.

Dr. Karl Flockncr, Schulprogramm des kath. Gymn. von
Beuthen O.-S. 1890.

Duafs das Jabrbuch erst jetzt der Besprechung dieser Abhandlung
seine Spalten offnet, moége keineswegs im Sinne einer Unterschiitzung
des Schriftchens gedeutet werden. Letzteres erhebt sich vielmehr durch-
aus iber die Bedeutung der oft nur ephemeren Leistungen in den Schul-
programmen. Der Verfasser, lingst durch seine atl.-exegetischen Ab-
handlungen bekannt, hat es sich zur Aufgabe gestellt, ,das ehedem und
jetzt* iiber das Lehrsystem des berithmten Oratorianers ,gefillte Urteil
auf seinen objektiven Wert zu prifen“. Die beiden ersten Kapitel
(Induktion und Syllogismus; das Infinitesimalverfahren und die Me-
taphysik) sind der Denkmethode, besonders der Frage des Gottesbe-
weises gewidmet, wobei mit feinsinniger Kritik dem Metaphysiker Gratry
doch manche ,Grenziiberschreitung® nach dem Gebiete der Mathematik
hin nachgewiesen und mit Recht betont wird, dafls das wahre metaphy-
sische Eliminationsverfahren nicht auf Leibnitzens Erfindung der Infini-
tesimalrechnung zu warten brauchte, sondern klar und beweisend schon
vom hl. Thomas (via causalitatis und negationis) dargestellt sei. Des
weiteren wird der von Gratry fiir die (induktive) Denkbewegung auf Gott
hin in der Seele als ,unerlifsliche Spannfeder angenommene ,Gottes-
sinn“ beleuchtet, die Gratrysche ,Ideenlehre“ festgestellt, die Beziehung
zwischen Gottvernunft und Menschenvernunft nach demselben Denker
gewiirdigt und so die Beantwortung der Frage, wieweit letzterer wirklich
im Ontologismus befangen war, vorbereitet. Mit wohlthuender Ruhe und
sicherer Beherrschung des Stoffes zeigt Professor Flockner, dafs die sieben
bekannten, von der Kongregation des hl. Officiums (1861) als nicht un-
bedenklich, weil ontologistisch gefirbt bezeichneten Sitze der verschie-
denen Vertreter dieses Systems, zum Teil wirklich in Gratrys Lehrgebiude



102 _ Litterarische Besprechungen.

nachweisbar seien, bezw. anklingen; es gilt dies zumal von No. 3: , Uni-
versalia a parte rei considerata a Deo realiter non distinguuntur.“ Prof.
Fls. Ubersetzung dieser -These (a parte rei als ,objektiv betrachtet“
wiedergegeben) diirfte allerdings den Streitpunkt wohl nicht scharf genug
treffen, wie weit die Allgemeinbegriffe in denDingen selbst real seien,
bezw. wie weit ihre etwaige Realitdit in den Dingen etwa mit Gottes
Wesen identisch sei. — Dafiir nimmt Flockner den Oratorianer gegen
die (von Stockl) versuchte Parrallelisierung seines ,Gottessinnes“ mit dem
,Fiinklein der Seele“ bei gewissen pantheisierenden Mystikern in Schutz.
Die in vornehmer Sprache geschriebene, reichhaltige Abhandlung hat
somit in der That fir die kritische Geschichte der neueren Religions-
philosophie eine anzuerkennende Bedeutung.

Breslau. Prof. Dr. Konig.

Die deutsche Freimaurerei, ihr Wesen, ihre Ziele und Zukunft

im Hinblick auf den freimaurerischen Notstand in Preulsen.
Von Prof. Dr. H. Settegast. Berlin, E. Goldschmidt, 1892.

Die ,Konigliche Kunst® der Freimaurerei ist nach Prof. Dr.
H. Settegast, der die Redaktion des ,Jahrbuchs“ durch eigenhindige
Dedikation des vorliegenden Schriftchens um Notiznahme von demselben
ersucht hat, in Preulsen dadurch in einen ,Notstand“ geraten, dals die
in diesem Lande durch das Kdikt von 1798 ausschlielslich anerkannten
drei Grofslogen und die ihnen Affilierten principiell keine Juden auf-
nehmen, und dafs durch Ministerialentscheidung vom 12. Mai 1892 der
Versuch, in Berlin eine philosemitische Loge mit Anschlufs an eine
Hamburger Grofsloge zu griinden, als unstatthaft erklirt worden ist.
Auch hindere, wie 8. (S. VII) betont, die Verbreitung der Freimaurerei
— ,eines Bauwerks, das in seiner Gréfse, Schonheit und Festigkeit alle
Dome der Erde weit tiberstrahlt — in Deutschland nichts so sehr, als
der ,geheimnisvolle Schleier, mit dem die Freimaurer ihre Arbeit um-
hiillen zu miissen meinten, indem sie sich etwas darauf zu gut thaten,
Kenntnisse zu besitzen, die der Profane nicht zu durchdringen vermag®.
— Wir ,Profanen* meinen nun allerdings, dals die Unterordnung unter
das allgemeine Vereinsgesetz nicht blofs fiir neuzugriindende Logen
mit Anschluls an nicht anerkannte ,Miitter“, sondern auch fiir die .aner-
kannten Grofslogen selbst und alle ihre ,Tochter® durchaus recht und
billig wiire, besonders, wenn wir uns an die Mafsregeln und Leiden er-
innern, welche der unselige Kulturkampf unseren katholischen Ordens-
gesellschaften gebracht hat. Ibenso wiirden wir mit der Beseitigung
jenes ,geheimnisvollen Schleiers“ ganz einverstanden sein, wenngleich
wir, im Gegensatz zu Prof. Settegast, glauben, dafls in dieser Beseitigung
keine Forderung der ,Koniglichen Kunst“, sondern gerade das Aufgeben
eines milchtigen Reiz- und Anziehungsmittels fir gewisse Leute liegen
wiirde. Ebenso haben wir mit Prof. S. (vgl. 8. 58) wirklich nichts da-
gegen, wenn die 2, 4 oder 6 ,hoheren Grade“ beseitigt werden. Ja mehr
noch: Das wirklich Gute, welches S. als den Kern und das Wesen der
,Koniglichen Kunst® bezeichnet — den Glauben an den allmichtigen
Schopfer und Regierer des Weltalls, sowie die Pflicht zu edler Sittlichkeit
— reklamieren wir als Grundwahrheiten der christlichen Religion. Nur
meinen wir, dals niemand, um dieses ,Licht* kennen und lieben zu lernen,
erst Freimaurer zu werden braucht, da die christlichen Religionsgemein-



Litterarische Besprechungen. 103

schaften, zumal die katholische Kirche, diese Wahrheiten auf allen Kanzeln
predigen. Dagegen aber miissen wir uns erkliren, wenn S. die Religion
definiert als ,das Problem, dieses hiochste Wesen — Gott — im Be-
wulstsein der Abhiingigkeit von ihm zu suchen, zu begreifen® ete, Der
endliche Geist kann nun einmal das Unendliche iiberhaupt nicht ,begreifen”,
das Endliche kann nicht das Mals des Unendlichen werden, wenn nicht
ein pantheistischer Gott gemeint sein soll. — Ist aber ein personliches,
unendlich vollkommenes, also auch allméchtiges Wesen Gegenstand
des religitsen Strebens, so ist nicht abzusehen, wie Gott als Herr und
Schopfer der Natur den vou ihm gegebenen Gesetzen so ausschlielslich
unterworfen sein soll, dafs er nicht auch noch als hochste Kausalitit
in itbernatiirlicher Weise wirken konnte. , Vernunft allein thut Wunder®,
sagt der Verfasser. Gewils, die menschliche Vernunft ist das hochste
Konnen im Geschaffenen und beherrscht daher alle niederen Potenzen
der leblosen und belebten Natur. Ist denn aber die gdttliche Vernunft
nicht hoher als die menschliche, ist die gittliche Macht nicht grofser
als die von ihr ins Sein gerufenen Naturkrifte ? Oder sind die geschaffene
Welt und die in ihr herrschenden Gesetze die einzig denkbaren und fiir
Gott moglichen? Die Moglichkeit der Wunder leugnen (S. 3) und doch
einen allmichtigen Gott bekennen und zu ihm beten (S. 2) — das muls
dem gliubigen Christen als Inkonsequenz erscheinen, deren volle Kon-
sequenz hinwiederum der nackte Atheismus wire!

Breslau, Professor Dr. A, Konig.

Uber die Aufgaben der Exegese nach ihrer geschichtlichen
Entwickelung. Von Dr. Aloys Schéafer. Miinster i. W.
Aschendorffsche Buchh., 1890.

Der Verfasser umfang- jedoch auch inhaltreicher Kommentare zn
ntl. Schriften bietet in der hier abgedruckten Rede, welche er an der
Koniglichen Akademie zu Minster bei Ubergabe des Rektorats (15. Okt.
1890) hielt, einen interessanten historischen Uberblick {iber die bei der
offenbarungsgliubigen und der gegnerischen Bibelauslegung malsgebenden
Gesichtspunkte und Aufgaben. Indem er unter offener Betonung seines
katholischen Standpunktes an die wohlthuende Einigkeit der katholischen
Kxegeten im Gegensatz zu der sprichwortlich gewordenen Zerfahrenheit
der akatholischen Schrifterklirung mit ihren bestiindig sich gegenseitig
aufhebenden ,Resultaten® erinnert, weist er darauf hin, dafs jene Exe-
geten, die der katholischen Wissenschaft den Vorwurf mangelnder Vor-
aussetzungslosigkeit machen, ihrerseits selbst keineswegs voraussetzungs-
los forschen, vielmehr von vorgefafsten philosophischen Ansichten aus-
gehen. Beziiglich der alttestl. Textkritik hebt Schifer mit Recht die
Bedeutung der Septuaginta fiir die Revision der jetzigen, ,nur eine Familie
darstellenden masoretischen Textgestalt® hervor. Bei der kritischen
Wiirdigung des Textes und Inhalts des N. T. aber komme auch aufserhalb
unserer Kirche doch wieder mehr die ,neu erwiesene, alte Uberzeugung
in der Kirche* zur Geltung, dafs die nt). Schriften Gelegenheitsschriften
und fiir konkrete Verhiltnisse des Adressaten bestimmt seien, und ,dafs
die schriftliche Aufzeichnung nicht das Mittel war, die Wahrheit iiber-
haupt erst zu lehren, sondern unter gewissen Gesichtspunkten des Glaubens
und christlichen Lebens wieder ans Herz zu legen“. Das aber ist ja
gerade die Anschauung unserer Kirche itber das Verhiltnis von Schrift
und Tradition. Mit der Betonung der Notwendigkeit, die hl. Schriften



104 Litterarische Besprechungen.

nicht anders aufzufassen, als sie sich selbst darstellen, und anzuerkennen,
dafs sie wirklich einer tibernatiirlichen Ordnung das Wort reden, schlielst
der Vortrag, der zwar nicht wesentlich Neues bringt, aber alte Wahr-
heiten in fesselnder Form erdrtert.

Breslau. Professor Dr. A. Konig.

B. Alberti Magni, Ratisbon. Epi, O. P. Opera Omnia, ex
editione Lugdunensi religiose castigata, et pro auctorita-
tibus ad fidem vulgatae versionis accuratiorumque Patro-
logiae textuum revocata, auctaque B. Alberti vita ac Biblio-
graphia operum a PP. Quétif et Echard exaratis, etiam
revisa et locupletata cura ac labore Augusti Borgnet,
sacerdotis, insignis Basilicae Sti. Remigii Remensis vicarii.
36 vol. in 4° Parisiis apud Ludovicum Vives, via De-
lambre 13. 1890—93 ete.

Noch viel seltener als die Werke des subtilen Lehrers sind die des
sel. Albert des Grofsen. Schon seit Jahrhunderten und bis in die neueste
Zeit standen und stehen dieselben nur iulserst wenigen zur Verfiigung ;
ja selbst manchen grofseren Bibliotheken fehlen sie ganz oder zum Teil,
und wie oft fehlt gerade der beste und wichtigste Teil! In Anbetracht
dieser mifsliebigen Thatsache hegte der hl. Vater schon lange den sehn-
lichsten, aber sehr mithsam auszufiihrenden Wunsch, eine neue Ausgabe
aller Werke des sel. Albertus erscheinen zu sehen und hat nun endlich
auch die Freude, die Erfillung desselben bestiitigen zu kiénnen. Sobald
néimlich Herr Vivés von diesem Wunsche Kenntnis erhalten hatte, erbot
er sich, demselben zu entsprechen, und der hl. Vater beehrte ihn dann
mit einem Schreiben, worin er das hervorragende Unternehmen segnete
und unter anderem bemerkte: ,Quamquam post Alberti aetatem incre-
menta cuivis scientiarum generi complura attulit dies, ejus tamen vis et
copia doctrinae, quae Thomam aluit Aquinatem, et aequalibus eorum
temporum miraculo fuit, non potest ulla vetustate consenescere . .
Noster in Doctorem Angelicum amor vetus ab amore magistri ejus non
est disjunctus® . . .

" Diese Worte bezeichnen genau und bestimmt die iberreiche Fiille
und den hohen Wert des aulserordentlichen und staunenerregenden
Wissens, welches der sel. Albert in seine so zahlreichen und vielum-
fassenden Schriften niedergelegt hat. Wer auch nur die eine oder andere
der hervorragendsten unter denselben gelesen hat, wird sich nicht mehr
wundern, wie, positis ponendis, unter einem solchen Lehrer der hl. Thomas
von Aquin zur hochsten Meisterschaft im philosophischen und theolo-
gischen Wissen gelangen konnte.

Ohne Zweifel werden alle Liebhaber der vom sel. Albertus gepflegten
Wissenschaften die Neuherausgebung aller Werke dieses gelehrten Domini-
kaners freudig begriifsen und manche aus ihnen sich Hoffnung machen,
dieselben beziehen und lesen zu konnen und so vom Lehrer des hl.
Thomas von Aquin unterrichtet zu werden. Viele Kloster und andere
Institute werden die neugedruckten Schriften dieses ausgezeichneten Lehrers
ihren Bibliotheken einverleiben.

Der Druck ist schon ziemlich weit vorgeschritten. Von den 36
grofsen Quartbinden, in welchen die Opera B. Alberti erscheinen sollen,



Litterarische Besprechungen. 105

sind 20 bereits fertiggestellt. Die ersten 12 sind philosophischen und
naturwissenschaftlichen Inhalts und bringen weit ausgedehnte Abhand-
lungen. Der vorziiglichere Teil der Schriften des Seligen — darunter
die Summa theologica und der Kommentar in libros sententiarum — ist
noch in Erwartung. Der Verleger hofft diesen Teil ,en moins de trois
ans® neugedruckt herstellen zu kénnen und wird demgemils von je zwei
zu zwei Monaten einen Band liefern. Einer Anweisung des hl. Vaters
zufolge benutzt der Herausgeber hauptsichlich die vortreffliche Lyoner
Ausgabe und sorgt mit vollendeter Sachkenntnis, wie auch mit ent-
sprechendem Fleils und Geschick fir eine moglichst korrekte Wieder-
gabe des Textes. Desungeachtet haben sich da und dort Druckfehler
eingeschlichen, aber von besonderer Erheblichkeit sind dieselben nicht.
Die Bibelstellen werden alle nach dem Texte unserer Vulgata rekognos-
ziert, ergiinzt, auf denselben zuriickgefiithrt, und so verteilen sich bei den
theologischen Schriften oft mehr als sechstausend solcher Verbesserungen
auf zwei Binde. Die hauptsichlichsten dieser und der dbrigen Ver-
besserungen, wie auch die additamenta sollen spiiter in einem besonderen
Verzeichnisse ausfithrlich dargelegt werden. Alle 36 Biinde zusammen
kosten 640 M., ein hoher Preis, aber immer noch milfsig im Verhiltnis
zu der Mithe und den Kosten der Herstellung solcher Werke.

Ehrenbreitstein, Bernard Deppe.

Das goldene ABC der Philosophie, d. i. die Einleitung zu dem
Werke ,Philosophie im Umrifs* von A. Steudel. Neu
herausgeg. u. mit Bemerkungen versehen von M. Schneide-
win. Berlin, Stahn, 1891.

Ein bei Lebzeiten gar nicht beachteter Philosoph soll hier nach-
triglich zu Ehren und Ansehen gebracht werden. KEs ist Adolph Steudel;
geb. 1805 zu Efslingen unweit Stuttgart, sollte er sich nach der Eltern
Willen dem geistlichen Stande widmen, wurde indessen Jurist und liefs
sich in Stuttgart als Anwalt nieder in der Hoffnung, dals die Anwalts-
geschiifte eher als der Staatsdienst Zeit zu philosophischen Studien ibrig
lassen wiirden. Darin tduschte er sich indessen so ziemlich. So wurde
er alt, ehe er seine Philosophie ausgetragen hatte. In seinem sechsund-
sechzigsten Lebensjahre (1871) verdffentlichte er sein erstes Philosophi-
cum, eine ,theoretische Philosophie‘ (932 8.), sodann 1877 eine ,praktische
Philosophie* (612 S.) und endlich 1881 bez. 85 eine ,Kritik der Religion,
insbesondere der christlichen* (1159 8.). Die vier Biinde zusammen
bilden sein einziges Werk mit dem schmucklosen, ja etwas farblosen Titel
,Philosophie im Umrifs‘. Im Jahre 1872 bereits verzichtete Steudel aunf
die Advokatur und lebte seitdem in Stuttgart als Privatmann, Im iibrigen
flols sein Leben, da er Hagestolz geblieben, in der grolsten Einfachheit
und ohne nennenswerte Katastrophen dahin. Dort ist er auch gestorben
am 7. April 1887, 818/, Jahre alt.

Das Resulat seiner Philosophie kommt, ungewollt, selbstindig und
ihm unter der Hand erwachsend, etwa auf einen spinozistischen Panthe-
ismus hinaus. Substantialitit kommt den endlichen Dingen und insbe-
sondere dem menschlichen Ich nicht zu, sondern nur dem einen, sich in
der Welt diesseitig auswirkenden und differenzierenden absoluten, sich
mit Selbstbewulstsein besitzenden, geistigen Princip, Gott. Der Inhalt des
menschlichen geistigen Lebens ist bedingt einerseits durch die korper-
liche Organisation, als eine erste Wirkung der allgemeinen geistigen



106

Litterarische Besprechungen.

Substanz, andererseits durch das Walten des einen schopferischen Ur-
wesens fiber jener Organisation, nach den Bedingungen der in dieser
sich selbst gesetzten Beschrinkungen. Das kreatiirliche Sein ist mit
mehr Lust als Unlust verbunden, weshalb die Frage, wie es doch denkbar
sei, dals Gott in dieser leidensvollen Welt sich ausleben wolle, in Weg-
fall kommt. — Gott als die allgemeine Substanz ist ein iibersittliches
Wesen, aber innerhalb der Gotteserscheinung der Menschheit ist die
Sittlichkeit die Bedingung eines verniinftigen und gliicklichen Zusammen-
lebens. — Die Religionen sind unter der philosophisch zu rechtfertigen-
den Gotteserkenntnis zuriickgeblieben, diese letztere wird das einzige
metaphysische Staatsbekenntnis der Zukunft sein; die Dogmen des Christen-
tums konnen die — entscheidende — Prifung des Verstandes nicht
bestehen.

Dieser Philosophie die gebithrende Beachtung zu verschaften, hat
sich Schoeidewin schon wiederholt (1883, 1886 und 1887), aber vergebens,
wie er sich selbst sagen muls, bemitht. Als ein neuer Versuch in dieser
Richtung ist das oben angezeigte Buch anzusehen, das sog. ,gzoldene ABC
der Philosophie‘. Dieser neue, freigewiihlte Titel soll nach der eigenen
Erklarung des Herausgebers nicht zwar weite Kreise von solchen, die
sich mit den Anfangsgriinden der hohen Weltweisheit vertraut machen
mochten, zu dem Glauben verleiten, als ob dieselbe sich wie eine fertige
Wissenschaft lernen liefse, und als ob hier nun die Elemente philoso-
phischer Resultate geboten wiirden, tiber welche auf der ganzen Erde
eine Kinigkeit errungen wire. Kin solches sachliches goldenes ABC
der Philosophie diirfte es noch nicht moglich sein zu schreiben; in obigem
Titel sei vielmehr die Philosophie in subjektivem Sinne, als das Philo-
sophieren, verstanden. Das ,goldene ABC‘ nun enthilt zunichst die
,Vorrede des Herausgebers' (8. 3—17), aus welcher oben das Allerwichtigste
iiber das Leben und die Philosophie Steudels mitgeteilt ward, sodann
(S. 18—28) des Letztgenannten ,Vorrede* zu seiner ,Philosophie im
Umrifs*, ,in welcher er sich selber schlicht und sozusagen ungewollt ein
herrliches Denkmal seiner philosophischen Personlichkeit gesetzt hat“
(S. 17), darauf (S. 30 —125) den eigentlichen Hauptgegenstand der gegen-
wirtigen Veroffentlichung, nimlich die ,Einleitung’ von Steudels Lebens-
werk, welche A. von der ,Orientierung tiber den Gegenstand‘ und B.,Von
der Form der Philosophie und der Art und Weise des Philosophierens*
handelt. Diese beiden Abschnitte sollen ,sozusagen gesetzgeberische
Aufstellungen iiber die Bedingungen eines verniinftigen Philosophierens®
enthalten und ,fir alle Zeiten klassisch® sein. Den Schluls des Ganzen
endlich bilden (3. 126—215) die 124 recht lesenswerten Bemerkungen,
mit welchen der Herausgeber die Einleitung versehen hat.

Dem hohen Lobe, welches derselbe, wie soeben angegeben, dem
Kgl. Wiirtt, Ober-Tribunals-Prokurator und philosophischen Schriftsteller
zollt, kann man indessen selbst in Bezug auf diejenigen Stiicke, welche
hier zum Neudruck gelangen, nicht so ganz riickhaltlos zustimmen. Die
besagte KEinleitung enthilt allerdings einen wahren Kern; aber dieses
Wahre ist unseres Erachtens nicht neu, sondern so alt, wie Aristoteles,
und dieses Wahre besteht darin, ,den analytischen Weg sachlicher Unter-
suchung’ fiir die ,Soliditit und Haltbarkeit einer philosophischen Denk-
arbeit* zu fordern. Wertvoll fiir den Augenblick ist auch die unseres
Erachtens freilich etwas zu scharf geratene Wendung gegen den ,Schwindel
und die philosophische Plusmacherei* der spekulativen Philosophen Fichte,
Schelling, Hegel; wertvoll bleibt dieselbe indessen nur so lange, als die
Spekulation der genannten nicht vollig iiberwunden ist. Dieser scharfen



Litterarische Besprechungen. 107

Wendung gegeniiber aber erscheint die grolse Verehrung Steudels fir
Kant recht auffillig. Der Philosoph von Konigsberg steht doch augen-
scheinlich auf einem ganz anderen Standpunkt wie der Philosoph von
Stuttgart.

Die Religion und ihr Recht gegeniiber dem modernen Mo-
ralismus. Darstellung und, Kritik der ,ethischen Be-

wegung* unserer Zeit von Dr. M. Keibel. Halle a. 8,
Pteffer, 1891.

Ein recht beachtenswertes Buch liefert Keibel, indem er versucht,
ydie religionslose Kultur als unzulinglich zu erweisen®, Hierbei ergab
sich fir ihn zundchst die Notwendigkeit, die Begriffsbestimmung der
Religion selbstindig zu erneuern. Darnach ,besteht das Wesen der
Religion lediglich in der Pflege von Vertrauen und Demut des Menschen
gegenilber der aulsermenschlichen Macht“. So aufgefafst, besitze die
Religion ein unveriiufserliches Anrecht auf einen IShrenplatz in der
Rangordnung der Giiter des Menschen, sie sei das hochste unter den
Gitern, welche allen Menschen zuginglich sind.

Dem gegeniiber miisse es wunder nehmen, dafs seit etwa hundert
Jahren die ethische Bewegung mehr und mebr Einfluls gewinne, welche
der Religion ihre hervorragende Bedeutung fiir das menschliche Leben
nehmen maochte. Diese ethische Bewegung, auch moderner Moralismus
genannt, dessen Entstehung und Verbreitung in Deutschland, Nord-
Amerika, England, Frankreich und andern Léindern schildert eingehend
der zweite Abschnitt.

Gegeniiber diesem modernen Moralismus sncht dann der dritte Ab-
schnitt das unvertilgbare Recht der Religion zu verteidigen. Die Mals-
nahmen der ethischen Bewegung gruppiert Keibel in zwei Klassen,
nimlich zunidchst in Versuche, die Religion zu verdringen. Dieselben
gipfelten in logischen und sittlichen Bedenken gegen die tberlieferten
Religionen, auf die er sich jedoch nicht niher einlassen kénne, dieselben
trifen indessen keinesfalls die Religion als solche. Die zweite Klasse
jener Malsnahmen sodann bezweckten, die Religion durch die Moral zu
ersetzen, dies sei darum psychologisch unmiglich, weil ein ldeal z. B.
ein absolut reines Gewissen nicht dasselbe zu gewiihren vermége, wie ein
Gut, wie das einem jeden Menschen zugingliche Gut der Religion. Aber
auch das Zeugnis der Thatsachen, der wachsende Einflufs der anti-
religiosen Grundsitze, verbiirge keineswegs das Recht derselben. Moge
die Unzufriedenheit mit den iiberlieferten Religionen auch begriindet sein,
so berechtige diese doch nicht, die Religion tiberhaupt zu verwerfen und
an ihre Stelle die Moral zu setzen. Das seien Fehlschliisse; die Wirkungen
derselben lielsen sich auch in der Geschichte der Religionsphilosophie
verfolgen. Spinoza habe den Anstofs zu der angedeuteten Entwickelung
gegeben, Kant habe ihr durch Widerlegung der iibernommenen Gottes- "
beweise die Bahn gebrochen. Tiefere Geister, wie Herder, Schleier-
macher und Fichte, hiitten versucht, den eigentlichen Kern der Religion
aus dieser Verwirrung zu retten, indem sie auf die Gefithlsbeziehungen
hinwiesen, welche dem Menschen gegen das Weltall geziemen, das ihn
umschliefst. ,Aber die Rufe dieser modernen Propheten, ihrer Genossen
und Nachfolger (D, F. Straufs, F. Vischer, E. von Hartmann, v. Kgidy)
fanden auf seiten der ethischen Partei nur insoweit Gehor, als sie zum
Kampfe gegen den alten Glauben aufforderten, nicht aber, soweit sie



108 Litterarische Besprechungen.

an dessen Stelle einen neuen Glauben setzen wollten. Mogen“, so
schielst Keibel, ,die voranstehenden Zeilen dazu beitragen, den Bemii-
hungen jener grofsen Denker auch nach ihrer positiven Richtung
hin in moralistischen Kreisen Krfolg zu verschaffen.

Verlorene Liebesmiihe! Keibel selbst steht, ohne es zu wollen und
anscheinend ohne es zu ahnen, halb bereits nach seinen eigenen Aus-
fihrungen auf seiten der ethischen Partei. Wer die deutliche Einsicht
besitzt, dals die Annahme eines persdnlichen Gottes logisch durchaus
nicht zu beweisen ist, leitet Wasser auf die Mithlen der ethischen Partei.

Braunsberg. Dr. J. Uebinger.

Die katholische Wahrheit oder die theologische Summa des
hl. Thomas von Aquin, deutsch wiedergegeben von Dr.
C. M. Schneider. 12. Bd. Supplementband: Schluls
und Register. Regensburg, Verlagsanstalt, 1892.

Freudig begriifsen wir den Schlufs- und Registerband der deutschen
Ubersetzung der Summa_theologica. — In der Einleitung zeichnet der
unermiidliche gelehrte Ubersetzer in meisterhafter Weise die Bedeu-
tung des hl. Thomas von Aquin fiir unsere Zeit.

§ 1 behandelt den letzten Endzweck und die menschliche
Natur. Wir lernen niher kennen die Natiirlichkeit und Ubernatiirlich-
keit des letzten Endzweckes, dessen Beziehung zum freien Willen, zur
Vernunft, zum sinnlichen Teil, zum Kérperlichen, zum gesellschaftlichen
Leben, zur Gnade; § 2 bringt die Disposition der Summa in ihren
3 Teilen, der Zusatzbinde, der Uberleitungen, des Registerbandes. —
Die Ubersetzung ist durchaus geeignet, den Leser zum Urtexte zuriick-
zuftihren, weil sie ihm das Verstindnis desselben erschlielst. — Der
Registerband hat zunichst den Zweck, dem Nachschlagen zu dienen:
dann aber gestattet er auch einen, gewissermalsen selbstindigen Ge-
brauch. KEr zerfillt in das Generalregister, die wortliche Anfiithrung der
Stellen aus Aristoteles und aus der hl. Schrift in der Summa, der Viiter
und Kirchenlehrer, sowie der Stellen aus den andern Vertretern der
heiligen und der Profanwissenschaft., Das Generalregister insbesondere
bietet wie in einem kurzen Abrisse die Lehre des Aquinaten; aulser den
kurzen Definitionen der einzelnen Worte nach Thomas, finden sich da
auch die Anwendungen der Definition auf die verschiedenen Wissens-
zweige. — Den Schluls bildet der Hinweis auf die kirchlichen Entschei-
dungen tber die Lehre des hl. Thomas, welche im Werke angefiihrt sind.
— Uberaus genau und sorgfiltig ist das Register ausgearbeitet; viel
Zeit und Mithe wurde darauf verwandt. Herzlich wiinschen wir dem
Ubersetzer wie der Verlagsbuchhandlung Gliick zur Vollendung des herr-
lichen Werkes. Finis coronat opus.

P. Josephus a Leonissa O. S. Fr. Cap.



	Litterarische Besprechungen

