
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 8 (1894)

Buchbesprechung: Litterarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LITTERARISCHE BESPRECHUNGEN.

Kardinal Johannes Dominici, 0. Pr. 1357 — 1419. Ein Refor¬
matorenbild aus der Zeit des grofsen Schisma, gezeichnet
yon P. Augustin Rosier, C. SS. R. Mit dem Bildnis
Dominicis. Freiburg i. B., Herder, 1893.

Dominici, der neben dem hl. Antonin von Florenz den sei. Fra
Angelico von Fiesole herangebildet hat, zählt zu den wissenschaftlichen
und ascetischen Zierden des Dominikanerordens, in welchem sein
Andenken von Anfang an als das eines Seligen gefeiert worden, wie denn
Gregor XVI. durch Breve vom 9. April 1832 den Kult des tapfern
Streiters Christi anerkannte und bestätigte. Besafsen wir bislang nur
die unkritischeVita Dominicis in den Acta Sanctorum, so bietet uns
nunmehr in dem vorliegenden Werk der durch seine Prudentius-Monographie

und andere Arbeiten bereits rühmlichst bekannte Redemptorist
P. Aug. Rosier eine vortreffliche, auf Quellenstudien beruhende und
erschöpfende Biographie, in deren sechs Kapiteln besonders drei Momente
in den Vordergrund treten:

1. Dominicis reformatorische Thätigkeit. Hatte zunächst die furchtbare

Geifsel der Pest im J. 1347 dem Ordensleben eine Todeswunde
geschlagen, so wurde durch das seit der Wahl Roberts von Genf zum
Gegenpapst (20. September 1378) datierende grofse Schisma auch die
majestätische Kraft des Dominikanerordens aufs empfindlichste geschwächt.
Der urbanistische Teil des Ordens weigerte sich, dem General Elias von
Toulouse in der Anerkennung Roberts von Genf als Papst zu folgen,
und wählte den Beichtvater der hl. Katharina von Siena, Raimund von
Capua, zum General. Das an sich bedauernswerte Unglück der Zer-
reifsung des Orden schlug durch die Fügung der göttlichen Vorsehung
gleichwohl zum Besten desselben aus. Denn schwerlich würde die
notwendige Ordensreform ohne die durch das Schisma veranlafste Wahl
Raimunds in Angriff genommen worden sein. Der Gewählte betrachtete
das grofse Werk der Ordensreformation als seinen Beruf; in Johannes
Dominici hatte Gott ihm das Werkzeug zur Ausführung seiner Pläne
gesandt. In Venedig und Florenz als Lektor der Theologie, gefeierter
Kanzelredner und geistlicher Führer thätig, zum Generalvikar über ganz
Italien bestellt, liefs Dom. es sich angelegen sein, die Reform auf das
vollkommen gemeinschaftliche Leben, welches die strenge Besitzlosigkeit
der einzelnen Ordensperson zur unbedingt notwendigen Voraussetzung
hat, aufzuhauen. Gänzliche Losschälung von der Welt und von sich
selbst bis zur tiefsten Demut, genaue Erfüllung der Regelvorschriften,
thatkräftige Liebe zu Gott und zum Nächsten unter beständigem
Hinblick auf das Vorbild Jesu, lebhaftes Verlangen nach der Vereinigung
mit Christus: das sind die Grundpfeiler des vollkommenen Lebens
nach Dom.

2. Dominicis Stellung zur Wiederbelebung des klassischen Altertums.

Seitdem i. J. 1382 die Pöbelherrschaft in Florenz gebrochen
worden und der reiche Adel, mit der Familie der Albizzi an der Spitze,



80 Litterarische Besprechungen.

eine wohlthätige Ruhe herbeigeführt hatte, entfaltete sich der von
Petrarca und Boccaccio eingeleitete Musenkultus zu üppiger Blüte.
Dominici erkannte nun als einer der Ersten in Italien die der
Jugenderziehung seitens des falschen Humanismns drohenden Gefahren und
verfafste die erste bedeutende Schrift gegen das Wiederauflehen des
heidnischen Geistes in der Litteratur, die Lucula noctis, in welcher
er zunächst für die bejahende Antwort der Frage: „An fidelibus Christianis
licitum sit Uteris saecularibus uti" in der Weise des hl. Thomas zwölf
Beweisgründe in streng syllogistischer Form beibringt, um dann der
bejahenden Antwort auf jene Frage eine viel längere Verneinung folgen
zu lassen, die er ebenfalls mit zwölf Argumenten stützt und worin er
seine eigentliche Ansicht zum Ausdruck bringt. Dom. ist weit entfernt,
der Wissenschaft überhaupt abhold zu sein, aber sie ist ihm nur Mittel
zum Zweck, die Wahrheit zu erforschen. Ob er Nutzen und Schaden
der neuen gei stigen Bewegung für Kirche und Religion in richtiger Weise
abgewogen hat, darüber werden die Urteile der Historiker schwerlich je
ganz übereinstimmen. Meines Erachtens ist die Bemerkung des Verf.
Seite 116 durchaus zutreffend, dafs nämlich Dom. durch die Verteidigung
der christlichen Principien gegen die Angriffe der Renaissance an der
Spitze jener wahren Reformbewegung steht, welche auch die kirchliche
Wissenschaft zu neuer Blüte brachte. Immerhin wird kein Freund
historischer Wahrheit dem Hrn. P. Rosier das Verdienst bestreiten, auf
Grund handschriftlichen Materials Irrtümer in der Entwicklungsgeschichte
des Humanismus berichtigt zu haben, die sich durch Jahrhunderte bis
heute sogar durch Forscher wie v. Reumont und G. Voigt fortgeerbt.

3. Dominicis Thätigkeit an der Seite des Papstes Gregor XII.
Nach dem Ahleben Innocenz' VII. (6. November 1406) von der Florentiner

Signoria mit der Überhringung ihrer Wünsche für die Papstwahl
nach Rom beauftragt, fand Dom. in dem schon am 30, November
gewählten siebzigjährigen, frommen und sittenreinen Angelus Correr, der
den Namen Gregor XII. annahm, einen besonderen Gönner. Der Papst
befahl ihm, bei der Kurie zu bleiben, und zog ihn häufig zu geheimen
Beratungen zu, da er dessen Wissenschaft und heiligen Wandel von
Venedig her wohl kannte. Alsbald zum Erzbischof von Ragusa und zum
Kardinal erhohen, berief Dominici den 4. Juli 1415 im Namen des
legitimen Papstes, der nach diesem Akt aus freien Stücken auf seine
Würde verzichtete, das Konstanzer Konzil, und damit war das ganze
Schisma auf dem Wege der Ordnung beseitigt, während das Pisanum auf
dem Wege der Revolution weder Union noch Reform zustande gebracht
hatte. In den diesbezüglichen Erörterungen Rosiers S. 120 f. ist eine
gründliche Korrektur der geschichtlich nicht zu rechtfertigenden
Beurteilung geliefert, welche Dom. in der Briegerschen Zeitschrift für
Kirchengeschichte Bd. IX u. X gefunden.

Von Martin V. zum Legaten für Böhmen und Ungarn in Sachen
der husitischen Bewegung ernannt, erreichte Dominici am 10. Juni 1419
in Buda das Ziel seiner irdischen Pilgerreise. Aus dem sorgfältigen
Verzeichnis seiner Schriften (1. homiletische, 2. Briefe, 3. Abhandlungen,
4. Laudenpoesie) im Schlufskapitel S. 182 f. ergibt sich, dafs der Katalog
bei Echard und Quétif (Scriptores etc. I. 768 sq.) an Richtigkeit und
Vollständigkeit viel zu wünschen läfst.

Breslau. Hugo Laemmer.



Litterarische Besprechungen. 87

Über die Empfänglichkeit (1er menschlichen Natur für die
Güter der übernatürlichen Ordnung nach (1er Lehre des
hl. Augustin und des hl. Thomas von Aquiu. Von
Dr. A. Kranich, Subregens am Bischöflich-Ermländischen
Priesterseminar und Privatdocent der Theologie am Königl.
Hosianum zu Braunsberg. Paderborn, Perd. Schöningh, 1892.

Der Inhalt vorliegender Arbeit zerfällt in drei Abschnitte: Begriff
und Realität der beiden Ordnungen der göttlichen Vorsehung nach
Augustin und Thomas (I. Abschnitt); das Verhältnis der menschlichen
Natur zur übernatürlichen Ordnung nach Augustin und Thomas (II.
Abschnitt); die praktische Bedeutung und die Tragweite der Lehre des
hl. Thomas von der potentia obedientialis (III. Abschnitt).

Im Vorwort drückt der Autor den Wunsch aus, „möge das Büchlein
in weitere Kreise die Überzeugung tragen, dafs wir das Recht und die
Pflicht haben, den hl. Thomas gerade in unserer materialistisch
angehauchten Zeit als den erhabenen Apologeten der christlichen Gottes-
und Weltanschauung, als den starken Träger und Beschützer der wahren
und echten Humanität anzuerkennen und uns von den durch ihn
vertretenen Principien leiten zu lassen." „Den Kernpunkt der Frage meint
der Autor klar gelegt zu haben." Dieser „Kernpunkt" aber ist kein
anderer als die Behauptung, der hl. Thomas habe eine aktive potentia
obedientialis angenommen. Inwieweit die Lehre des hl. Thomas
diesbezüglich durch den Autor klar gelegt wurde, wollen wir nun etwas
genauer untersuchen.

Die natürliche und die übernatürliche Ordnung der göttlichen
Vorsehung. — Die natürliche Ordnung schliefst ein den ordo logicus, d. i.
das ganze Reich der Ideen und Wahrheiten, deren Quelle und Norm die
kreatürliche Vernunft ist, sowie den ordo ontologicus, d. i. den Leib und
die Seele des Menschen mit allen Anlagen und Fähigkeiten; auch die
Mitwirkung Gottes zur Erhaltung der Geschöpfe und zur Setzung der
aus ihrem Wesen hervorgehenden Akte, d. i. der concursus Dei naturalis
gehört zur natürlichen Ordnung. (S. 3.) — Das höchste und letzte Ziel
des Menschen besteht darin, dafs der Mensch berufen ist, Gott unmittelbar

zu erkennen, ihn zu schauen, wie er ist. Ein solches Ziel aber
übersteigt alle natürlichen Kräfte, Ansprüche und Bedürfnisse des
Menschen, ragt über seine Natur weit hinaus, ist für ihn nicht mehr
natürlich, sondern absolut übernatürlich. Soll darum der Mensch
dieses Ziel erreichen können, so müssen seine natürlichen Kräfte dazu
besonders befähigt, erhöht und vervollkommnet werden, und dies
geschieht durch das Licht der Glorie, d. i. durch eine alle natürlichen
Anlagen übersteigende Gabe. Als Vorbereitung in diesem Leben
mufs der Mensch in eine Ordnung des Seins und Wirkens erhoben
werden, welche dem übernatürlichen Ziele homogen ist. Diese Gaben,
welche den Menschen in einen übernatürlichen Zustand versetzen und
zu verdienstlichen Handlungen befähigen, heifsen Gnade und sind mit
dem Lichte der Glorie wesentlich identisch. Es gehören somit
nach Thomas zur übernatürlichen Ordnung „alle jene Güter, welche
nicht von Gott als dem Urheber der Natur ausgehen, noch auch auf
dem Wege der Natur mitgeteilt werden, daher alle geschaffenen Güter
und Wesenheiten überragen, von aufsen der Natur zukommen, sie
erheben, vervollkommnen und vollenden." (S. 3 ff.) Unter „Gnade"



88 Litterarische Besprechungen.

versteht der englische Lehrer jede Gabe des gütigen und barmherzigen
Gottes, die für den Menschen kein dehitum ist. (S. 7.)

Die Aufgabe des hl. Thomas. — Die Averroisten, welche alles
Übernatürliche schlechtweg leugneten und bekämpften, stellten als
Grund ihrer Lehre einfach die Behauptung auf, es sei dem Menschen
unmöglich und seinem Wesen widersprechend, in eine höhere,
über seine natürlichen Kräfte hinausgehende Ordnung des Seins und
Erkennens erhoben zu werden. (S. 39.) Es war also zu zeigen, dafs
die Erhebung des Menschen in eine höhere Ordnung des Seins und
Erkennens keinen Widerspruch mit seinen natürlichen Anlagen und
Fähigkeiten enthalte, dafs sie vielmehr in diesen eine Empfänglichkeit,

eine „potentia obedientialis" vorfinde. (S. 20.) Der hl. Thomas
hatte also die Möglichkeit und Angemessenheit der Übernatur auf
Seiten des Menschen zu zeigen gegenüber den Averroisten.' (S. 21 u. 39.)

Die Empfänglichkeit der menschlichen Natur für die Güter
der übern. Ordnung nach S. Thomas. Die Potenzen der Seele. — Die
Potenzen der Seele sind nicht an sich, sondern nur durch den Akt,
auf welchen sie wesentlich gerichtet sind, erkennbar. Sie werden
darum durch ihre Akte und mittelbar durch die Objekte, auf die ihre
Akte abzielen, determiniert und specifiziert. Eine wichtige
Einteilung der Potenzen, die sich aus dem Princip der Specifikation und
Diversifikation ergibt, ist die aktive und passive. Die aktive Potenz
verhält sich zu ihrem Objekt als agens, ist aptitudo ad agendum, die
passive dagegen ist in ihrem Verhältnisse zu ihrem Objekte patiens,
nimmt dieses in sich auf. Die erstere bedeutet also ein posse agere,
bestimmt sich nach der Ordnung des Handelns, die andere besagt ein
posse esse, entspricht der Ordnung des Seins. Weiter erklärt der
hl. Thomas das Verhältnis des Objektes zum Akte bezüglich der
aktiven Potenz, indem er sagt: ad actum potentiae activae comparatur
objectum ut terminus et finis; und von dem entsprechenden Verhältnis
hinsichtlich der passiven Potenz sagt er: objectum comparatur ad
actum potentiae passivae ut principium et causa movens. (S. 34.) Einen
specifischen Ûnterschied gibt es aber zwischen den aktiven und
passiven Potenzen nicht, wohl aber besteht ein solcher zwischen den
beiden Grundvermögen der Seele, dem Erkenntnis- und
Willensvermögen. Ein drittes Grundvermögen der menschlichen Seele
kennt der hl. Thomas nicht. (S. 35.)

Die natürliche Potenz und die potentia obedientialis. — Insofern
eine Potenz wesentlich der Seele angehört, ein natürliches
Vermögen derselben ist, und auch ihr Akt den Kräften der menschlichen
Natur proportioniert erscheint, ist sie nach der Auffassung des
hl. Thomas eine potentia naturalis. Zum Unterschiede von
diesem V ermögen nennt er das Vermögen, die Empfänglichkeit
der Kreatur und besonders des menschlichen Geistes für die übernatürliche

Einwirkung Gottes potentia obedientialis oder potentia
obedientiae. (S. 35.) Was die potentia obedientialis nun noch
betrifft, so wird sie von Thomas erklärt als Vermögen nnd Fähigkeit
der Kreatur, zu gehorchen, wenn diese von Gott ihrem Schöpfer und
Herrn zu einem Sein und Wirken berufen wird, das über ihre natürliche

Sphäre hinausliegt. Daher der Name potentia obedientialis oder
potentia obedientiae. Es liegt somit in ihr die Empfänglichkeit,
oder sie ist vielmehr die Empfänglichkeit des Geschöpfes für die
Aufnahme der übernatürlichen Einwirkungen Gottes auf dasselbe.
So hat die gesamte Kreatur, auch die vernunftlose, die Empfäng-



Litterarische Besprechungen. 89

lichkeit, die potentia obediential«, für jenes aufserordentliche
Eingreifen Gottes in dieselbe, das man Wunder nennt. Insbesondere hat
die menschliche Seele aufser einem natürlichen passiven Vermögen,
das durch ein natürliches agens in den Akt übergeführt wird, eine
weitere passive Potenz, die potentia obedientiae, die nur
durch das agens primum, durch Gott aktuiert werden kann. (S. 37.)
Dafs nun aber die potentia obedientialis der vernünftigen Kreatur, also
auch die des Menschen, nach ihrem Wesen und ihrer Beschaffenheit
eine andere sein mufs als die potentia obedientialis der vernunftlosen
Dinge, ergibt sich aus der Natur des vernünftigen freien Geschöpfes
selbst. Dieses ist ja auf Grund seiner natürlichen geistigen Fähigkeiten
und Kräfte unmittelbar auf Gott gerichtet, hat in Gott sein letztes
Ziel. Darum kann die potentia obedientialis, d. i. die Empfänglichkeit

des Menschen für die Erhebung in die Gnadenordnung nicht anders
als der Natur desselben entsprechend, mithin nur als ein reales,
positives, geistiges Vermögen verstanden werden; ja es ist der
Vorzug und das Auszeichnende des Menschen im Vergleich zu den andern
irdischen Geschöpfen, dafs er ein der Gnade fähiges Subjekt ist.
(S. 38.) Dieses Vermögen, das der Mensch nach S. Thomas für die
Übernatur hat, wird von ihm stets unterschieden von der potentia
naturalis, welche durch ein agens naturale zur Aktivität geführt wird.
Die potentia obedientialis, obschon sie begriffsmäfsig das Angelegtsein

der Natur für die Übernatur ausdrückt, ist doch nicht Keimanlage
für das Übernatürliche, steht nicht zu ihrem Akte und Objekte in dem
Verhältnisse, wie die eben erwähnte potentia naturalis zu
dem ihrigen, kann vielmehr nur durch das agens primum aktuiert werden.
(S. 39.) Entschieden verträgt sich mit dem Begriff der potentia
obedientialis nicht die Vorstellung, als ob der menschliche Geist sich gegen
die Güter der übernatürlichen Ordnung indifferent oder bei ihrer
Verleihung seitens Gottes rein passiv verhielte. (S. 41.)

Bleiben wir für einen Augenblick stehen, um uns die Klarheit
des Autors recht zu vergegenwärtigen. Was ist die potentia obedientialis?

Die blofse Indifferenz oder Nichtrepugnanz in dem Geschöpfe ist
sie nicht, sie bildet vielmehr ein Vermögen. Aber welches Vermögen
ist sie? Der hl. Thomas, so wurde uns gesagt, kennt blofs zwei
Grundvermögen, das Erkenntnis- und das Willensvermögen. Macht vielleicht
die potentia obedientialis das dritte Grundvermögen aus? Allein
diese potentia obedientialis findet sich noch dazu in jeder Kreatur, also
auch in den Vernunft- und willenlosen Wesen. Was ist sie nun in diesen?
Etwa auch ein Vermögen? Zudem hat nach der Lehre des hl. Thomas,
die der Autor genau zu kennen vorgibt, die Gnade ihren Sitz
unmittelbar in der Seele selber, nicht in ihren beiden Grundvermögen.
(1. 2. q. 110. a. 3). Die Seele selbst hat also ebenfalls eine potentia

obedientialis. Was für ein Vermögen ist nun diese Potenz
unmittelbar in der Seele? Nach dem Autor mufs sie ja als ein
reales, positives, geistiges Vermögen betrachtet werden. Hier
vermissen wir jedwede Klarheit, falls die potentia obedientialis
etwas anderes sein soll als die Indifferenz oder Nichtrepugnanz.
Die vollständige Unrichtigkeit, dafs zwischen der passiven und
aktiven Potenz kein specifischer Unterschied bestehe, möge
vorläufig unberücksichtigt bleiben. Dafür haben wir hier noch andere
Schwierigkeiten. Der Autor meint, der Mensch sei ein der Gnade
fähiges Subjekt, darin bestehe sein Vorzug vor den andern irdischen
Geschöpfen. Allein dies ist nicht so ganz richtig. Auch andere



Litterarische Besprechungen.

Geschöpfe wären an und für sich der Gnade, der allergröfsten
Gnade, nämlich der gratia unionis, fähige Subjekte. Der Autor
erinnert sich gewifs folgende Stelle des englischen Lehrers gelesen zu
haben: „Loquendo de potentia Dei absoluta Deus potest assumere quarn-
cunque creaturam vult. Unde secundum hoc non est una creatura magis
assumptibilis quam altera. Loquendo autem de potentia ordinata illam
creaturam assumere potest quam congruit eum assumere ex ordine
suae sapientiae. Unde illa creatura dicitur assumptibilis in qua
hujusmodi congruitas invenitur." 3. d. 2. q. 1. a. 1. — Es hätte somit
irgendeiner andern Kreatur, etwa der vernunftlosen, keineswegs an der
„potentia obedientialis" gefehlt, wäre es der Weisheit Gottes
eingefallen, diese Kreatur in die Einheit der Person aufzunehmen. Schon
daraus geht hervor, dafs die Behauptung des Autors ganz und gar falsch
ist, die „potentia obedientialis" des Menschen sei eine ganz andere als
die der vernunftlosen Geschöpfe. Ebenso weifs der Autor aus der Lehre
des englischen Meisters, dafs die Sakramente die Gnade auf physische
Weise, wenn auch nur als Instrumentalursachen, also per modum
transeuntis oder motionis enthalten. Auch sie besitzen folglich eine
potentia obedientialis für die Gnade, bilden für dieselbe fähige
Subjekte. Warum sollte also die potentia obedientialis im Menschen
eine ihrem Wesen und ihrer Beschaffenheit nach ganz andere
sein als die in den übrigen Kreaturen? Eine potentia obedientialis für
sozusagen alles nur Mögliche besitzt der Mensch ebenso wenig wie die
übrigen Geschöpfe. Der Grund dafür liegt eben in der innern Re-
pugnanz. Für Vieles sind die Kreaturen nicht indifferent, sondern
es widerspräche ihrem innersten Wesen, z. B. dafs der Stein
oder das Tier denke, der Mensch mit dem Auge erkenne, mit dem
Strebevermögen wolle u. s. w. Darans folgt aber noch gar nicht, dafs
die potentia obedientialis in jeder Kreatur eine ganz andere sei. Nur
insofern können wir sie eine ganz andere nennen, als bei manchen
Geschöpfen diese, bei andern jene Repugnanz nicht vorhanden ist, als
sie das eine Mal indifferent, das andere Mal nicht indifferent sich
verhalten. — Weiter bemerkt der Autor, es vertrage sich entschieden
nicht mit dem Begriffe der potentia obedientalis, dafs der menschliche

Geist sich bei der Verleihung der übernatürlichen Güter durch
Gott rein passiv verhalte. Das ist abermals ganz und gar falsch.
Der Autor ist bei dem Studium der Werke des hl. Thomas ohne Zweifel
auf folgende Stelle gestofsen : „operatio alicujus effectus non attribuitur
mobili, sed moventi. In illo ergo effectu in quo mens nostra est mota,
et non move il s, solus autem Deus movens, operatio Deo attribuitur.
Et secundum hoc dicitur gratia operans." 1. 2. q. 111. a. 2. Verhält
sich also der menschliche Geist nicht rein passiv, so mufs er sich
aktiv verhalten, er mufs ebenfalls movens sein. Und gerade das

leugnet hier der englische Meister; die unmündigen Kinder und plötzlich
bekehrten Sünder existieren wahrscheinlich für den Autor nicht.
Wodurch sollte denn auch die Seele thätig sein bei der Aufnahme der
Gnade? Unmittelbar durch sich selber? Allein nach dem Autor S. 33
lehrt S. Thomas, dafs die Seele niemals durch sich selber, sondern
nur durch ihre Vermögen thätig sei. Dann verhält sie sich aktiv
durch ihr Denk- und Willensvermögen? Allein die Gnade wird nicht
in diesen Vermögen, sondern unmittelbar in der Seele selber
aufgenommen. Die Seele selber müfste sich folglich nicht rein
passiv verhalten. Abgesehen davou also, dafs der Autor nirgends
beweist, die potentia obedientialis bilde ein reales, positives,



Litterarische Besprechungen. 91

geistiges Vermögen, stofsen wir überall auf Widersprüche. Dies
kann folglich in keiner Weise Lehre des hl. Thomas sein.

Was ist demnach die potentia obedientialis nach der wahren
Ansicht des hl. Thomas? Nichts anderes als die Möglichkeit der
Kreatur, alles durch Gott aus sich machen zu lassen, was nicht ihrem
Wesen selber widerspricht, wozu sie also indifferent ist. Ist
sie ein reales, positives, geistiges Vermögen? Nein, sondern
blofs die Nichtrepugnanz ihres Wesens. Sie ist auch nicht die
transcendeutale Hinordnung der Kreatur zu den übernatürlichen
Akten und Objekten. Sie verhält sich, wie der Autor mit Recht
sagt, nicht wie die potentia naturalis zu ihrem Akte und Ob-
jektel Sie verhält sich nach dem Autor S. 45 auch nicht wie die
Fähigkeit des Leibes für die Aufnahme der Seele. Diese Fähigkeit
des Leibes ist aber anerkanntermafsen kein reales, positives
Vermögen, sondern die transcendentale Hinordnung. Bildet nicht einmal
dieses Verhältnis ein Analogon zur Erklärung der passiven potentia
obedientalis des hl. Thomas, wie der Autor zutreffend bemerkt, dann ist
es um so weniger zu begreifen, wie er behaupten kann, die potentia
obedientialis sei ein reales, positives, geistiges Vermögen.

Lehrt Thomas blofs eine potentia obedientialis passiva, oder auch
eine pot. ob. activa? Der Autor behauptet das letztere. „Es ist wahr,
der hl. Thomas bezeichnet die potentia obedientialis, wenn er sie noch
anders benennt, als eine passive, und meines Wissens spricht er
nirgends von einer potentia obedientialis activa." S. 44. „Der
englische Lehrer sagt uns jedoch selbst, wie er die potentia obedientiae
verstanden wissen wolle, in welchem Sinne sie ihm eine passive sei."
{S. 45.) — Das heifst also mit andern Worten: können wir da3, was
wir wünschen, aus dem hl. Thomas nicht herauslesen, so lesen wir
es mutig hinein. Und wie sollen wir nun den hl. Thomas verstehen?
„Keine Kreatur kann das, was über ihre natürlichen Kräfte geht, als
principale a gen s vollführen; wohl aber kann sie da handeln als

agens instrumentale, bewegt von der unerschaffenen Kraft."
Bezüglich des Menschen: „der Mensch wird zwar wie ein Instrument von
Gott bei der Erhebung in die Gnadenordnung bewegt, aber diese
Bewegung schliefst nicht aus die Selbstbewegung durch den freien Willen."
{S. 45.) Damit also ist bewiesen, dafs S. Thomas eine potentia
obedientialis activa gelehrt hat! — Hat der Autor uns nicht früher
gesagt, Gott müsse die Kreatur in eine höhere Ordnung des Seins und
Wirkens, also nicht blofs des Wirkens, sondern des Seins erheben?
Wie kann demnach der Mensch eine aktive Potenz haben, bevor er
das Sein besitzt? Der Autor meint, als agens instrumentale. Sehr
wohl! Aber hat er nicht im hl. Thomas hundert Mal gelesen, dafs das
Instrument vorerst eine Kraft oder Bewegung per modum transeuntis
oder intentionis erhalten müsse, um thätig zu sein? Diese Kraft oder
Bewegung bewirkt, dafs das Instrument aktive Potenz werde. Una-
quaeque forma indita rebus creatis a Deo habet efficaciam respectu
alicujus actus determinati, in quem potest secundum suam proprie-
tatem; ultra autem non potest, nisi per aliquam formam super-
additam. 1. 2. q. 109. a. 1. Vgl. 3. p. q. 62. a. 3 u. 3. Die aktive
Potenz ist aber nach dem Autor das posse agere. Folglich hat der
Menschohne diese mitgeteilte Form kein posseagere, also keine
potentia obedientialis activa. Wünscht der Autor zu erfahren, wie der
hl. Thomas verstanden werden will, so braucht er blofs, um von vielen
andern Stellen zu schweigen, 1. 2. q. 110. a. 3 u. 4 durchzulesen. Die



92 Litterarische Besprechungen.

Gnade ist in der Seele, die eingegossenen Tugenden in den beiden
Grundvermögen; dadurch erhält der Mensch ein neues übernatürliches

Sein und Vermögen oder posse agere. Dadurch empfängt
er die potentia obedientialis activa. Von Natur aus besitzt er keine
solche. —

„Aber," bemerkt der Autor S. 39, „die potentia obedientialis drückt
begriffsmäfsig das Angelegtsein der Natur für die Ubernatur aus."
S. 49 dagegen heilst es: „so müssen wir denn erklären, dafs Heinrich
nur die Lehre des hi. Thomas wiedergibt, wenn er sagt: ,in der
Natur des Geschöpfes, wie vollkommen sie sei, liegt also schlechthin
keine Kraft, kein Vermögen, keine Anlage, Neigung,
Vorbereitung zu den übernatürlichen Gütern der Gnade und der Glorie, also
namentlich keine aktive Potenz.' Ja, was ist nun das Richtige? Der
Autor behauptet die Lehre des hl. Thomas vorzutragen, wenn er sagt,
die potentia obedientialis sei ein reales, positives Vermögen, sie
drücke begriffsmäfsig das Angelegtsein der Natur für die
Übernatur aus; nach Heinrich, der ebenfalls die Lehre des hl. Thomas
wiedergibt, ist diese pot. obed. koin Vermögen, keine Anlage in der
Natur. Da soll sich nun wer auskenuenl Und trotzdem behauptet
der Autor hier S. 49, „man sollte doch von vornherein glauben, dafs
der englische Lehrer der menschlichen Seele eine gewisse aktive
potentia obedientialis für die übernatürliche Ordnung nicht
absprechen werde." Eine gewisse aktive pot. obed. ohne Vermögen,
ohne Anlage! Da kann freilich nur mehr das „von vornherein glauben"
zur Not hinüberhelfen.

Zwar ist der Akt und das Objekt der potentia obedientialis
übernatürlich; doch darf man daraus nicht folgern, dafs auch sie
selbst in ihrem Wesen, entitativ und an sich eine übernatürliche
Potenz sei. Nach Thomas ist dem Menschen die Fähigkeit und
Empfänglichkeit für das Übernatürliche auerschaffen, besitzt derselbe
hiefür eine capacitas naturalis. (S. 50.) — Da stehen wir wieder vor
dem Berge. Früher wurde uns gesagt, die Potenzen der Seele wären
an sich gar nicht erkennbar, sie würden nur durch den Akt, auf
welchen sie wesentlich gerichtet sind, erkannt, sie fänden durch die
Akte, und mittelbar durch die Objekte ihre Determinierung
und Specifizierung. Nun aber ist hier der Akt und das Objekt
übernatürlich, die Potenz dagegen natürlich. Nach S. Thomas
ist diese Potenz für das Übernatürliche dem Menschen anerschaffen,
besitzt er hiefür eine capacitas naturalis, und doch wurden wir früher
dahin belehrt, „zum Unterschiede" von der potentia naturalis erkläre
S. Thomas die Empfänglichkeit der Kreatur für die übernatürliche
Einwirkung Gottes als potentia obedientialis; dieses Vermögen werde
von ihm „stets unterschieden" von der potentia naturalis; der Mensch
besitze kein Vermögen, keine Anlage, Neigung in der Natur.
Hätte Gott den Menschen eine Zeit lang ohne die übernatürlichen Güter
gelassen, aber beabsichtigt, ihn zur übernatürlichen Ordnung zu berufen,
so hätte er ihm nach der Lehre des hl. Thomas, meint der Autor auf
S. 52, mit Rücksicht auf die baldige Erhebung ein besonderes natürliches

Vermögen, eben als potentia obedientiae bei der Erschaffung
gegeben. Hier ist die Potenz also wieder ein Vermögen, und zwar
ein natürliches. Der Mensch besitzt in seiner potentia obedientialis
ein natürliches Vermögen ad cognoscendum et volendum bezüglich
der Güter der übernatürlichen Ordnung, mit andern Worten: er
besitzt eine aktive Empfänglichkeit für die Übernatur. (S. 54.) —



Litterarische Besprechungen. 93

Abgesehen davon, dafs eine aktive Empfänglichkeit einem
kreisrunden Quadrat gleich ist, wissen wir ja aus dem früher Gesagten,
dafs sich in der Natur des Menschen kein Vermögen, keine Anlage,
Neigung zu den übernatürlichen Gütern vorfindet. — Auf Grund
der Erkenntnis, dafs sich Gott im Universum offenbart durch seine
Werke, und dafs es noch eine intensivere, höhere und vollkommenere
Art Gott zuerkennen gebe, als die der Abstraktion, dafs es vielleicht
möglich sei, Gott zuschauen, entsteht in dem Menschen das

Verlangen nach der Anschauung Gottes, des höchsten und
vollkommensten Wesens. Dieses Verlangen, Gott zu schauen, sowie der ihm
vorausgehende Erkenntnisakt, somit ein actus intellectivus, und ein
appetitus intellectivus elicitus sind die Akte der potentia obedientialis.
Bei dieser Bethätigung, die sich durchaus im Rahmen des Natürlichen

bewegt, zeigt sich die potentia obedientialis als natürliches
aktives Vermögen. (S. 55, 56.) — Also die Potenz ist natürlich,
der Akt ebenfalls natürlich, das Objekt dagegen übernatürlich:
Gott schauen; und doch werden Potenz und Akt nur vom Objekt
specifiziert. Und wie kommt der Mensch, der keine Vermögen,
keine Anlage, Neigung in seiner Nat.ur hat, zu der Erkenntnis,
dafs es noch eine höhere Art Gott zu erkennen gebe, dafs es doch
vielleicht möglich sei, Gott zu schauen? Wie entsteht in ihm
das Verlangen nach der Anschauung Gottes, wenn er gar keine
Neigung, wie der Autor S. 31 sagt, kein „Bedürfnis" dazu in sich
hat? Sagt der Autor nicht selber S. 11 mit Berufung auf P. Weifs:
„von etwas, was unserm Geist in allen Beziehungen unzugänglich ist, und
wovon wir nicht einmal die leiseste Ahnung haben, können wir
uns keine falsche Vorstellung machen." Ferner, wie soll die potentia
obedientialis die aktive Potenz für diese beiden Akte des Erkennens
und Verlangens bilden, wenu sie nach S. Thomas, wie der Autor S. 46
erklärt, nicht aptitudo ad agendum ist? Die Bethätigung der
potentia obedientialis bewegt sich nach dem Autor durchaus im Rahmen
des Natürlichen. Bildet diese höhere Erkenntnis, die Möglichkeit
Gott zu schauen, etwas durchaus Natürliches, und nicht vielmehr
etwas durchaus Übernatürliches? Was bewegt sich denn eigentlich
durchaus im Rahmen des Natürlichen bei der potentia obedientialis?

Der Akt und das Objekt der potentia obedientialis ist
übernatürlich, so hat uns der Autor vorhin gesagt, und die Potenz
selber ist ihrem Wesen nach, entitativ, an sich, natürlich. Hier aber
bewegt sich wiederum alles durchaus im Rahmen des Natürlichen.
Mit der potentia obedientialis als natürlichem Vermögen für die
Güter der übernatürlichen Ordnung ist es also nichts. Ein natürliches

Vermögen kann nicht die genannten Güter cognoscere et velle.
Der Mensch hat von Natur aus davon nicht die leiseste Ahnung,
nicht das geringste Verlangen. Er braucht dafür, wie S. Thomas
bemerkt, eine formam superadditam. Eine natürliche Potenz
und ein übernatürliches Objekt bedeuten soviel als einen
stofflichen Geist.

Doch hören wir weiter. Dieser actus elicitus der potentia obedientialis

ist nicht ein actus perfectus und adaequatus, sondern nur
ein actus imperfectus. Denn obschon sie als natürliche Potenz
die Hinordnung des Menschen auf die Anschauung Gottes und
auf die Gnadengüter bedeutet, so ist diese Hinordnung nach der
Auffassung des englischen Lehrers doch nicht eine adäquate, nicht eine
genügende. So erklärt es sich, dafs Thomas bald sagt, die über-



94 Litterarische Besprechungen.

natürliche Ordnung übersteige die natürlichen Kräfte des Menschen, bald
hervorhebt, sie sei der Natur des Menschen gemäfs. (S. 56.) — Wir
fragen: gehört dieser actus imperfectus der natürlichen oder
übernatürlichen Ordnung an? Bezieht er sich auf die Güter der Natur,
oder der Übernatur? Ist er blofs graduell, wie das Unvollkommene
und Vollkommene derselben Ordnung, oder aber specifisch
verschieden vom actus perfectus? Aus der Darlegung des Autors
geht hervor, dafs dieser actus imperfectus sich nur graduell
unterscheidet. Dann braucht er, um ein actus perfectus et adaequatus zu
werden, blofs eine graduelle Vervollkommnung derselben Ordnung.
Sobald die natürlichen Kräfte des Menschen vervollkommnet werden,
bringen sie einen übernatürlichen, einen actus perfectus hervor.
Oder gehört dieser actus imperfectus schon der Übernatur an? Wie
kann aber aus einer ihrem Wesen nach, entitativ und an sich
natürlichen Potenz ohne weiters ein übernatürlicher, wenn auch
unvollkommener Akt hervorgehen? Kanu eine Ursache der Wirkung etwas
geben, was sie selber gar nicht hat, was gar nicht in ihr liegt? Eine
natürliche Potenz, die einen übernatürlichen Akt hervorbringt, ohne
vorerst ein neues, höheres Princip, eine Form erhalten zu haben, wäre
ihrem Wesen nach natürlich und übernatürlich zugleich, daher ein
Monstrum. Eine natürliche Potenz mit der Hinordnung auf die
Anschauung Gottes ist der hellste Widersinn, weil die Potenz
vom Objekte determiniert, specifiziert, folglich auch nach diesem
Objekte benannt wird. Ein jedes Ding wird benannt, je nachdem wir
es erkennen. Die Potenz aber erkennen wir aus dem Akte, und den
Akt aus dem Objekte, auf welches er sich bezieht, wie der Autor
vorhin unter Berufung auf S. Thomas ganz richtig bemerkt hat. Die
potentia obedientialis ist demnach entweder thatsächlich auf die
Anschauung Gottes hingeordnet, und dann ist sie keine natürliche,
sondern eine übernatürliche Potenz des Menschen. Oder sie bildet
eine natürliche Potenz, und dann ist sie eben zu dieser Anschauung
nicht hingeordnet. Eine natürliche Potenz, die ohne weiteres auf
die Anschauung Gottes hingeordnet wäre, ist und bleibt ein Unding. —
Hier noch ein anderes Kuriosum. Die natürliche Empfänglichkeit
für die Güter der übernatürlichen Ordnung liegt eigentlich nicht in der
potentia obedientialis selber, sondern in ihrem natürlichen Akte,
in dem besprochenen appetitus intellectivus elicitus. Da möge uns
der Autor doch gefälligst sagen, welchen natürlichen Akt die Kinder
vor dem Gebrauche der Vernunft haben, welcher appetitus elicitus da
die eigentliche Empfänglichkeit für die genannten Güter besitzt?
Jedenfalls werden diese wiederum eine „ganz andere" potentia obedientialis

haben! Dafs der Mensch überhaupt einen natürlichen Akt, einen
appetitus elicitus haben müsse, um für die erwähnten Güter
empfänglich zu sein, ist weiter nichts als eine grundlose Behauptung,

wie so manche andere, die wir bereits kennen gelernt haben.
Nach dieser Theorie wäre die potentia obedientialis eigentlich kein
Vermögen, dessen Gegenteil doch der Autor bisher in einem fort
betont hat, sondern ein Akt, ein Erkenntnis- und Willensakt. Und
dieser Akt begründet die Angemessenheit und Kongruenz der
übernatürlichen Erhebung. Bildet er ja doch schon den actus
imperfectus für diese Erhebung. Wenn wir also lesen, wie eifrig der
hl. Paulus auf dem Wege nach Damaskus nachgedacht, „ob es nicht
noch eine intensivere, höhere und vollkommenere Art Gott zu erkennen
gebe, ob es nicht möglich sei, Gott zu schauen", und wie grofs sein



Litterarische Besprechungen.

„Verlangen" war „nach der Anschauung Gottes", so hegreifen wir
vollständig, dafs dieser actus imperfectus et inadaequatus sich in der
richtigen „proportio" für das Übernatürliche befand, dafs er ganz
„angemessen und kongruent für die übernatürliche Erhebung" war. —

Der Autor bereitet sich aber auch selber Verlegenheiten. Früher
nämlich erklärte er, diese potentia obedientialis, die „Fähigkeit und
Empfänglichkeit für das Übernatürliche" wäre dem Menschen
„auerschaffen". Da lag denn die Folgerung nahe, dafs alsdann die Seele
einen „appetitus innatus nach der Übernatur besäfse". Gegen diese
Folgerung verwahrt sich der Autor. Mit welchem Hechte, vermag allerdings

er selber nicht zu sagen. Ist die potentia obedientialis im Menschen
weiter nichts als das „Erkenntnis- und Willensvermögen" mit einer
graduellen Steigerung, zum Unterschiede vom Menschen im „status
naturae purae", der diese pot. ob. aktiv ebenfalls, nur in einem niedern
Grade besitzt, S. 52, so kann der Autor trotz allem Proteste die Folgerung

nicht abweisen, diese Fälligkeit und Empfänglichkeit für das
Übernatürliche sei ein „appetitus innatus". Doch der Autor weifs sich
zu helfen. „Wohl hat nach Auffassung des hl. Thomas der Mensch ein
ihm angeborenes Begehren und Streben nach der Glückseligkeit und
insofern nach Gott als dem letzten Ziel; doch ist dieser appetitus innatus
nur im allgemeinen auf Glück und Glückseligkeit naturnotwendig gerichtet,
schliefst darum auch nur im allgemeinen in seinem Objekte Gott ein.
Obschon der hl. Thomas einmal sagt, dafs das natürliche Verlangen
nach Seligkeit nicht gestillt werde, wenn der Mensch nicht zur
Anschauung Gottes gelange, so folgt daraus keineswegs, dafs es einen
appetitus nach den Gütern der Gnade gebe. Bei solchen Äufserungen
stellt sich der hl. Kirchenlehrer auf den faktischen Standpunkt, d. h. er
setzt die Erhebung in die Übernatur als vollzogene göttliche Anordnung
voraus". (S. 57, 58.) — Sehr richtig. Die Frage ist aber nur die, ob
S. Thomas sich blofs dann auf diesen Standpunkt stellt, wenn die Texte
dem Autor unbequem zu werden anfangen, im übrigen aber immer den
Standpunkt des Autors einnimmt, oder ob der englische Lehrer stets
jenen Standpunkt einnimmt, so oft er vom „Angeborensein" des
Verlangens nach der Anschauung Gottes spricht. Die Beantwortung dieser
P'rage liegt auf der Hand. „Natürlich" nennt S. Thomas etwas in einem
dreifachen Sinne. Zum ersten ist „natürlich" der Gegensatz von
„widernatürlich". So aufgefafst, ist die potentia obedientialis in
allen Kreaturen etwas „Natürliches", denn jedes Geschöpf „gehorcht"
Gott, seinem Schöpfer. Was Gott mit ibm thut, ist ihm „natürlich".
Zum zweiten heifst „natürlich", was vom Anfange an vorhanden war,
abgleitet vom: „a nativitate". In diesem Sinne ist die potentia
obedientialis im Menschen ebenfalls „natürlich", weil nach S.Thomas
die Erhebung des Menschen zur Ordnung der Übernatur mit der Gründung
des Menschengeschlechtes zusammenfällt. Vgl. d. Autor S. 53, 54. —
Endlich ist „natürlich" alles das, ,was aus den Principien der Natur
hervorgeht, oder wie der Autor sagt, „dessen Quelle und Norm die
kreatürliche Vernunft ist". In diesem Sinne ist die potentia
obedientialis in keiner Weise „natürlich". Es gibt weder einen appetitus
innatus, noch viel weniger einen appetitus eli ci tus in der Natur
des Menschen für irgendwelches Gut der Übernatur. Wir sagen,
noch viel weniger, denn der appetitus elicitus hat den appetitus innatus
zu einer notwendigen Voraussetzung, was der Autor nicht zu
wissen scheint. Hier können wir also klar sehen, wie der Autor mit
den Texten des hl. Thomas umgeht. Sie müssen sich fügen, ob sie



96 Litterarische Besprechungen.

wollen oder nicht. Die einfache Begriffsbestimmung der Potenz
und ihre wesentliche Abhängigkeit vom Objekte allein macht die
ganze Theorie des Autors unmöglich. Hätten wir ihm zu S. 50, wo der
Autor sagt, nach S. Thomas sei dem Menschen die Fähigkeit und
Empfänglichkeit für das Übernatürliche anerschaffen, er besitze für
dieselbe eine „capacitas naturalis", geantwortet, S. Thomas spreche vom
Menschen auf dem faktischen Standpunkt, so wären wir zweifelsohne
der Unkenntnis im hl. Thomas geziehen worden. So sagt der
Autor S. 63: „wenn später behauptet wurde, erst lange nach Thomas,
etwa von Suarez sei die pot. obed. activa erfunden, so können wir
diese Behauptung nur auf ein Mifsverständnis der in Betracht kommenden

Lehre des hl. Augustin und Thomas seitens ihrer Vertreter
zurückführen, oder wir müssen sogar Mangel an Verständnis bei
manchen Erklärern des englischen Lehrers annehmen."
Das ist doch gewifs bescheiden gesprochen. Hält man dagegen dem
Autor die unliebsamen Folgerungen aus seiner Theorie vor, so flüchtet
er sich blitzschnell auf den faktischen Standpunkt. „Sieht man
nur auf den Wortlaut der hier zunächst in Betracht kommenden
Äufserungen des hl. Thomas, so könnte man versucht sein, zu erklären,
es sei der Lehre des hl. Thomas gemäfs die Empfänglichkeit für die
Übernatur eine passive, eine potentia passiva." So der Autor auf
S. 65. — Nun ein gewissenhafter Schriftsteller bleibt bei dem Wortlaut
des Autors, den er citiert. Doch genug. Wir können unmöglich eigens
jeden einzelnen Satz widerlegen.

Nach dem Wortlaut verwirft S. Thomas die potentia obedientialis
activa; diese pot. ob. ist ihm, nach dem Wortlaut, überhaupt kein
Vermögen, keine Anlage, Neigung, kein „Bedürfnis", wie der
Autor S. 3 sagt, für die Güter der Übernatur; der Mensch hat von
Natur aus nicht die „leiseste Ahnung" von der Anschauung Gottes,
folglich auch nicht den mindesten Wunsch. Somit ist die potentia
obedientialis, nach dem Wortlaut, dem hl. Thomas nichts anderes,
als die innere Möglichkeit, die Indifferenz oder Nichtrepugnanz, dafs
Gott die Kreatur, zumal den Menschen, in eine höhere, specifisch
verschiedene Ordnung erhebe. — Assumptibile dicitur quod potest assumi.
Cum autem dicitur creatura potest assumi, non Signatur aliqua potentia
activa creaturae, quia sola potentia infinita hoc facere potuit, ut in
infinitum distantia conjungerentur in unitatem personae. Similiter non
Signatur etiam potentia passiva naturalis creaturae, quia nulla
potentia passiva naturalis est in natura, cui non respondeat potentia
activa alicujus naturalis agentis. Unde relinquitur quod dicat
in creatura solam potentiam obedientiae, secundum quam de
creatura potest fieri quidquid Deus vult, sicut de ligno potest fieri
vitulus, Deo opérante. Haec autem potentia obedientiae correspondet
divinae potentiae, secundum quod dicitur, quod ex creatura potest fieri
quod ex ea Deus facere potest. Sentent. 3. d. 2. q. 1. a. 1. — In
conceptione Christi fuit duplex miraculum; unum quod femina concepit
Deum, aliud quod virgo peperit filium. Quantum ergo ad primum B. Virgo
se habèbat ad conceptionem secundum potentiam obedientiae
tantum, et adhuc multo remotius, quam costa viri, ut ex ea mulier
formaretur. In talibus autem simul dantur actus et potentia ad
actum, secundum quam dici posset quod hoc est possibile. Sed
quantum ad secundum habebat B. Virgo potentiam passivam,
naturalem tarnen, quae per agens naturale in actum reduci posset.
Sent. 3. d. 3. q. 2. a. 1. ad 1. — In verbis praedictis (consecrationis)



Litterarische Besprechungen. 97

sicut et in aliis verbis Sacramentorum est aliqua virtus ex Deo.
Sed haec virtus non est qualitas habens esse completum in natura,
qualiter est virtus alicujus principalis agentis secundum formam suam,
sed habet esse incompletum, sicut virtus quae est in instrumento
ex intentione principalis agentis. Sent. 4. d. 8. q. 2. a. 3. — Anima
secundum potentiam naturalem non se extendit ad plura intelligibilia
quam ad ea quae possunt manifestari per lumen intellectus
agentis, quae formae sunt abstractae a sensibilibus. L)e veri-
tate. q. 8. a. 4. ad 4. — Aliquid est in potentia ad alterum dupliciter:
tino modo in potentia naturali; et sie intellectus creatus est in potentia
ad omnia ilia cognoscenda, quae suo lumine naturali manifestari
possunt. Quaedam vero potentia est obedieutiae tantum; sicut
dicitur aliquid esse in potentia ad ilia quae supra naturam Deus in
eo potest. 1. c. ad 13. — In humana natura est potentia passiva
ad recipiendum lumen propheticum, non naturalis, sed tantum
potentia obedientiae, sicut est in natura corporali ad ea quae mira-
biliter fiunt. De veritate. q. 12. a. 3. ad 18. — Duplex est potentia
creaturae ad recipiendum. Una naturalis, quae potest tota im-
pleri, quia haec non se extendit nisi ad .perfectiones naturales. Alia
est potentia obedientiae, secundum quod potest reeipere aliquid
a Deo. Et talis capacitas non potest impleri, quia quidquid Deus de

creatura facit, adhuc remanet in potentia recipiendi a Deo. De veritate.
q. 29. a. 3. ad 3. — Verbum Augustini in glossa non est intelligendum
quod Deus non possit facere aliter quam natura faciat, cum ipse frequenter
faeiat contra consuetum cursum naturae; sed quia quidquid in rebus
facit, non est contra naturam, sed est eis natura, eo quod ipse est
conditor et ordinator naturae. Sic etiam in rebus naturalibus videtur,
quod quandoque corpus inferius a superiori movetur, est ei ille motus
naturalis, quamvis non videatur conveniens motui, quam naturaliter habet
ex seipso. Sicut mare movetur secundum fluxum et refluxum a luna.
Et hic motus est ei naturalis, licet aquae secundum seipsam motus
naturalis sit ferri deorsum. Et hoc modo omnes creaturae quasi pro
naturali habent quod a Deo in eis fit. Et propter hoc in eis distin-
guitur potentia duplex: una naturalis ad proprias operationes vel
motus; alia quae obedientiae dicitur ad ea quae a Deo recipiunt.
De potentia. q. 1. a. 3. ad 1. — Duplex est hominis bonum. Unum
quidem quod est proportionatum suae naturae. Aliud autem quod suae
naturae facultatem excedit. Cujus ratio est, quia oportet quod passivum
consequatur perfectiones ab agente diversimode secundum diversitatem
virtutis agentis. Unde videmus quod perfectiones et formae quae cau-
santur ex actione naturalis agentis non excedunt naturalem facultatem
recipientis. Potentiae enim passivae naturalis proportionatur virtus
activa naturalis. Sed perfectiones et formae quae proveniunt ab agenti
supernaturali infinitae virtutis, quod Deus est, excedunt facultatem
naturae recipientis. De virtutib. q. 1. a. 10. — Respectu eorum
quae facultatem non excedunt habet homo a natura non solum principia
receptiva, sed etiam principia activa. Respectu autem eorum quae
facultatem naturae excedunt habet homo a natura aptitudinein
ad recipiendum. 1, c. ad 2. — In tota creatura est quaedam
obediential is potentia, prout tota creatura obedit Deo ad s us ci pi en-
dum in se quidquid Dens voluerit. 1. c. ad 13. — In anima humana,
sicut in quolibet creatura consideratur duplex potentia passiva: una
quidem per comparationem ad agens naturale; alia per comparationem
ad agens prim um. 3. p. q. 11. a. 1.

Jahrbuch für Philosophie etc. VIII. 7



98

Hier haben wir aus den vielen einige Stellen des hl. Thomas, allerdings

nach dem Wortlaut. Nirgends wird von der pot. ob. activa
gesprochen, diese wird vielmehr schlechtweg in Abrede gestellt. Diese
pot. obedientialis ist ihm auch nicht ein reales, positives Vermögen in
den Kreaturen, sondern eigentlich in Gott. So die Lehre des
hl. Thomas nach dem Wortlaut, nicht nach den subjektiven Einfällen
der verschiedenen Schriftsteller. Auf welcher Seite „sogar Mangel an
Verständnis des englischen Lehrers" angenommen werden müsse, das zu
beurteilen überlassen wir getrost den geehrten Lesern.

Krakau. P. Gundisalv Feldner,
Magister S. Theol., Ord. Praed.

Die teleologische Naturphilosophie des Aristoteles und ihre
Bedeutung in der Gegenwart. Von Nikolaus
Kaufmann, Kanonikus und Professor der Philosophie am Lyceum
in Luzern. 2. vermehrte und verbesserte Aufl. Paderborn,
F. Schöningh, 1893.

Dafs die Philosophie in der neuesten Zeit sich ernstlich dem wieder
zuwendet, den sie nie hätte verlassen sollen, Aristoteles, dem Fürsten
der Denker, ist ein sehr erfreuliches Zeichen und bedeutet deu Anfang
eines neuen Aufschwunges. Sie hat damit wieder das richtige Fundament
gewonnen, auf dem sie sich als fester Bau erheben kann. „Der höchste
Triumph menschlichen Wissens", sagt mit Recht der Verfasser
vorliegender Schrift, „besteht nicht in dem Stehenbleiben bei den einzelnen
T'hatsachen, so wichtig auch die Erforschung derselben als Vorarbeit ist.
Der höchste Aufschwung des menschlichen Geistes besteht darin, dafs
er die einzelnen Thatsacbon unter höhere Ideen subsumiert und zu der
Erkenntnis des inneren Wesens und des letzten Grundes der Natur
vordringe. Hierin steht Aristoteles sehr grofs da. Er erkannte aus den
gewöhnlichen Erscheinungen und Thatsachen mit der Schärfe seines
genialen Geistes das innere Wesen der Dinge, er wufste alle Details zu
verwerten zu einer einheitlichen philosophischen Weltanschauung". In
der Erforschung der Thatsachen hat unsere Zeit wahrlich das Ihrige
gethan. Aber, wie es in der Geschichte der Kunst nicht selten zutrifft,
dafs da, wo die äufseren Formen mit dem gröfsten Geschick in höchster
Vollendung dargestellt werden, die Idee zu verkümmern beginnt, so hat
auch unsere moderne Wissenschaft ihren Blick allzu sehr den Erscheinungen

zugewendet, so dafs ihr der Blick für das innere Wesen und
den Grund der Dinge sehr getrübt ist. Sie mufs es wieder lernen, mit
wahrhaft philosophischem Auge die Resultate ihrer Beobachtung und
ihres Experimentes zu betrachten. Und das kann sie von Aristoteles
lernen, der mit so geringen Mitteln so tief in die Erkenntnis des Wesens
der Dinge eingedrungen ist, weil er eben ein wahrer Philosoph war.

Hiervon durchdrungen hat nun Professor Kaufmann sich der
dankenswerten Aufgabe unterzogen, den eigentlichen Charakter der
Naturphilosophie des Aristoteles als einer durch und durch teleologischen
nachzuweisen. Der Satz, den er beweiset, ist dieser: „Die
Naturphilosophie des Aristoteles ist eine teleologische. Der Zweckgedanke
ist der herrschende in der Metaphysik, Physik, Psychologie, Zoologie,
Ethik und Politik, überhaupt in allen Zweigen seiner Philosophie; der
Zweckbegriff ist der einigende Gedanke der aristotelischen Welt-



Litterarische Besprechungen. 99

anschauung". Er will also gegenüber der heutzutage sehr verbreiteten
rein mechanischen Naturbetrachtung, welche nur stoffliche und bewegende
Ursachen in der Natur finden will, die Finalursachen aber verwirft, auf
aristotelischer Grundlage die Lehre von der Zweckursache verteidigen.

Um diese Aufgabe zu lösen, teilt der Verfasser das Ganze in zwei
Abschnitte, einen allgemeinen und einen besondern. Im erstem gibt er
allgemeine Erörterungen über die Methode des Stagiriten, die (nach
Kap. 1) darin bestand, dafs er entsprechend der Natur der menschlichen
Erkenntnis von der Betrachtung des Sinnlichen ausging, bei dieser aber
nicht stehen blieb, sondern von der Empirie zur Theorie überging und
erst dieser den Charakter der wissenschaftlichen Erkenntnis zuerkannte.
Die von der modernen Naturwissenschaft so sehr geschätzte induktive
Methode war dem Aristoteles recht wohl bekannt und wurde von ihm
beständig angewandt. Nicht aber die Thatsachen, die er durch seine
Beobachtung gefunden, haben für uns besonderen Wert, da wir mit den
uns zu Gebote stehenden Mitteln dieselben viel besser beobachten können,
sondern die Principien, die er auf Grundlage der beobachteten
Thatsachen gefunden. Jedoch nicht nur die ihn umgebenden Thatsachen
fafste Aristoteles scharf ins Auge, sondern er sah auch nach demjenigen
sich sorgfältig um, was seine Vorgänger gelehrt hatten. Diese Kritik,
die Aristoteles an seinen Vorgängern übte, führt uns der Verfasser im
2. Kapitel des 1. Abschnittes vor.

Im 2. Abschnitte geht sodann der Verfasser an seine eigentliche
Aufgabe, die Darstellung der Lehre des Arist. von der Zweckursache.
Recht interessant ist hier gleich das 1. Kapitel, in welchem die
aristotelische Lehre von den vier Ursachen und das Verhältnis der
Zweckursache zu den anderen drei Ursachen (der materiellen, formellen und
bewegenden) recht klar dargestellt wird. Wenn aber der Verfasser hier
der Meinung beitritt, A. habe seinen Bewegungsbegriff nicht konsequent
durchgeführt, da er Werden und Vergehen bald als Bewegungen
(xtvr/ottç), bald (weiter) als blofse Veränderungen (flezußolai) fasse, so
glauben wir nicht, dafs er hierin das Richtige getroffen hat. Werden
und Vergehen sind nach A. keine eigentlichen Bewegungen, weil bei
ihnen keine Succession stattfindet, die zum Begriff der Bewegung
notwendig gehört. Was nämlich wird, ist, bevor es wird, nicht und kann
daher auch nicht bewegt werden (àôvvurov yàp to fttj ov xtvtlo9-ai...
xal rf/v yéveotv xlvtjotv that' ylvtrat yàp to ftîj ov. Pliys. ausc.
V, 1). Die substantielle Form tritt nämlich nach Arist. in einem
Momente ein, und in derselben Weise schwindet sie bei der (p&oçà.
Wenn dennoch anderswo bei Arist. yévtotç und <p&opct zu den
Bewegungen gerechnet werden, so geschieht das nur deswegen, weil sie stets
von qualitativen Veränderungen (ftexaßoXal xazà to notov) begleitet und
sie selbst der End- oder Anfangspunkt solcher qualitativen Veränderungen
sind, wie man auch die Abfahrt und die Ankunft zu der Reise rechnet,
ohschou weder Abfahrt noch Ankunft für sich eine Reise sind. Die
Scholastiker würden sagen: Werden und Vergehen gehören zum genus
der Bewegung non proprie, sed solummodo per reductionem. Die Redeweise

des Stagiriten ist also ganz exakt, sowohl wenn er Werden und
Vergehen zu den Bewegungen rechnet, als auch wenn er sagt, sie seien
eigentlich keine Bewegungen.

Im 2. Kap. kommt sodann der immanente Zweck in den Einzelwesen,

besonders in den organischen zur Behandlung. Dieser immanente
Zweck ist in allen Körpern die Form, in den belebten oder organischen
das Lebensprincip oder die Seele, welche bei diesen die Form ist. Der

T



100 Litterarische Besprechungen.

Seele wegen ist der Körper da, ihr mufs alles dienen, was in ihm ist.
So sehr ist dem Aristoteles alles und jedes in der Natur von dem Zweck
beherrscht, dafs es bei ihm ein öfters wiederkehrender Grundsatz ist :
Die Natur thut nichts Überflüssiges, Vergebliches, ohne Zweck, sondern
sie strebt immer das Beste an. Was insbesondere die Tiere angeht, so
zeigt sich bei ihnen die Herrschaft des Zweckes in der Wahl der Zeit,
wann sie gewisse Verrichtungen vornehmen, in der Wahl des Ortes, an
dem sie sich aufhalten: an den Orten nämlich leben sie, wo das Individuum

und die Gattung am besten ihr Gedeihen finden; „denn die Natur
sucht selbst das Zuträgliche." Dieselbe Zweckstrebigkeit zeigt sich nach
Aristoteles auch in der Entwickelung der organischen Wesen. Der
Akt ist vor der Potenz, und das Ganze ist vor dem Teile. Diese Grundsätze

finden hier Anwendung: bei der Bildung und Entwickelung der
einzelnen Teile, die der Zeit und dem Werden nach dem Ganzen vorausgehen,
zeigt sich, dafs das zu verwirklichende Ganze von Anfang an der ganzen
Entwickelung als der Zweck vorschwebt. Auch auf die Anthropologie des
Aristoteles geht hier der Verfasser etwas näher ein. Er zeigt mit grofser
Gründlichkeit und Klarheit, welch ein entschiedener Gegner der rein
mechanischen Naturerklärung der Stagirite überall ist, ja, dafs derselbe
zuweilen sich in einer Weise ausspricht, als ob er gewisse moderne
Naturforscher bekämpfen wolle, wie wenn er (de part, animal. IV, 12)
sagt: „Die Natur macht aber die Organe für die Verrichtung, jedoch
nicht die Verrichtung für die Organe," und (de respir. 17): „Die Bildung
des Gliedes ist ursprünglich so beschaffen (é$ ctpxvs roiavrr/), nicht ein
künstlich erworbener Zustand."

Wie aber nach Arist. jedes Organ im Körper nicht nur seinen
besonderen Zweck hat, sondern alle Teile des Organismus im innigsten
Zusammenhange stehen, so dafs das eine Organ dem andern, das niedere
dem höheren dient, alle aber zum Zweck des Ganzen zusammenwirken,
so ist es auch in der Natur im ganzen: das eine Wesen wirkt für das
andere, das niedere dient dem höheren, alle wirken zusammen zum Zweck
des Ganzen und bilden zusammen eine höchst zweckmäfsige physische
Ordnung. Dies ist der relative Zweck in der Ordnung der Welt, den
uns das 3. Kap. vorführt. Das Universum gleicht nach Arist. einem
wohlgeordneten Heere, einem Hauswesen, einem Staate. Die Himmelskörper

bewegen sich in regelmäfsigen Bahnen und haben grofsen Einflufs
auf die sublunarische Welt. In dieser aber zeigt sich ein Aufbau vom
Niederen zum Höheren: die Elemente sind wegen der aus ihnen
zusammengesetzten anorganischen Körper da, diese wieder der organischen
wegen, und zwar zunächst wegen der Pflanzen. Unter den organischen
Wesen aber sind die untersten, die Pflanzen, wegen der Tiere da, denen
sie zur Nahrung dienen, endlich alles Irdische des Menschen wegen.
„Wenn nämlich die Natur nichts ohne Zweck, nichts vergeblich macht,
so folgt notwendig, dafs sie alles dieses der Menschen wegen gemacht
habe." Polit. I, 8.

Den höchsten, transcendenten Zweck des Universums endlich
im System des Arist. führt uns das 4. Kap. vor. Dieser höchste
Endzweck von allem ist Gott. Man darf nämlich nach Arist. keine unendliche
Reihe von bewegenden Ursachen, von Formen und Zwecken annehmen,
sondern mufs bei einem höchsten unbewegten Beweger, der höchsten
Entelechie stehen bleiben, die auch der höchste Zweck ist. Dies ist das
höchste Wesen und daher auch ein lebendes Wesen, ein Geist, und das
beste Wesen, dessen höchste Thätigkeit das Erkennen seiner selbst ist. Oh
nun aber der aristotelische Gott auch die Welt erkenne, und was damit



101

innigst zusammenhängt, ob er nur als höchster Zweck oder auch als
bewirkende Ursache auf sie einwirke, das ist in neuester Zeit kontrovers
geworden zwischen Zeller und Brentano und später zwischen Stöckl und
Rolfes. Der Verfasser neigt mehr auf die Seite von Zeller und Stöekl.

Der Verfasser zeigt sich als einen sehr guten Kenner des Aristoteles.

Die Arbeit offenbart überall Gründlichkeit und Selbständigkeit.
Alles wird durch zahlreiche, den verschiedensten Werken des Stagiriten
entnommene Stellen sowie durch Hinweise auf andere Stellen belegt. Die
neue aristotelische Litteratur ist hinreichend berücksichtigt. Besonders
gefreut hat es uns, dafs bei schwierigeren Stellen auch der hl. Thomas
herangezogen wird. Wir wünschen dem gründlichen, sehr zeitgemäfsen
Werkchen die weiteste Verbreitung. Möge es dazu beitragen, das Studium
des Aristoteles zu fördern, damit dieser noch mehr in den Vordergrund
der philosophischen Bestrebungen trete und wiederum das Einheitsband
werde, welches die menschlichen Wissenschaften unter sich und mit der
Theologie innigst verbinde.

Münster i. W. Dr. B. Dörholt.

BERICHTE.

Die Grimdele nie« te des Gratrysclien Systems. Von Prof.
Dr. Karl Flöcknor, Schulprogramm des kath. Gymn. von
Beuthen O.-S. 1890.

Dafs das Jahrbuch erst jetzt der Besprechung dieser Abhandlung
seine Spalten öffnet, möge keineswegs im Sinne einer Unterschätzung
des Schriftchens gedeutet werden. Letzteres erhebt sich vielmehr durchaus

über die Bedeutung der oft nur ephemeren Leistungen in den
Schulprogrammen. Der Verfasser, längst durch seine atl.-exegetischen
Abhandlungen bekannt, hat es sich zur Aufgabe gestellt, „das ehedem und
jetzt" über das Lehrsystem des berühmten Oratorianers „gefällte Urteil
auf seinen objektiven Wert zu prüfen". Die beiden ersten Kapitel
(Induktion und Syllogismus; das Infinitesimalverfahren und die
Metaphysik) sind der Denkmethode, besonders der Frage des Gottesbeweises

gewidmet, wobei mit feinsinniger Kritik dem Metaphysiker Gratry
doch manche „Grenzüberschreitung" nach dem Gebiete der Mathematik
hin nachgewiesen und mit Recht betont wird, dafs das wahre metaphysische

Eliminationsverfahren nicht auf Leibnitzens Erfindung der
Infinitesimalrechnung zu warten brauchte, sondern klar und beweisend schon
vom hl. Thomas (via causalitatis und negationis) dargestellt sei. Des
weiteren wird der von Gratry für die (induktive) Denkbewegung auf Gott
hin in der Seele als „unerläfsliche Spannfeder" angenommene „Gottessinn"

beleuchtet, die Gratrysche „Ideenlehre" festgestellt, die Beziehung
zwischen Gottvernunft und Menschenvernunft nach demselben Denker
gewürdigt und so die Beantwortung der Frage, wieweit letzterer wirklich
im Ontologismus befangen war, vorbereitet. Mit wohlthuender Ruhe und
sicherer Beherrschung des Stoffes zeigt Professor Flöckner, dafs die sieben
bekannten, von der Kongregation des hl. Officiums (1861) als nicht
unbedenklich, weil ontologistisch gefärbt bezeichneten Sätze der verschiedenen

Vertreter dieses Systems, zum Teil wirklich in Gratrys Lehrgebäude



102 Litterarische Besprechungen.

nachweisbar seien, bezw. anklingen; es gilt dies zumal von No. 3: „Uni-
versalia a parte rei considerata a Deo realiter non distinguuntur." Prof.
Fis. Übersetzung dieser These (a parte rei als „objektiv betrachtet"
wiedergegeben) dürfte allerdings den Streitpunkt wohl nicht scharf genug
treffen, wie weit die Allgemeinbegriffe in den Dingen selbst real seien,
bezw. wie weit ihre etwaige Realität in den Dingen etwa mit Gottes
Wesen identisch sei. — Dafür nimmt Flöckner den Oratorianer gegen
die (von Stöckl) versuchte Parrallelisierung seines „Gottessinnes" mit dem
„Fünklein der Seele" bei gewissen pantheiBierenden Mystikern in Schutz.
Die in vornehmer Sprache geschriebene, reichhaltige Abhandlung hat
somit in der That für die kritische Geschichte der neueren Religions -

philosophie eine anzuerkennende Bedeutung.
Breslau. Prof. Dr. König.

Die deutsche Freimaurerei, ihr Wesen, ihre Ziele und Zukunft
im Hinblick auf den freimaurerischen Notstand in Preufsen.
Von Prof. Dr. 11. Settegast. Berlin, E. Goldschmidt, 1892.

Die „Königliche Kunst" der Freimaurerei ist nach Prof. Dr.
H. Settegast, der die Redaktion des „Jahrbuchs" durch eigenhändige
Dedikation des vorliegenden Schriftchens um Notiznahme von demselben
ersucht hat, in Preufsen dadurch in einen „Notstand" geraten, dafs die
in diesem Lande durch das Edikt von 1798 ausschliefslich anerkannten
drei Grofslogen und die ihnen Affilierten principiell keine Juden
aufnehmen, und dafs durch Ministerialentscheidung vom 12. Mai 1892 der
Versuch, iu Berlin eine philosemitische Loge mit Anschlufs an eine
Hamburger Qrofsloge zu gründen, als unstatthaft erklärt worden ist.
Auch hindere, wie S. (S. VII) betont, die Verbreitung der Freimaurerei
— „eines Bauwerks, das in seiner Gröfse, Schönheit und Festigkeit alle
Dome der Erde weit überstrahlt" — in Deutschland nichts so sehr, als
der „geheimnisvolle Schleier, mit dem die Freimaurer ihre Arbeit
umhüllen zu müssen meinten, indem sie sich etwas darauf zu gut thaten,
Kenntnisse zu besitzen, die der Profane nicht zu durchdringen vermag".
— Wir „Profanen" meinen nun allerdings, dafs die Unterordnung unter
das allgemeine Vereinsgesetz nicht blofs für neuzugründende Logen
mit Anschlufs an nicht anerkannte „Mütter", sondern auch für die
anerkannten Grofslogen selbst und alle ihre „Töchter" durchaus recht und
billig wäre, besonders, wenn wir uns an die Mafsregeln und Leiden
erinnern, welche der unselige Kulturkampf unseren katholischen
Ordensgesellschaften gebracht hat. Ebenso würden wir mit der Beseitigung
jenes „geheimnisvollen Schleiers" ganz einverstanden sein, wenngleich
wir, im Gegensatz zu Prof. Settegast, glauben, dafs in dieser Beseitigung
keine Förderung der „Königlichen Kunst", sondern gerade das Aufgeben
eines mächtigen Reiz- und Anziehungsmittels für gewisse Leute liegen
würde. Ebenso haben wir mit Prof. S. (vgl. S. 58) wirklich nichts
dagegen, wenn die 2, 4 oder 6 „höheren Grade" beseitigt werden. Ja mehr
noch: Das wirklich Gute, welches S. als den Kern und das Wesen der
„Königlichen Kunst" bezeichnet — den Glauben an den allmächtigen
Schöpfer und Regierer des Weltalls, sowie die Pflicht zu edler Sittlichkeit
— reklamieren wir als Grundwahrheiten der christlichen Religion. Nur
meinen wir, dafs niemand, um dieses „Licht" kennen und lieben zu lernen,
erst Freimaurer zu werden braucht, da die christlichen Religionsgemein-



Litterarische Besprechungen. 103

Schäften, zumal die katholische Kirche, diese Wahrheiten auf allen Kanzeln
predigen. Dagegen aber müssen wir uns erklären, wenn S. die Religion
definiert als „das Problem, dieses höchste Wesen — Gott — im Be-
wufstsein der Abhängigkeit von ihm zu suchen, zu begreifen" etc. Der
endliche Geist kann nun einmal das Unendliche überhaupt nicht „begreifen",
das Endliche kann nicht das Mafs des Unendlichen werden, wenn nicht
ein pantheistischer Gott gemeint sein soll. — Ist aber ein persönliches,
unendlich vollkommenes, also auch allmächtiges Wesen Gegenstand
des religiösen Strebens, so ist nicht abzusehen, wie Gott als Herr und
Schöpfer der Katar den von ihm gegebenen Gesetzen so ausschliefslich
unterworfen sein soll, dafs er nicht auch noch als höchste Kausalität
in übernatürlicher Weise wirken könnte. „Vernunft allein thut Wunder",
sagt der Verfasser. Gewifs, die menschliche Vernunft ist das höchste
Können im Geschaffenen und beherrscht daher alle niederen Potenzen
der leblosen und belebten Natur. Ist denn aber die göttliche Vernunft
nicht höher als die menschliche, ist die göttliche Macht nicht gröfser
als die von ihr ins Sein gerufenen Naturkräfte? Oder sind die geschaffene
Welt und die in ihr herrschenden Gesetze die einzig denkbaren und für
Gott möglichen? Die Möglichkeit der Wunder leugnen (S. 3) und doch
einen allmächtigen Gott bekennen und zu ihm beten (S. 2) — das mufs
dem gläubigen Christen als Inkonsequenz erscheinen, deren volle
Konsequenz hinwiederum der nackte Atheismus wäre!

Breslau. Professor Dr. A. König.

Über die Aufgaben der Exegese nach ihrer geschichtlichen
Entwickelung. Von Dr. Aloys Schäfer. Münster i. W.
Aschendorffsche Buchh. 1890.

Der Verfasser umfang- jedoch auch inhaltreicher Kommentare zu
ntl. Schriften bietet in der hier abgedruckten Rede, welche er an der
Königlichen Akademie zu Münster bei Übergabe des Rektorats (15. Okt.
1890) hielt, einen interessanten historischen Überblick über die bei der
offenbarungsgläubigen und der gegnerischen Bibelauslegung mafsgebenden
Gesichtspunkte und Aufgaben. Indem er unter offener Betonung seines
katholischen Standpunktes an die wohlthuende Einigkeit der katholischen
Exegeten im Gegensatz zu der sprichwörtlich gewordenen Zerfahrenheit
der akatholischen Schrifterklärung mit ihren beständig sich gegenseitig
aufhebenden „Resultaten" erinnert, weist er darauf hin, dafs jene
Exegeten, die der katholischen Wissenschaft den Vorwurf mangelnder Vor-
aussetzungslosigkeit machen, ihrerseits selbst keineswegs voraussetzungslos

forschen, vielmehr von vorgefafsten philosophischen Ansichten
ausgehen. Bezüglich der alttestl. Textkritik hebt Schäfer mit Recht die
Bedeutung der Septuaginta für die Revision der jetzigen, „nur eine Familie
darstellenden masoretischen Textgestalt" hervor. Bei der kritischen
Würdigung des Textes und Inhalts des N. T. aber komme auch aufserhalb
unserer Kirche doch wieder mehr die „neu erwiesene, alte Überzeugung
in der Kirche" zur Geltung, dafs die nt). Schriften Gelegenheitsschriften
und für konkrete Verhältnisse des Adressaten bestimmt seien, und „dafs
die schriftliche Aufzeichnung nicht das Mittel war, die Wahrheit
überhaupt erst zu lehren, sondern unter gewissen Gesichtspunkten des Glaubens
und christlichen Lebens wieder ans Herz zu legen". Das aber ist ja
gerade die Anschauung unserer Kirche über das Verhältnis von Schrift
und Tradition. Mit der Betonung der Notwendigkeit, die hl. Schriften



Litterarische Besprechungen.

nicht anders aufzufassen, als sie sich selbst darstellen, und anzuerkennen,
dafs sie wirklich einer übernatürlichen Ordnung das Wort reden, schliefst
der Vortrag, der zwar nicht wesentlich Neues bringt, aber alte Wahrheiten

in fesselnder Form erörtert.
Breslau. Professor Dr. A. König.

Ii. Alberti Magni, Ratisbon. Epi., 0. P. Opera Omnia, ex
editione Lugdunensi religiose eastigata, et pro auetorita-
tibus ad fidem vulgatae versionis accuratiorumque Patro-
logiae textuum revocata, auctaque B. Alberti vita ae Bibliograph

ia operum a PP. Quétif et Echard exaratis, etiam
revisa et locupletata cura ac labore Augusti Borgnet,
sacerdotis, insignis Basilicae Sti. Remigii Remensis vicarii.
36 vol. in 4°, Parisiis apud Ludovicum Vives, via De-
lambre 13. 181)0—1)3 etc.

Noch viel seltener als die Werke des subtilen Lehrers sind die des
sei. Albert des Grofsen. Schon seit Jahrhunderten und bis in die neueste
Zeit standen und stehen dieselben nur äufserst wenigen zur Verfügung ;

ja selbst manchen gröfseren Bibliotheken fehlen sie ganz oder zum Teil,
und wie oft fehlt gerade der beste und wichtigste Teil! In Anbetracht
dieser mifsliebigen Thatsache hegte der hl. Vater schon lange den
sehnlichsten, aber sehr mühsam auszuführenden Wunsch, eine neue Ausgabe
aller Werke des sei. Albertus erscheinen zu sehen und hat nun endlich
auch die Freude, die, Erfüllung desselben bestätigen zu können. Sobald
nämlich Herr Vivès von diesem Wunsche Kenntnis erhalten hatte, erbot
er sich, demselben zu entsprechen, und der hl. Vater beehrte ihn dann
mit einem Schreiben, worin er das hervorragende Unternehmen segnete
und unter anderem bemerkte: „Quamquam post Alberti aetatem incre-
menta cuivis scientiarum generi complura attulit dies, ejus tarnen vis et
copia doctrinae, quae Thomam aluit Aquinatem, et aequalibus eorum
temporum miraculo fuit, non potest ulla vetustate consenescere
Noster in Doctorem Angelicum amor vetus ab amore magistri ejus non
est disjunctus"

Diese Worte bezeichnen genau und bestimmt die überreiche Fülle
und den hohen Wert des aufserordentlichen und staunenerregenden
Wissens, welches der sei. Albert in seine so zahlreichen und
vielumfassenden Schriften niedergelegt hat. Wer auch nur die eine oder andere
der hervorragendsten unter denselben gelesen hat, wird sich nicht mehr
wundern, wie, positis ponendis, unter einem solchen Lehrer der hl. Thomas
von Aquin zur höchsten Meisterschaft im philosophischen und
theologischen Wissen gelangen konnte.

Ohne Zweifel werden alle Liebhaber der vom sei. Albertus gepflegten
Wissenschaften die Neuherausgebung aller Werke dieses gelehrten Dominikaners

freudig begrüfsen und manche aus ihnen sich Hoffnung macheu,
dieselben beziehen und lesen zu können und so vom Lehrer des hl.
Thomas von Aquin unterrichtet zu werden. Viele Klöster und andere
Institute werden die neugedruckten Schriften dieses ausgezeichneten Lehrers
ihren Bibliotheken einverleiben.

Der Druck ist schon ziemlich weit vorgeschritten. Von den 36
grofsen Quartbänden, in welchen die Opera B. Alberti erscheinen sollen.



Litterarische Besprechungen. 105

sind 20 bereits fertiggestellt. Die ersten 12 sind philosophischen und
naturwissenschaftlichen Inhalts und bringen weit ausgedehnte Abhandlungen.

Der vorzüglichere Teil der Schriften des Seligen — darunter
die Summa theologica und der Kommentar in libros sententiarum — ist
noch in Erwartung. Der Verleger hofft diesen Teil „en moins de trois
ans" neugedruckt herstellen zu können und wird demgemäfs von je zwei
zu zwei Monaten einen Band liefern. Einer Anweisung des hl. Vaters
zufolge benutzt der Herausgeber hauptsächlich die vortreffliche Lyoner
Ausgabe und sorgt mit vollendeter Sachkenntnis, wie auch mit
entsprechendem Fleifs und Geschick für eine möglichst korrekte Wiedergabe

des Textes. Desungeachtet haben sich da und dort Druckfehler
eingeschlichen, aber von besonderer Erheblichkeit sind dieselben nicht.
Die Bibelstellen werden alle nach dem Texte unserer Vulgata rekognosziert,

ergänzt, auf denselben zurückgeführt, und so verteilen sich bei den
theologischen Schriften oft mehr als sechstausend solcher Verbesserungen
auf zwei Bände. Die hauptsächlichsten dieser und der übrigen
Verbesserungen, wie auch die additamenta sollen später in einem besonderen
Verzeichnisse ausführlich dargelegt werden. Alle 36 Bände zusammen
kosten 640 M., ein hoher Preis, aber immer noch mäfsig im Verhältnis
zu der Mühe und den Kosten der Herstellung solcher Werke.

Ehrenbreitstein. Bernard Deppe.

Das goldene ABC der Philosophie, d. i. die Einleitung zu dem
Werke ,Philosophie im Umrifs' von A. Steudel. Neu
herausgeg. u. mit Bemerkungen versehen von M. Schneide-
win. Berlin, Stahn, 1891.
Ein bei Lebzeiten gar nicht beachteter Philosoph soll hier

nachträglich zu Ehren und Ansehen gebracht werden. Es ist Adolph Steudel;
geb. 1805 zu Eislingen unweit Stuttgart, sollte er sich nach der Eltern
Willen dem geistlichen Stande widmen, wurde indessen Jurist und liefs
sich in Stuttgart als Anwalt nieder in der Hoffnung, dafs die
Anwaltsgeschäfte eher als der Staatsdienst Zeit zu philosophischen Studien übrig
lassen würden. Darin täuschte er sich indessen so ziemlich. So wurde
er alt, ehe er seine Philosophie ausgetragen hatte. In seinem
sechsundsechzigsten Lebensjahre (1871) veröffentlichte er sein erstes Philosophi-
cum, eine theoretische Philosophie' (932 S.), sodann 1877 eine praktische
Philosophie' (612 S.) und endlich 1881 bez. 85 eine ,Kritik der Religion,
insbesondere der christlichen' (1159 S.). Die vier Bände zusammen
bilden sein einziges Werk mit dem schmucklosen, ja etwas farblosen Titel
,Philosophie im Umrifs'. Im Jahre 1872 bereits verzichtete Steudel auf
die Advokatur und lebte seitdem in Stuttgart als Privatmann. Im übrigen
flofs sein Leben, da er Hagestolz geblieben, in der gröfsten Einfachheit
und ohne nennenswerte Katastrophen dahin. Dort ist er auch gestorben
am 7. April 1887, 813/4 Jahre alt.

Das Resulat seiner Philosophie kommt, ungewollt, selbständig und
ihm unter der Hand erwachsend, etwa auf einen spinozistischen Pantheismus

hinaus. Substantialität kommt den endlichen Dingen und
insbesondere dem menschlichen Ich nicht zu, sondern nur dem einen, sich in
der Welt diesseitig auswirkenden und differenzierenden absoluten, sich
mit Selbstbewufstsein besitzenden, geistigen Princip, Gott. Der Inhalt des
menschlichen geistigen Lebens ist bedingt einerseits durch die körperliche

Organisation, als eine erste Wirkung der allgemeinen geistigen



106 Litterarische Besprechungen.

Substanz, andererseits durch das Walten des einen schöpferischen Ur-
wesens über jener Organisation, nach den Bedingungen der in dieser
sich selbst gesetzten Beschränkungen. Das kreatürliche Sein ist mit
mehr Lust als Unlust verbunden, weshalb die Frage, wie es doch denkbar
sei, dafs Gott in dieser leidensvollen Welt sich ausleben wolle, in Wegfall

kommt. — Gott als die allgemeine Substanz ist ein übersittliches
Wesen, aber innerhalb der Gotteserscheinung der Menschheit ist die
Sittlichkeit die Bedingung eines vernünftigen und glücklichen Zusammenlebens.

— Die Religionen sind unter der philosophisch zu rechtfertigenden
Gotteserkenntnis zurückgeblieben, diese letztere wird das einzige

metaphysische Staatsbekenntnis der Zukunft sein ; die Dogmen des Christentums

können die — entscheidende — Prüfung des Verstandes nicht
bestehen.

Dieser Philosophie die gebührende Beachtung zu verschaffen, hat
sich Schneidewin schon wiederholt (1883, 1886 und 1887), aber vergebens,
wie er sich selbst sagen mufs, bemüht. Als ein neuer Versuch in dieser
Richtung ist das oben angezeigte Buch anzusehen, das sog. ,goldene ABC
der Philosophie'. Dieser neue, freigewählte Titel soll nach der eigenen
Erklärung des Herausgebers nicht zwar weite Kreise von solchen, die
sich mit den Anfangsgründen der hohen Weltweisheit vertraut machen
möchten, zu dem Glauben verleiten, als ob dieselbe sich wie eine fertige
Wissenschaft lernen liefse, und als ob hier nun die Elemente
philosophischer Resultate geboten würden, über welche auf der ganzen Erde
eine Einigkeit errungen wäre. Ein solches sachliches goldenes ABC
der Philosophie dürfte es noch nicht möglich sein zu schreiben; in obigem
Titel sei vielmehr die Philosophie in subjektivem Sinne, als das
Philosophieren verstanden. Das ,goldene ABC' nun enthält zunächst die
,Vorrede des Herausgebers' (S. 3—17), aus welcher oben das Allerwichtigste
über das Leben und die Philosophie Steudels mitgeteilt ward, sodann
(S. 18—28) des Letztgenannten ,Vorrede' zu seiner ,Philosophie im
Umrifs', ,in welcher er sich selber schlicht und sozusagen ungewollt ein
herrliches Denkmal seiner philosophischen Persönlichkeit gesetzt hat"
(S. 17), darauf (S. 30 — 125) den eigentlichen Hauptgegenstand der
gegenwärtigen Veröffentlichung, nämlich die ,Einleitung' von Steudels Lebenswerk,

welche A. von der ,Orientierung über den Gegenstand' und B. ,Von
der Form der Philosophie und der Art und Weise des Philosophierens'
handelt. Diese beiden Abschnitte sollen .sozusagen gesetzgeberische
Aufstellungen über die Bedingungen eines vernünftigen Philosophierens'
enthalten und ,für alle Zeiten klassisch' sein. Den Schlufs des Ganzen
endlich bilden (S. 126—215) die 124 recht lesenswerten Bemerkungen,
mit welchen der Herausgeber die Einleitung versehen hat.

Dem hohen Lobe, welches derselbe, wie soeben angegeben, dem
Kgl. Württ. Ober-Tribunals-Prokurator und philosophischen Schriftsteller
zollt, kann man indessen selbst in Bezug auf diejenigen Stücke, welche
hier zum Neudruck gelangen, nicht so ganz rückhaltlos zustimmen. Die
besagte Einleitung enthält allerdings einen wahren Kern; aber dieses
Wahre ist unseres Erachtens nicht neu, sondern so alt, wie Aristoteles,
und dieses Wahre besteht darin, ,den analytischen Weg sachlicher
Untersuchung' für die .Solidität und Haltbarkeit einer philosophischen
Denkarbeit' zu fordern. Wertvoll für den Augenblick ist auch die unseres
Erachtens freilich etwas zu scharf geratene Wendung gegen den ,Schwindel
und die philosophische Plusmacherei' der spekulativen Philosophen Fichte,
SchelliDg, Hegel; wertvoll bleibt dieselbe indessen nur so lange, als die
Spekulation der genannten nicht völlig überwunden ist. Dieser scharfen



Litterarische Besprechungen. 107

Wendung gegenüber aber erscheint die grot'se Verehrung Steudels für
Kant recht auffällig. Der Philosoph von Königsberg steht doch
augenscheinlich auf einem ganz anderen Standpunkt wie der Philosoph von
Stuttgart.

Die Religion und ihr Recht gegenüber dem modernen Mo¬

ralismus. Darstellung und, Kritik der „ethischen
Bewegung" unserer Zeit von Dr. M. Keibel. Halle a. 8.,
Pfeffer, 1891.

Ein recht beachtenswertes Buch liefert Keibel, indem er versucht,
„die religionslose Kultur als unzulänglich zu erweisen". Hierbei ergab
sich für ihn zunächst die Notwendigkeit, die Begriffsbestimmung der
Religion selbständig zu erneuern. Darnach „besteht das Wesen der
Religion lediglich in der Pflege von Vertrauen und Demut des Menschen
gegenüber der aufsermenschlichen Macht". So aufgefafst, besitze die
Religion ein unveräufserliches Anrecht" auf einen Ehrenplatz in der
Rangordnung der Güter des Menschen, sie sei das höchste unter den
Gütern, welche allen Menschen zugänglich sind.

Dem gegenüber müsse es wunder nehmen, dafs seit etwa hundert
Jahren die ethische Bewegung mehr und mehr Einflufs gewinne, welche
der Religion ihre hervorragende Bedeutung für das menschliche Leben
nehmen möchte. Diese ethische Bewegung, auch moderner Moralismus
genannt, dessen Entstehung und Verbreitung in Deutschland, Nord-
Amerika, England, Frankreich und andern Ländern schildert eingehend
der zweite Abschnitt.

Gegenüber diesem modernen Moralismus sucht dann der dritte
Abschnitt das unvertilgbare Recht der Religion zu verteidigen. Die Mafs-
nahmen der ethischen Bewegung gruppiert Keibel in zwei Klassen,
nämlich zunächst in Versuche, die Religion zu verdrängen. Dieselben
gipfelten in logischen und sittlichen Bedenken gegen die überlieferteu
Religionen, auf die er sich jedoch nicht näher einlassen könne, dieselben
träfen indessen keinesfalls die Religion als solche. Die zweite Klasse
jener Mafsnahtnen sodann bezweckten, die Religion durch die Moral zu
ersetzen, dies sei darum psychologisch unmöglich, weil ein Ideal z. B.
ein absolut reines Gewissen nicht dasselbe zu gewähren vermöge, wie ein
Gut, wie das einem jeden Menschen zugängliche Gut der Religion. Aber
auch das Zeugnis der Thatsachen, der wachsende Einflufs der
antireligiösen Grundsätze, verbürge keineswegs das Recht derselben. Möge
die Unzufriedenheit mit den überlieferten Religionen auch begründet sein,
so berechtige diese doch nicht, die Religion überhaupt zu verwerfen und
an ihre Stelle die Moral zu setzen. Das seien Fehlschlüsse; die Wirkungen
derselben liefsen sich auch in der Geschichte der Religionsphilosophie
verfolgen. Spinoza habe den Anstofs zu der angedeuteten Entwickelung
gegeben, Kant habe ihr durch Widerlegung der übernommenen
Gottesbeweise die Bahn gebrochen. Tiefere Geister, wie Herder, Schleiermacher

und Fichte, hätten versucht, den eigentlichen Kern der Religion
aus dieser Verwirrung zu retten, indem sie auf die Gefühlsbeziehungen
hinwiesen, welche dem Menschen gegen das Weltall geziemen, das ihn
umschliefst. „Aber die Rufe dieser modernen Propheten, ihrer Genossen
und Nachfolger (D. F. Straufs, F. Vischer, E. von Hartmann, v. Egidy)
fanden auf Seiten der ethischen Partei nur insoweit Gehör, als sie zum
Kampfe gegen den alten Glauben aufforderten, nicht aber, soweit sie



108 Litterarische Besprechungen.

an dessen Stelle einen neuen Glauben setzen wollten. Mögen", so
schiefst Keihel, „die voranstehenden Zeilen dazu beitragen, den
Bemühungen jener grofsen Denker auch nach ihrer positiven Dichtung
hin in moralistischen Kreisen Erfolg zu verschaffen".

Verlorene Liebesmühe Keibel selbst steht, ohne es zu wollen und
anscheinend ohne es zu ahnen, halb bereits nach seinen eigenen
Ausführungen auf Seiten der ethischen Partei. Wer die deutliche Einsicht
besitzt, dafs die Annahme eines pe rsönl ich en Gottes logisch durchaus
nicht zu beweisen ist, leitet Wasser auf die Mühlen der ethischen Partei.

Braunsherg. Dr. J. Ue hing er.

Die katholische Wahrheit oder die theologische Summa des
hl. Thomas von Aquin, deutsch wiedergegeben von Dr.
C. M. Schneider. 12. Bd. Supplementband: Schlufs
und Register. Regensburg, Verlagsanstalt, 1892.

Freudig begrüfsen wir den Schlufs- und Registerband der deutschen
Übersetzung der Summa, theologica. — In der Einleitung zeichnet der
unermüdliche gelehrte Übersetzer in meisterhafter Weise die Bedeutung

des hl. Thomas von Aquin für unsere Zeit.
§ 1 behandelt den letzten Endzweck und die menschliche

Natur. Wir lernen näher kennen die Natürlichkeit und Übernatürlichkeit
des letzten Endzweckes, dessen Beziehung zum freien Willen, zur

Vernunft, zum sinnlichen Teil, zum Körperlichen, zum gesellschaftlichen
Leben, zur Gnade; § 2 bringt die Disposition der Summa in ihren
3 Teilen, der Zusatzbände, der Überleitungen, des Registerbandes. —
Die Übersetzung ist durchaus geeignet, den Leser zum Urtexte
zurückzuführen, weil sie ihm das Verständnis desselben erschliefst. —• Der
Registerband hat zunächst den Zweck, dem Nachschlagen zu dienen:
dann aber gestattet er auch einen, gewissermafsen selbständigen
Gehrauch. Er zerfällt in das Generalregister, die wörtliche Anführung der
Stellen aus Aristoteles und aus der hl. Schrift in der Summa, der Väter
und Kirchenlehrer, sowie der Stellen aus den andern Vertretern der
heiligen und der Profanwissenschaft. Das Generalregister insbesondere
bietet wie in einem kurzen Abrisse die Lehre des Aquinaten; aufser den
kurzen Definitionen der einzelnen Worte nach Thomas, finden sich da
auch die Anwendungen der Definition auf die verschiedenen Wissenszweige.

— Den Schlufs bildet der Hinweis auf die kirchlichen Entscheidungen

über die Lehre des hl. Thomas, welche im Werke angeführt sind.
— Überaus genau und sorgfältig ist das Register ausgearbeitet; viel
Zeit und Mühe wurde darauf verwandt. Herzlich wünschen wir dem
Übersetzer wie der Verlagsbuchhandlung Glück zur Vollendung des
herrlichen Werkes. Finis coronat opus.

P. Josephus a Leonissa 0. S. Fr. Cap.


	Litterarische Besprechungen

