
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 8 (1894)

Artikel: Die Philosophie des Hl. Thomas von Aquin [Fortsetzung]

Autor: Glossner, M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761918

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761918
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE PHILOSOPHIE DES HL. THOMAS VON AQUIN.

Gegen Frohschainmer.

YON DR. M. GLOSSNER.1

aal
Die Gotteslehre.

Einen ausführlichen Abschnitt widmet der Kritiker der
philosophischen Gotteslehre des hl. Thomas. Derselbe beginnt
mit der bei unserem Autor unvermeidlichen Deklamation, dafs
die thomistische und überhaupt die christlich-theologische
Weltauffassung durch den Fortschritt der Philosophie, ja sogar durch
die Rechtswissenschaft, Arzneikunde und Nationalökonomie (etwa
durch Mandevilles fable of the bee?) hinfallig geworden sei und
dir durch einen Machtspruch und geistigen Zwang aufrecht
erhalten werden solle (S. 161); dafs ein solcher Gott, wie Thomas
'hn für beweisbar erachte, mit der Natur in ihrer thatsächlichen
Gestalt, die Beweisbarkeit selbst aber mit den hierüber herrschenden

Streitigkeiten u. s. w. unvereinbar sei; dafs auch die durch
das Christentum von der Diskrepanz zwischen dem weisen
und gerechten Schöpfer und dem tausendfachen Elend gegebene
Erklärung aus dem Sündenfall und der Strafe für die Sünde
derselben modernen Wissenschaft gegenüber nicht mehr standhalten

könne (S. 163), da sie den geläuterten modernen
Rechtshegriffen und den Thatsachen der Paläontologie widerspreche.
Zu verwundern sei, dafs die Scholastiker die aristotelischen
Beweise adoptierten, obgleich dem griechischen Philosophen die
Natur als res intégra galt, was doch bei jenen nicht der Fall
8ei- Was dieses letztere betrifft, so läge es vielleicht näher,
umgekehrt zu schliefsen,dafs, wenn Aristoteles durch die vorgeblichen
Schwierigkeiten des physischen und moralischen Elends in Natur
und Menschenwelt nicht abgehalten wurde, die Bewegung, Ent-
wickelung und Ordnung der Natur auf einen intelligenten und
iberweltlichen Urgrund zurückzuführen, dies noch vielmehr vom
christlichen Standpunkt aus als zulässig erscheinen inufste, auf
welchem jene Schwierigkeiten durch den Glauben an die
Erbsünde hinwegfielen oder wenigstens hinwegzufallen schienen.

1 S. VII. Bd. S. 301.



44: Die Philosophie des hl. Thoraas von Aquin.

Aber auch hiervon abgesehen, konnten selbst die gröfsten
Schwierigkeiten, welche die Vereinbarung gewisser Erfahrungs-
thatsachen mit den Eigenschaften Gottes bereitet, kein Grund
sein, sie zu leugnen oder zu bezweifeln, nachdem sie durch
zwingende Vernunftgründe erkannt und bewiesen worden sind.
Freilich wird man sich über anthropomorphistische Vorstellungen
erheben müssen und die göttliche Weisheit, Güte und Gerechtigkeit

nicht mit menschlichem Mafse messen dürfen, wie dies
von Erohschammer geschieht, der, wie es scheint, nun einmal
Weisheit und Güte nicht anders als in menschlicher Form und
Wirkungsweise vorzustellen und zu denken vermag. Und was
soll man dazu sagen, dafs Fr. die Vorstellungen Christi von
Gott zwar für das Gemüt befriedigend betrachtet (S. 161), vom
Standpunkt des „Wissens" aber dieselben Vorstellungen als
unhaltbar, ja zweifellos biblisch begründete und christliche Lehren
als an Gotteslästerung streifend hinstellt (S. 164)?

Der ins einzelne gehenden Kritik der thomistischen
Gottesbeweise schickt Fr. einige Bemerkungen voraus, die teils später
Gesagtes vorwegnehmen, teils auf das Anselmsche Argument
sich beziehen. Es darf uns nicht wunder nehmen, dafs der
Anhänger der modernen Philosophie die vom hl. Thomas am on-
tologischen Argumente geübte Kritik einerseits weniger zutreffend
findet, als die Kantsche, andererseits aber auch wieder die
cartesianische Fassung desselben Argumentes als einen berechtigten

Versuch, die Idee des denkbar Höchsten zur Grundlage
eines Gottesbeweises zu nehmen, anerkennt. Das Vorurteil
blendet eben hier wie anderwärts das Auge des Kritikers und
läfst ihn nicht sehen, dafs genau das, was für Descartes, der
eine intuitive Gotteserkenntnis lehrte, jenes Argument empfehlenswert

machte, den englischen Lehrer bestimmen mufste, seine
Beweiskraft zu bestreiten und zwar mit Gründen, die sich mit
den Kantschen nicht decken konnten, da ihm sein
erkenntnistheoretischer Standpunkt nicht gestattete, Begriff und Realität
in schroffen Gegensatz zu einander zu bringen.

Mit der gröfsten Spannung erwarten wir die Kundgabe der
naturwissenschaftlichen und geschichtlichen Entdeckungen, durch
welche die Beweise für Gottes Dasein hinfällig geworden sein
sollen. Unsere Enttäuschung ist aber keine geringe, da wir
vernehmen, was zunächst das Argument aus der Bewegung
betrifft, dasselbe beruhe auf der Voraussetzung, dafs Ruhe als
Gegensatz der Bewegung der eigentliche und primitive Zustand
des Weltdaseins sei, was sich zwar früher habe aufstellen lassen,
bei dem gegenwärtigen Zustand der Naturkenntnis aber nicht



45

zulässig sei. Dafs diese Insinuation jeder Grundlage entbehre, mul's
sich zwar der Kritiker sofort selbst sagen, wenn auch aus
Gründen, die nur teilweise berechtigt sind; denn was Aristoteles

betrifft, so lehrt ja er gerade eine ewige Bewegung,
befrachtet also durchaus nicht die Ruhe als den eigentlichen und
ursprünglichen Zustand des Weltdascins. Dabei meint freilich
der Kritiker, in dieser Voraussetzung sei die Bewegung nur als
Zustand, nicht als Kausalverhältnis gedacht — als ob die
Bewegung nicht Zustand sein und zugleich ein Kausalverhältnis
UDplicieren könnte! Gleichwohl hält sich derselbe auf Grund
dieser teils unzutreffenden, teils nicht zur Sache gehörigen
Bemerkungen zu folgendem Schlüsse berechtigt: „Jedenfalls dürfte
aus dem allen soviel klar sein, dafs dieser sogenannte Beweis
aus der Notwendigkeit eines ersten Bewegers aller sichern
Grundlage entbehrt" (S. 179). Das hcifst nun freilich sich die
Sache leicht machen! Was uns betrifft, so sind wir in der Lage,
dem Kritiker zu beweisen, dafs das äristotelische Argument auf
vollkommen sicherer Grundlage ruht; denn da es über einen
ursprünglichen, ersten Zustand der Welt überhaupt nichts
festkeilt und es überdies dahingestellt sein läfst, ob die Bewegung
einen zeitlichen Anfang genommen hat oder ewig ist, ferner von
der unleugbaren Thatsache der Bewegung (des Werdens, der
Bntwickelüng) in Natur und Menschengeist ausgeht, von der
Bewegung in des Wortes allgemeinster und umfassendster
Bedeutung als des Übergangs von der Potenz in den Akt:
so geht das Argument dahin, dafs es einen letzten selbst
unbewegten und unveränderlichen Grund der Bewegung und
Veränderung, einen actus purus geben müsse; denn ein Übergang

vom möglichen zum wirklichen Sein, von der Potenz in
den Akt könne nur in kraft eines zeitlich oder sachlich
vorangehenden Aktes, einer Wirklichkeit stattfinden. Fr. hat nun
allerdings noch eine letzte Ausflucht zur Hand, nämlich es sei
auch damit noch nicht das Dasein Gottes als des allervoll-
kommensten persönlichen Wesens dargethan (a. a. 0.). Unsere
Antwort hierauf ist nicht schwer: es ist nicht dargethan
explicite, wohl aber implicite; denn wie sich gegen den Pantheismus

zeigen läfst, so kann der unbewegte Grund aller Bewegung,
die alles Werden in Natur und Geist ermöglichende Wirklichkeit,

der actus purus nur ein Geistwesen, und zwar der un-
eudlich vollkommene Geist sein. Die Beweiskraft des aus der
-Thatsache der Bewegung in dem erklärten Sinne geschöpften
Arguments kann nur derjenige bestreiten, der die Möglichkeit
einer sich selbst verwirklichenden Potenzialität, eines absoluten



4(3 Die Philosophie des hl. Thomas von Aquin.

Werdens annimmt, wie dies in den absurden Systemen eines
Fichte, Sehelling, Hegel, Schopenhauer, Hartmann geschieht. Alle
diese aber müssen, wenn sie ehrlich zu Werke gehen, wie Hegel
und teilweise auch Schelling, das oberste Vernunftprincip — das
des Widerspruchs — leugnen, womit dann freilich die Diskussion
aufhört, aber auch überflüssig wird.

Nicht minder kläglich sind die gegen den Beweis aus dem
Kausalzusammenhang — den Schlufs auf eine erste Ursache —
gerichteten Bedenken. Fr. findet den Gedanken einer Kreisbewegung

der Kausalität nicht unmöglich und beruft sich auf die
gegenseitige Abhängigkeit von Mineralien, Pflanzen und Tieren.
Ferner meint er, aus der Unmöglichkeit, einen regressus in
infinitum zu denken, sei eben nur die Beschränktheit unseres
Erkennens, nicht aber die Unmöglichkeit der Sache zu erschliefsen.
— Es handelt sich indes, was das letztere betrifft, nicht um
die Unmöglichkeit, eine unendliche geradlinige Verkettung von
Ursachen vorzustellen, sondern um die Einsicht in die
Unmöglichkeit der Sache selbst. Der Gedanke einer solchen
endlosen Kausalreihe ohne erste übergreifende und allbedingende
Ursache enthält einen innern Widerspruch. Wollte man deshalb
doch die Möglichkeit der Sache annehmen, so käme dies der
Leugnung des Widerspruchsprincips, an dem der Kritiker doch

festhält, gleich. Der Widerspruch aber liegt darin, dafs eine
Kausalverkettung ohne Ursache angenommen wird. In einer
unendlichen Kausalreihe nämlich wären nur Mittel Ursachen, in
Wahrheit also keine Ursache gegeben. — Ebenso unmöglich ist
ein eigentlicher Kreislauf der Ursachen, da in einem solchen ein
und dasselbe in der nämlichen Beziehung Ursache und Wirkung
sein müfste. Die von Fr. angezogene gegenseitige Abhängigkeit
von Mineralien, Pflanzen und Tieren besteht teils überhaupt
nicht, teils nicht in derselben Beziehung, kann also für die
Möglichkeit eines Kreislaufs der Ursachen nicht als Beweis
dienen.

Die Äufserung Frs., die Kluft zwischen Endlichem und
Unendlichem könne durch keinen regressus oder progressus des
Endlichen überschritten werden, beruht auf einer gänzlichen
Verkennung der Frage, um die es sich handelt. Denn der
Schlufs auf eine erste Ursache ist durchaus nicht, wie auch
Kant fälschlich meinte, von der Verfolgung der Kausalreihe bis
zu einer ersten unendlichen Ursache abhängig (was eine
unsinnige und lächerliche Zumutung wäre), sondern beruht auf der
Einsicht, dafs in einer unendlichen Kausalreihe nur Mittelursachen,

also überhaupt eine zureichende Ursache nicht gegeben wäre.



Das Dasein Gottes. 47

Gegen den Schlufs aus der Zufälligkeit der Dinge auf ein
durch sich notwendiges Wesen wird geltend gemacht, der
Schlufs auf eine Ursache von entgegengesetzter Natur sei nicht
ohne weiteres logisch berechtigt, da immer nur auf eine der
Wirkung entsprechende Ursache geschlossen werden könne;
ierner sei die Existenz des Zufälligen dem Notwendigen gegenüber

ziemlich unbegreiflich, weiterhin könne die Zufälligkeit
uicht vom Weltall als einem Ganzen behauptet werden, ja auch
das Einzelne trage ein Moment der Notwendigkeit in sich;
endlich sei mit dem Daseip eines notwendigen Wesens noch nicht
die Existenz Gottes, sondern höchstens eines allgemeinen pan-
theistischen Weltgrundes bewiesen. — Das Unzutreffende und
Widersprechende dieser Einwendungen springt in die Augen.
Die Ursache mufs freilich eine der Wirkung entsprechende sein ;
dies darf aber nicht im Sinne der Identität verstanden werden,
da sonst überhaupt von einer Wirkung nicht auf eine Ursache
geschlossen werden könnte; denn die' Wirkung als solche ist
von der Ursache als solcher offenbar verschieden. Die Ursache
als solche steht höher als die Wirkung; es kann also nicht von
vornherein eine logische Schwierigkeit dem Schlüsse vom
Zufälligen auf Notwendiges entgegenstehen. Das Zufällige kann
aber nicht allein eine notwendige Ursache haben, vielmehr mufs
der Grund des Zufälligen in einem Notwendigen und zwar in
einem den Grund seiner Notwendigkeit in sich selbst tragenden
Notwendigen gelegen sein. Wäre nämlich alles zufällig, so hätte
es einmal überhaupt nichts gegeben, es könnte also auch gegenwärtig

nichts geben. Wendet man ein, dafs ins Unendliche
zurück Zufälliges ans Zufälligem werden konnte, so ist zu sagen,
dafs es im Begriffe des Zufälligen liegt, indifferent zu sein gegen
das Dasein und aus dem Nichtsein ins Sein überzugehen, resp.
übergegangen zu sein. Soll also nicht das Nichtsein zum Grunde
des Seins gemacht werden, so mufs als letzte Ursache ein aus
sich Notwendiges angenommen werden, da auch in der Reihe
des durch ein anderes Notwendigen nicht ins Unendliche
fortgegangen werden kann.

Die von Er. hervorgehobenen Momente der Notwendigkeit
des Einzelnen beziehen sich nicht auf die Notwendigkeit des

Daseins, um die es sich hier handelt. Schreibt man aber
eine solche der Welt im ganzen oder einzelnen zu, so ist das

Ziel des Beweises, die Existenz eines notwendigen Daseinsgrundes

des Zufälligen zugegeben und nur die Kontroverse auf
ein anderes Gebiet hinübergetragen, nämlich auf das der
Beschaffenheit der ersten notwendigen Ursache. Mit andern



48 Die Philosophie des hl. Thomas von Aquin.

Worten: es handelt sich alsdann um die Widerlegung; des
Pantheismus, die keineswegs, wie manche meinen, notwendig mit
den Beweisen fiir Gottes Dasein zu verbinden ist.

Obgleich das eigene System des Kritikers auf einer (wenn
auch verfehlt aufgefafsten und durchgeführten) teleologischen
Grundlage, auf dem Gedanken einer zielstrebigen Entwickelung
aufgebaut ist, so kann er doch nicht umhin, die längst
verbrauchten Einwendungen gegen den teleologischen Beweis
auch seinerseits aufzuwärmen. Dem Zweckmäfsigen stehe Un-
zweckmäfsiges gegenüber, und im besten Falle weise die Teleo-
logie nur auf einen Weltbildner, nicht auf einen Weltschöpfer
hin. — Hierauf wurde längst erwidert, dafs selbst da, wo nicht
die innere organische Zweckthätigkeit, die aus mechanischen
Gründen schlechterdings nicht abgeleitet werden kann, sondern
die äufsere Zweckmäfsigkeit, z. B. die Stellung der Erde zur
Sonne, der Kreislauf des Wassers in seinem Verhältnis zu den
Organismen u. dgl. in Frage kommt, das Zweckmäfsige zugleich
auch das Gesetz- und Regelmäfsige sei, sowie dafs die zweck-
mäfsige Einrichtung des Alls sich zur Natur der Dinge nicht
accidentell verhalte, sondern aus deren Wesen und naturge-
mäfsen Thätigkeit resultiere, woraus sich ergibt, dafs der
Urgrund der Zweckmäfsigkeit in ihnen auch der Grund ihrer
Materie, also nicht blofs Bildner, sondern Schöpfer sei.

Der Kritiker selbst läfst sich durch jene Einwendungen
nicht abhalten, die Zweckmäfsigkeit auf ein "ideales Moment im
Dasein zurückzuführen, „um von da den Versuch zu machen,
das göttliche Dasein und Wesen zu bestimmen". (S. 182.)
Wenn aber, fragen wir, von der Zweckmäfsigkeit in den Dingen
überhaupt ein Weg zu Gottes Dasein führt, warum soll dies
nicht der gerade sein, den der hl. Thomas wandelt, sondern ein
Umweg, der überdies, wie wir anderwärts zeigten, ein Abweg
ist? (Der mod. Idealismus S. 47.) Selbst die Thatsache, dafs
die Zweckmäfsigkeit, die dem einen Wesen zum Vorteil gereicht,
für andere zum Nachteil ausschlägt, wird gegen die Scholastik
ausgebeutet, obgleich doch der Kritiker wissen mufs, dafs gerade
aus der in der Tierwelt stattfindenden gegenseitigen Abhängigkeit

und Beschränkung der verschiedenen Arten die wunderbare
Ökonomie und zweckmäfsige Gestalt der Natur resultiert. Wenn
dann der Kritiker meint, die biblische Erklärung dieser Mifs-
stände durch den Sündenfall lasse sich angesichts der Ergebnisse
der modernen Geologie nicht aufrecht erhalten, so unterschiebt
er der Scholastik eine Ansicht, die sich unseres Wissens nicht
bei ihnen, wenigstens nicht bei Thomas, sondern bei Theosophen



Das Dasein Gottes.

und Pseudomystikern findet. Noch grundloser aber ist die im
naturphilosophischen Abschnitt zu widerlegende Behauptung, die
Scholastiker machten die Tierwelt zu blofsen Produkten des
materiellen Daseins: ein Vorwurf, der um so befremdender
erscheint, als Fr. nicht blofs die Tierwelt, sondern auch den
Menschengeist als ein Naturprodukt betrachtet. (S. der mod.
Heal. S. 96 ff.)

Nur aus der subjektiven Verfassung des Kritikers endlich
• können wir uns den sonst unbegreiflichen Vorwurf erklären,
dafs die Scholastik bei ihren Beweisen von Gottes Dasein von
allem Möglichen, nur nicht vom Vollkommensten, dem Menschen
und seinen geistigen Kräften, seiner idealen Natur ausgehe. Als
ob die Scholastik nicht auch den Menschen zum Ausgangspunkt
ihrer Gottesbeweise genommen hätte! Freilich geht sie dabei
nicht allein von dem „Vollkommenen", „Idealen" in ihm aus,
sondern auch von der Bedingtheit, Endlichkeit, Potenzialität, die
ihm mit allen anderen Dingen gemeinsam sind. Die Scholastik
kann es, wie es scheint, dem Kritiker in keiner Weise recht
machen. Wenn sie (wie er fälschlich unterschiebt) in dem
Beweis für Gottes Dasein von untergeordneten Dingen ausgeht,
findet er es tadelnswert, und wenn sie in der eigenschaftlichen
Bestimmung des Gottesbegriffs menschliche Vollkommenheiten
wie Selbstbewufetsein, Weisheit, Güte u. s. w. auf Gott
überträgt, so ist auch dies gefehlt, denn es liegt darin ein
unberechtigter Anthroporaorphismus. Dafs aber die Scholastik nicht
wie die Modernen die „Gottesidee", „das Bewufstsein und Selbst-
bewufstsein" zum Ausgangspunkt des Beweises nimmt, das hat
seinen Grund nicht, wie Fr. meint, in einer Verkennung der
Wahren idealen Natur des Menschen, sondern darin, dafs sie den
Subjektivismus und Idealismus der Neueren principiell und mit
vollem Kechte verwirft, da er konsequent, wie die Entwickelung
der Philosophie seit Descartes beweist, zum Pantheismus und
Atheismus führt. Während die Neueren nur aus dem
„Göttlichen" im Menschen die Gottheit erkennbar sein lassen, nehmen
die Scholastiker, mag dies auch dem Kritiker noch so paradox
erscheinen, mit Recht an, dafs das Dasein Gottes auch aus dem
Ungöttlichen in ihm, seiner Endlichkeit, Beschränktheit,
Abhängigkeit erkannt werde, was allerdings nicht im Sinne des

Idealismus und Pantheismus, um so näher aber der Wahrheit ist.
Eine tiefer eindringende Betrachtung zeigt, dafs gerade der von
der Scholastik eingeschlagene Weg der einzig naturgemäfse ist,
aus den dem Menschen mit den niedrigsten Wesen gemeinsamen
Momenten der Endlichkeit das Dasein Gottes zu erschliefsen, in

Jahrbuch für Philosophie etc. VIII. 4



50 Die Philosophie des hl. Thomas von Aquin.

der eigenschaftlichen Bestimmung Gottes aber als der nach ihrer
Existenz erkannten ersten Ursache von dem vollkommensten
Geschöpfe hienieden, dem Menschen, auszugehen.

Nach dem Gesagten erscheint es begreiflich, dafs auch der
thomistische, auf tiefsinnigen platonischen und augustiniscnen
„Ideen" (trotz der unidealen Richtung der Scholastik!)
beruhende Beweis aus den Graden des Seins und der Güte vor
den Augen des Kritikers keine Gnade findet (S. 185). Zunächst
wird eingewendet, dafs die Vollkommenheit der Dinge that-
sächlich eine relative sei und daher aus einer so unbestimmten
Thatsache ein sicherer Schlufs nicht gebildet werden könne. In
einem gewissen Sinne und in beschränktem Umfang ist jene
Behauptung der Relativität des Begriffs des „Vollkommenen"
richtig. Andererseits aber kann nicht geleugnet werden, dafs
Sein, Leben, Erkennen Grade der Vollkommenheit (und zwar
nicht blofs verschieden der Art, sondern der Gattung nach,
was nicht hindert, sie als Stufen, nämlich der Vollkommen-
heit zu bezeichnen) bilden, von welchen der eine nicht blofs
relativ, sondern absolut höher ist als der folgende. Oder wer
möchte in Abrede stellen, dafs das Sein der Pflanze absolut
vollkommener ist als das des Minerals, das Sein der Tiere
absolut vollkommener als das der Pflanze u. s. w.? Niemand
wenigstens, der seinen Sinn von den Vorurteilen des Monismus
frei erhalten hat. An dieser „Thatsache" vermag auch die
Unkenntnis eines grofsen Teils des Weltganzen, 'woran uns Fr.
erinnert, nichts zu ändern. Wie kommen wir aber von diesen
scharf geschiedenen Grad en des Vollkommenen zu einem schlechthin

Vollkommenen hinüber? Fr. erhebt hier denselben Einwurf,
wie gegen den Schlufs auf eine die Kette der zweiten Ursachen
überragende erste Ursache, nämlich die Gradreihe könnte nur
eine progressiv oder regressiv unendliche sein. Auf diesem
Wege würden wir nun freilich nie ans Ende, d. h. zu einem
absolut Vollkommenen gelangen. Wir gehen vielmehr mit dem

englischen Lehrer einen Weg, der sicher zum Ziele führt, indem
wir nicht die unendliche Reihe verfolgen, sondern darüber
hinwegsetzen mit Hülfe des Princips, dafs dasjenige, was eine
Vollkommenheit nur in einem gewissen Grade hat, dieselbe nicht
aus sich, durch ihr Wesen, sondern nur durch Teilnahme
besitzt. Alles, was uns umgibt, participiert am Sein, an der
Güte, an der Vollkommenheit, setzt also (da auch in diesem
Falle ein regressus in infinitum unzulässig ist), ein Dasein voraus,
dem Sein, Güte, Vollkommenheit nicht durch Teilnahme, sondern
wesenhaft zukommt, das Sein, Wahrheit, Leben, Güte, Voll-



Das Dasein Gottes. 51

kommenheit nicht hat, sondern ist. Dieses wesenhaft Seiende,
Lebendige, Vollkommene ist zugleich die Ursache des durch
Teilnahme und nur in gewissem Grade Seienden u. s. w. nach
dem von Aristoteles ausgesprochenen, auch umgekehrt geltenden
Grundsatze: txaOxov ôh fiâXcôxa avxô xmv aXXcov, xa&' o xa<
toîç aXXoig vnaQföi to ovvmvvfiov, olov xö jivq &eç>[i6xaxov.
Das Feuer ist die Ursache der Wärme, weil selbst das Wärmste.
So ist das am vollkommensten Seiende u. s. w., weil aus sich
seiend, Ursache des Seins, das schlechthin und aus sich Wahre
Ursache aller Wahrheit (Metaph. a 1). Wie die Sonne Quelle
aller irdischen Wärme, die entweder aus aktueller oder latenter,
aufgespeicherter Sonnenwärme stammt, so ist eine dem körperlichen

Auge verborgene geistige Sonne Quelle alles Seins, aller
Wahrheit und Güte.

Fr. macht das Zugeständnis, dafs ein ewiges Sein und
unveränderliche Beschaffenheiten desselben erschlossen werden
können, dafs dies aber nicht von idealen und geistigen Beschaffenheiten

gelte, da diese sind und nicht sind, sich ändern,
entwickeln u. s. w. Dies wäre ungefähr das eleatische Sein, die
spinozistische Substanz, überhaupt ein Sein, in welchem Ideales,
Geistiges, Moralisches zufällig wie veränderliche Seifenblasen
aufsteigen. Aus dem „blofsen" Sein aber kann der Geist nicht
hervorgehen; denn die Wirkung kann nicht vollkommener sein
als die Ursache. Gerade das Kausalitätsprincip aber, behauptet
Fr., berechtige nicht zu solchen Schlüssen; denn es führe zu
keinem zuverlässigen Resultate, sondern nur zu einer Ursache,
die eben den endlichen Wirkungen oder Erscheinungen entspricht.
(S. 187.)

Wir haben bereits darauf hingewiesen, dafs dem nicht so
ist und gerade dio Endlichkeit und deren allgemeine Bestimmungen
oder Folgen, die Veränderlichkeit, Zufälligkeit, Unvollkommenheit
auf einen unveränderlichen, notwendigen u. s. w. Grund
hinweisen. Der Vorwurf, durch Abstraktion und auf
formallogischem Wege zu Gott gelangen zu wollen (S. 186), mag
ilegel treffen, der im Begriff des Seins die erste und allgemeinste
Definition Gottes zu besitzen meint; die Scholastik trifft derselbe
nicht. Nicht als ob dieser Begriff für die Erkenntnis Gottes
bedeutungslos wäre; dient er doch als Grundlage des höchsten

Vernunftprincips zur indirekten Begründung des Kausalitäts-
principal

Kommt er (Thomas) dabei (d. i. bei der Schlufsfolgerung von der
Wirkung oder dem Weltdasein auf die Ursache) — so fährt
Fr. fort — zur Annahme eines absoluten, persönlichen Gottes,

i



52 Die Philosophie des hl. Thomas von Aquin.

so ist dieser Erfolg nicht dem Syllogismus zu verdanken, sondern
dem unmittelbaren Gefühl, Bewufstsein und Bedürfnis der
Menschenseele, vermöge der immanenten, auf Gottesbewufstsein
angelegten Natur derselben (S. 187). In dieser Äufserung
vermögen wir nur eine völlige Umkehrung des psychologischen
und erkenntnistheoretischen Sachverhaltes zu ersehen. Die
Erkenntnis ist früher als das Gefühl und die Gotteserkenntnis
früher als das religiöse Gefühl. Eine Erkenntnis, die auf einem
Gefühle beruht, verdient nicht einmal diesen Namen; denn besteht
sie nicht in unmittelbarer Einsicht, so mufs sie sich durch
rationale Gründe zu rechtfertigen wissen. Diese Gründe brauchen
nicht die Evidenz mathematischer Wahrheiten zn haben, aber
sie müssen vorhanden sein, wenn der religiöse Glaube nicht
wirklich, wie man ihm so häufig vorwirft, zum Köhlerglauben
werden soll. In der That hat sich, nachdem das moderne
Bewufstsein, durch die Kantsche Kritik verleitet, die scholastischen
Gottesbeweise verworfen hat, das an ihre Stelle gesetzte „Gefühl",
das „unmittelbare Gottesbewufstsein" u. s. w. als eine
unzureichende und wertlose Stütze erwiesen. Oder welchen Wert
soll eine solche „Gottesidee" haben, die nach des Kritikers
eigenem Geständnis ohne jegliche Bestimmtheit, ein blofser
„Drang und Trieb zum Glauben und Erkennen Gottes, zum
unendlichen Streben und Suchen nach Gott, dem ewigen Grund
des Daseins, aber auch zu unendlichen Verzerrungen, Irrungen
und Wahngebilden" ist (S. 187)? Und diese Gottesidee soll
den Grund des religiösen Glaubens des „ungebildeten Volkes"
bilden! Als ob die Gedanken, die den Inhalt und Kern der
wissenschaftlichen Beweise bilden, von einem intelligenten
Urheber der Weltordnung u. s. w. die Fassungskraft eines einiger-
mafsen entwickelten Verstandes überträfen, mag derselbe auch
nicht imstande sein, ohne fremde Hülfe sich selbst zu ihnen zu
erheben und sie gegen die Einwondungen einer sophistischen
Dialektik zu verteidigen!

Schliefslich wird jener „Drang und Trieb" zur Erkenntnis
Gottes als Fähigkeit zur unmittelbaren Wahrnehmung des
höchsten Idealen, des Göttlichen bezeichnet (S. 188). Wäre
das angebliche „Gottesbewufstsein" von dieser Art, so müfste es
eine viel gröfsere, jede Möglichkeit des Irrtums ausschliefsende
Klarheit besitzen, als selbst die sinnliche Wahrnehmung, da es
als intellektuelle Anschauung durch keinerlei Indisposition
eines körperlichen Organs beeinträchtigt sein könnte. In der
Annahme und Forderung einer unmittelbaren Wahrnehmung des
Göttlichen durch die natürlichen Kräfte der Vernunft liegt eine



Wesen und Eigenschaften Gottes. 53

Uberspannung und Überschätzung der menschlichen Seelenvermögen,

wie in der verächtlichen Art, mit der Fr. von den
„logischen Operationen" spricht, eine Unterschätzung der
wirklichen Vermögen liegt, die sich aus Kantschen Einflüssen
erklärt. Vorgeblich sucht man die durch Kants Kritik gerissene
Lücke mit Jakobi durch das Gefühl wieder auszufüllen. Ist das
Göttliche nicht durch den Verstand zu erreichen, so ist nicht
abzusehen, wie dies dem Gefühle gelingen soll. Und vermag
umgekehrt das Gefühl sich zum Göttlichen emporzuschwingen,
so kann auch der Verstand nicht wesentlich ungöttlich, atheistisch
und spinozistisch sein. Der Jakobische Widerspruch zwischen
Verstand und Gefühl ist künstlich in die menschliche Natur
hineingetragen.

Die dem Menschen natürliche Weise der Erkenntnis ist die,
vom Sinnlichen sich zum Ubersinnlichen zu erheben und aus
der Schöpfung den Schöpfer zu erkennen. Wer diesen natürlichen

W eg nicht wandeln will, wird entweder in immer weitere
Gottesfernen sich verlieren, oder, seine Kraft verkennend,
dem Schmetterling gleich, der sich in die Flamme stürzt und
darin untergeht, in die schweren Irrtümer einer pantheistischen
Mystik sich verirren. Denn eine natürliche unmittelbare
Wahrnehmung des Göttlichen könnte nur dem von Natur Göttlichen
zukommen. Wir finden denn auch, dafs das Denken eines Jakobi
über Gott und das Göttliche in Vorstellungen sich bewegt, die
des persönlichen Gottes ebenso unwürdig sind, wie die des

„frommen Baruch"; denn wenn dieser einen Denk- oder
Verstandesgott, so hat sich sein gefühlsgläubiger Bewunderer und
Gegner einen Gefühlsgott nach eigenstem Herzensbedürfnis
geschaffen.

Mit den gegen jede Kritik standhaltenden Beweisen für die
Existenz einer ersten, notwendigen, durch sich selbst seienden,
bewegenden, selbst unbewegten Ursache alles Werdens in Natur
und Geist, einer zwecksetzenden Intelligenz u. s. w. sind die
festen Punkte und Fäden gewonnen, in welche der fortschreitende
Gedanke die näheren Bestimmungen über Gottes W esen und
Eigenschaften als Einschlag des kostbaren Gemäldes der
Gotteserkenntnis zu verweben vermag. In ganz vorzüglicher
Weise ist diese Denkarbeit vom Aquinaten geleistet worden.
Sehen wir zu, wie sich der Kritiker dazu verhält. Wir
begegnen in diesem Abschnitte derselben subjektiven Gereiztheit,
denselben Widersprüchen, wie in der Kritik der Beweise für das
Dasein Gottes. Wie dort der Kritiker zu der Äufserung sich
hinreifsen läfst, die scholastische Theorie der Gottesbeweise lasse



54 Die Philosophie des hl. Thomas von Aquin.

dem „ungebildeten" Volke keinen anderen Weg der Gotteserkenntnis

übrig als den der „blofsen Angewöhnung und des

Zwanges — wobei dann die tiefere religiöse Anlage nur eben
im Aberglauben der verschiedensten Art sich zur Geltung bringen
könnte und bei kirchlichem Mechanismus nur sich zur Geltung
bringt" (S. 187), so macht sich auch hier der Groll gegen die
kirchliche Autorität in der Unterstellung Luft, der kirchliche
Gott des Mittelalters sei mehr dem Herrschal'tsgelüste seines
Statthalters in Rom angepafst (S. 190). In Widersprüche aber
verwickelt sich die Kritik, indem die Unhaltbarkeit der thorni-
8tischen Lehre einerseits aus der ihr zu Grunde liegenden
unvollkommenen Kenntnis der Natur, andererseits aber aus dem
Umstände gefolgert wird, dafs jene Lehre nicht aus der Natur
und ihren Eigenschaften abgeleitet, sondern aus dem Begriffe
Gottes als des vollkommensten Wesens herauskonstruiert sei

(a. a. 0.).
Die thomistische Bestimmung Gottes als des Seins, das die

Existenz in sich schliefst, läfst sich Er. gefallen, erinnert aber,
dafs damit noch nicht der Gott des religiösen Bewufstseins
gegeben sei und daraus die konkreteren Eigenschaften nicht abgeleitet

werden können. Was den ersten Teil dieses Einwurfs
betrifft, so bestimmt allerdings auch der Pantheist, z. B. Spinoza,
seinen Gott als das Sein, das die Existenz in sich schliefst.
Aber abgesehen davon, dafs das scholastische eus a se und die
pantheistische causa sui weit verschiedene Dinge sind, so geben
wir zwar zu, dafs jenes Sein der Pantheisten, z. B. die spino-
zistische Substanz, keineswegs der Gott des religiösen Bewufstseins

sei, bestreiten jedoch ganz entschieden, dafs das notwendige

Sein, das Sein, dem die Existenz wesentlich ist, der Welt
immanent und mit dem Sein der endlichen Dinge ein und
dasselbe sein könne, wie immer dann diese aufgefafst werden mögen,
als Accidentien oder als Evolutionen des einen Seins u. dgl.
Vielmehr kann das Sein, dem die Existenz wesentlich, nicht
durch Teilnahme zukommt, als Ursache alles durch Teilnahme
Existierenden nur über den Dingen, transcendent und von
ihnen wesentlich verschieden sein. Das Sein, das die Existenz
in sich schliefst, ist — so müssen wir folgern — zwar noch
nicht der reale und konkrete Gottesbegriff des „religiösen
Bewufstseins", wohl aber eine Bestimmung, die nur dem persönlichen

Gotte zukommen kann und aus welcher, da jede göttliche
Eigenschaft alle übrigen nach sich zieht, die konkreten
Eigenschaften des persönlichen Gottes abgeleitet werden können.
Damit ist auch der zweite Teil des obigen Einwandes beantwortet.



55

Denn wenn auch aus dem Begriff des ens a se die „konkreteren
Eigenschaften" nicht „herausgeklaubt" werden können, so sehen
wir doch ein, nachdem wir irgendwie zur Erkenntnis der
Begriffe von Macht, Weisheit, Bewufstsein, Persönlichkeit gelangt
sind, dafs das Wesen, dem das Sein nicht durch Teilnahme,
sondern per se, also dessen Fülle zukommt, die genannten
Vollkommenheiten besitzen müsse.

Wenn sich der englische Lehrer in der Ableitung der
göttlichen Eigenschaften der aristotelischen Begriffe von Akt
und Potenz bedient und Gott auf Grund der Ergebnisse der
Gottesbeweise als reine, einfache, geistige Wirklichkeit bestimmt,
so verdient das nicht Tadel, sondern unsere volle Zustimmung,
da es in der Philosophie nichts gibt, was besser begründet wäre,
als die aristotelischen Bestimmungen über Akt und Potenz. Wie
wenig dagegen der Kritiker in dieser Beziehung orientiert ist,
zeigen uns sofort seine Bemerkungen über die göttliche Einfachheit

und den Begriff der Schöpfung.
Die gegen die vermeintlich „abstrakte" Einfachheit

vorgebrachten Einwendungen beruhen auf ebenso vielen Mifsverständ-
nissen. Überhaupt ist die Erscheinung auffallend, dafs „diese"
Modernen (um einmal in Frs. Manier zu reden) an der
göttlichen Einfachheit so sehr Anstofs nehmen, obgleich sie, sobald
es sich um die menschliche Seele, ja um den Menschen handelt,
alle realen Unterschiede — von Seelenvermögen, von Leib und
Seele — hinwegzusophisticieren suchen. Die göttliche Einfachheit

ist keineswegs eine abstrakte (wie etwa die des mathematischen

Punktes), sondern eine lebendige, konkrete, jedoch nicht
eine solche, die sich in den Unterschied spaltet, sondern die
Konzentriertheit der Fülle des Seins. Der Begriff der Einfachheit

schliefst die aktuelle und potentielle Geteiltheit aus, nicht aber
die Leerheit und Armut ein; denn einfach ist, was weder geteilt
ist noch geteilt werden kann. Oder werden wir etwa einem
Denkakt die Lebendigkeit absprechen, wenn er nicht diskursiv
in den Unterschied auseinandertritt, sondern in der Einfachheit
der Intuition besteht? — Der angebliche Widerspruch aber
zwischen der Einfachheit und der Dreipersönlichkeit ist nicht
vorhanden, denn der reale Unterschied trifft ausschliefslich die
Personen in ihrer relativen Gegensätzlichkeit, nicht aber das

Verhältnis der einzelnen Person zur gemeinsamen göttlichen
Natui-.

Aufserdem soll es der Begriff der Schöpfung sein, dem die
thomi8tische Auffassung der göttlichen Einfachheit angeblich
widerspricht. Dies wäre indes nur dann der Fall, wenn für das



56 Die Philosophie des hl. Thomas von Aquin.

geschaffene Sein ein Substrat in Gott vorausgesetzt werden
miifste. Nun schafft aber Gott ohne ein solches Substrat, aus
Nichts, daher die Theologen sagen, Gott schaffe ex nihilo sui
et subjecti, was selbstverständlich nicht iui Sinne Hegels
genommen werden darf, dafs Gott das Sein Nichts (d. h. sein
eigenes Sein, sofern es unbestimmt und bestimmbar sei), zum
Entwickelungsgrund und Schaffenssubstrat der Dinge mache.

Bei Aristoteles, meint Fr., sei es begreiflich, dafs er die
Vollkommenheit Gottes durch Ausschlufs alles Stofflichen zu
wahren sucht, weil ihm dieses blofse Potenzialität sei und überdies

als ungeschaffen gelte, während Thomas die Materie als
ein Geschöpf Gottes betrachte, also wohl als etwas Wirkliches,
das im göttlichen Wesen ein analoges Moment haben müsse.
Gott dürfe also nicht als „leere" Einfachheit und als reiner Geist
gedacht werden, da er sonst nicht einmal die Idee eines
Stofflichen, den Geist Hemmenden, ihm Widerstreitenden haben könnte.
In Wahrheit sei Gott weder „leere" Einfachheit, noch die
Materie ein irrationales, auf keiner Idee beruhendes Etwas. Diese
Auffassung der Materie hätte Thomas eigentlich als unvereinbar
mit dem Schöpfungsbegriff abweisen müssen (S. 196, 200).

Diese Äufserungen des Kritikers beweisen indes nichts
weiter, als dafs er selbst weder in das Verständnis der
aristotelischen noch der thomistischen Lehre eingedrungen und dafs
sein eigener Schöpfungsbegriff ein unreiner und falscher ist.

Reflektieren wir zuerst auf die thomistische Lehre, so ist
es völlig grundlos, wenn die Materie im thomistischeu Sinne als
schlechthin irrational, als etwas, wovon Gott eine Erkenntnis
nicht besitze noch besitzen hönne, hingestellt wird. Obgleich
ihrem Wesen nach nur Potenz, ist sie doch in und mit der sie

gestaltenden Form erkennbar. Sie ist deshalb auch im Wesen
Gottes, als eine der Weisen der Nachahmung, wenn auch die
Unvollkommenste eben dieses Wesens begründet, nicht aber in
ihm formell vorhanden. Wäre das Argument zulässig, dafs
die Materie im Wesen Gottes ein Analogon haben müsse und
dieses deshalb nicht absolut einfach, nicht reine Aktualität sein
könne, so wäre überhaupt nicht abzusehen, wie Gott schaffen,
endliche Dinge hervorbringen könne, da die Endlichkeit in
Gott, dem Unendlichen, kein Analogon besitzt. Man müfste also
noch weiter gehen, und in Gott überdies ein Analogon des Nicht-
seienden, der Endlichkeit und Beschränktheit voraussetzen, um
den Ursprung der endlichen Dinge begreiflich zu machen. Kann
aber Gott das Endliche denken, ohne selbst endlich zu sein, und
das Nichtseiende, ohne selbst das Nichtsein an sich zu haben,



Wesen und Eigenschaften Gottes, 57

so wird, er auch den Gedanken des Potenziellen denken können,
ohne die Potenzialität im eigenen Sein zu tragen. Da ein mit
Potenzialität behaftetes Sein, sofern es dieses ist, in gewissem
Sinne ein Werdendes oder Gewordenes ist, so fragen wir, was
der Vernunft entsprechender und begreiflicher sei, dafs das
Wirkliche aus dem Möglichen hervorgehe, oder dafs das schlechthin

Wirkliche ein diminuiertes Sein denke und hervorbringe,
wie es eben das Potenzielle, das Sein der Materie ist?

Eine der Materie analoge Potenz in Gott können nach
unserer Überzeugung nur jene annehmen, die zwar noch von
einer Schöpfung reden, ihren Begriff aber aufheben und die
Dinge, wie Hegel, durch Selbstbestimmung und Selbstbeschränkung

aus dem göttlichen Sein Nichtsein hervorgehen lassen.
Weit entfernt, dafs Thomas mit Rücksicht auf den christlichen

Schöpfungsbegriff die aristotelische Bestimmung des
göttlichen Seins als reine Wirklichkeit mit Ausschlufs jeglicher
Potenzialität zu beanstanden Grund gehabt hätte, mufste sich
ihm gerade diese Bestimmung vom christlichen Standpunkt
empfehlen, weil sie am geeignetsten erschien, die pantheistische
Vermischung des geschaffenen mit dem göttlichen Sein auszu-
schliefsen. Der Schein des Dualismus aber, der für den
oberflächlichen Blick an der aristotelischen Lehre haften mochte,
konnte für ihn keine Bedeutung haben, da er in dem strengen
Begriffe einer absoluten Seinssetzung, einer wahren
Schöpfung aus Nichts das Mittel besafs, den Hervorgang des aus

Möglichkeit und Wirklichkeit zusammengesetzten Seins aus dem
schlechthin Wirklichen in einer den Verstand befriedigenden
Weise zu erklären.

Die Behauptung, nach dem hl. Thomas habe die Materie
keine Idee in Gott (S. 201), sie müsse also aus dem dunklen,
ideenlosen oder blinden Wollen des göttlichen Urgrundes
hervorgegangen sein, ist um so grundloser und willkürlicher, als
der hl. Thomas nicht allein einen solchen göttlichen, von der
Intelligenz verschiedenen Urgrund nicht kennt, sondern auch
ausdrücklich lehrt, dafs die Materie in Gott eine Idee habe

(I. qu. 15 art. 3 ad 3. ad 4. 2. dist. 3 qu. 3 art. 3. ad 2.
De Verit. q. 3 art. 5. De Potent, qu. 3 art. 1 ad 13).

Was dann die Lehre des Aristoteles betrifft, so weifs der
Kritiker, wie die vielfachen zerstreuten Bemerkuugen über
dieselbe beweisen, damit schlechterdings nichts anzufangen,
obgleich sie in der vom hl. Thomas gegebenen Erklärung und
konsequenten Fortbildung vollkommen verständlich und in sich
geschlossen erscheint. Wie vielen unter den Modernen gilt



58 Die Philosophie des hl. Thomas von Aquin.

auch ihm Aristoteles als Vertreter dos Dualismus. Der Stoff
soll Gott als ein zweites unabhängiges und ewiges Frincip
gegenüberstehen, und von Gott nicht real, sondern nur ideal durch
das Verlangen nach ihm bewegt werden. Damit nun will, wie
Fr. selbst bemerkt, der aristotelische Begriff des Stoffes schlecht
zusammenstimmen; denn da es nach aristotelischer Lehre kein
Verlangen ohne Erkenntnis gibt, so müfste der Materie auch
Erkenntnis, also Aktualität und Aktivität, und selbst wenn man das

Verlangen nur als natürliches Streben fassen wollte, irgendwelche

Form und mit ihr aktuales Sein zugeschrieben werden.
Mit dieser Annahme aber erschiene die Bewegung durch ein
Ziel aufser ihr als überflüssig, denn sie trüge das Frincip der
Bewegung in sich selbst. Wie man sieht, gestaltet sich die
aristotelische Lehre in der ihm Dualismus zuschreibenden
Ansicht zu einem Knäuel von Widersprüchen, würdig eines
phantastischen Gnostikers, nicht des klaren und besonnenen maestro
dei chi sanno. Dagegen wie einfach erscheint alles, wenn man
mit dem hl. Thomas annimmt, Aristoteles habe zwar die Ewigkeit,

nicht aber die Uuerschaffenheit der Materie gelehrt und
lasse diese durch ein mit ihr geschaffenes und mit ihrer Foten-
zialität identisches Streben nach der Form bewegt werden Nach
unzweifelhafter aristotelischer Lehre ist Gott das die Fotenzialität
der Materie aktualisierende formwirkende Princip; da nun aber
die Materie aufser der Verbindung mit der Form unmöglich ein
Sein haben kann, so ist das Frincip der Form notwendig der
wirkende Grund des Ganzen und bedeutet die Hinbewegung
der Materie zur Form durch den unbewegten Beweger unmöglich

etwas anderes, als die Setzung beider in unzertrennlicher,
wenn auch wandelbarer Verbindung.

Gegen den aristotelisch-thomistischen Begriff der Materie —
diesen Stein des Anstofses für unsere modernen Philosophen,
besonders für Pantheisten und Materialisten, die so gerne die
Materie als ein Göttliches oder gar als das Göttliche ansehen —,
beruft sich der Kritiker auf die Naturforschung, derzufolge die
Materie etwas Wirkliches, von festen Normen bestimmtes, von
Gesetzeskraft durchdrungenes Reales sei: die thomistische Theorie
sei daher nach allen Richtungen hin in Bezug auf die
Grundbestimmung des göttlichen Wesens als actus purus unhaltbar.
Diese Berufung auf die Naturwissenschaft ist so kläglich, dafs
man sie von einem Frohschammer nicht erwarten sollte. Sie
hätte nur Sinn, wenn Aristoteles und die Scholastiker die Körper
selbst für etwas rein Potenzielles ausgeben würden. Nun
anerkennen sie aber aufs nachdrücklichste die Körper als wirk-



Wesen und Eigenschaften Gottes. 59

liehe „von festen Normen bestimmte, von Gesetzeskraft
durchdrungene Reale", ja noch mehr: als (durch ihre bestimmende
Form) specifischo Naturen und stehen also insoweit mit der
modernen Naturwissenschaft in voller Übereinstimmung. Wenn
sie aber aufserdem neben dem Grunde innerer Bestimmtheit und
gesetzmäfsiger Wirksamkeit auch einen Grund der Veränderlichkeit

und Beweglichkeit im Wesen der Körper annehmen, so
wäre es die Aufgabe Frs. gewesen, diese Annahme als
naturwissenschaftlich unhaltbar nachzuweisen.

Der Mangel an Einsicht in die Bedeutung der Fundamentalbegriffe

von Akt und Potenz verschliefst dem Kritiker das
Verständnis der thomistischen Lehre von der Vollkommenheit Gottes.
In diesem Mangel haben wir bereits den tieferen Grund des
ersten Einwurfs zu suchen, der dahin lautet, dafs sich vom
ewigen Urgrund der Dinge zwar ontologische Eigenschaften,
nicht aber anthropologische, wie Erkenntnis, Weisheit, Güte mit
Sicherheit beweisen lassen. Hat man nämlich mit Aristoteles
und dem hl. Thomas erkannt, dafs die erste Ursache, der
„ewige Urgrund" der Dinge, der Körper- wie der Geisterwelt
nur reine Aktualität ohne jede Potenzialität sein könne, da sonst
der alles bewegende Grund selbst aus der Potenz in den Akt
übergehen müfste, also nicht das erste Sein sein könnte, so ist
daraus mit absoluter Sicherheit die Immaterialität und Geistigkeit

zu erschliefsen. Ist nun vom Begriffe des Geistes und
Geisteslebens der des Bewufstseins unzertrennlich, so wird der
Übergaug zu den „anthropologischen" Eigenschaften der Weisheit,

Giite doch wohl ernstliche Schwierigkeiten nicht bieten.

Ferner meint der Kritiker, das Sein an sich, das Existieren,
sei noch keine unbedingte Vollkommenheit, denn auch die
schlechtesten Dinge und die Übel des Daseins sind (S. 200).
Hierauf ist zu erwidern, dafs auch die schlechtesten Dinge,
sofern sie sind, gut sind, wenigstens beziehungsweise — secundum

quid — es sind, dafs das Übel nicht ein Sein, sondern der
Mangel eines solchen ist, und endlich, dafs Sein an sich, Dasein,
eine Vollkommenheit und zwar die gröfste von allen bildet;
denn die Rose z. B., so sehr sie dem Wesen nach tief steht
unter einem gedachten Menschen, ist doch schlechthin
betrachtet und in der Ordnung des Seins vollkommener als alles
blofs Gedachte. Gilt dies vom parlicipierten Sein, so mufs von
dem durch sich selbst Seienden, dem ersten Sein, durch dessen
freie Schaffensthat alles, was durch Teilnahme ist, existiert,
gesagt werden, dafs es als das schlechthin Seiende auch das



60 Die Philosophie des hl. Thomas von Aquin.

schlechthin Vollkommene, weil alles Sein in eminenter Weise in
sich Befassende sei.

Die weiteren Einwendungen laufen darauf hinaus, dafs aus
einem unendlich vollkommenen Wesen nur wieder Vollkommenes
hervorgehen könne, weshalb nur dann, wenn ausschliefslich
vollkommene Wirkungen existierten, auf ein absolut vollkommenes
Wesen geschlossen werden dürfte. Indes, alle Unvollkommen-
heiten der Schöpfung zugegeben, so läfst sich nicht behaupten,
dafs wir „nach ursächlicher oder analogischer Erkenntnis" eine
gewisse Unvollkommenheit in Gott annehmen mtifsten, wenn uns
die „ursächliche" Erkenntnis belehrt, dafs das erste Sein die
Fülle des Seins einschliefsen müsse, und wenn die „analogische"
verlangt, in diese Seinsfülle Erkenntnis, Weisheit,. Güte, kurz
alle reinen Vollkommenheiten aufzunehmen. Das Argument, aus
Vollkommenem könne nur wieder Vollkommenes hervorgehen,
hätte allenfalls Geltung, wenn die Dinge durch Emanation, nicht
durch freies Schaffen aus Gott hervorgehen würden. In der
christlichen Trinitätslehre ist dies anerkannt, indem Sohn und
Geist, aus Gottes Wesen durch Zeugung und Hauchung
hervorgehend, als wesensgleich mit dem Vater geglaubt werden.
Dagegen, was durch Schöpfung aus Gott hervorgeht, ist endlich
und kann nur endlich sein. Mit der Endlichkeit aber, die
selbst eine Unvollkommenheit ist, sind gewisse andere Unvoll-
kommenheiten notwendig verbunden. Behaupten,, das absolut
vollkommene Wesen könne nur Vollkommenes schaffen, heifst die
Möglichkeit der Hervorbringung endlicher, insbesondere körperlicher

Wesen, also die Möglichkeit der Schöpfung überhaupt
leugnen, und dem „neidlos Guten" die Fähigkeit, sich anderen
mitzuteilen, absprechen.

In der vorliegenden Frage kommt alles darauf an, ob auf
Grund des Kausalitätsprincips die absolute Vollkommenheit Gottes

angenommen werden mufs. Ist dies der Fall, so müssen alle
Instanzen schweigen, und wir sind vollkommen berechtigt, den
nach unseren Begriffen vermeidlichen Übeln in der Welt gegenüber

uns teils auf unsere unvollkommene Erkenntnis der Schöpfung,
teils auf die unergründlichen Batschlüsse der göttlichen Weisheit

zu berufen. Fun steht aber die absolute Aktualität und
Vollkommenheit des ersten Seins aus überzeugenden Gründen,
gegen die der Kritiker nichts Stichhaltiges vorzubringen weifs, fest.

Zur göttlichen Intelligenz übergehend, spricht Fr. der tho-
mistischen Begründung derselben die wissenschaftliche Bedeutung
ab. Die dagegen erhobenen Einwendungen beruhen indes auf
einer Verwechselung des sinnlichen mit dem intellektuellen



Wesen und Eigenschaften Gottes. 61

Bewufstsein. Die Abhängigkeit des letzteren von körperlichen
Organen ist nicht, wie Fr. annimmt, eine direkte, sondern nur
eine indirekte. Der Beweis hierfür läfst sich sowohl aus der
Iminaterialität des Selbstbewufstseins als auch aus der des
Gegenstandes der intellektuellen Erkenntnis entnehmen. In der von
Fr. angenommenen Weise ist der Intellekt weder in seiner
Thätiglceit noch in seinem Objekte durch die Sinnlichkeit bedingt.
Die von Fr. adoptierte Kantsche Annahme, dafs abstrakte
Begriffe ohne sinnliches Schema tote Worte seien, ist durch nichts
zu erweisen und geeignet, alles über die Erfahrung hinausliegende
Wissen aufzuheben. Oder wo wäre das adäquate Schema der
Begriffe des Seins, des Einen, der Ursache u. s. w. zu suchen?
Die aristotelisch thomistische Lehre, dafs wir ohne sinnliches
Bild nichts zu denken vermögen, steht hiermit nicht im
Widerspruch. Denn es handelt sich in ihr um die Quelle unserer
Begriffe, nicht um ihren Inhalt. Inhaltlich ist die intellektuelle
Vorstellung wesentlich von der sinnlichen verschieden, weshalb
es denn auch intellektuelle Vorstellungen gibt, deren Inhalt
gegen die materielle Existenzweise indifferent ist, durch welche
daher nicht blofs sinnliche, sondern auch geistige Gegenstände
gedacht werden können. Folglich ist unrichtig, was Fr.
hiergegen vorbringt, nämlich dafs alle intelligiblen Formen
unverständlich bleiben, wenn sie nicht durch sinnliche Gestaltung
offenbar und verständlich werden (S. 204). Oder sollte Fr.
wirklich der Ansicht sein, dafs das Kantsche Schema des
zeitlichen Nacheinander für das Kausalverhältnis dieses erst offenbar
und verständlich mache? Vielmehr ist das Gegenteil der Fall,
d. h. der Sinn jenes Verhältnisses wird durch die Zurückführung
auf das „Schema" gefälscht.

Der thomistische Grundsatz, dafs die Erkenntnisfähigkeit in
geradem Verhältnisse zur Unabhängigkeit vom Stoffe stehe,
widerspricht nicht allein nicht der Erfahrung, sondern wird durch
sie bestätigt. Denn die Stufen der Erkenntnis entsprechen genau
den Graden der Erhebung des Lebensprincips über den Stoff,
an welchen es gebunden ist, daher in Mineralien und Pflanzen
keine Spur von Erkenntnis sich findet. Die Vollkommenheit der
Organe aber bedingt zwar die Vollkommenheit der sinnlichen
Erkenntnis, vermag aber in keiner Weise die intellektuelle
Erkenntnis zu erklären und zu begründen. Diese kann nur aus
einem immateriellen, geistigen Princip hervorgehen. Ein solches

mufs daher im Menschen angenommen werden. Im Dienste des

Intellektes steht die Sinnlichkeit, wie überhaupt die materielle
Schöpfung, die für die Geister geschaffen ist, um aus ihr, ihrer



62 Die Philosophie des hl. Thomas von Aquin.

Schönheit und wunderbaren Ordnung die Güte und Weisheit
des Schöpfers zu erkennen. Diesen Dienst vermag das Materielle
(nicht die Materie als solche) der Intelligenz trotz seiner Unvoll-
kommenheit zu leisten, da in ihm aufser der Materie eben auch
Form und damit Ordnung, Güte, Schönheit ist. Die Unvoll-
kommenheit der materiellen Schöpfung kann deshalb ebensowenig
ein Hindernis, die Vollkommenheit des Schöpfers zu erkennen,
bilden, als die Endlichkeit der Geschöpfe ein Hindernis ist, die
Unendlichkeit der ersten Ursache derselben anzuerkennen.

Fr. gesteht zu, dafs in der Materie teils ein Hemmnis, teils
eine Förderung der Erkenntnis liege und nimmt damit selbst
die gegen die thomistische Lehre vorgebrachton Einwendungen
zurück; denn diese macht sich gerade die Erklärung jener
doppelten Thatsache zur Aufgabe und findet sie mit Hecht darin,
dafs das Materielle per se zu einem Mittel der Erkenntnis
geordnet ist, per accidens aber zu einem Hindernis derselben werden
kann. Der Anteil aber, den der Geist (das immaterielle
Erkenntnisvermögen, das Denken) und den die Sinne und körperlichen

Organe am Erkennen haben, läfst sich zwar nicht
unmittelbar, wohl aber durch vernünftige Reflexion auf die Objekte
der Erkenntnis bestimmen. Aus der Immaterialität des

Denkobjekts schliefsen wir auf die der Thätigkeit und weiterhin auf
die ihres nächsten und entfernteren Princips, des Vermögens
und der Natur, und gelangen auf diesem Wege zum Begriffe
der reinen, vom Stoffe unabhängigen Geistigkeit, den wir auf
Grund der bewiesenen Aktualität und Vollkommenheit des
göttlichen Seins auf dieses überzutragen befugt und genötigt sind.

Fr. behauptet die Identität von Seele und Leib, Geist und
Körper und stellt sich damit auf den Standpunkt des Monismus;
denn auf theistischem Standpunkt kann jene Identität nicht
aufrecht erhalten werden. Argumentiert man mit dem Kritiker,
auch nach theistischen Grundsätzen miifsten Geist und Materie
auf eine gemeinsame Wurzel zurückgeführt werden, so liegt
hierin ein offenbarer Trugschlufs, wenn diese gemeinsame W urzel
in Gott als Identität des Geistigen und Körperlichen gedacht
wird. Denn Geist und Körper haben zwar in Gott ihre gemeinsame

Ursache, sofern beide durch schöpferische Aktivität ins
Dasein gesetzt sind, sie sind dies aber in wesentlicher Differenz,
das geistige Sein als geistiges, das körperliche als körperliches,
und daher weder in Gott noch aufser Gott identisch. Aus
diesem Grunde kann auch die menschliche Seele nicht durch
Zeugung oder mittelbare Schöpfung, sondern nur durch einen

(unmittelbaren) Schöpfungsakt entstehen. Die Geistseele ist



Wesen und Eigenschaften Gottes.

zwar zur Verbindung mit der Materie bestimmt und besitzt in
dieser Verbindung ihre natürl iche Daseinsweise. Es darf aber
deshalb nicht mit Fr. eine allgemeine Tendenz des Geistes zur
Materie und der Materie zum Geiste angenommen werden. Denn
was von der untersten Stufe der Geistwesen, der Geistsaelo
(anima intellectiva) oder dem menschlichen Geiste Geltung hat,
dafs die Materie in der Verbindung mit ihm (nicht: „Entwicke-
lung zu ihm") ihre höchste Vollendung und der (menschliche)
Geist selbst in der Materie seine naturgemäfse Ergänzung erhält,
könnte nur durch einen sophistischen Schlufs vom Besonderen
auf das Allgemeine, von der Species auf das Genus, auf das

geistige Sein überhaupt übertragen werden.
Der thomistischen Lehre vom göttlichen Selbstbewufstsein

setzt Fr. seine eigenen Vorstellungen von Bewufstsein u. s. w.
entgegen und hält sie damit für hinreichend widerlegt. Es
begegnet ihm dabei, dafs er in schulmeisterndem Tone den
englischen Lehrer über Unterscheidungen'belehrt, die dieser selbst
aufs bestimmteste zur Geltung bringt (S. 207). So z. B. ist es
Lehre des hl. Thomas, dafs der Mensch zwar unmittelbar in
seiner Thätigkeit sich seiner Existenz bewufst ist, aber damit noch
nicht eine Erkenntnis seiner Wesenheit und Beschaffenheit
besitzt, dafs dagegen in Gott Selbstbewufstsein und Selbsterkenntnis
zusammenfallen und weder das eine noch die andere einer
species intelligibilis bedarf. Wenn jedoch Fr. seltsamer Weise
behauptet, das göttliche Wesen könne nicht die Stelle einer
solchen vertreten, so ist er den Beweis schuldig geblieben.

Auf die göttliche Welterkenntuis übergehend erinnert Fr.
an die Beschränktheit menschlicher Erkenntnis, die solchen
Problemen nicht gewachsen sei, eine Bescheidenheit, die don
Mysterien des Christentums gegenüber sehr am Platze gewesen
wäre. Im vorliegenden Falle ist sie übel angebracht, da wir,
ohne in die Tiefen des göttlichen Wesens eindringen zu wollen,
evident erkennen, dafs einer unendlich vollkommenen Intelligenz
die selbständige Erkenntnis des Allgemeinen wie des Einzelnen
zukommen müsse. Diese Erkenntnis hat die Welt, wie sie in
sich ist, zu ihrem Gegenstande, ohne aber aus der Welt
geschöpft zu werden: eine Unterscheidung, durch welche den

Einwendungen S. 210 der Boden entzogen wird. Auch in diesem
Falle soll der thomistische Begriff der Materie eine Schwierigkeit
bieten. Diese ist indes nur für Frs. eigenen erkenntnistheoretischen

Standpunkt, nicht für Thomas vorhanden, der den Grundsatz

: Gleiches werde nur durch Gleiches erkannt, nicht als
berechtigt anerkennt. Weiterhin, um das Unvollkommene und Böse



64 Die Philosophie des hl. Thomas von Aquin.

zu erkennen, bedarf es eines besondern Erkenntnismediums
überhaupt nicht, da es durch seinen Gegensatz gegen das Vollkommene
und Gute, durch den es sich als Nichtsein und Mangel darstellt,
erkannt wird. Was endlich die abgeschmackte Vorstellung von
einem Vor- und Nachspiel des Weltlaufs im göttlichen Wesen
betrifft, so gehört dieselbe ausschliefslich Fr. selbst an und hat
ihren Grund darin, dafs der Kritiker zwischen dem einfachen
Erkenntnismedium und der Vielheit des Erkannten nicht
unterscheiden kann oder nicht unterscheiden will (S. 211). Oder
sollte die Abgeschmacktheit in der Annahme der göttlichen
Allwissenheit selbst gelegen sein? Wenn der menschliche Geist in
einem Gedanken eine Vielheit zu umfassen vermag, ohne deshalb
selbst zu einer realen Vielheit zu werden oder diese real in sich
zu haben, um wie viel mehr vermag dann der unendliche Geist
in einem einfachen Denkakt unendlich Vieles zu umfassen und
durch sein einfaches Wesen zu repräsentieren, ohne selbst zur
realen Vielheit zu werden. Wenn da etwas „abgeschmackt" ist,
so ist es allein die Art und Weise, wie der Kritiker über die
tiefsten Lehren der natürlichen Theologie abspricht.

Die thomistischen Bestimmungen über Willen und Liebe
Gottes findet Fr. unter gewissen Voraussetzungen zutreffend,
bezweifelt aber die Berechtigung der letzteren. Es werde von
einem allgemeinen Streben nach dem Guten ausgegangen, nun
sei aber die Selbstsucht ebenso allgemein; ferner.dürften, wenn
Gott absolut bedürfnislos sei, die Geschöpfe nicht als Mittel,
sondern miifsten als Selbstzweck betrachtet werden. Hierauf
diene zur Antwort; In der analogischen Bestimmung des Willens
und der Liebe Gottes ist die bereits bewiesene absolute
Vollkommenheit des ersten Seins der leitende Grundsatz; dieser
fordert, dafs Gott, die göttliche Güte allein absoluter Selbstzweck
sei; in der Liebe zu den Geschöpfen aber wird nicht ein
göttliches Bedürfnis befriedigt, sondern mit absoluter Freiheit Sein
und Gutsein andei'en mitgeteilt. Was die Selbstsucht anbelangt,
so ist sie eine Verkehrung der natürlichen Selbstliebe im
freien Geschöpfe und auch dieser liegt das Streben nach dem
Guten zu Grunde, denn nur als „Gut" (materialiter oder formaliter)
kann etwas angestrebt werden. Und schon aus diesem Grunde
kann das Geschöpf nicht Selbstzweck sein; denn es kann nach
der eigenen Güte nicht streben, ohne implicite die göttliche Güte
als letztes und höchstes Ziel zum Objekt seines Strebens zu
machen. Denn nichts Geschaffenes genügt sich selbst.

An der Ableitung und Erklärung der göttlichen Güte ver-
mifst der Kritiker die Unterscheidung des ontologischen Begriffs



Wesen und Eigenschaften Gottes.

des Gutseins von der ethischen Eigenschaft der Güte, indem er
nicht beachtet, dafs in dem unendlich Guten (summum bonum)
auch die höchste Güte, die mitteilsam ist (diffusivum sui) und
alles liebt, was sie schafft, eingeschlossen ist. Dem hl. Thomas
ist eben jene schroffe Scheidung des Ontologischen und Ethischen
in Gott, die ein charakteristisches Merkmal der modernen
Theosophie oder des (mit Günther zu reden) Persönlichkeitspantheismus
ist, unbekannt. In dem ferneren Einwand, aus der absoluten
Aktualität lasse sich das unendliche Gutsein nicht ableiten, da
auch das Böse aktuell sei, wird das Böse als Realität behandelt,
was es weder im Sinne des hl. Thomas noch in der That ist.
Dafs das unendlich Gute da's absolut Aktuale und umgekehrt
das absolut Aktuale das unendlich Gute sein müsse, erscheint
als eine unumgängliche Forderung selbst für jene, die sich wie
Fr. auf den Standpunkt einer zielstrebigen Entwickelung im
Universum und im Menschengeiste stellen; denn ein blofs ideales
Ziel, die blofse Idee des Guten besitzt nicht die treibende
Kraft, um den Entwickelungsprozefs einzuleiten und zum Ziele
zu führen. Das Ziel ist zwar ein Letztes in der Verwirklichung
(ultimum in assecutione), aber zugleich notwendig ein Erstes in
der Absicht — primum in intentiono.

Dafs Güte und Vorsehung Gottes mit der Weltbeschaffenheit,

wie wir sie kennen (S. 215), unvereinbar seien, wird auch
hier behauptet, aber nicht bewiesen. Einer Antwort bedürftig
erscheint nur die Aufserung, man möge sich immerhin auf die
Unerforschlichkeit der Werke Gottes berufen, um den Schwierigkeiten

jener Vereinbarung zu entgehen, die thatsächliche
Weltordnung aber könne wenigstens nicht eine objektive und feste
Grundlage für die metaphysische und theologische Erkenntnis
abgeben. Hierauf also antworten wir, dafs die aus dem that-
sächlichen Weltlauf gegen die göttliche Güte und Vorsehung
erhobenen Schwierigkeiten die auf anderweitigen Thatsachen und
evidenten Vernunftwahrheiten beruhenden Bestimmungen über
Gottes Dasein und Wesen nicht zu entkräften vermögen. Wenn
uns, wie es der Fall ist, das Dasein endlicher, zufalliger u. s. w.
Wesen zu dem Schlüsse auf eine notwendige, in eminenter Weise
seiende erste Ursache zwingt, so sind wir nicht nur berechtigt,
sondern verpflichtet, entgegenstehenden Schwierigkeiten gegenüber

uns auf unsere unvollkommene Erkenntnis und die

verborgenen Absichten der weltschöpferischen göttlichen Intelligenz
zu berufen.

Der Kritiker hält es für notwendig, sich gegen den
Vorwurf zu verwahren, dafs er durch seine wissenschaftlichen

Jahrbuch für Philosophie etc. VIII. 5



66 Die Philosophie des hl. Thomas von Aquin.

Bedenken gegen die göttliche Vorsehung den Glauben
untergrabe, ja er erhebt den Anspruch, ihn für das moderne Be-
wufstsein, für das Bewufstsein der wissenschaftlich Gebildeten
zu retten (S. 216 f.). Der wissenschaftlich Gebildete müsse an
Gott irre werden, wenn man ihn als eine alles im einzelnen
vorsehende Güte darstelle; dies seien nun eben die Gefahren
des Denkens, die sich im Laufe der geistigen Entwiekelung der
Völker nicht vermeiden lassen. Wer ist nicht erstaunt,
derartiges zu hören? Nehmen etwa die Augen der Ungebildeten
nicht auch die zahlreichen Übel und Leiden wahr, die der that-
sächliche „Weltlauf" mit sich bringt? Oder bedarf es dazu der
geologischen Entdeckungen, des darwinistischen Kampfes ums
Dasein? Wenn nun gleichwohl die „Ungebildeten", die vom
„modernen Bewufstsein" nicht Erleuchteten aus jenen Übeln keine
Veranlassung schöpfen, an der göttlichen Vorsehung irre zu
werden, welches Privilegium soll dem „gebildeten" Menschen
zustehen, mit den pessimistischen Philosophen der Gegenwart
gegen den persönlichen Gott die Faust zu ballen? Darüber aber,
dafs ein wahrhafter religiöser Glaube und speciell der christliche

Glaube ohne Überzeugung von der göttlichen Vorsehung
des Einzelnen, ohne die „kein Haar vom Haupte fällt", nicht
bestehen könne, glauben wir kein weiteres Wort verlieren zu
sollen.

Auch hier macht sich der Kritiker, der der Scholastik
Anthropomorphismus vorwirft, selbst der schlimmsten Sorte von
Anthropomorphismus schuldig, indem er äufsert: „Wäre Gott
wie ein Mensch (d. i. nach dem Zusammenhang: ein allgütiger,
allwissender, allvorsehender Gott!), so würde er anders
geschaffen haben und anders in der Welt wirken und sie leiten,
so eben, wie ein vollkommener Mensch es thäte!" Und trotz
dieser Leugnung oder Bezweiflung der göttlichen Allwissenheit
und speciellen Vorsehung nimmt der modernste Philosoph für
sich ein höheres und reineres „Gottesbewufstsein" in Anspruch!
Wir erinnern uns, wie der Kritiker an der Darstellung des hl.
Thomas tadelt, dafs darin die ontologi s che Güte in den Vordergrund

tritt. Nun ist es die ethische Eigenschaft der Güte, die
ihm den Vorwurf des Anthropomorphismus zuzieht. Das vom
Vorurteil geblendete Auge des Kritikers sieht nicht, dafs eben
die Betonung der ontologischen Güte — des Begriffs des
Vollkommenen die anthropomorphistische Auffassung der „ethischen"
Güte ausschliefst.

Dafs der Kritiker auch die Ableitung der göttlichen
Gerechtigkeit aus der absoluten Vollkommenheit mit den Instanzen



Wesen und Eigenschaften Gottes. 67

der gewöhnlichen Erfahrung bestreite, war zu erwarten; für ihn
fällt weder der Hinweis auf das im Gewissen sich vollziehende
Gericht noch auch die jenseitige Ausgleichung ins Gewicht.

Ebensowenig finden die Argumente für die Einheit Gottes
die Zustimmung unseres Kritikers, wiewohl er selbst das

angebliche Vernunftstreben nach Einheit als genügenden Grund
betrachtet, um eine Einheit des Weltgrundes, ja eine immanente,
die Vielheit der Wesen umschlingende, substantielle Einheit zu
behaupten. Zu gunsten des Dualismus, den die Scholastik
keineswegs zu widerlegen unterliefs, werden die Unvollkommen-
heiten und Übel geltend gemacht, die sich nicht aus der Materie
erklären liefsen, weil auch diese auf Gottes Schöpfermacht
zurückgeführt werde. Die Antwort hierauf ist in unseren früheren
Bemerkungen enthalten. Wir begnügen uns daher mit der Frage,
ob Fr. Gott die Schöpfung einer Körperwelt verbieten will, weil
gewisse Unvollkommenheiten im allgemeinen und im einzelnen
von der körperlichen Natur unzertrennlich sind?

Den Begriff der göttlichen Ewigkeit und Unveränderlichkeit
weifs zwar der Kritiker nicht mit dem des unendlichen Lebens
und unendlicher Lebensbethätigung zu vereinbaren (S. 221 ff.),
wohl aber wufsten es Aristoteles und Thomas, indem sie in
vollendeter Erkenntnis eine Thätigkeit ohne Veränderung und
Bewegung ersahen, was freilich zur modernen Ansicht, dafs
Forschen und Suchen nach der Wahrheit wünschenswerter als
ihr Besitz sei, nicht stimmen will. Dem bekannten Lessingschen
Ausspruch gegenüber sei deshalb das Wort des grofsen Griechen
in Erinnerung gebracht: svloyov ds tmv ÇrjTOVvrmv roîç siôôdt
rjôlmv àymyr] slvai. Eth. Nie. 1. 10. c. 7.

Was die Unendlichkeit betrifft, so kommt eine Unendlichkeit
des Seins weder der Materie noch der Form, sondern nur

der über ihnen stehenden, sie schaffenden, d. i. schöpferisch sie
verbindenden ersten Ursache zu (S. 222). Der Einwand gegen
die thomistische Fassung der Allgegonwart, eine solche könne
zwar von der Macht, nicht aber von der Wesenheit Gottes
angenommen werden, beruht auf der falschen Voraussetzung, dafs
die Allgegenwart ein Moment der Endlichkeit sei, in welchem
L'aile sie ja von der Macht Gottes ebensowenig als vom
göttlichen Wesen ausgesagt worden könnte. — Um aber die Macht
Gottes als Allmacht zu begreifen, genügt es, die Notwendigkeit
des Ursprunges des Endlichen aus nichts zu erkennen, denn
ein solcher erfordert, auch abgesehen von der Ableitung aus
dem Begriff des absolut Aktualen und Vollkommenen, eine
unendliche Macht (S. 223).



68 Die Philosophie des hl. Thomas von Aquin.

Am Schlüsse des Abschnittes vom Wesen und den
Eigenschaften Gottes wiederholt Fr. die von vielen Neueren aufgestellte

Behauptung, dafs dem Pantheismus und Theismus die
allgemeinen und notwendigen göttlichen Eigenschaften gemeinsam

seien. Dieser Behauptung kann nicht entschieden genug
widersprochen werden; denn der Pantheismus nimmt für sein
allgemeines Sein, die allumfassende Substanz Ewigkeit u. s. w.
mit Unrecht in Anspruch. Die sog. ontologischen Prädikate der
Einheit, Einzigkeit, Ewigkeit u. s. w. können nur einem
überweltlichen Dasein zukommen, das ebendeshalb auch der Imma-
terialität und Geistigkeit nicht ermangeln kann. Mit dieser aber
sind auch die Eigenschaften der Weisheit, Gerechtigkeit u. s. w.
als notwendig gesetzt, eine Notwendigkeit, gegen welche die
problematischen, aus einer beschränkten Erfahrung geschöpften
Instanzen nicht aufzukommen vermögen.

Können uns aber die Unvollkommenheiten und Übel in
unserer theistischen Überzeugung nicht irre machen, so wird
diese um so weniger an den wirklichen oder vermeintlichen
Ausschreitungen des Fanatismus und der Inquisition, die sich
die erregte Phantasie unseres Kritikers mit so lebhaften Farben
ausmalt, oder gar am index librorum prohibitorum zu Falle
kommen dürfen. Nur aus solcher Seeionstimmung erscheint es

erklärlich, dafs der Kritiker seinen Gegnern die Absicht
unterschiebt, ihn als einen üngläubigen und Atheisten zu verdächtigen,
und auf diese Befürchtung hin nun seinerseits dieselben mit
Fetischanbetern vergleicht, die nicht Gott, sondern ihre Begriffe
verehren und daraus gleichsam Götzen bilden (S. 226). Von
nun an nämlich — so will es der Anwalt der Weltphantasie —
sind nicht diejenigen, die den Glauben an einen allweisen und
allfürsehenden Gott vom Standpunkt der Theorie und Wissenschaft

als unhaltbar und der Erfahrung widersprechend bestreiten,
Gegner der Religion, sondern jene, die diesen Glauben verteidigen

und die Vorstellung von einer allgütigen und allweisen
Vorsehung als vernunftgemäfs und dem wahren Gottesbegriff
wesentlich zu erweisen suchen, sind Fetischanbeter!

Trotzdem erhalten wir die Versicherung, dafs für den
Glauben und das menschliche Herz der Stifter des Christentums
die Gottesvorstellungen wohl endgiltig aus seinem reinen
liebevollen Geipüte heraus bestimmt habe und diese Bestimmungen
auch am meisten dem weiteren Entwickelungsgang der Menschheit

entrückt seien. Zu diesen Bestimmungen gehören aber
doch unzweifelhaft die Allmacht, Weisheit, die unendliche Güte
Gottes, und gerade von diesen sucht uns Fr. zu beweisen, dafs



Wesen und Eigenschaften Gottes. 69

sie angesichts der fortgeschrittenen Wissenschaft nicht mehr
länger haltbar seien. Soll also das Gemüt festhalten, was die
Vernunft verwirft? Welch unseliger Widerspruch, den ein
normales Menschenwesen nicht zu ertragen vermag! Und enthält
denn nicht gerade die Lehre Christi das, was der Kritiker nicht
gelten lassen will, „fixe und fertige" Vorstellungen von Gott?
Für das Gemüt beständen also „fertige" Vorstellungen zu Rechte,
während die Vernunft „der ganzen auf Entwickelung angelegten
Natur gemäfs" nur nach Erkenntnis verlangen und streben, sie

jedoch nie erreichen würde. Und für eine solche Lehre wagt
es der Kritiker, sich auf das paulinische per speculum in
aenigmate zu berufen, womit der Apostel nichts anderes als die
natürliche Gotteserkenntnis bezeichnet, die doch Fr. nicht als
eine zu objektiv begründeten Ergebnissen führende gelten läfst.
Dagegen rufen wir ihm ein anderes apostolisches Wort in
Erinnerung, das sich gegen jene richtet, die „immer suchen und
forschen und nie zur Erkenntnis der Wahrheit gelangen"
(II. Timoth. 3, 7).

Für alle Verluste, welche die vom hl. Thomas in so grofs-
artigen Zügen ausgeführte theoretische Gotteserkenntnis in der
Philosophie der Weltphantasie erleidet, werden wir mit dem
Tröste abgefunden, dafs im Entwickelungsprozefs auch dem
Thomas von Aquin und der gesamten Scholastik eine Stelle
zukomme; wir dürften aber bei ihnen nicht stehen bleiben, noch

weniger zu ihnen zurückkehren, wie man auch von einem Manne
nicht verlangen könne, wieder Kind zu werden; denn er könnte
auch nicht mehr kindlich, sondern nur kindisch werden. Der
„Stifter des Christentums" hat hierüber bekanntlich anders
gedacht. Ihn erfüllte das Bewufstsein, dafs in ihm die Wahrheit
offenbar geworden. Ego sum via, Veritas et vita. Doch auch
hiervon abgesehen ist die Entwickelungstheorie, wie sie Fr. mit
den Modernen vorträgt, haltlos und in sich widersprechend.
Denn ohne bestimmtes, irgendeinmal zu erreichendes Ziel kann
es überhaupt eine Entwickelung nicht geben. Wäre aber die
Menschheit in der That der von Fr. behaupteten Art von
Entwickelung unterworfen, so wäre sie ja gerade dazu verurteilt,
ewig Kind zu bleiben und nie zum Mannesalter religiöser
Erkenntnis zu gelangen. Dieses Mannesalter hat die Menschheit
in sittlicher nicht allein, sondern auch in intellektueller Beziehung
entweder bereits im Christentum — der plenitudo temporis —
erreicht oder wird es nie erreichen. Bezeichnet aber das Christentum

das geistige Mannosalter der Menschheit, so kann man ja
immerhin zugeben, dafs ein Abfall von ihm in gewissem Sinne



70 Die Philosophie des hl. Thomas von Aqnin.

nicht ins Kindliche, sondern ins Kindische führt. Einen Beleg
dafür bieten gewisse philosophische Systeme, die der — sollen
wir sagen — kindischen Sucht ihren Ursprung zu verdanken
scheinen, um jeden Preis durch Aufstellung neuer und immer
seltsamerer „Weltprincipien" im Entwickelungsprozesse Epoche
zu machen, oder richtiger sich ein Blatt in der Geschichte der
Philosophie zu sichern.

Die thomistische Schöpfungslehre beruht auf dem Begriff
der absoluten Aktualität und Vollkommenheit Gottes. Da
unser Kritiker diesen Begriff mit den modernen Anschauungen
nicht vereinbar findet, so stand zu erwarten, dafs seine
zersetzende Kritik auch gegen den thomistischen Schöpfungsbegriff
sich wende.

Gegen den Beweis, den Thomas für die Thatsächlichkeit
der Schöpfung führt, wird eingewendet, dafs der Satz, das
Unvollkommene habe seineu Ursprung in dem Vollkommensten
dergleichen Art, nicht zu erweisen sei und der Erfahrung
widerspreche. Ferner werde ohne Beweis vorausgesetzt, dafs die
Dinge am Sein teilhaben, da sie vielmehr als Teile des Seins,
also vielmehr als Wesensteile eines Ganzen aufgefafst werden
können, von dem das Einzelne auch nicht das ganze Sein
empfange, da es substantiell (dem Wesen nach) bereits vorhanden
sei und nur individualisiert werde. — Von diesen Einwürfen
trifft weder der eine noch der andere zu; denn erstens bestätigt
die Erfahrung gerade an den organischer! Wesen, auf die sich
Fr. beruft, dafs nur das in seiner Art vollkommene, d. h.

ausgewachsene organische Wesen zeugungskräftig ist. Was aber
das Zweite betrifft, so ist die pantheistische Annahme eines
allgemeinen, im einzelnen sich individualisierenden Seins bereits
durch den als real nachgewiesenen Begriff Gottes als absoluter
Aktualität sowie durch die gesamte, dem Beweis der Schöpfung
vorangehende Gotteslehre ausgeschlossen.

An dem vom englischen Lehrer angewendeten Axiom, das
Wirken entspreche dem Sein, wird ausgesetzt, dafs es
unbestimmt und unsicher sei, und dafs selbst, falls es gelte, daraus
das Gegenteil folge. Es sei unbestimmt und unsicher; denn das
Wirken entspreche zwar der Natur, nicht aber der äufseren
Erscheinung. Aber auch wenn dieser Grundsatz gelte, beweise
er nicht, was man mit ihm beweisen wolle, sondern das Gegenteil;

denn, sei Gott reine Aktualität, so könne er nicht Urheber
der Materie sein, die von Thomas als reine Potenzialität aufgefafst

werde. — Beantworten wir zuerst dieses letztere Argument,
so liegt darin zunächst eine Verwechselung der Wirkungsweise



Die Schöpfungslehre. 71

mit der Wirkung oder genauer mit dem Terminus des Wirkens.
Aus jenem Grundsätze wird gefolgert, dafs das ganze Sein der
Geschöpfe, nach Form und Stoff, in Gott, der Fülle des Seins,
seine Ursache habe. Dafs aber die Materie durch Schöpfung
aus Gott hervorgehen könne, wurde früher gezeigt und ist bei
näherer Betrachtung einleuchtend ; denn Potenzialität kann recht
wohl im Gewirkten, Hervorgebrachten, Gewordenen sein, ja mufs
in ihm sein, wie Endlichkeit und Beschränktheit in den
Wirkungen einer unendlichen Ursache und das Verursachtsein in
der Wirkung sich finden müssen, ohne dafs dieses in der
Ursache vorhanden sein mufs, und Endlichkeit, Verursachtsein und
Potenzialität in der unendlichen und absolut aktualen Ursache alles
Seienden sich auch nur finden können. Das Argument Frs. hebt
also konsequent jede Art Kausalität auf, denn kann die
Potenzialität nicht in der Wirkung sein, ohne zugleich in der Ursache
zu sein, so könnte es auch kein Gewirktes geben, ohne dafs das
Gewirkt- oder Verursachtsein auch der Ursache zukäme. Es
bliebe uns dann nur mehr die absolute Identität des eleatischen
Pantheismus. Soviel über das zweite Argument. Das erste aber
enthält ein Mifsverständnis. Das esse in dem Satze: agere se-

quitur esse ist weder die äufsere Erscheinung (Farbe, Ton u.
dgl.) noch die Wesenheit als solche, sondern die daseiende,
aktuale Wesenheit mit ihren Kräften und Vermögen. Da indes
in Gott Sein und Wesen eins sind, so ist es völlig gleichgiltig,
ob wir sagen, Gott wirke seinem Sein oder seinem Wesen
gemäfs.

Über die Form und Materie betreffenden Bemerkungen
gehen wir hinweg, um nicht selbst in die ermüdende Breite und
beständigen Wiederholungen des Gegners zu verfallen. Sie
beweisen, wie schon bemerkt wurde, nur das Eine, dafs Fr. über
die Fundamentalbestimmungen von Akt und Potenz nicht orientiert

ist, ohne die es unmöglich ist, in das Verständnis der
aristotelisch-thomistischen Philosophie einzudringen.

In dem Schlüsse, Gott wäre nicht erste und höchste
Ursache alles Seins, wenn es eine unentstandene Materie gäbe,
sieht Fr. eine petitio principii. Nun schliefst aber der hl. Thomas
nicht, wie ihn sein Kritiker schliefsen läfst. Sein Argument geht
vielmehr dahin, dafs Gott nicht wahrhaft Ursache des Seins
der Dinge wäre, wenn er nur Veränderungen in einem vorhandenen

Stoffe hervorbrächte, da er in diesem Falle sich nicht
seinem Sein und Wesen entsprechend als absolutes Sein und
reine Aktualität bethätigen würde: ein Schlufs, der keinerlei
petitio principii enthält und vollkommen konkludent ist. Nun



72 Die Philosophie des hl. Thomas von Aquin.

soll nach Fr. allerdings gerade dieser Begriff des schlechthin
aktualen Seins das Nichtentstandensein der Materie vielmehr
fordern als ausschliefsen — aus Gründen, die wir kennen und
genügend widerlegt zu haben glauben.

Schliefslich enthüllt der Kritiker das ganze Geheimnis seiner
Polemik, die auf eine Leugnung der Schöpfung aus nichts hinausläuft

(S. 234). Da aus nichts nichts werden könne, müsse von
Gott etwas ausgegangen, in die Welt verwandelt worden sein,
daher auch der thomistische Ausdruck: emanatio gerechtfertigt
sei und nicht ohne weiteres als pantheistisch bezeichnet werden
dürfe. Diese Entschuldigung kommt einer Anklage gleich. Der
englische Lehrer bedarf ihrer nicht, da er durch die Erklärung
der emanatio als eines Hervorgangs durch absolute Setzung mit
Ausschluf8 jedes Substrates in Gott oder aufserhalb Gottes (was
der Begriff der Schöpfung aus nichts besagt) gegen jede Mifs-
deutung geschützt ist.

Der Kritiker schlägt vor, die Welt als göttliche Imagination

zu fassen, da, wenn man die Welt aus Gott erklären
wolle, ohne in den Pantheismus zu verfallen, eine andere
Auffassung nicht wohl übrig bleibe. Wir wissen jetzt, wie wir
daran sind. Die Welt entspringt aus dem Spiele göttlicher
Phantasie, ob in einem Traum oder wachen Zustande, wird uns
nicht gesagt, und dies ist nicht Pantheismus! Nein, wenigstens
nicht ein Pantheismus von wissenschaftlicher Bedeutung, und
ein Parmenides würde sich, so scheint uns, von dieser Art
Herabziehung Gottes ins Sinnliche und Materielle mit Verachtung
abgewendet haben.

Aus der Aktualität und Unveränderlichkeit des göttlichen
Seins schliefst der englische Lehrer, dafs sich die göttliche Macht
nicht als Princip der Schöpferthätigkeit, sondern als ein solches
des Geschaffenen verhalte, da Gott nicht aus der Potenz in den
Akt übergehe, also wie reine Aktualität, so auch feine Aktivität
sei. Dagegen macht Fr. geltend, dafs, wenn die Ursache immer
in Aktualität sei, die Wirkung immer daraus hervorgehen müsse.

Wir erwidern hierauf, dafs dies nur dann der Fall ist, wenn die
Ursache notwendig wirkt, nicht aber, wenn sie das Eintreten
der Wirkung mit Freiheit bestimmt. Wie jedoch Freiheit und
Unveränderlichkeit zusammenbestehen können, ist ein Problem,
auf welches hier nicht einzugehen ist, da es auch vom Kritiker
nicht berührt wird.

Die Schöpfungsmacht, lehrt der hl. Thomas, ist ausschliefs-
lich Gott eigen und kann einem Geschöpfe auch nicht in sekundärer,

abgeleiteter Weise mitgeteilt werden. Diese Bestimmung



Die Schöpfungslehre. 73

ist, wenn der strikte Schöpfungsbegriff festgehalten wird, so

einleuchtend, dafs jede Diskussion darüber überflüssig erscheint.
Gleichwohl polemisiert dagegen der Kritiker und erweckt den
Schein, als ob er die Macht, die er Gott abgesprochen, den

Geschöpfen zuerkennen würde. Im Grunde aber ist es ihm nur
darum zu thun, an allen Lehren des Aquinaten zu mäkeln.

„Starre" Begriffe, allgemeine Formeln, aus Aristoteles und den
Arabern geschöpft, seien es, wovon er sich leiten lasse. Die
Schöpterthätigkeit könne nicht absolut göttlich sein, da sie in
diesem Falle als ein Moment im göttlichen Lebensprozesse zu
betrachten wäre. Ferner, Thomas halte selbst den starren
Schöpfüngsbegriff nicht fest, indem er die Erhaltung als fortgesetzte

Schöpfung auffasse. Sein Argument, das Allgemeinste —
das Sein — müsse notwendig von der ersten und höchsten
Ursache bewirkt werden, sei bedeutungslos, da das Allgemeine
nur in und mit dem Konkreten geschaffen sein könne. Endlich
die Beschuldigung, die Annahme einer wenn auch nur mitgeteilten

Schöpfermacht in den Geschöpfen sei ketzerisch, beruhe
teils auf falscher Konsequenzmacherei und Verketzerung, teils
auf „allgemeinen Sprüchen und Formeln", wie sie in der christlichen

Scholastik üblich gewesen seien. Wenn Thomas der
Instrumentalursache eine von der Wirkung der Principalursache
unterschiedene und jener eigentümliche Wirkung zuschreibt, so
sei dies falsch, da nicht die Wirkung der Instrumentalursache,
sondern diese selbst Medium der sekundären Schöpfung sei, mit
der Schöpfung aber nicht der starre Begriff des in actu und in
instanti Setzens verbunden werden dürfe. Nur wenn das Schaffen

jeder Art als absoluter Akt angenommen würde, wäre die
Möglichkeit mitgeteilter Schöpfungsmacht ausgeschlossen. Damit aber
würde die Schöpfung der Welt als erschöpfender Ausdruck der
göttlichen Macht und Wesenheit gelten, eine Annahme, die pan-
theistisch sei und von Thomas sicher nicht gebilligt würde.
Ohnedies sei die Behauptung, nur Gott könne schaffen, eine leere
Phrase; denn wenn Gott dem Geschöpfe freien Willen geben
könne, durch den das geistige Wesen sich selbst bildet und
gewissermafsen schafft, so könne er auch sekundäre Schöpfungsmacht

mitteilen, wodurch die Schöpfung sich gewissermafsen
ausgestaltet.

Prüfen wir diesen Knäuel von Behauptungen und Anklagen,
so ist schon die erste Behauptung falsch, die Schöpferthütigkeit
könne nicht absolut göttlich sein, da sie sonst als ein Moment
im göttlichen Lebensprozesse gelten mül'ste; denn die schöpferische
Thätigkeit ist, obwohl eine absolut göttliche, doch zugleich eine



74 Die Philosophie des hl. Thomas von Aquin.

vollkommen freie, da sie sich auf einen kontingenten Terminus
bezieht, während das innere göttliche Leben und die trinitarischen
Prozessionen notwendig sind. Ferner liegt in der thomistischen
Auffassung der Erhaltung keine Preisgebung des strengen
Schöpfungsbegriffes und ebensowenig eine Konzession an die
Theorie der „sekundären Schöpfung"; denn kann Gott allein das
Sein verleihen, so vermag auch er allein im Sein zu erhalten.
Es wird also darauf ankommen, ob das Argument beweiskräftig
ist, dafs das Allgemeinste in den Dingen, das Sein, nur von der
ersten Ursache bewirkt werden könne. Dafs hierbei nicht zuerst
an die Setzung eines Allgemeinen zu denken sei, bedarf gar
keiner Erinnerung. Vielmehr ist nur vom Dasein, dem
Konkretesten, dem letzten Akte die Rede. Das Dasein aber, das

nur insofern als das Allgemeinste bezeichnet wird, als es allem
Wirklichen als die letzte Wirklichkeit zukommt, kann durch
keine partikuläre Ursache hervorgebracht werden; denn eine
solche vermag nur in Daseiendem zu wirken und aus Daseiendem
hervorzubringen. Dies ist so einleuchtend, dafs der Kritiker
sogar Gott selbst — der universalen Ursache (die von dem ens
universale oder richtiger ens commune, dem Gebilde der
abstrahierenden Vernunft wohl zu unterscheiden ist) — die Macht,
Dasein zu setzen, das Sein zu verleihen, absprechen zu müssen
glaubt.

Ist aber das Argument des hl. Lehrers, das Sein verleihen
könne nur das Wesen, das durch sich, wesenhaft Sein, reine
Wirklichkeit ist, konkludent, so mul's weiter geschlossen werden,
dafs zweite Ursachen auch nicht sekundär oder in abgeleiteter,
mitgeteilter Weise zu schaffen vermögen. Denn da sie nicht
Dasein setzen, sondern nur in vorhandenem Dasein Veränderungen

hervorbringen können (wie Fr. selbst annimmt), so ist
schlechterdings nichts gegeben, woran sie sich als Instrumentalursache

zu bethätigen vermöchten. Daher ist Fr., um das

Argument des hl. Thomas zu entkräften, genötigt, den Schöpfungsbegriff

zu verändern und an die Stelle schlechthiniger Setzung
von Dasein die „schöpferische" Entwickelung und Ausgestaltung
vorhandenen Seins zu setzen und damit indirekt zu gestehen, dafs
Thomas von seinem Standpunkte vollkommen im Rechte sei, den

Begriff einer sekundären Schöpfung als unzulässig zu verwerfen.
Sein Angriff mufste sich also auf den thomistischen Schöpfungsbegriff

konzentrieren. Nun haben wir allerdings gesehen, dafs
er den Begriff der Schöpfung aus nichts leugnet, zugleich aber
auch, wie er dazu fortgeht, indem er den Dualismus vermeiden
will, die Welt zu einem Produkt göttlicher Phantasiethätigkeit,



Die Schöpfuugslehre. 75

zu einer Art von Gottestraum zu machen. Trotz dieser offenbar
pantheistischen Wendung ist der Kritiker so sehr besorgt, die
thomistische Schöpt'ungstheorie möchte dem Pantheismus
verfallen, wenn die Schöpfungsthätigkeit als eine absolute betrachtet,
also die Welt zu einem adäquaten Ausdruck göttlicher Macht
und Wesenheit gemacht werde. Dieses „also" klappt nicht.
Denn etwas anderes ist die Vollkommenheit des Hervorbringens
und die des Hervorgebrachten selbst. Die Berufung auf die
Freiheit der geistigen Wesen zu gunsten einer sekundären
Schöpfungsmacht aber ist so lange unwirksam, als diese Wesen
nicht durch freie Thätigkeit sich ins Dasein setzen.

Wozu, möchte man fragen, all diese Liebesmühe des Kritikers
um die Möglichkeit einer sekundären Schöpfung? Zur Stütze
der darwinistischen Entwickelungslehre, der Theorie, dafs das
Höhere aus dem Niederen, das Aktuelle aus dem Potenziellen
hervorgehe, womit er hier wie überall beweist, wie sehr er über
die höchsten ontologischen Begriffe und Grundsätze im unklaren
und wie weit er von der Einsieht entfernt ist, dafs mit der
Annahme der Entstehung des Höheren aus dem Niederen ohne
die bewegende Kraft einer über der Entwickelung stehenden
absoluten Aktualität das Princip der Kausalität und mit diesem
implicite auch das des Widerspruchs untergraben und aufgehoben

wird.
An dem Punkte, an welchem wir angelangt sind, sehen wir

aufs neue den Kritiker und Weltphantasiephilosophen zum Opfer
einer schreckenvollen Vision werden. Seine erhitzte Phantasie

zeigt ihm wieder Inquisition und Scheiterhaufen (S. 243). Denn
Thomas bezeichne die Annahme einer sekundären Schöpfung als
häretisch und zwar nicht auf Grund irgend einer formellen
kirchlichen Entscheidung, sondern seiner dialektischen
Kunststücke! Statt aller weiteren Antwort fragen wir: wie denn die
Schöpfungstheorie des Kritikers, ich sage nicht mit kirchlichen
Entscheidungen, sondern mit den Anfangsworten des apostolischen

Symbolums zusammenbestehe: Credo in Deum
omnipotentem, creatorem coeli et terrae?

Die thomistische Lehre über Zeitlichkeit oder Ewigkeit der
Weltschöpfung behandelt Fr. in einer besonderen als Anhang
beigegebenen Abhandlung. Bezüglich der Differenz zwischen
Thomas und Albert dem Grofsen in diesem Punkte glaubt er
die entgegengesetzten Ansichten dahin ausgleichen zu können,
dafs die Schöpfung insofern eine ewige ist, als ihr nicht eine

Zeit vorangeht, sondern sie auf der Ewigkeit ruht, insofern aber
eine zeitliche, als die Zeit eben nur in und mit der Schöpfung



76 Die Philosophie des hl. Thomas von Aquin.

besteht. Diese Lösung ist jedoch nur eine scheinbare, da in
ihr allein die Succession, also nur ein Moment im Begriff der
Zeit beachtet, die Frage aber nach einem Anfang oder Nicht-
anfang der Weltexistenz umgangen ist.

Die aus dem thomistischen Begriff der Erhaltung durch die
fortwirkende Macht des Schöpfungsaktes vom Kritiker gezogenen
absurden Folgerungen, dafs bei solcher Annahme die Dinge kein
wahres eigenes Sein, keine eigene Thätigkeit und
Selbstbestimmung haben könnten, ferner dafs damit Gott zum unmittelbaren

Urheber aller Übel und des Bösen, des schrecklichen
Kampfes ums Dasein gemacht werde, beruhen teils auf einer
falschen Deutung jener Lehre, die wie nicht im Sinne einer
beständigen Neuschaffung, sondern einer kontinuierlichen Bejahung
des Schöpfungsaktes, so auch nicht in einem die zweiten
Ursachen und ihre partikulären Wirkungen ausschliefsenden Sinne
zu nehmen ist, teils auf einer irrigen Auffassung des Übels und
des Bösen, die nicht Egalitäten und positive Mächte, wofür sie
Fr. hält, sondern Privationen sind.

Jene Konsequenzen können in dem Begriff einer fortdauernden

Schöpfung um so weniger liegen, als ja die Schöpfung selbst
darin besteht, dafs den Dingen ein ihnen eigenes Sein verliehen
wird; denn nach der fraglichen Lehre sind die Dinge seiend
und gut nicht formell durch das göttliche Sein und die
göttliche Güte, sondern durch ihr von Gott verliehenes und ihnen
zu eigen gewordenes und in dieser Eigenheit von Gott erhaltenes
Sein und Gutsein. Schliefst ein solcher Schöpfungsbegriff den
Pantheismus aus, so kann ihn unmöglich die Auffassung der
Erhaltung als einer conservatio in esse und fortdauernden
Bejahung der Schöpfung einschliefsen. Der Kritiker wittert überall
Pantheismus, nur da nicht, wo er sich wirklich findet, in seiner
eigenen Phantasiephilosophie, welche die Dinge zu göttlichen
Phantasmen macht und damit offenbar jeder wahren Realität
entkleidet.

Dieselben Einwendungen, wie gegen die Schöpfung, erhebt
der Kritiker gegen die Bestimmungen über Weltregierung und
Vorsehung, ohne auch nur den Begriff, den Thomas damit ver
bindet und die Gründe, auf die er sich stützt, zu berücksichtigen.
Welch unreine religiöse Vorstellungen aber müssen vorausgesetzt
werden, wenn man, wie der Kritiker, die Behauptung wagt, eine
auf das Einzelne sich beziehende und die Mittelursachen aus-
schliofsende (was übrigens gegen die ausdrückliche Lehre des
hl. Thoraas ist) Vorsehung sei nicht nur nicht im Interesse der
Religion, sondern widerstreite demselben, weil das Vertrauen



Die Schöpfungslehre. 77

auf die Vorsehung in unendlich vielen Fällen nicht gerechtfertigt
erscheine! (S. 249.)

Zum Motiv der Schöpfung übergehend, läfst der Kritiker
den hl. Thomas als solches das Glück der Geschöpfe durch
Teilnahme an der göttlichen Güte und Vollkommenheit
annehmen : eine Darstellung, die mindestens ungenau ist, da in der
Lehre des Heiligen die Offenbarung der göttlichen Herrlichkeit
als das allgemeine und der Beseligung der (vernünftigen)
Geschöpfe übergeordnete Motiv erscheint. Nach einigen wider die
Freiheit des Schöpfungsmotivs erhobenen Bedenken wird der
Haupteinwand in Form der Frage erhoben: ob man aus den
uns bekannten Thatsachen in der Welt, aus allen Einrichtungen
und Schicksalen in derselben, besonders der Menschen, nach
unseren Gefühlen und unserer Einsicht schliefsen könne, dafs
Gott mit dieser Schöpfung diesen Zweck hatte oder auch nur
haben, geschweige denn erreichen konnte. Gegen diese
Fragestellung mufs entschieden Verwahrung eingelegt werden. Auf
diesem Wege könnte die Frage überhaupt nie beantwortet werden,
da unsere Erfahrung nach Raum und Zeit zu sehr beschränkt
ist, um auf induktivem Wege über die Absicht des Schöpfers
etwas Sicheres festzustellen. Wir haben, um die Frage nach
dem göttlichen Schöpfungsmotiv zu beantworten, weder den
göttlichen Standpunkt, noch den der Erfahrung, sondern den
der reflektierenden Vernunft einzunehmen. Nachdem wir —
allerdings auf Grund allgemeiner Erfahrungsthatsachen — das
Dasein eines persönlichen Schöpfers erschlossen haben, sagt uns
die Vernunft, dafs der Schöpfungszweck ein anderer gar nicht
sein könne, als die Offenbarung der göttlichen Vollkommenheit
und Güte, die Verherrlichung Gottes. Diesem Resultate
widerspricht die richtig verstandene Erfahrung mit nichten. Denn
— beschränken wir uns auf den Menschen —, so gibt es

geistige Güter, die ihn mehr oder minder für alle sinnlichen
Übel und Leiden schadlos zu halten vermögen. Indes kann es
hier nicht unsere Aufgabe sein, eine Theodicee zu schreiben.
Zur Widerlegung des Kritikers genügt es, darauf hinzuweisen,
dafs es ihm nicht gelungen ist, die festen Grundlagen, auf
welchen der wissenschaftliche Beweis der göttlichen Vorsehung
ruht, zu erschüttern. Der Kritiker macht es sich in vorliegendem

Falle viel zu leicht, indem er wiederholt mit den düstersten,
der Palette unserer Pessimisten entnommenen Farben eine teils
einseitige, teils unwahre (wozu die Behauptung gehört, die

Religion habe mit Wahnvorstellungen begonnen) Schilderung
vom Kampfe ums Dasein u. s. w. entwirft und nach diesen



78 Die Philosophie des hl. Thomas von Aquin.

rhetorischen Ergüssen den Schlufs zieht, dafs die Beglückung in
unserem Sinne (sic S. 254) nicht das eigentliche Motiv der
Schöpfung sein könne. Was ist Glück in unserem Sinne? Ist
damit das Glück im Sinne der aufgeklärten Geister unserer Tage
— der Schopenhauer, Hartmann u. s. w. gemeint? Dieses
Glück könnte ein weiser Schöpfer allerdings nicht zu seinem
Schöpfungsmotiv machen; denn es ist des vernünftigen Geschöpfes
selbst nicht würdig.

Nicht blofs thomistische, sondern Lehre der Offenbarung
ist es, dafs die Geschichte der Menschheit mit einem vollkommenen
Zustande begonnen habe. Auch hiergegen polemisiert unser
Kritiker, ohne sich darum zu kümmern, dafs der englische
Lehrer jenen vollkommenen' Zustand als einen übernatürlichen
betrachtet, aufser welchem er einen reinen Naturstand für möglich
hielt. Allerdings denkt sich auch diesen der Aquinat anders
als Fr., der in dieser Frage sich im wesentlichen von Darwin
leiten läfst. Denn auch in einer rein natürlichen Ordnung gilt
dem hl. Thomas als unumstöfslich der Grundsatz, dafs alle Ent-
wickelung und Verwirklichung von Potenzen eine Aktualität zur
Voraussetzung haben müsse. Auf eine natürliche Schöpfungsgeschichte

angewendet würde dieser Grundsatz dahin lauten,
dafs der Übergang vom Unvollkommenen zum Vollkommenen,
die aufsteigende Entwickelungsreihe in der Kette der Wesen
von der als wirkender und Zweckursache füngierenden aktiven
und intelligenten Schöpfermacht Gottes bedingt und getragen sei.
Der Wucht dieses aristotelisch-thomistischen Grundsatzes kann
Fr. selbst nicht ganz sich entziehen. Er glaubt jedoch die
Schwierigkeit mit der fast möchte ich sagen leichtfertigen
Bemerkung abthun zu können: „Es ist also, um Potenzen zur Ent-
wickelung bringen zu können, nicht nötig, dafs gerade die
gleichen Aktualitäten vorausgehen. Es genügt ursprünglich ein
allgemeines Gestaltungsprincip (das zugleich Aktualität und
Potenzialität in sich schliefst), das sich immer mehr differenziiert
und zu der unendlichen Fülle von Gattungen, Arten und Individuen

entwickelt."
Gewifs müssen nicht immer die gleichen Aktualitäten

vorausgehen. Die Sonne z. B. aktuiert verschiedene Potenzen, die
ihr nicht gleichartig sind. Aber es mufs immer eine wenigstens
der Gattung nach gleiche oder eine analogische Aktualität, in
letzter Instanz eine reine, absolute Aktualität vorausgesetzt
werden, die den zielstrebigen Prozefs einleitet, beherrscht und
zum Ziele führt, wenn wir nicht eine sich selbst aktuierende
Potenz, ein sich verwirklichendes Mögliche als das absolut Erste



Die Schöpfungslehre. 7 y

setzen und mit dem Widei'spruchsprincip, dem letzten Anker der
Vernunft in Widerspruch treten wollen.

Das Frohschammersche Aktualität und PoteDzialität in sich
fassende allgemeine Princip ist das jiqcötov rpf.vôoç seines und
aller neueren spekulativen Systeme der Fichte, Schelling, Hegel,
Schopenhauer, Hartmann. Wir brauchen auf diesen entscheidenden

Punkt nicht weiter einzugehen, da wir die Sache an
verschiedenen Orten (Der moderne Idealismus S. 35 ff., S. 91) ff.

Kath. Dogm. I S. 72 f., S. 181 ff.) ausführlicher behandelt
haben.

Der thomi8ti8chen Lehre, das Niedere und Unvollkommene
stamme aus dem Höheren und Vollkommenen, liegt auch nicht
teilweise der neuplatonische (emanatistische) Gedanke zu Grunde;
denn der englische Lehrer anerkennt den durch die Erfahrung
bestätigten Vernunftsatz, dafs in dem, was sich entwickelt, die
Potenz dem Akt, der unvollkommene dem vollkommenen Zustand
vorausgehe. Dagegen steht die eigene Ansieht Frs. dem Neu-
platoni8mus viel näher; denn wenn er die Welt mit der Gottesferne

beginnen läfst (S. 257), so kann diese Gottesferne (da ja
die Dinge göttliche Imaginationen sein sollen) nur auf einem
Abfall Gottes von sich selbst boruhen, so dafs die
Weltentwickelung nach der einen Betrachtungsweise als ein Aufsteigen
vom Unvollkommenen zum Vollkommenen, nach der anderen
als Selbstbeschränkung und Verendlichung eines Vollkommenen
und Unendlichen erscheint. Im göttlichen Leben selbst müfste
eine Störung eingetreten sein, wenn Gott so grauenhafte
Phantasmen, wie sie Fr. in der ursprünglichen Entwickelung der
Dinge schildert — wie sollen wir sagen? — erlitten haben
soll. Der hl. Thomas ist gegen solche Vorstellungen eines

ganz sinnlichen Pantheismus gerade durch seinen Schöpfungsbegriff

sichergestellt.
Die letzte Bestimmung der thomistischen Gotteslehre, an

welche die kritische Sonde angelegt wird, betrifft das Was der
Schöpfung, die sich aus einer Mannigfaltigkeit von Wesen
zusammensetzt, um in der Vielheit die Vollkommenheit Gottes
annähernd abzubilden, was ein einzelnes Geschöpf oder eine
einzelne Art u. s. w. nicht zu leisten vermöchte. Abgesehen von
einer einzigen neuen Bemerkung, werden die alten Einwendungen,

die wir bereits zurückgewiesen, aufs neue aufgewärmt.
Jene Bemerkung aber bezieht sich auf den von Thoraas für die
Vielheit der Geschöpfe angeführten Grund der gröfstmöglichen
Vollkommenheit der Schöpfung, da man meinen sollte, gerade
durch die Vielheit werde die Schöpfung der vollkommen ein-



80

heitlichen Ursache unähnlich (S. 260). Es ist aber nach dem
hl. Thomas nicht die Vielheit praecise als solche, sondern es
sind die sich ergänzenden und zu einer Einheit der Ordnung
(nicht des Wesens!) zusammenschliefsenden Vollkommenheiten
der vielen Geschöpfe, wodurch die gröfsere Ähnlichkeit mit
der schöpferischen Ursache erzielt wird. Indem seinerseits Er.
aus Gott die Einheit des Weltprincips hervorgehen läfst und
zwar nicht durch Schöpfung aus nichts, sondern durch
Emanation (s. S. 234 ff.), stellt er sich auf den Boden eines das
Allgemeine hypostasierenden idealistischen Pantheismus, wie wir
in der öfter angeführten Schrift (Der mod. Idealism.) nachgewiesen

haben.
Von der Materie, die nach dem hl. Thomas in und mit dem

gesamten Körper geschaffen ist, wird auch hier wieder behauptet,
sie habe keine Idee in Gott und könne deshalb nur Produkt
blinden Wollens oder eines dunklen Naturgrundes in Gott sein.
Nun wissen wir aber, dafs nach Thomas und inwiefern die
Materie in Gott eine Idee besitze, so dafs sie ohne Schwierigkeit
als schöpferisches Produkt einer absoluten Aktualität begriffen
werden könne. Die scholastische Materie ist dem Kritiker ein
Unding und ein Unbegriff (S. 259). Es mufs doch in diesem
Begriff der Materie eine ganz eigentümliche Kraft und ein
wirksames Gegengift gegen Pantheismus und Atheismus liegen, da

er mit solcher Heftigkeit und Ubereinstimmung von den
verschiedensten Anhängern der modernen Philosophie bekämpft
wird. Wir werden uns deshalb im Interesse des wissenschaftlichen

Theismus wohl hüten müssen, dieses Palladium preiszugeben.

Endlich kehrt der Vorwurf wieder, dafs mit den
Grundformen, Ideen und Typen ein eigentümliches Getriebe in die
göttliche Intelligenz hineinverlegt werden müfste, wenn die
verschiedenen Wesen alle mit ihren Strebungen vorbildlich da sein
sollten. Welch ein Armutszeugnis für einen Philosophen, der
doch zwischen Gedanken und Wirklichkeit sollte zu
unterscheiden wissen „Leicht bei einander wohnen die Gedanken",
sagt der Dichter. Oder setzen Athener und Peloponnesier im
Kopfe des grofsen Geschichtsschreibers ihre blutigen Kämpfe
fort? Mit viel mehr Recht kann man dem Phantasiephilosophen
den Vorwurf zurückgeben, denn in der That vollzieht sich nach
seiner Auffassung der gesamte Weltprozefs und Kampf ums
Dasein in der göttlichen Phantasie, also in Gott selbst. Freilich
ist auch sein Gottesbegriff darnach!

Uberblicken wir die thomistische Gottes- und Schöpfnngs-



Die Schöpfungslehre. 81

lehre, so läfst sie sich nach der eigenen Darstellung des Kritikers
in wenigen grofsen Strichen skizzieren. Ausgehend von der
Existenz veränderlicher, zufälliger, am Sein nur participierender
Wesen schliefsen wir kraft des Kausalitätsprincips auf die Existenz
eines notwendigen, unveränderlichen, durch sich und das Sein
selbst seienden Wesens, das reine Wirklichkeit und daher
absolut einfach, immateriell und geistig ist und dem alle
Vollkommenheiten eines unendlichen Geistes, folglich Allwissenheit,
Allweisheit, Allgüte zukommen müssen. Bestätigt wird dieser
Schlufs durch die in der Natur herrschende planvolle Ordnung,
die nur aus einer bewufst zwecksetzenden überweltlichen
Intelligenz erklärbar ist. Aus dieser so bewiesenen ersten Ursache
können die Dinge nicht durch Emanation, irgendwelche Teilung,
Selbstbeschränkung oder Selbstbestimmung, sondern nur durch
Schöpfung aus nichts hervorgehen. Ohne jegliches Bedürfnis,
mit vollkommener Freiheit schafft Gött aus reinster Güte, um
seine Herrlichkeit durch Mitteilung seiner Vollkommenheiten zu
offenbaren, eine Mannigfaltigkeit von Wesen, die in ihrer wunderbaren

Verkettung und schönen Ordnung ein Abbild seiner
absolut einheitlichen Vollkommenheit darstellen. An diesem in
sich festgefugten Bau der thomistischen Theologie sucht der
Kritiker wie an einem Stahlpanzer vergeblich zu zerren und
zu rütteln. Es ist ihm nicht gelungen, auch nur eine Masche
an jenem Netze von Schlüssen zu lösen. Gleichwohl hält er
sich befugt, diese Lehre eine kirchlich geschaffene Scheinwissenschaft

zu nennen, die im Gegensatz zu den offensten, klarsten
Thatsachen der Natur und Geschichte ausgebildet worden sei,
mit Hülfe abstrakter Grundsätze und Formeln, und durch die
nähere Erforschung der Natur und Geschichte in der freien
modernen Wissenschaft widerlegt erscheine (S. 261). Offenste
und klarste Thatsachen und doch wieder die Notwendigkeit
tieferer Erforschung der Natur und Geschichte und zwar durch
die freie, moderne Wissenschaft! Genauer besehen sind diese
Thatsachen nichts anderes als die längst bekannten physischen
Übel, vor allem der in darwinistischer Weise übertriebene Kampf
ums Dasein. Und um diesen Kampf ums Dasein als einen
Gegenbeweis gegen die durch klare Vernunftgründe erwiesene
Existenz eines überweltlichen Schöpfers auszuspielen, dazu werden
überdies so niedrige, im schlimmsten Sinne anthropomorphistische
Vorstellungen von der Weisheit und Güte eines persönlichen
Schöpfers verwendet, dafs sich ein christlich sich nennender
Philosoph derselben schämen sollte.

Den Bat, den der Kritiker dem Papste gibt, der „veralteten"
Jahrbuch für Philosophie etc. VIII. 6



82 Die Philosophie des hl. Thomas von Aquin.

Philosophie des hl. Thomas die einfache, edle religiöse Lehre
des Stifters des Christentums (dessen Auferstehung der Kritiker
leugnet und als poetische Auschmiickung betrachtet) zu
verkünden, wird derselbe in dem beabsichtigten Sinne so lange
nicht befolgen können, als die katholische Kirche, d. h. das
konkrete Christentum einen Sauerteig bildet, der die ganze
Masse durchdringt, also nicht allein das Gefühl und einen blinden
Gefühlsglauben, sondern auch die Vernunft in Anspruch nimmt.
Die Unnatur des Zwiespalts zwischen einem atheistischen, resp.
pantheistischen Verstände und einem theistisch gläubigen
Gefühle kann und wird das Christentum, resp. die Kirche nie
anerkennen. Darum ist es nicht das Interesse hierarchischer
Herrschsucht, wie der Kritiker meint, sondern das Interesse der
Religion und der Vernunft selbst, was die Kirche bestimmt,
auch über die philosophischen Bestrebungen zu wachen und eine
auf Irrwege geratene sog. Wissenschaft auf den Weg der Wahrheit

zurückzuweisen. Bekannt ist das Wort des Papstes Pius IX.,
heutzutage gelte es, die Hechte der Vernunft gegen ihre angeblichen

Preunde zu verteidigen.
Anders stellt sich die Sache in den Augen unseres unter

Kants Einflufs stehenden Kritikers. Die allgemeinen Grundsätze

gelten ihm als blofs formal, nur auf sachlicher (d. i.
empirischer) Grundlage geeignet, objektive Erkenntnis zu vermitteln.
Das Kausalitätsprincip insbesondere berechtige nur zum Schlüsse
auf ein ewiges Sein, dessen Beschaffenheit allein auf Grund der
Erkenntnis des Weltganzen bestimmt werden könne. Nur durch
das „Ideelle im Dasein", das die Scholastik nicht zur Entwicke-
lung gebracht habe, sei ein tieferer Einblick in die höchsten
Gründe der Dinge zu gewinnen. Zum „Ideellen" aber erhebe
sich die Menschheit nur durch allmähliche Vervollkommnung.
Dasselbe bekunde sich wohl auch in der Religion, jedoch nur
in subjektiver und daher zur Herrschsucht und Unduldsamkeit
geeigneter Weise. Die Wissenschaft allein gewähre objektive
Erkenntnis, diese aber sei, was positive Resultate betrifft, noch
unendlich weit vom Ziele entfernt, da die Grundlage sicherer
Gotteserkenntnis, nämlich die Welterkenntnis noch zu
unvollkommen gegeben sei.

Zum Glücke für die Menschheit beruht dieses trostlose
Endergebnis auf durchaus morschem Fundamente. W as zunächst
die allgemeinen Axiome betrifft, so sind dieselben zwar nicht
sachliche Principien im Sinne der modernen Synthesis a priori,
aber auch nicht blofse Formalprincipien, sondern objektive
Principien, durch welche wir reale Verhältnisse, und auf Grund



Die Schöpfungslehre. 83

erfahrungsmäfsigen Daseins wiederum Dasein, mag es erfahrbar
oder nicht erfahrbar sein, mit hinreichender Evidenz zu erkennen,
resp. zu ersohliefsen vermögen. Hier steht Objektivismus gegen
Subjektivismus, Aristoteles gegen Kant, die gesunde Vernunft
gegen sophistische und zersetzende Kritik, Wahrheit gegen
Irrtum. Von der Welt aber erkannte die Scholastik und die
griechische Philosophie soviel als genügte, um sie als ein
geordnetes, von Gesetzen beherrschtes, planvolles, aus endlichen
und veränderlichen Wesen bestehendes Ganzes aufzufassen und
daraus auf einen intelligenten, ewigen, durch sich seienden,
seinem Wesen nach absolut einfachen Urheber zu schliefsen, der
sein Werk, wie es von ihm ausgeht, so auf sich als höchstes
Ziel zurückbezieht. Wenn sich der Pantheismus, um von dem
keinen tieferen Geist befriedigenden Materialismus abzusehen,
dieselben Prädikate der Ewigkeit, Einheit u. s. w. aneignet, so
ist er eben einer wissenschaftlichen Widerlegung fähig: denn es
läfst sich zeigen, dafs er mit Vernunft und Erfahrung gleichmäfsig
in Widerspruch tritt.

Führen so Vernunft und Erfahrung zu Gott, so bedarf es
nicht der nebelhaften „Ideen", die uns doch nur einen „ideellen"
Gott, nicht den .Realgrund der Welt verbürgen könnten (Der
mod. Idealismus S. 50). Soll die Objektivität der Gottesidee
festgestellt werden, so kann dies nur von der wirklichen Welt
und dem wirklichen Menschen aus geschehen, und das Verfahren
der Scholastik ist ein vollkommen korrektes; denn nicht nur
die Vollkommenheiten, sondern auch die Unvollkommenheiten
der Dinge, ihre Endlichkeit, UnVeränderlichkeit u. s. w. weisen
auf Gott hin, ja gerade sie sind es, die uns zwingen, gegen den
Pantheismus an der Transcendenz Gottes festzuhalten. Bei der
näheren Bestimmung der Beschaffenheit Gottes aber ist es keineswegs

der Gesichtspunkt der Menschenähnlichkeit, von welchem
die Scholastik ausgeht, da sie ja in diesem Falle in Gott
Potenzialität, Werden, Entwickelung, allenfalls auch Phantasie,
kurz ein Element der Materialität annehmen müfste, wie dies
vom Kritiker selbst geschieht, auf den deshalb der Vorwurf des

Anthropomorphismus mit Recht zurückfällt. Dagegen ist die
Scholastik von ontologischen Gesichtspunkten geleitet und überträgt

nur das auf Gott, was dem als objektiv bereits erwiesenen

Begriff des schlechthin aktualen Seins angemessen ist, also die
reinen Vollkommenheiten absoluter Macht, Güte und Weisheit.

Der Anthropomorphismus des Kritikers wurzelt tief in seiner
Erkenntnistheorie, derzufolge die Ideen durch Phantasie
„gestaltet" werden, und offenbart sich in der Ansicht, dafs mit der

G»



84 Die Philosophie des hl. Thomas von Aquin.

fortschreitenden Vervollkommnung der Menschheit auch der
Begriff der Gottheit sich vervollkommne. Gegen diese Annahme
spricht das Zeugnis der Geschichte, wornach vielmehr die
Vervollkommnung der Menschheit aus den reineren religiös-sittlichen
Erkenntnissen abzuleiten ist, die ihr durch gotterwählte Geister,
durch die Offenbarung und vor allem durch das Christentum
zugeflossen sind, und die wenigstens zum Teile auch durch die
Vernunft erkannt und bestätigt werden. Denn Vernunft und
Religion oder Wissenschaft stehen sich nicht wie Subjektives
und Objektives gegenüber. Die Religion kann so wenig als die
Wissenschaft ohne objektive Grundlage bestehen. Das wahre
Verhältnis von Religion und Wissenschaft ist dem Kritiker nicht
klar geworden, sein Blick ist durch die Schreckbilder religiösen
Fanatismus und hierarchischer Herrschsucht, die ihn überall
verfolgen (S. 264), getrübt. Sie machen ihn ungerecht gegen
Christentum und Kirche und infolgedessen gleichgiltig gegen
jedes bestimmte religiöse Bekenntnis; denn in jedem Glauben
könne der beglückende Gottesfriede gefunden werden, wie denn
jeder Glaube zur höchsten Aufopferung die Kraft verliehen habe
(S. 265), eine Behauptung, die durch die Geschichte des Heidentums

ebenso wie durch die des Christentums Lügen gestraft
wird.


	Die Philosophie des Hl. Thomas von Aquin [Fortsetzung]

