
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 8 (1894)

Artikel: Die Grundprincipien des Hl. Thomas und der moderne Socialismus

Autor: Schneider, C.M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761917

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761917
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


22

DIE GRUNDPRINZIPIEN DES HL. THOMAS UND
DER MODERNE SOCIALISMUS.

Von Dr. C. M. SCHNEIDER.

<x$-o

I.

Glaubensartikel der modernen Wissenschaft.

Derjenige würdigt den Socialismus schlecht, welcher ihn
als eine vereinzelte Erscheinung in der modernen Zeitrichtung
betrachtet. Er ist nichts anderes als der im Volksleben
hervortretende Ausdruck der Entfremdung des menschlichen Geistes

vom Christentum. Der Mensch kann wohl eine Konsequenz aus
seinen wissenschaftlichen Ideen für seine Person von sich weisen,
weil sie ihm unbequem ist. Damit bewirkt er aber noch nicht,
dafs solche Konsequenz nicht besteht und dafs sie nicht praktisch
sich geltend macht. Die Ideen sind wie das Sonnenlicht. Man

kann die Thüren und Fensterläden schliefsen, es stiehlt sich

durch alle Ritzen in das Innere des Hauses. „Christentum oder

Wissenschaft? Wer denkt schärfer?" So betitelte sich eine

Broschüre, die uns vor wenigen Jahren zugesandt wurde. Die

Antwort auf die gestellte Frage gibt thatsächlich die Zersetzung der
menschlichen Gesellschaft, wiesie im Socialismus zum System wird.
Das Christentum ist dem Verfasser eine für Kinder, Weiber, Greise

und höchstens noch für Künstler interessante Traumwelt, ein

subjektives Empfinden, wo man so schön von einem Vater im

Himmel spricht. Aller Ernst, alle Würde, alle sachliche Wahrheit

wohnt der Wissenschaft inne. Und warum? Hören wir
den Grund.

„Eine stolze und grofsartige Leistung des menschlichen

Geistes ist diese Wissenschaft, namentlich um der rücksichtslosen.

Schärfe und Nüchternheit willen, mit welcher sie um
Aufdeckung der Wahrheit sich müht. Da ist keine Spur mehr zu

finden von jenen hemmenden Vorurteilen, durch welche in



23

früheren Jahrhunderten die freie Forschung gelähmt war. Man
ist nüchtern geworden und strebt mit unerbittlicher Festigkeit
nach klarer Einsicht in die Natur der Dinge. Welche Zähigkeit
entwickelt der heutige Gelehrte, wenn es gilt, den verwickelten
Erscheinungen des Seienden nachzuspüren bis in die verschwindend

kleinen Teile. Die früher unenträtselten Wirkungen müssen
der alles durchspähenden Untersuchung die geheimen Kammern
ihres Ursprunges eröffnen. Keine Rücksicht darf sich dem Gange
der Forschung hindernd in den Weg stellen. Man denkt nicht
mehr daran, sich zu beugen vor einer Bannstrahlen schleudernden
Kirche. Alle Schlagbäume höherer Autorität, an denen früher
gemeiniglich Halt gemacht wurde, sind, wenigstens im Gebiete
der Forschung, niedergelegt. Staunenswert ist wirklich die

Freiheit, mit welcher diese menschliche Wissenschaft ihren Weg
verfolgt. Mit einer bewundernswerten Kühnheit wird selbst dem

Weltenherrscher an seine Krone gegriffen, wo die Wissenschaft:
liehe Wahrheit solches verlangt und mit derselben Sicherheit
Werden die Gebilde des Abgrundes, vor denen die früheren
Geschlechter bangten, in ihr verdientes Nichts zurückgewiesen.
Ist s nicht ein Erfolg, auf den die Menschheit in Wahrheit stolz
sein kann, wenn jene Bilder der Phantasie, welche frühere
Jahrhunderte aus dem eitlen Fürchten und Hoffen des Menschen-
herzens zusammengezimmert haben, mehr und mehr dem Untergange

verfallen?
„Freilich ist auch eine nicht geringe Kraftanstrengung des

Geistes erforderlich, wenn man zu solch hoher Freiheit sich
aufschwingen will. Ein unerschütterlicher Wahrheitsmut mufs
entwickelt werden. Die Augen, welche früher durch allerlei
unbewiesene Voraussetzungen und Vorurteile geblendet waren, müssen
offen und frei in die Welt hineinschauen, um die wahre Natur
Jer Dinge zu erkennen. Das Denken und Fühlen des Menschen
mufg gereinigt und geklärt werden von jenen Schlacken. Erst
dann wird es möglich sein, die nackten Thatsachen in der rein
sachlichen Weise zu erfassen, welche das ausgesprochene Ideal
der modernen Wissenschaft ist. Das Verfahren selbst ist klar
lud einfach. Die früheren Meinungen müssen auf der Stelle das



24 Die Grundprincipien des hl. Thomas

Feld räumen, wenn erst die Thatsachen mit ihrer gewaltigen
Stimme zu AVort kommen. Allerdings will das Gemüt manchmal

zurückbleiben hinter dem Verstände und dem raschen Fluge
des nur nach voller Erkenntnis strebenden und durch keine

selbstischen Wünsche aufzuhaltenden Denkens. Aber die Wissenschaft

stellt an ihre Jünger die Forderung, dafs sie stark werden
sollen gegenüber den Anwandlungen eines schwächlichen

Gemüts; auch schöne, das Menschenherz beschmeichelnde Gedanken

müssen ohne Bedenken drangegeben werden, wenn die strenge
Wahrhaftigkeit der Wissenschaft dies verlangt. Wir Deutsche

können uns rühmen, dafs unser Stamm in hervorragendem Mafse

die Geistesstärke bewiesen hat, alte Vorurteile über Bord zu

werfen und mit dem Mute und Ernste der Wahrheit die Wege
zu gehen, welche von den Ergebnissen der wissenschaftlichen

Forschung vorgeschrieben werden. Gerade die deutsche

Philosophie und Specialwissenschaft hat in der Beseitigung aller
hergebrachten Autorität sowie aller eigensüchtigen Wünsche und

Träume, und in rücksichtsloser Festhaltung des geraden Weges
der Forschung eine staunenswerte Beharrlichkeit bewiesen."

Wenn man nicht wüfste, dafs Kaufleute, die bereits bankerott

sind, den gröfsten Aufwand machen, um die öffentliche Erklärung
ihres Sturzes hinzuhalten, so würde man versucht sein, nach

solchen Auseinandersetzungen die Vertreter der modernen Wissenschaft

wie höhere Wesen anzustaunen, im Vergleich zu denen

die Apostel unglückliche Schwächlinge waren; und die Märtyrer
des Christentums hätten gar keinen Wahrheitsmut gehabt, wenn
der Grad jenes „Mutes" erwogen wird, mit dem diese Gelehrten
des modernen Wissens, beschützt und ermutigt durch die staatliche

Gewalt, „kühn" die Dogmen der christlichen Kirche als

„Vorurteile", „Hemmnisse des Denkens", „unbewiesene
Voraussetzungen", „Anwandlungen eines schwächlichen Gemüts" an den

Pranger stellen und sich „den Bannstrahlen der Kirche"
aussetzen. Glücklicherweise dauert für denjenigen, der, wenn auch nur
ein wenig, den Schleier gehoben hat, die Illusion nicht lange ; er
erkennt diese Lobpreisung der modernen Wissenschaft bald als das,

was sie ist: als den äufseren Glanz, mit dem sich der Bänke-



25

rotteur umgibt, um die Leute noch so lauge wie möglich zu
täuschen.

Die moderne Wissenschaft will von Glaubensartikeln nichts
wissen, welche die Principien des Wissens seien; und wer hat,
nach eigenstem Geständnis, mehr Glaubensartikel in die Welt
gesetzt, wie die moderne Wissenschaft? Glaubensartikel? Ge-

wils, für die moderne Wissenschaft wirkliche Glaubensartikel,
an die niemand rühren darf und die niemand, weit entfernt
beweisen zu können, nicht einmal dem Verständnisse
zugänglich machen kann. Der Unterschied zwischen diesen und
den christlichen Glaubensartikeln besteht einzig darin, dafs
letztere in der höchsten Vernunft ihren mafsgebenden Grund
haben, während die der modernen Wissenschaft einzig der
Einbildungskraft entspringen und somit auch nur eine imaginäre
Geltung besitzen, nicht aber wirkliche Früchte für die Erkenntnis
zeitigen. Wir zählen als Beispiele einige solcher Glaubensartikel
aut und zwar nach den anerkanntesten Vertretern der modernen
Wissenschaft.

1. Die Schwerkraft oder Anziehung und Abstofsung.
„Ein Aberglaube in der Naturwissenschaft", so ist der

Titel eines Artikels in der „Altpreut'sischen Zeitung" (Nr. 37,
1^80); „Nicht ein in den Köpfen des Volkes spukender Köhlerglaube

ist es", so heifst es da, „der hier beleuchtet werden soll,
sondern ein Aberglaube, der in der Naturwissenschaft selber in
optima forma als ein Princip gilt, aus welchem dieselbe allen
Ernstes eine Reihe der wichtigsten physikalischen Erscheinungen
ableitet. Die Naturwissenschaft, die entschiedenste Feindin alles

Aberglaubens, selbst davon befangen Das klingt paradox. Dieser
beute noch in der Physik in voller Herrschaft stehende
Aberglaube ist die Annahme, dafs die Körper in sich die Kraft
beizen sollen, einander anzuziehen, selbst wenn sie durch weite
Käume von einander getrennt sind. Der Zusammenhalt des

Weltsystems, der Fall der Körper und ihr Gewicht, die
Adhäsion und Kohäsion, die chemischen Verbindungen, die
Wirkungen des Magnetismus und teilweise auch die der Elektricität —
alles das soll auf Anziehung resp. Abstofsung beruhen; dafs es



26 Die Grundprincipien des hl. Thomas

nicht sofort jedem in die Augen springt, wie horribel und dem

Verstände völlig unbegreiflich die Vorstellung von ober den

Körpern innewohnenden Anziehungskraft ist, erklärt sich wohl

daraus, dafs wir dieselbe sozusagen mit der Muttermilch eingesogen

haben Wenn wir unsern Kaffee schlürfen, so haben,
dessen bin ich überzeugt, 99 Procent unter uns und ich
darunter die Vorstellung, dafs sie in den Mund aus der Tasse den

Kaffee hineingiefsen, also eine Anziehung auf den Kaffee
ausüben; und wir müssen uns Gewalt anthun, unsere Vorstellung
dahin zu berichtigen, dafs wir eigentlich auf den Kaffee direkt

gar keine Wirkung ausüben, sondern nur durch luftdichtes An-
schlief8en der Lippen an die Tasse und Kaffeeoberfläche und

durch Erweiterung des Brustkastens einen luftverdünnten Baum
in uns erzeugen. Das Eintreten des Kaffees besorgt alsdann der

Atmosphärendruck und sind wir ihm bisher den Dank dafür

schuldig geblieben."
Dazu bemerkt C. Müller in der Zeitschrift „Natur", die

wohl dem Verdachte gläubig-dogmatischer Richtung entrückt ist:
„Wir machen kein Hehl daraus, dafs uns die Attraktion längst
eines jener Gespenster ist, die nur langsam aus der Welt
weichen, weil es so schwer ist, ein Positivum an die Stelle zu
setzen." Und (1880, Nr. 26): „Die Attraktion hat Jahrhunderte
hindurch wie ein Dogma bestanden, mit dem die Welt stand

und fiel Wir sind indessen vollkommen überzeugt, dafs die

Attraktion ein ,uon — sens' ist, ein Phantom, welches für die

Gläubigen bisher etwa die Bedeutung der Ptolomäischen

Weltordnung besafs, nach der sich bis Copernicus die Sonne um die

Erde drehte. Es gewährt uns deshalb eine nicht geringe Ge-

nugthuung, dafs ein so skeptischer Naturforscher, wie Prof.

Emil du Bois-Reymond in Berlin, auch zu denen gehört, welchen

durch den leeren Raum in die Ferne wirkende Kräfte an sich

unbegreiflich, ja widersinnig erscheinen, wie sie erst seit Newtons

Zeit durch Mifsverstehen seiner Lehre und gegen seine

ausdrückliche Warnung den Naturforschern eine geläufige Vorstellung

geworden sind."
Da hat der Leser ein richtiges Dogma der modernen



27

Naturwissenschaft. Setzen andere den Massendruck an die Stelle
dieses „Gespenstes der Schwerkraft", so wird nur das Dogma
gewechselt; bewiesen wird, trotz „des offenen Blickes" der
modernen Gelehrten, keines von beiden. Beides ist eine „leere
Voraussetzung", eine Stütze der Denkträgheit. Newton hatte
gesagt, wenn eine solche Anziehungskraft existierte, so würde
sie die objektive Grundlage für sein grofses, umfassendes Gesetz
ausmachen. Die Vertreter der modernen Wissenschaft aber
uiachen aus dem „wenn", in voller Gläubigkeit, eine unbe-
zweifelte Thatsache und stellen sie, trotz der „absoluten Vor-
au8setzungslosigkeit der modernen Wissenschaft", an die Spitze
ihres Forschens. Hören wir noch einen andern unbestrittenen
Vertreter der modernen wissenschaftlichen Richtung. Es ist
Karl Vogt. („Natur", Jahrgang 1888, Nr. 46 ff.)

2. Weitere Glaubensartikel der modernen
Naturwissenschaft. a) Die Palingenie.

»Wie es in christliehen Landen", schreibt Vogt, „eine
Katechismus-Moral gibt, die jeder im Munde führt, niemand aber
zu befolgen sich verpflichtet hält oder von andern befolgt zu
sehen erwartet, so hat auch die Zoologie ihre Dogmen, die
Man ebenso in der Theorie bekennt wie in der Praxis verleugnet.

geht ihnen, wie allen Glaubenssätzen und Mythen. Sie
entstehen aus einem unscheinbaren Anfange, wachsen und gedeihen
fröhlich während kürzerer oder längerer Zeit, wandeln sich je
uach Bedürfnis um, so dafs man sie in dem veränderten
Gewände kaum wiedererkennt, beherrschen sogar die Wissenschaft
während einer gewissen Periode, haben aber schliefslich das
Schicksal, dafs jedermann sie im Munde führt, ohne sie zu
befolgen oder zu erwarten, dafs sie von andern befolgt werden.

ist schwer, solchen Dogmen (nämlich der modernen Wissenschaft)

zu Leibe zu gehen; um so schwieriger, wenn sie einen

schönen, griechischen Namen haben, auf welchen man den
^oetheschen Spruch anwenden kann, dafs ein Wort sich zur
rechten Zeit einstellt, wenn der Begriff' fehlt Nehmen
Wlr z. B. das Dogma der Palingenie. A. Lang sagt; ,Wir
Uiissen also bestrebt sein, in der Ontogenie auseinanderzuhalten



28 Die Grundprincipien des hl. Thomas

die ursprünglichen ererbten von den im Lauf der Zeiten

veränderten Vorgängen und Erscheinungen. Die ersteren
fafst Haeckel zusammen zu den Erscheinungen der Palinge nie,
die letzteren zu denen der Cönogenie.' Es sieht manches recht

logisch aus, was doch unlogisch. Rütirueier hat die palingene-
tischen Erscheinungen das Erbteil von den Vorfahren, die cöno-

genetischen das erworbene Vermögen genannt. Das ist sehr

schön; aber es fällt einem sogleich der Spruch von Goethe ein:

Von wem hat's denn der Grofsvater bekommen?

Er hat's genommeu.

„Wo beginnt denn die Ursprünglichkeit und wo hat sie ein
Ende? Man kann uns antworten mit Haeckel und dessen Schule:

Wenn es überhaupt etwas Ursprüngliches im Organismus gibt
(was immerhin noch nicht ganz festgestellt ist), so kann es nur
das Protoplasma, der ungeformte Urstoff sein. Jede Veränderung

des formlosen Protoplasma, mag sie so gering sein wie sie

wolle, ist bereits das Resultat einer Anpassung an die Existenz-

Bedingungen einer im Laufe der Zeiten gewonnenen Umbildung.
Also auch nicht das allgemein angenommene und wirklich
existierende Eorm-Element, die Zelle, kann etwas Ursprüngliches
sein ; denn wir wissen ja, dafs sich dieselbe aufbaut auf weniger
differenzialen Materialien. Was bleibt uns also im gegebenen
Falle von ursprünglich vererbten, von palingenetischenElementen?
Nichts als die noch im Leibe des Menschen umherbummelnden

Leucocyten, die, nach Metschnikoff, schliefslich nur dazu
bestimmt sind, als Phagocyten aufzutreten, d. h. alles Unbrauchbare
und Fremde, abgestorbene Form-Elemente und Mikroben,
aufzufressen und zn assimilieren. Diese Elemente also wären die

einzigen, ursprünglich vererbten, die einzig palingenetischen ;

alles übrige, alles, was Form hat, jeder Vorgang, welcher durch

Form-Gestaltungen bedingt wird, wäre cönogenetisch, d. h. im
Laufe der Zeit geändert. Palingenetisch also ist, nach

Langs eigener Definition, nur das Protoplasma; cönogenetisch
alles übrige, selbst das Ei, mit dem doch die Ontogenie erst
beginnt.



und der moderne Socialismus. 29

„Man sieht, das unglückliche Wort ,ursprünglich' führt in
eine logische Sackgasse, aus der nicht herauszukommen ist. Es
streicht die Häckelsche Palingenie vollständig aus. Aber
vielleicht dient dieses Wort nur zum logischen Schmucke.
Versuchen wir einmal, es wegzulassen. Also: Palingenetisch sind
die ererbten,, cönogenetisch die erworbenen Vorgänge und
Charaktere. Wir kommen damit vom Regen in die Traufe.

odurch unterscheidet sich, innerhalb der Art, das Individuum
von seinem Erzeuger? Doch wohl nur durch allerlei, höchst

geringfügige Eigentümlichkeiten, die bei der Abstraktion, welche
wir Art nennen, gar nicht in das Gewicht fallen, aber durch
Häufung und Ausbildung im Laufe der Generationen zu einem
definierbaren Charakter entwickelt werden können. Bis auf
diese höchst geringfügigen Erwerbungen ist also das ganze
Individuum nur aus ererbten Eigentümlichkeiten zusammengesetzt,
die Erwerbungen bilden eine verschwindende Gröfse.

„Genau so aber, wie mit dem Individuum, verhält es sich

uit der Art und somit auch mit allen Kollektivbegriffen der
Systematik, die ja von den Veränderungen der Arten abgeleitet
sind. Nehmen wir ein konkretes Beispiel. Das jetzige Pferd
stammt von den diluvialen Pferden ab. Die .Unterschiede sind

verschwindend klein und so beschaffen, dafs sie von der Onto-

genie, wie sie gewöhnlich verstanden wird, gar nicht ins Auge
gefafst werden können. Aber sie sind der einzige Erwerbteil
unsrer heutigen Pferde. Alles übrige ist von den unmittelbaren
Ahnen ererbt. Auch diese unabweisbare Reihe von Schlufs-

folgerungen führt zur Absurdität. Die Palingenie ist nun alles
und die Cönogenie gegenstandslos Die Entscheidung also,
Welche Vorgänge ererbt und welche erworben sind, liegt nicht
'Q den (objektiv gegebenen) Begriffen, sondern in den Grenzen,
•He ich meiner Untersuchung stecke; sie ist subjektiv."

Karl Vogtgeifselt noch kostbarer die festesten Grundlagen
der modernen Wissenschaft: „Man streitet jetzt zum Teil mit
8ehr scharfen Waffen, jedenfalls aber mit kenntnisreichster
Ausbeutung eines sich täglich mehrenden Materials über die
Präge herum, wie der Aufbau des Schädels der Wirbeltiere zu



30 Die Grundprincipien des hl. Thomas

verstehen sei. Die von Oken und Goethe einst begründete
Anschauung, dafs der ganze Schädel aus mehr oder minder
veränderten Wirbeln gebildet sei, ist vollständig in die Brüche

gegangen und hat keinen Verteidiger mehr. Was aber an die

Stelle gesetzt werden soll, ob Metameren d. h. IJrsegmente und
welcher Art, oder Somiten, was etwa auf dasselbe herausläuft,
oder eigentümliche Bildungen oder veränderte Kiemen-Bogen
und Kiemen-Spalten; darüber ist man noch weit entfernt, sich

verständigt zu haben. Ich kann hier nicht auf diese Streitigkeiten

und die ihnen zu Grunde liegenden Untersuchungen
eingehen; ich erwähne sie nur, um dem Leser einen Satz

vorzuführen, den ich in einer unlängst erschienenen Abhandlung von
C. Gegenbaur (Morphol. Jahrb., 13. Bd., 1. Heft, S. 111) finde:
,Aueh die Frage, ob in den dem Kopfe zu Grunde liegenden
Metameren knorpelige Wirbel sich anlegten oder ob die 1.

Anlage des Skelettes erst später erfolgt, kann durch die gegenwärtige
Kenntnis der Kranioten nicht gelöst werden, da deren Kopf
schon in seinem 1. Zustande viele cönogenetische Momente
birgt.' Die unterstrichenen Worte hat Gegenbaur selbst
hervorgehoben. Was ist aber der ganze Satz anders als eine

Umschreibung der alten Phrase: Nichts Gewisses weifs man nicht?
Erkläre ich nicht meine Unwissenheit, wenn ich sage, jeder Schädel

ist von Anfang an gefälscht? Um das sagen zu können, müfste man
doch den ungefälschten Schädel zeigen können. Wo aber

existiert dieser? Nur in der Phantasie." Vogt zeigt dies

noch an andern Beispielen, dafs die Fundamente der modernen

Naturwissenschaft, auch in deren einzelsten Zweigen, Glaubensartikel,

Dogmen sind, d. h., nach der Sprache der modernen

Wissenschaft, „leere Voraussetzungen". Wir nehmen noch einen

sehr interessanten Fall heraus.

b) Das Dogma des biogenetischen Grundgesetzes-
„Die Entwickelungsgeschiphte der Organismen zerfällt in

die zwei nächst-verbundenen und verwandten Zweige: die

Ontog'enie oder die Entwickelungsgeschichte der organischen

Individuen und die Phylogenie oder die Entwickelungsgeschichte

der organischen Stämme. Die Ontogenie ist die



und der moderne Socialismus. 31

kürze und schnelle Rekapitulation der Phylogenie, bedingt durch
die physiologischen Punktionen der Veredelung (Fortpflanzung)
und der Anpassung (Ernährung). Das organische Individuum
Wiederholt während des raschen und kurzen Laufes seiner
individuellen die wichtigsten von denjenigen Form-Veränderungen,
welche seine Voreltern während des langen und langsamen
Laufes ihrer paläontologischen Entwickelung nach den Gesetzen
der Vererbung und Anpassung durchlaufen haben. (Haeckel,
Anthropogenie, Motto.) Dies ist das Grundgesetz der organischen
Entwickelung, das höchst bedeutungsvolle biogenetische
Grundgesetz; der rote Faden, an dem wir alle einzelnen
Erscheinungen dieses wunderbaren Gebietes aufreihen können,
der Ariadnefaden, mit dessen Hülfe wir allein imstande sind,
den Weg des Verständnisses durch dieses verwickelte Formen-
Labyrinth zu finden. (Haeckel, S. 9.) Dieses das Dogma,
welches in derselben Weise wie die bereits erwähnte Kate-
chismusmoral immer und immer wieder, wenn auch zuweilen
mit etwas abweichender Formulierung, als unerschütterlicher
Glaubenssatz hingestellt wird; freilich oft nur, um als Zielscheibe
Eir die Geschosse zu dienen, mit denen man unbewufster Weise
das Bollwerk durchlöchert.

„Sehen wir uns zuvörderst nach den thatsächlichen Grundlagen

um, auf welchen der theoretische Glaubenssatz aufgebaut
ist. Die Vorfahrenkette jedes höheren Organismus, sagt man
Uns, stellt immer ein zusammenhängendes Ganze, eine
ununterbrochene Gestaltenkette dar. Ja; wenn wir dieselbe aus mehr
oder minder in die Augen fallenden Wahrscheinlichkeiten
konstruieren. Rein; wenn wir die Thatsachen, auf welche
diese Wahrscheinlichkeiten sich stützen, zu ordnen und mitein-
ander in Verbindung zu bringen suchen. Es ist gewifs richtig,
dafs wir niemals den thatsächlichen Beweis für die

Abstammung der einen Art aus der andern,-die früher gelebt hat,
erbringen können, so wenig als wir den Beweis zu liefern
vermögen, dafs ein Hase, den wir auf der Jagd schiefsen, von einem
älteren Hasen abstammen mufs. Es sind immer nur Wahrscheinlichkeiten,

mit denen wir in dem einen oder im andern Falle



32

zu thun haben. Aber diese Wahrscheinlichkeiten werden für
uns zur Gewifsheit, sobald die beobachteten Thatsachen absolut

keine andere Deutung zulassen. Jedermann findet in dein Schlüsse,

dafs ein geschossener Hase von einer Mutter, einer älteren Häsin,

gesetzt und von einem Rammler gezeugt worden sein mufs, eine

absolute Gewifsheit; und es dürfte wohl wenige Naturforscher

geben, welche die Abstammung der heutigen Pferde von den

diluvialen leugnen möchten. Die Descendenz also der jetzt
lebenden Organismen in ununterbrochener Reihe von solchen,

die früher gelebt haben, ist ein logisches Postulat für jeden, der
nicht besondere schöpferische Eingriffe in der tellurischen
Geschichte der Organismen statuiert, mit welchen man ja überhaupt
nicht rechnen kann.

„Aber ist denn damit gesagt, dafs diese ununterbrochene

Gestaltenkette sich uns als zusammenhängendes Ganze thatsächlich
darstellt? Wir könnten vielleicht in solch zuversichtlicher Weise

sprechen, wenn wir eine grofse Summe von Thatsachen zur Hand

hätten, welche uns erlauben würden zu sagen: da uns die

ununterbrochene Gestaltenkette von einer Unzahl von Arten und

Formen aus verschiedenen Klassen bekannt sind, so dürfen wir
der Analogie nach schliefsen, dafs es bei den andern, noch

unbekannten, sich ebenso verhalten möge. Nun ist aber das gerade
Gegenteil der Fall. Lang betont in seiner oben erwähnten
Antrittsrede (S. 8), dafs ,uns von keiner Seite die ganze Philo-

genie bekannt sei': und wir können sogar noch weiter gehen
und sagen, dafs uns nur aufserordentlich lückenhafte Berichte

vorliegen, dafs, wie Lang hervorhebt, ,diese kärglichen
Überbleibsel alle aus den Schlufsbänden des Berichtes stammen',
dafs ,der weitaus gröfste Teil des Riesenwerkes gänzlich zerstört
ist'. Wie reimt sich das mit der ununterbrochenen Gestaltenreihe',

«die uns vorgeführt wird? Lang fügt freilich den Trost
hinzu: ,Glücklicherweise dürfen wir annehmen, dafs das

wohlerhaltene Sehlufskapitel eine kurze Inhaltsangabe enthält.'
,-,Dieses Sehlufskapitel ist nichts anderes wie die heutige

Schöpfung. Wir können also Langs Anschauung auch so

ausdrücken, dafs wir sagen: Aus der heutigen Schöpfung und



und der moderne Socialismus. 33

einigen wenigen Resten konstruieren wir hypothetisch die
Abstammung derselben Schöpfung. Dafs diese Konstruktion der
geschichtlichen Wahrheit um so näher kommen wird, je tiefer
wir in die Kenntnis der heutigen Organismen eindringen, darf
wohl angenommen werden. Mehr aber können wir nicht
erwarten. Sehen wir uns deshalb nach den Thatsachen um und
betrachten wir kritisch die (Ununterbrochene' Ahnenreihe des
Menschen.

„Der Mensch ist seiner ganzen Organisation und seinem

Ursprünge nach ein echter Catarliinen-Affe und ist innerhalb
der alten Welt aus einer unbekannten ausgestorbenen Catha-
nnenform entstanden; so Haeckel (Anthropogenie S. 487). Lassen
Wir die endlosen Diskussionen über die Stellung des Menschen
zu den Affen, über den Affen, neben flen Affen für einen Augenblick

beiseite, so ist kein Zweifel, dafs der Mensch den alt-
weltlichen Affen oder Catarhinen am nächsten steht, besonders
durch seine Bezahnung. Aber mit dieser ganz allgemeinen
Erkenntnis ist auch die Ahnenreihe, insofern sie auf wirklich
beobachteten Erscheinungsformen beruht, vollständig; fertig; es
sei denn, dafs man mit einigen französischen Forschern den im
°bern Miokän gefundenen Dryopithecus Fontanae, von dem nur
ein Unterkiefer bekannt ist, als den ausgestorbenen Catharinen-

vater des Menschen betrachten will. Aber auch mit diesem ist
die ,ununterbrochene' Ahnenreihe des Menschen ein für alle
mal unterbrochen. Die Brücke, welche von diesem Menschenaffen

zu den andern Affen und von diesen zu den Halbaffen
(Prosimiern) führen soll, gleicht dem Regenbogen, auf dem
Walküren und andere Fabelwesen zur Walhalla reiten, der aber
durch Reflexion entstanden ist; man kann weder die lebenden
Halbaffen mit den lebenden Affen, noch die fossilen Halbaffen
mit den fossilen Affen in genetische Beziehung bringen. Hier
liegt alles noch in nebelhafter Verschwommenheit — es gibt in
den älteren Terziärschichten (Eokän) Formen, die so sehr zwischen •

den Huftieren und ausgesprochenen Halbaffen mitten innestehen,
dafs man nicht weifs, welcher von beiden Gruppen man sie

zuteilen soll. Vielleicht weniger nobelhaft zeigen sich genetische
Jahrbuch für Philosophie etc. VIII. 3



34

Beziehungen von wahrscheinlichen Beuteltieren aus der Jura-
Zeit zu einigen Ordnungen der plazentalen Säugetiere, wie
z. B. den Insektenfressern. Aber mit Ausnahme des nur durch
einige Zähne bekannten und deshalb sehr zweifelhaften

Stereognathus findet sich keine von den fossilen Beuteltieren zu
den Huftieren oder den Halbaffen hinleitende Form. Hoch

weniger von den Beuteltieren zu den Schnabeltieren, von welchen

sich stets mehr und mehr herausstellt, dafs sie nicht eine alte'/
Stammform, sondern vielmehr eine durchaus degenerierte Gruppe
relativ sehr jungen Ursprunges darstellen, da Reste derselben

nur in den diluvialen Ablagerungen Australiens und nirgend
anders gefunden wurden. Für die rein aus der Luft gegriffene
Annahme, dafs die Reste, welche man in den Schichten der
oberen Trias gefunden hat (Dromatherium, Mindestes, Triglyphus,
Tritylodon), bezahnten Schnabeltieren angehört haben mögen,
fehlt aller und jeder thatsächliche Anhaltspunkt.

„Aber der Mensch ist doch ein Säugetier? Ohne Zweifel.
Kann mir aber jemand, wenn auch nur mit annähernder Sicherheit,

sagen, von welchen Formen diese bis jetzt als älteste

bekannten triasischen Säugetiere und somit die Säugetiere
überhaupt stammen? Wenn es irgend einem amerikanischen Krösus

einfallen sollte, einen Preis von einer Million Dollars auf die

Lösung dieser Frage zu setzen, so glaube ich, die Million würde

hinlänglich Zeit haben, sich zu verdoppeln und zu verzehnfachen,
ehe sie gehoben würde. Wir können uns nicht einmal eine

hypothetische Form von Säugetieren konstruieren, die man
als absolute Stammform betrachten müfste; und zwar ist dies

meiner Überzeugung nach schon deshalb unmöglich, weil es nie

eine solche gegeben hat. Weder die vergleichende Anatomie

noch die Ontogenie noch die Paläontologie liefern uns dafür

genügende Anhaltspunkte. Die widersprechendsten Anschauungen
stehen einander gegenüber: Der konstruiert ein hypothetisches

Ur-Säugetier; jener glaubt die Säugetiere von den Amphibien
ableiten zu müssen, ein dritter gar und zwar ganz neuerdings

von den Reptilien (G. Baur). Und schliefslich hat der eine eben

so viel Recht wie der andere. Mit nicht weniger Fug könnte



35

man sogar die Behauptung aufstellen und mit mancherlei Gründen

stützen, dafs die Säugetiere gar keine gemeinsame Wurzel
besitzen, dafs die einen von Amphibien, die andern von Rep-
tilien, andere sogar direkt von wirbellosen Urahnen herzuleiten
seien. Wo aber, so frage ich, ist in diesem Mischmasch die
,ununterbrochene' Gestaltenkette, die immer ein zusammen-
hängendes Ganze darstellt, zu finden? Und doch bildet diese
Kette einen wesentlichen Grundpfeiler vom Dogma des
biogenetischen Grundsatzes!

„Sehen wir uns den 2. Grundpfeiler an, der das dogmatische

Gewölbe vom biogenetischen Grundgesetze stützt: ,Die
Ontogenie ist eine kurze Rekapitulation der Phylogenie. Es
existiert immer ein vollkommener Parallelismus der beiden Ent-
Wickelungsreihen; die Reihenfolge dpr Entwickelungsformen ist
dieselbe, nur mit dem Unterschiede, dafs in der ontogenetischen
Reihe vieles ausgefallen ist, was in der philogenetischen Reihe
wirklich gelebt hat.'

„Es ist schwer verständlich, wie man in einer Geschichte,
die man vor seinen Augen ablaufen sieht, eine Rekapitulation
einer andern Geschichte finden kann, die man nicht kennt.
Wir wiesen soeben nach, wie wir von keiner Art die
Stammesgeschichte kennen; und trotz dieser Unwissenheit sollen wir in
der individuellen Entwickelungsgeschichte die abgekürzte
Stammesgeschichte erkennen. Nehmen wir aber einmal an, die
Stammesgeschichten seien uns ebenso bekannt, wie sie uns nicht bekannt
sind; und sehen wir zu, wie die Thatsachen mit dem Dogma
stimmen, dafs die Formen-Reihen einander entsprechen in
vollkommenem Parallelismus und dafs früher wirklich gelebt hat,
Was jetzt nur vorübergehend oder gar nicht ausgebildet ist. Ich
wiederhole, was ich in einem jetzt abgedruckten Vortrage bereits
vor 2 Jahren aussprach. Ich sagte damals : Das Gesetz könnte
vielleicht für die Organe, im einzelnen betrachtet, anwendbar sein,
wüfste aber auch viele Einschränkungen sich gefallen lassen.
Rehmen wir ein Beispiel. ,Ber Embryo eines Säugetieres
besitzt während eines seiner frühesten Entwickelungszustände
eine Rückensaite (corda dorsalis) und Kiemen-Spalten, ähnlich



36 Die Grundprincipien des hl. Thomas

wie ein Fisch oder ein niedriges Amphibium. Folgt nun hieraus,
dafs das Säugetier einen Ahnen gehabt haben müsse, der auch

im ganzen auf die gleiche Weise organisiert war wie der Embryo?
Durchaus nicht. Ein so organisiertes Tier hätte nicht leben
können. Zur Zeit, wo der Embryo eine Rückensaite und Kiemenspalten

zeigt, besitzt er weder einen Darm noch' Bewegungsorgane,

weder ein Gehirn noch Sinnesorgane, die irgendwie ihre
Funktionen ausüben könnten: alle diese Organe sind nur erst

Anlagen, die etwas werden sollen. Ich frage, wie ein so

organisiertes Wesen seine Nahrung sich verschaffen, seine Umgebung
erkennen, kurz, durch eigene Thätigkeit seine Existenz hätte
fristen können? Nein; der Ahn, welcher eine Rückensaite und

Kiemenspalten besafs, mufste auch die übrigen Organe in funktionsfähigem

Zustande besitzen, also in weit ausgebildeterem Zustande
sein als der Embryo, der sie erst später entwickeln wird, wenn
er zu freiem und selbständigem Leben berufen wird.

„Der Gegensatz springt so sehr in die Augen, dafs seine

Wahrheit angenommen werden mufste. ,Es ist in der That
undenkbar', sagt Lang, ,dafs z. B. der im Mutterleibe ernährte und
in demselben eingeschlossene Embryo, so wie er in seinen

aufeinander folgenden Entwickelungsstadien beschaffen ist, einst als

selbständiges, erwachsenes und lebensfähiges Tier hat existieren
können.' Aber der Satz gilt nicht nur von Embryonen, die im
mütterlichen Körper ernährt werden, sondern auch von solchen,

die im Ei eingeschlossen sind, also von allen Metazoen ohne

Ausnahme. Es ist ebenso wenig denkbar, dafs ein Hühnchen
als erwachsenes Tier in einem Zustande habe existieren können,

wo es im Eie noch Kiemenspalten und Rückensaiten besafs; es

ist ebenso wenig denkbar, dafs ein Fisch habe lebeu können in

einem seinen embryonalen früheren Zuständen entsprechenden

Zustande, oder eine Spinne etc. Jede Art durchläuft bei ihrer

Entwickelung in dem Ei eine Reihe von Stadien, die wir uns,

weder der äufseren Gestaltung noch der inneren Organisation

nach, lebend und fortpflanzungsfähig denken können. Unter
allen Umständen wird die Fähigkeit des selbständigen Lebens,
mag" sie nun früher oder später eintreten, durch vorausgehende



und der moderne Socialismus. 37

Entwickelungsstadien bedingt, die wir uns schon deshalb nicht
a's lebend denken können, weil die Lebensfähigkeit erst durch
die weitere Ausbildung dieser Stadien erworben wird.

„Damit fällt aber auch das ganze ,biogenetische Grundgesetz',

wie es formuliert und immer wieder in dogmatischer
Weise, gleich der Katechismus-Moral, vorangestellt wird. Und wie
dieses biogenetische Grundgesetz das Fundament und Lebenselement

ist für den Häckelschen Darvinismus, so fällt auch
dieser damit. Was bleibt denn am Ende noch überhaupt von
diesem Dogma der Naturwissenschaft? Von einem Parallelismus
der äufseren Formengestalten kann gar nicht die llede sein
Derselbe ist stillschweigend, gemäfs den Thatsachen, aufgegeben.
Ds gibt keinen Parallelismus zwischen den Formen der Embryonen
Und denen der Ahnen. Er ist aufgegeben mit der Erkenntnis,
dafs ,man die Tierformen nicht ohne weiteres phylogenetisch auf
ihre Jugendstadien oder Larvenformen zurückführen kann', er ist
aufgegeben mit der Einsicht, dafs wir in einer Menge von Fällen
.gewifs die Vorfahren nicht als Entwickelungsstadien auftreten
sehen'; er fällt ganz zu Boden, wenn man Lang zustimmen mufs,
der da sagt: ,Die Entwickelung kann verschiedene Wege
einschlagen und doch zu demselben End-Stadium gelangen.' Ganz

gewifs! Aber was wird dann aus dem Parallelismus der Formenreihen?

Unter verschiedenen Wegen der Entwickelung kann man
doch nur dies verstehen, dafs ein erwachsenes geschlechtsreifes
Tier, das wir vor uns haben, verschiedene Formenreihen in
seiner Entwickelung durchlaufen haben kann, wie das ja bei

Würmern so häufig der Fall ist. Welche dieser Formeureihen,
die in den erwachsenen Tieren zusammenlaufen, ist nun der
Formenreihe der Ahnen parallel und welche nicht? Nach dem

Dogma des biogenetischen Grundgesetzes müssen beide der
Formenreihe der Ahnen parallel sein; und doch sind sie nicht
unter sich parallel!

„Die Ahnenreihe also mit parallelen Formgestaltungen
verduftet schon in nächster Nähe; aber das Grundgesetz bleibt.

Auf welchen Thatsachen beruht es? Zu seiner Begründung
bedarf es zweier Faktoren : der Kenntnis der lebenden Tiere durch



38 Die Grundprincipien des hl. Thomas

alle ihre Eutwickelungsstufen hindurch bis zum ausgebildeten,

fortpflanzungsfähigen Tiere und der Kenntnis der fossilen Tiere
von ihrem ersten Erscheinen an bis zur heutigen Schöpfung.
Die letztere Urkunde ist aufserordentlich lückenhaft und wird
stets lückenhaft bleiben ohne unsere Schuld; denn eine Unmasse

von Tieren konnte uns in fossilem Zustande gar nicht überliefert
werden. Aber wo Bruchstücke einer Urkunde überliefert sind,
müssen diese wenigstens klappen. Wir gehen indessen nach

dem ausgezeichneten Handbuche der Paläontologie von Zittel
alle Klassen und Ordnungen durch, um Thatsachen zu finden,
welche zu dem Schlüsse berechtigen, dafs die Embryonen höherer

Tiere, wenn auch in abgekürzter Weise, die Entwickelungsstadien
der Stammformen durchlaufen — und wir finden keine einzige
sichere Thatsache, welche geeignet wäre, das ,biogenetische

Grundgesetz' zu stützen. Wir sind am Ende zur Begründung
dieses Dogma immer wieder auf ein unbekanntes, supponiertes
Etwas verwiesen, nicht aber auf eine Realität. Das Dogma
beruht auf Unterstellungen, nicht aber auf beobachteten

Thatsachen." So weit Vogt über dieses neue Dogma.

Wir könnten noch andere „Dogmen" aus der Naturwissenschaft,

nach den anerkanntesten Autoritäten, anführen, wie das

von der „kinetischen Gastheorie", von den „Äthersphären der

Moleküle", von der „Bewegung des Lichtes". Es genüge nur
auf eines noch hinzuweisen, das so ziemlich an der Spitze von
allen steht, wir meinen das vom „Äther". Ein wahrer Deus ex
machina: eine Ausdehnung, die unausgedehnt ist, eine Schwere

ohne Gewicht, ein Überall und Nirgends, ein Unermefsliches,

was jeden Augenblick allseitig begrenzt erscheint. Weifs man

nicht, wie das Licht vom entferntesten Sterne, oder auch nur
von der Sonne bis zu unserm Auge getragen wird, so springt
gleich der Äther ein und löst das Rätsel. Ist man aufser stände,

zu erklären, wie die Massen drücken oder sich an- und

abziehen, so ruft man den Äther an und alles ist klar. Der
Äther ist Wärmestoff, aber man darf dabei nicht an das Gefühl

der Wärme denken, sagt Kant. Er erfüllt die ganze Welt und

ist dooh in Bewegung, nach demselben, setzt also einen Ort



und der modernne Socialismus. 39

voraus, wo er noch nicht ist, denn wie soll sich etwas dorthin
bewegen, wo es ist. Er durchdringt alle Körper und umgibt
81e; „seine Bewegungen sind gleichmäfsig in der ganzen Welt"
und verursachen trotzdem alle bewegenden Kräfte mit ihren
^ erschiedenheiten in der Bewegung, er nimmt diese Bewegungen
überall in sich zurück: unwägbar, ist er der innere Grund der
Schwerkraft. Er verursacht das Sehen im Auge, das Hören im Ohr,
das Bühlen in der Hand, das Verstehen in der Vernunft, den Ge-
1 uhl8akt in der Leidehschaft. Man nehme einmal dieses Wunderbind

der Natur, den Äther, aus der modernen Naturwissenschaft
heraus und sie sinkt hülflos in sich selber zusammen. Wer
bat diesen Äther gesehen? Niemand. Wer hat ihn bewiesen?
Noch niemand hat daran gedacht. Hat er wenigstens den Wert
einer wissenschaftlichen Hypothese? Unmöglich, man kann ihn
ja nicht einmal wissenschaftlich definieren, so dafs er, je nachdem,
die verschiedensten, einander entgegengesetzten Funktionen
ausüben kann, zu denen man seiner bedarf. Warum wirft man ihn dann
Dicht beiseite? „Diese Dogmen der Naturwissenschaft", antwortet
^ De1 (1. c.), „sind so bequem. Man braucht nicht weiter
nachzudenken oder nachzuforschen. Man hüpft mit der Springstange

des Dogmas leicht über alle Schwierigkeiten hinweg und
ignoriert sie einfach." Würde die Kirche solche Dogmen lehren,
Wle die moderne Naturwissenschaft, man würde mit Hecht über
uGeistesknechtschaft", „Schrankon des Denkens", „unwürdige
^ °raus8etzungen" schreien.

Oder steht es mit den rein philosophischen Systemen der
modernen Wissenschaft besser? Da häufen sich die „Dogmen",
d- h. die unbewiesenen Grundgesetze, die gar nie bewiesen
Werden können, weil Unbeweisbarkeit ihr einziger Inhalt ist,
'm selben Grade wie philosophisch angelegte Köpfe existieren,
die mit einem selbst erfundenen Systeme sich der Welt
vorteilen, und als man sich beim Denken in eine Sackgasse
verrennt, wo man nicht herauskann. Vom Cogito, ergo sum des
^artesius bis zum „Unbewufsten" Hartmanns sind die Grund-
'deen der modernen Systeme schliefslich nichts anderes wie die
^esiegelung der Undenkbarkeit des ganzen betreffenden Systems.



40 Die Grundprincipien des hl. Thomas

Wenn Kant vom „Ding an sich" sagt, dafs es notwendig
in sich unbekannt sei, trotzdem aber in allem das objektive
Wesen oder den hinreichenden Grund des Seins bilde, so spricht
er dasselbe aus wie Hartmann, der den tragenden Grund des

Seins einfach als das Unbewufste, also als das nicht Erkennbare

kennzeichnet, oder wie Eichte, der das allgemeine Ich für das

durch und durch Unbestimmte, allem Gemeinsame und somit, da

etwas in dem Grade den Gegenstand der Erkenntnis bildet, in
welchem ihm Bestimmtheit innewohnt, für das schlechthin oder
durch und durch Unerkennbare nimmt. Diese „Dogmen" schliefsen

notwendig das Thor der Erkenntnis und machen somit, soweit
es auf sie ankommt, das vernünftige Erkennen selber unmöglich.
Wir enthalten uns für jetzt weiteren Eingehens auf einzelnes,
es wird dazu später Gelegenheit geboten werden. Es kam uns
beim Vorstehenden nur darauf an, gewissermafsen unser

Programm für die nachfolgenden Artikel durch Thatsachen, die auch

auf der Gegenseite anerkannt werden, zu begründen.
Die menschliche Vernunft ist nicht souverän, Anfang und

Ende alles wissenschaftlichen Erkenuens. Wer das behauptet,
wird unwillkürlich ein Zeuge für das Gegenteil. Wer tritt in
höherem Grade für die absolute Selbstherrschaft der menschlichen

Vernunft ein wie die moderne Wissenschaft in ihren
verschiedenen Zweigen Und zu keiner Zeit hat die Wissenschaft
in höherem Grade auf „leere Unterstellungen", wie Vogt es

nennt, oder auf unbewiesene Voraussetzungen sich gestützt als

in der modernen Zeit. Da wuchern förmlich die „Glaubensartikel",
welche mit seinem Systeme der einzelne Gelehrte seinen Jüngern
auflegt. Die nächste Eolge für das sociale Leben liegt auf der Hand.
Nie hat man in so hohem Grade die Freiheit der Willkür,d. h. die

schrankenlose Freiheit des Einzelnen, ohne Rücksicht auf das alle
Menschen umschlingende Band der menschlichen Natur, mit Worten

verkündet; und nie haben mechanisch nachgeplapperte Schlagwörter,

der Wille der Parteiführer, die Berufung auf unverstandene

sog. Wissenschaft eine so umfassende Heeresfolge beansprucht, wie
dies heutzutage der Fall ist. Und zwar steht die Forderung blinden
Gehorsams in einer beliebigen der heutigen Parteien und die Unduld-



und der moderne Socialismus. 41

samkeit gegen den Widerspruch im graden Verhältnisse zum Gegensatze

zu der organisch, d. h. der Natur nach geordneten und
gegliederten staatlichen Gesellschaft. Die Praxis widerspricht der
Theorie, das Wort dem Sinne, der gesunden Vernunft die
Handlungsweise. In der modernen Naturwissenschaft bilden nicht
»exakt" erkannte und durchforschte Thatsachen die Grundlage,
sondern ein „unbekanntes Etwas", eine leere Voraussetzung. Die
moderne Philosophie hat zur Grundlage ein in sich unerkennbares

Etwas. Das moderne sociale Leben verfolgt Phantome
und macht sie zu ersten Beweggründen des socialen Handelns,
ohne dafs man auch nur daran denkt, ihre Möglichkeit zu
untersuchen; es gruppiert sich um Führer, die sich mit dem
Geheimnis umgeben, d. h. Glauben fordern und keine Gründe
mitteilen.

Jeder Wahrheit steht eine Karikatur gegenüber, die aber
um Ende bestimmt ist, das Licht der Wahrheit zu vermehren. Die
Wahrheit ist in unserm Falle die, dafs in der That die menschliche
Vernunft erst dann sich als recht lebendig und fruchtbar im
Beieiche der Erkenntnis und des Handelns bewährt, wenn sie sich

vergegenwärtigt, dafs sie nicht der erste Anfang und der letzte
Abschlufs alles theoretischen Erkennens und aller Leitung im
Handeln ist. Sie mufs vielmehr auf jene Sätze als Normen
ihrer Forschung blicken, welche von einer höheren Vernunft
kommen. Diese ist das Erkennen selber, über sie hinaus kann
uichts Erkennbares bestehen. Sie bringt sonach, weil durch und
durch Erkenntnis, der menschlichen Vernunft nur Vollendung,
kann nie ihr Schranken entgegenstellen, ebensowenig wie das
Lichtschranken herstellt für die Helle der Luft. Weil zudem
diese Vernunft nicht nur hie und da erkennt, sondern die
Erkenntnis selber ist und somit das Erkennen als reinstes,
'dr sich bestehendes Sein dasteht, so können auch die von ihr
kerabstrahlenden Wahrheiten zu nichts anderem führen wie zu
Vernünftigem d. h. der Vollendung der Natur entsprechendem
Handeln. Die übernatürlich geoffenbarten Dogmen sind dem-
nach daran zu erkennen, dafs sie zur geistigen Forschungsarbeit
anregen und Principien des Denkens sind, denn sie kommen



42 Die Grundprincipien des hl. Thomas etc.

von der Fülle des geistigen Lichtes. Die Dogmen der menschlichen

Einbildungskraft dagegen schliefsen das Denken ab, sie

machen träge für die Geistesarbeit und sonach wird grade bei

ihnen am meisten verlangt, man solle in verba magistri schwören.
Von diesen letzteren gilt der Ausspruch: „Im Anfange diktierte
Gott, der Schöpfer, die Gesetze; später that dies die Natur; jetzt
besorgen das die Herren Gelehrten selber und zwar in
ausgedehntestem Mafse." Vom katholischen Dogma aber gilt das

Wort des Herrn: „Wer mir folgt, der wandelt nicht in der
Finsternis, sondern wird das Licht des Lebens haben."

Der Zweck der folgenden Artikel besteht darin, dafs gezeigt
werden soll, wie die Grundprincipien des hl. Thomas die Natur nach

allen Seiten hin öffnen für die schliefsliche Vollendung. Sie verbinden

die menschliche Vernunft mit der All-Vernunft und dem von ihr
i

Geoffenbarten dadurch, dafs vorgestellt wird, in wie vielfacher
Weise die Natur leer ist und für die Füllung von oben her

bereit, wenn sie auch diese letztere mangels an Kraft nicht
fordern kann. Diese Grundsätze des hl. Thomas oder vielmehr
der alten Wissenschaft, zu deren Vertretern die gröfsten Geister
im Bereiche des menschlichen Forschens zählen, lassen niemals
die Vernunft beiseite. Wenn sie vielmehr den Grund
wissenschaftlich darthun, warum die menschliche Vernunft für jetzt, in
ihrem gegenwärtigen Zustande, eine Wahrheit nicht beweisen

kann, trotzdem sie dieselbe anerkennt, so weisen sie zugleich
auch darauf hin, dafs diese selbe Wahrheit von einer wesentlich
höheren Vernunft mit ihrem Grunde geschaut wird, also durchaus

vernünftig ist. Gemäfs diesen Grundsätzen allein kann die

menschliche Natur allseitig vollendet und der sociale Körper
der Menschheit geheilt werden; denn sie sind auf das innigste
verknüpft mit der unendlichen Heilkraft.

—o—£g>-c-


	Die Grundprincipien des Hl. Thomas und der moderne Socialismus

