Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 8 (1894)

Artikel: Die Lehre des Aristoteles Uber das Verhéaltnis Gottes zur Welt
Autor: Glossner, M.
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761916

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761916
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en




DIE LEHRE DES ARISTOTELES UBER DAS VER-
HALTNIS GOTTES ZUR WELT,

Von Dr. M. GLOSSNER.

Das Bestreben, die Geister aus der Zerfahrenheit, in welche
sie durch den modernen Subjektivismus mit seinen einander
durch Kiihnheit und Absurditidt iiberbietenden individueller Welt-
anschauungen und willkiirlichen Konstruktionen versetzt wurden,
wieder zur Kinheit und Gemeinsamkeit objektiven und allgemein
anzuerkennenden Wissens zuriickzufithren, wird durch nichts in
dem Grade gefordert als durch das Studium der aristotelischen
Philosophie. Die Philosophie des Aristoteles bildet den gemein-
samen Boden, auf welchem sich die verschiedensten nach Kon-
fessionen und Nationalititen auseinandergetretenen Richtungen
und Denkweisen einander wieder nihern und verstindigen konnen.
Das allgemein Menschliche, das ewig Mustergiltige ist wie in
der Kunst, so auch in der Wissenschaft bei keinem Volke in
dem Mafse zum Bewulstsein und Ausdruck gelangt, wie bei den
Griechen. In ganz hervorragender Weise gilt das Gesagte von
der Philosophie. Die griechische Philosophie ist keineswegs ein
rein nationales Produkt, sondern trigt das Gepriige der reinen
Entwickelung des menschlichen Gedankens., Soweit aber im
Fntwickelungsgang der griechischen Philosophie von religioser
Einwirkung die Rede sein kann, ist es nicht die Religion in der
bestimmten nationalen Form und sind es nicht specifisch grie-
chische Anschauungen, die auf die reifsten und vollendetsten
Erzeugnisse des griechischen Denkens Einfluls géwannen, sondern
der reine, aus mythologischer Umhiillung ‘geschilte Kern der
allgemeinen religiosen Uberlieferung, also der allgemeinste und
wesentliche Inhalt der natiirlichen Religion, wie er in der Ver-
vunft selbst angelegt ist. (Vgl. Arist. Metaph, 4 8. 1074 b 9 ff.)

Von diesem Gesichtspunkte sind die uns vorliegenden
neuesten Arbeiten iiber die Gotteslehre des Stagiriten! mit Freude
zu begriilsen, die freilich nicht immer eine ungetriibte ist. Zu-

U Aristoteles’ Metaphysik in Bezug auf Entstehungsweise,
Text und Gedanken klargelegt bis in alle Kinzelheiten. Mit einem
Prodromus iiber Aristoteles’ Lehre vom Willen und einem Epilog iiber
Pantheismus und Christentum. Von A. Bullinger. Mianchen 1892. Vgl.
des Aristoteles Krhabenheit itber allen Dualismus u. s w.
Von dems. Minchen 1878. — Dr. K. Rolfes, die aristotelische Auf-
fassung vom Verhiltnisse Gottes zur Weltund zum Menschen. Berlin 1892.

Jahrbueh fiir Philosophie ete. VIIL 1



2 Die Lehre des Aristoteles
nichst nimlich hat man sich auf gewisser Seite im Gegensatze
zum mittelalterlich-scholastischen einen ,,Aristoteles der Neuzeit*
kritisch-philologisch und philosophisch zurecht gemacht. Diesen
Aristoteles hat man dann zum Dualisten gestempelt und ihm die
Lehre unterschoben, das hochste Princip bewege eine von ihm
unabhiingige Welt ausschlielslich als Zweck in vollig unbe-
wulster Weise, wie etwa der Magnet das Eisen. Dieser mit
allen Grundsitzen der aristotelischen Philosophie in Wider-
spruch stehenden Auffassung ist unter andern der unermiidliche
und streitbare philologisch-philosophische Aristeteliker von Dil-
lingen, A. Bullinger, entgegengetreten, um aber nun seiner-
seits den griechischen Denker zum Vorlaufer Meister Eckarts
und Hegels, zum Monisten, und zwar zu einem, der Immanenz
und Transcendenz zu verbinden wisse, also, wie wir sagen wollen,
zam Theosophen zu machen.

Diesen ,Aristoteles der Neuzeit“ will Bullinger der (Gegen-
wart wieder zuginglich machen (des Aristoteles Erhabenheit
u. s. w. 8. V). Aristoteles und Platon lehren nach ihm im
Grunde dasselbe. Im aristotelischen Gott ist die Ideenallge-
meinheit, die Platon lehrt (8. VI). Die Materie ist beiden etwas
an und fiir sich Nichtiges, eine blofse Fiktion des Denkens.
Mit Unrecht liest man in Aristoteles eine unpersonliche Un-
sterblichkeit hinein (S. VII). Zum Verstindnis des Aristoteles
reicht philolegische Akribie nicht aus, man mufs den Geist und
Zusammenhang erfassen. Z. B. Sitze wie: ,,Die Arzneikunst ist
gewissermafsen die Gesundheit®, versteht nur der Orientierte.
Dieser sieht darin die Identitit der Form mit dem bewegenden
Princip. Die ¥47 aber ist nichts aufser Goit Bestehendes, son-
dern das Hegelsche Sein = Nichtsein. Der positive Grund
in materieller und formeller Hinsicht der endlichen ovolar ist
in Gott die gottliche évépyea (S. 3). In diesen Aufserungen
liegt Wahres und Falsches bunt durcheinander. Die Behauptung,
die gottliche éwégyeta sei der positive Grund der Dinge in
materieller und formeller Hinsicht, konnte an sich in einem zu-
lissigen Sinne aufgefafst werden; denn Gott ist in der That als
reine Energie schiopferischer Grund der Dinge nach Materie und
Form. Dieser Auffassung aber widerspricht die Herbeiziehung
der Hegelschen Formel: Sein = Nichtsein. Nach Hegel macht
sich das gottliche Sein selbst zum Substrat der Weltverwirk-
lichung, da ihm diese das Vehikel seiner Selbstverwirklichung
zum absoluten Geiste ist. Diese Hegelsche Theorie schiebt B.
dem griechischen Philosophen unter. ,,Gott bringt nur sich,
resp. in seiner unendlichen Kraft als Mogliches Gegebenes her-



iilber das Verhiltnis Gottes zur Welt. 3

vor.“ (Arist. Metaphys, 8, 54.) ,Die Wirklichkeit der Welt
sind lediglich die Gedanken Gottes.* (Ebend. 8. 61.)
. Diese Auffassung der Materie als des im Sinne des Mog-
hichen und Gestaltbaren gedachten gottlichen Seins entspricht
nicht der wahren Meinung des Aristoteles, dem die Materic
cinerseits ein reales Konstitutiv der Korper bildet, wihrend
r sle andererseits von dem gattlichen Sein, das er als reine
Wirklichkeit bestimmt, vollkommen ausschliefst.
. B. spricht zwar von Schopfung; wie er sie aber versteht,
4e1gt die Behauptung, die vielen Principien seien bei Aristoteles
= elnem Princip, dem gottlichen Geisfe. Also ist, da ecines
d}eser Principien die Materie bildet, auch diese mit dem gott-
ilc‘hen Geiste identisch. Dafs durch diese Identifizierung Gott
Selnem reinen An- und Kiirsichsein, als actus purus nicht ent-
fremdet werde, ist eine leere Versicherung, die B. seinem Meister
Hegel einfach nachspricht. Gott ist nach Aristoteles zwar be-
wegende Ursache und Zweck der Welt, nicht aber der imma-
lente Zweck der Welt; sonst wire ja der gottliche »otg
gleich der Weltordnung, die doch Aristoteles, wie die Ordnung
des Heeres vom Feldherrn, von Gott und der sie bewirkenden
gottlichen Intelligenz ausdriicklich unterscheidet. (Metaph. X1L. 10.)
Die Materie wird nicht aus der Macht Gottes, sondern nur
durch die Macht Gottes; denn diese kann sich als absolute
Wirklichkeit wohl bewirkend, bewegend, als Wirkursache be-
Stimmend, nicht aber als bestimmbar verhalten. Gegen den
Einwurl’, Aristoteles fasse Gott als actus purus, schlielse also die
Materie aus dem Sein Gottes aus, bernft sich Bullinger auf die
von Aristoteles gelehrte Einheit des Princips (des Arist. Er-
habenheit w. s, w. S. 5). Diese kann jedoch bestehen, auch
wenn der wesentliche Unterschied immanenter (Materie und
Form) und transeunter Ursachen (Wirk- und Zweckursache) auf-
recht erhalten wird, alsdann nédmlich, wenn man Gott als
schipferische Ursache denkt, der die Welt nach Form und Stoff
das Dasein verdankt. Noch mehr: die Einheit des Princips
(et xoipavog ¢6tw) wird nur unter der Voraussetzung gewahrt,
dafs Form und Materie zwar den Dingen eigen, aber durch ab-
fsolute (schopferische) Setzung ihnen verliehen sind durch eine
iberragende Ursache, die keinen Gegensatz in sich trigt, aus
der also auch kein Sein mit der Doppelfunktion des Bestimmbaren
und Bestimmenden (wie B. will) herausgesetzt sein kann. Die
Einheit des Princips wird ndmlich nicht nur durch die Annahme
einer (yott gegeniiberstehenden und von ihm unabhéngig l.)e-
Stehenden Materic aufgehoben, sondern auch durch die Hinein-

1.



4 Die Lehre des Aristoteles

tragung der Materie oder passiven Potenz in Gott selbst. Der
Monismus (Pantheismus) ist sozusagen nicht minder dualistisch
als der erklarte und principielle Dualismus selbst, indem er ein
dem Zwiespalt verfallenes, mit sich selbst verfeindetes Sein als
das urspriingliche setzt. Die Einheit des Princips besteht dem-
nach, sofern Gott als der wirkende und finale, die Dinge nach
Form und Stoff, also schlechthin setzende Grund begriffen wird;
nicht aber darf die Einheit des Princips in dem Sinne ausge-
legt werden, dals Gott sein eigenes Sein zum Stoffe (Substrate)
der Schopfung macht. In dem letztern Falle wiirde iberdies
auch von einer Schiopfung iberhaupt nur mehr mifsbriuchlich
und zum Zwecke der Tauschung Unbefangener geredet werden
konnen.

Die aus Met. VIII, 16 angefiihrte Stelle (vgl. B. Aristot.
Metaph. 8. 68): ,Die letate Materie und die Form sind eins®,
kann nicht' von einer schlechthinnigen Identitit von Form und
Materie, sondern nur von der aus ihrer Vereinigung entstandenen
Einheit des konkreten Korpers verstanden werden. Denn dariber
kann kein Zweifel bestehen, dals Aristoteles die aus der Ver-
bindung von Form und Materie resultierende Kinheit nicht als
eine accidentelle, sondern als eine wesenhafte betrachtet, als
eine Einheit, die génzlich unvermittelt, nicht durch irgend ein
Band, sondern unmittelbar dadurch bestebt, dals die Materie als
an sich reine Bestimmbarkeit durch die Form zu einem Wesen
dieser oder jener Art bestimmt ist. Aristoteles will demnach
sagen: Die letzte Materie ist nichts anderes als die durch die
Form verwirklichte Méglichkeit; man braucht also keinen weiteren
immanenten Grund der Einheit beider zu suchen. Die Zusammen-
gesetztheit der aus Form und Materie bestehenden Korper ist
damit nicht geleugnet, der Dualismus immanenter Wesenskon-
stitutive des beweglichen, natiirlichen Seins nicht aufgehoben.

Gegen die Identitit von Form und Materie spricht ent-
schieden /\ 28 der Metaphysik; denn hier ist nicht allein, wie
B. meint (Arist. Metaph. S. 51 f.), von der logischen, sondern
von der realen Gattung die Rede, und insbesondere ist die Ein-
teilung des Seins nach den Kategorieen eine die Dinge selbst
und ihre realen Bestimmungen beriihrende. Wenn nun das Sein
der Kategorieen das reale Sein ist, so gilt dies auch von dem
durch” die Kategorieen sich hindurchziehenden moglichen und
wirklichen Sein. Doch darf hieraus nicht gefolgert werden, dafs
sich in jeder Kategorie wie in der der Substanz eine reale Zweiheit
der Principien finden miisse; denn in den iibrigen Kategorieen
ist das mogliche Sein infolge des der Substanz innewohnenden



iiber das Verhiltnis Gottes zur Welt. J

Miiglichkeitsprincips, namlich der Materie. Die Substanz ist
quantitativ, fiir accidentelle Formen empfinglich, leidend, der
Ortsveriinderung unterworfen nicht auf Grund besonderer ac-
cidenteller Potenzialitiiten, sondern infolge der radikalen Poten-
zialitit, der die Substanz durch die Materie unterworfen ist.

Dafs im Sinne des Aristoteles das in den Kategorieen aus-
gesagte Sein nicht real ein und dasselbe ist, ergibt sich schon
aus dem Gegensatze, in welchen die aristotelische Ontologie zu
den Eleaten tritt, deren einheitliches Sein Aristoteles aufs ent-
schiedenste verwirft, indem er bei jeder Gelegenheit den Satz
cinschiirft: 7o ov Aéyerar moldeydg und jener eleatischen Kin-
heit des Seins die verschiedenen Einteilungen desselben in das
logische und reale, das mogliche und wirkliche, das Sein der
.Kat;egorieen u. s. w. entgegensetzt. Den Monismus (Panthe-
1smus) der Eleaten aber wiirde Aristoteles lehren, wenn er dem
Satze allgemeine Giltigkeit zugestehen wiirde: Das Mogliche werde
zur Wirklichkeit dadurch, dafs die Wirklichkeit, die Form sich
von sich abstofst (B. Arist. Metaph. 8. 53). Das Gegenteil ist
Grundprincip des Aristoteles, nimlich dafs das zu verwirklichende
Sein ein anderes wirkliches und in letzter und hochster In-
Stanz eine reine unendliche Wirklichkeit voraussetzt.

Von der Auffassung der Materie im Sinne der Allgemein-
heit und Bestimmbarkeit des gottlichen Denkens (B. des Aristot.
Erhabenheit u. s. w. S. 9) findet sich bei Aristoteles auch nicht
die geringste Spur. Im gottlichen Denken ist keine Unbestimmt-
heit und Bestimmbarkeit, kein Moment, das durch ein anderes
Moment bestimmt werden miifste. Dieses ist ein Hegelscher, will-
kiirlich in Aristoteles hineingetragener Gedanke. Die Stelle Metaph.
XIII 3 enthiilt keine Reduktion der wirkenden auf die Formal-
ursache (A, a. 0. S. 12), vielmehr enthilt sie ausdriicklich die
L.ehre, dafs die Form nicht das wirkende Princip ist, sondern
©l solches (bei allem Werden, d. h. Gestaltet-Formiertwerden
des Stoffes) voraussetzt. Die Dinge sind zwar thitig auf Grund
ihrey Form, wie sie sich auf Grund des Stoffes leidend ver-
halten unq das Allerformalste ist das Thitigste, aber die Ur-
Sdchlichkeit der Form als solcher ist von der der thitigen
Ursache vollig verschieden. Die Form verursacht als Kousti-
ttiv, als immanenter Daseinsgrund; die wirkende Ursache
flagegen setzt das vollendete Dasein voraus und bringt durch
thre Thitigkeit hervor. Nur materialiter konnen beide Weisen
dfﬂ' Verursachung zusammenfallen, nicht aber formaliter, denn
nichts bewirkt das eigene Sein, was von der Form gesagt
Wwerden miilste, falls sie bewirkend verursachen wiirde, d. h.



6 Die Lehre des Aristoteles

wenn das Informieren ein Bewirken wire; wohl aber kann die-
selbe Form in der einen Hinsicht als causa formalis, in einer
andern als c. efficiens fungieren,

Der Grundsatz der Synonymie, aus welchem B. den Mo-
nismus ableitet, kann nicht die Identitdt von Ursache und Wirkung
bedeuten, sondern ist in dem Sinne zu verstehen, dals eine Wir-
kung irgendwie in der Ursache enthalten sein miisse, wie schon
die Zusammentassung des Wirkens der Natur und Kunst unter
jenem gemeinsamen Begriff (der Synonymie) beweist. Die Wirkung
ist in der Ursache enthalten: es fragt sich aber wie? ob dem
specifischen, generischen Sein nach oder nach einer ganz allge-
meinen Ahnlichkeit. Nur das Letztere gilt von dem Verhiltnis
der Welt zu Gott. Der Grundsatz der Synonymie ist also aller-
dings auch auf Gott anzuwenden, aber nicht in dem den realen
Unterschied von Gott und Welt aufhebenden Sinne des Monismus.
Das gottliche Sein als reine Wirklichkeit ist keiner Bestimmung,
keiner Entwickelung fihig. Daher sind die (gemischten) Voll-
kommenheiten der Dinge (in gewissem Sinne deren Sein) in
Gott zwar eminenter (eine Bestimmung, die der Scholastik an-
gehort, von welcher sie Descartes, auf den B. sich beruft, ent-
lehnte), nicht aber formaliter enthalten, was der Monismus
behauptet und konsequent behaupten mufs. B. riumt diese
Konsequenz ein, indem er die Weltschopfung durch eine Ent-
aufserung des gottlichen Seins, sofern dieses angeblich mannig-
faltig bestimmbar ist, vor sich gehen lifst. Diese Deutung der
aristotelischen Lehre ist mit dem Begriff des unbewegten Be-
wegers schlechterdings unvereinbar.

Der folgende Satz (S. 15): ,,Gott offenbart seine unendliche
Kraft und Schiopfermacht dadurch, dafs er dic Momente seiner
selbst, die in ihm in rein geistiger Einheit ewig aufgehoben, zu
gesondertem Dasein in seiner Schopfung entlafst (Vgl. S. 23
u. 3. 46 ebd., wo von einer Urmaterie und Urform in Gott ge-
redet wird), ist nach Sinn und Ausdruck nicht aristotelisch,
sondern hegelisch. Bullinger schreibt demnach Gott eine Materie
zu und schlielst sie von ihm npur in dem Sinne ,einer Masse
von irgendwelcher Beschaffenheit aus; sie sei ein Drittes, in
welchem Gott und die Welt eins sind, und bestehe als ,die
in Gott ewig wirkliche Kraft und Macht der Verwirklichung der
Welt“ (8. 15). Weiterhin heifst es: Das Princip der Welt
bewegt sich selbst in allem (8. 16). So mogen Schelling, Hegel,
in gewissem Sinne auch Baader von Gott und seinem Verhilt-
nisse zur Welt reden; bei Aristoteles fehlen hierzu alle Vor-
aussetzungen. Aristoteles tadelt den Empedokles, weil er die



iiber das Verhiltnis Gottes zur Welt. 7

———

9tdie sowohl zur wirkenden Ursache als auch zur Materie der
Dinge gemacht habe (Metaph. XII, 10). Gleichwohl soll er
selbst Gott zur Materie der Dinge machen und ihn, den unbg—
wegten Beweger, sich selbst in allem Bewegen bewegt sein
lassen!

Gott soll Form der Formen sein in idealer Einheit, in der
Schipfung diese auch zu gesondertem Dasein entlassend.
Also wire Gott die Idee der Welt, ein Idealwesen! Der ent-
schiedenste Protest gegen diese Auffassung liegt in der aristo-
telischen Lehre vom Intellekt, der gerade aus dem Grunde, weil
er Form der Formen ist, nicht in die Materie eingehen, sich
nicht mit ihy vermischen, und daher auch nicht aus ihr erzeugt
Werden kann, sondern von aufsen kommend, mit dem Stoffe §lc_h
verbindet. Wiire der Intellekt Form der Formen im moms.tl-
Schen Sinne, so wiire derselbe bereits in der niedersten, im
Stoffe versenkten Form latent enthalten und der Geist konnte
aus dem Naturprozefs emporspriefsen, wie Stamm und Bliite aus
der Wurzel. Steht demnach nach aristotelischer Lehl‘q selbst
der menschliche Geist iiber dem Naturprozels, so gilt dles_um-
Somehr vom gottlichen Geiste, der gerade als absolute, reinste
‘orm iiber die Natur erhaben ist, sich also nicht als deren
»ldee und zu verwirklichende immanente Form verhalten kann.
. Richtig dagegen ist im folgenden (S. 19 ff.) gezeigt, dals
d_le beiden Bestimmungen, Gott sel wirkende und Zweckursache,
sich nicht aufheben, sondern einander ergiinzen. Am einfachsten
erhellt diege Vereinbarkeit, wenn man annimmt, dals Gott na.qh
ﬂer Wahren Meinung des Aristoteles die Dinge durch das mit
tirer Wesenheit und Natur ihnen eingepflanzte Verlangen (Be-
gehren, Wollen) und so als Zweck bewegt. Der an Anaxagoras
You Aristoteles geiibte Tadel betrifft allerdings nur die mangelnde
estimmung Gottes als einer Ursache, die sich in allem Wirken
Selbst zum letzten Zwecke hat; sie soll aber nicht den Panthe-
‘Smug (Monismus) begiinstigen, den Aristoteles in den Eleaten
entschiedep bestreitet. Denn nach Aristoteles ist das gottliche
Sein als reine Wirklichkeit dem Werden in keiner Weise unter-
Worfen. Gott ist ihm nicht ein sich selbst bewegendes Princip ;
er ist dies ebensowenig als das die Dinge absorbierende und
deren Werden zom Scheine herabsetzende eleatische Sein, son-
dern der unbewegte Beweger eines von ihm selbst verschiedeneg,
fhll‘ch seine Thatigkeit aus der Maglichkeit in die Wirklichkeit
‘i_bergeﬁihrten Seins, eines Seins, das, aus Moglichkeit und Wirk-
lichkeit (Materie und Form) zusammengesetzt, dem Werden und
der Entwickelung unterworfen ist (S. 21).



be) Die Lehre des Aristoteles

Es ist nicht genug zu sagen: Gott werde inhaltlich nicht
mehr, als er von Ewigkeit war (8. 22); denn Gott wird weder
im absoluten Sinne, noch im relativen, d. h. in dem Sinne, dals
er sein ewig vollendetes Sein durch Entduflserung mitteilt,
indem er es zum Substrat und in diesem Sinne zum Moéglich-
keitsgrunde oder der Materie der Dinge macht. Derartige Ge-
danken mogen in die Ideenkreise der Neuplatoniker, eines Meister
Eckart, Nikolaus Cusanus, Giordano Bruno und anderer har-
monisch sich einfiigen, die Philosophie des Aristoteles weist sie
als ein durchaus fremdartiges Element entschieden von sich.

Das Wesen der Welt ist dem spekulativen Monismus der
gottliche Gedanke. Nach Aristoteles aber gehort der Stoff
als reale Grundlage wirklicher Korperlichkeit mit zum Wesen
der Dinge, ist nicht blols ]:.rschemung, 'subjektives Phanomen.
Die Behauptung: , Aus seiner reinen Gedankenwirklichkeit ist
die Welt gesetzt, das Wesen der Welt ist der reine (redanke,
den Gott denkt” (8. 26), steht im Widerspruch mit allem, was
Aristoteles lehrt von Gott und Welt.

Es ist allerdings eine Vorstellung, die man nur unberech-
tigterweise dem Stagiriten beilegt, wenn man ihn Gott von aufsen
— das ,aufsen* riumlich genommen — stofsen, bewegen lfst.
Gott ist der Peripherie der Welt nicht néher als dem Centrum,
und bewegt dieselbe ebensowohl von diesem als von jenem aus,
sofern sein Verhaltnis zur Welt iiberhaupt nicht ein riumliches
ist, wiewohl von einem anderen Gesichtspunkte aus die be-
wegende Kraft mehr von der Peripherie als vom Centrum aus
sich geltend macht. (8. 27 ff.)

Noch mehr aber als durch jene ungeeignete Vorstellung
eines von aulsen Stofsens tritt man mit der Meinung des Aristo-
teles in Widerstreit, wenn man die ,unbegrenzte” Kraft des
ersten Bewegers in ,Krifte“ auseinandergehen, sich entdulsern
lilst. Gott bewegt weder in dem einen (dualistischen), noch in
dem andern (monistischen) Sinne, sondern durch die Triebe, die
er den ihrem ganzen Sein nach von ihm gesetzten Dingen ein-
gepflanzt hat, Triebe und Strebungen, durch welche schon der
kosmische Mechanismus besteht und unter fortwirkendem gott-
lichen Einflufs sich erhédlt. In diesem Sinne bewegt Gott als
Ziel, als Begehrtes. Bei jener Vorstellung von der in den Welt-
kriften entdufserten Gotteskraft lifst sich dann freilich auch die
Materie in Gott setzen und der Schein sich erwecken, als ob
Gott gleichwohl als reine Energie festgehalten wiirde. Der
Gedanke aber einer absolut wirklichen oder verwirklichten
Moglichkeit ist von dem aristotelischen Begriff der reinen, aller



iiber das Verhiiltnis Gottes zur Welt. 9

mit Moglichkeit behafteten und zu verwirklichenden Wirklich-
keit vorangehenden, Wirklichkeit, eines actus purus weit ver-
schieden. Oder will Bullinger den Begriff des actus purus im
scholastischen Sinne, der jede reale Moglichkeit ausschlielst und
derselben vorangeht, fest- und den Gedanken der Identitit des
Moglichen und Wirklichen oder des Possest (um uns eines cu-
sanischen Ausdrucks zu bedienen) fernhalten? In diesem Falle
hitte er zu zeigen, wie denn ein reiner Akt ,Krifte aus sich
entlassen, den Unterschied in sich frei walten und dadurch in
sich einen Werdeprozefs inaugurieren konne.

Es wurde bemerkt, dals die Entstehung der Menschenseele
Von aufsen ($vpader) der Bullingerschen Ansicht widerstreite.
In der letzteren miifsten entweder alle hohern Formen — bild-
lich gesprochen — von aufsen, aus dem Princip aller Wirklich-
keit zu den vorausgehenden niederen kommend angesehen werden
(S. 33), oder es diirfte ein solches JEntstehen von aufsen auch
von der menschlichen Seele nicht angenommen werden., Nur von
dieser aber behauptet es Arvistoteles. B. will das $vgader
darauf beschriinken, dafs der vot¢ nicht als eine blols héhere
Stufe im natiirlichen Entstehungsprozels eintrete, also in einem
vollkommeneren Sinne als die vorangehenden Stufen aus dem
P_l‘mcip des Seins fliefse. Ist denn aber, fragen wir, die sen-
sitive (tierische) Seele eine blofs hiohere Stufe des vegetativen

ebens? Keineswegs! Gleichwohl lilst Aristoteles das Princip
des tierischen Lebens nicht von aufsen in den Korper eintrete_n.
a8 $VpaYer ist also zwar nicht ein rdumliches, wohl aber ein
sachliches von aufsen und bedeutet, dals die intellektive Seele
die Potenzialitit des Stoffes schlechthin iiberrage und deshalb
Bhx durch schopferische Setzung in den fir sie disponierten
Orper eingefiihrt werden konne und werde. Aus diesem Grunde
ann aber die Materie nicht eine verdufserlichte gottliche Kraft,
nicht die angeblich in Gott vorhandene mit der Wirklichkeit
identische Materie oder Moglichkeit sein, da eine solche not-
Wendig unendlich wire und jeder Form, also auch dem ge-
schaffenen Geiste, speciell der intellektiven Seele, die Grundlage
der Verwirklichung darbieten miifste.

Kreatianisch, nicht dualistisch, erkliren auch wir die aristo-
telische Lehre, verstehen aber unter Kreation die absolute Setzung
‘1_93 endlichen Seins, die Schoptung aus Nichts — nicht aus
°lbem relativen Nichts oder einer in Gott mit der unendlichen
Macht identischen, in ihm aufgehobenen, im Geschopfe aber
»entlassenen (passiven) Potenz oder (realen) Moglichkeit, eines
aus (ot »wherausgesetzten®, veriulserlichten ,,Unterschiedes®,



10 Die Lehre des Aristoteles

sondern aus dem Nichts absolut genommen, also ein schlecht-
hinniges Setzen ohne Voraussetzung eines aufser Gott (Dualismus)
oder in Gott (Pantheismus, Theosophismus) vorhandenen Subjekts
(ex nihilo sui et subjecti).

Falsch ist demnach auch die Behauptung Bullingers, die
Materie sei ein Drittes, Einheitliches zwischen Gott und Welt,
etwas, was in Gott Gott, in der Welt Welt sei. (Erhabenh.
u. s. w. S. 44. Ebenso in ,Aristot. Metaphys.“ S. 227: ,Die
Materie . . . ist zu denken als ein Drittes, als die in Gott ewig
wirkliche Macht und Kraft der Verwirklichung der Welt, in
Gott nicht unterschieden von Gott“.) Denn in diesem Falle wire
sie ein gemeinsames Substrat Gottes nnd der Welt. Gott wiirde
somit alle Bewegungen und Veriinderungen der Dinge in sich
selbst, als seine eigenen Zustinde erfahren. Statt der unbewegte
Beweger zu sein, wire (rott der absolute Prozels. Oder auch,
da im absoluten Prozels nichts wird, seine Bewegung also im
Grunde nur Schein, ein ,,Spiel“ ist, so sinke Aristoteles anf den
Standpunkt der Eleaten zurick, deren Gott es allerdings nur
mit sich selbst zu thun hat. Mit andern Worten: Aristoteles
wire ein griechischer Hegel, dessen sophistische Dialektik er
kannte, aber nicht adoptierte, sondern mit einer gewissen Ver-
achtung behandelte und widerlegte (vgl. den Abschnitt iiber das
princip. contradict. und die Dialektik des Moglichen und Wirk-
lichen in der Metaphys.). i

Wiire. die Materie eine in Gottes Kraft vorhandene (be-
stimmbare, passive, reale) Moglichkeit der Dinge, so miilste es
eine allem aufsergottlichen Sein gemeinsame Materie geben. Nun
ist aber nach Aristoteles die Materie der Himmelskorper eine
andere als die der substantiellen Verianderung unterworfenen
sublunarischen Korper; der Geist aber ist iiberhaupt nicht mit
einer substantiellen Potenzialitit, einem Stoffe behaftet; folglich
ist auch die Gott und der Welt gemeinsame Materie eine der
aristotelischen Metaphysik vollkommen fremde willkiirliche Fiktion.

Die von B. vorgebrachten Griinde sind leicht zu widerlegen.
Gott kann erster Beweger eines von ihm verschiedenen und
von ihm hervorgebrachten Seins sein und doch in seinem Denken
in gewissem Sinne nur sich selbst zum Objekte haben, wenn
angenommen wird, dals er, indem er sich selbst denkt und erkennt,
in sich alles Erkennbare erkennt, so dals also Gott wie durch
seine Thitigkeit das universale in causando so durch sein Wesen
das universale in repraesentando, keineswegs aber (wozu Gott
von Hegel und Bullinger gemacht wird) das universale in essendo
ist. Beziiglich der Form und Materie aber lehrt Aristoteles,



iiber das Verhiltnis Gottes zur Welt. 11

wie schon oben bemerkt wurde, zwar die Einheit derselben im
zusammengesetzten, konkreten Sein, ihren unmittelbaren Zu-
sammenschluls zum einheitlichen Wesen, nicht aber die Identitit
beider. Wie kinnte dieselbe Materie unter verschiedenen Formen
existieren, wenn Form und Materie identisch wiiren? Hegel
mag diese [dentitiit annehmen, da sein Begriff des Werdens ein
anderer als der des Stagiriten ist und nach ihm das sich Ver-
ndernde eigentlich sich gleichbleibt, zur Einheit mit sich zu-
riickgeht. Hegel kennt eben nur das eine, nur scheinbar sich
verandernde, Sein. Anders Aristoteles; er ist nicht Monist, wenn
illfci‘l sozusagen Monarchist. Seine Grundsitze sind, einevseits:
TO &V éystau moddayaig, andererseits: eig xoipavog {6tTom.

~ Was B. von der Gattung behauptet, sie sei die Einheit der
sich ineinanderschiebenden Seinsbestimmtheiten, Gott aber sei
Gattung eminenter, ist nichts weniger als aristotelisch. Nach_
Aristoteles ist die (rattung ,entweder nichts oder ein Spiteres*
gde An. A 1)y keineswegs aber ein die Arten befassendes, in
thnen sich explizierondes Sein, Gott kann daher auch weder
formaliter noch eminenter Gattung sein; denn Gattung sein
d'riickt keine Vollkommenheit aus, sondern ist ein ens rationis,
ine secunda intentio, der Reflex des den Kérpern gemeinsamen
S_toffes im logischen Denken, also eine Form des menschlichen,
nicht des géttlichen Gedankens. Fiir Aristoteles beschriankt sich
das Allgemeine — universale logicum, in essendo, im Unter-
schiede vom universale in repraesentando und in causando —
auf das menschliche Denken und die materiellen Dinge (in denen
©S nur sein Fundament, nicht seine Formalitit hat), keineswegs
aber erstreckt es sicl auf das rein Geistige. Hieraus erhellt,
was wir von der Hegelschen Formel des ,konkret Allgemeinen*
((.las durchaus nicht mit der Universalitit einer Ursache oder
ines  Krkenntnismittels zu verwechseln ist), das sich in der
Welt_'a.ls Besonderheit manifestiert, zu halten haben.

Ubrigens ist der Gedanke, den B. in Aristoteles finden will,
dals die unendliche gottliche Kraft sich als reale Moglichkeit,
passive Potenz, Materie, in der Schiopfung verhalte, dlter als
Hegel. Von anderen Vertretern desselben (im Grunde geht er
auf die Neuplatoniker zuriick) abgesehen, hat ihn, wie oben an-
gedeutet wurde, Nikolaus von Cusa in seiner Formel ,,Possest®
ausgedriickt und mit Hiilfe desselben dic aristotelisch-scholastische
Philosophie von Grund aus zu reformieren gesucht. Wir haben
diesen Punkt in unserer Darstellung der cusanischen Philosophie
als den bedeutsamsten _hervorgehoben, aber selbst in Kreisen,
In welchen wir auf Verstindnis hoffen zu diirfen glaubten, ein



12 Die Lehre des Aristoteles

solches nicht gefunden. Der Siun jenes Possest ist eben kein
anderer, als der, dals sich in der Schopfung die gottliche Macht
zugleich als aufnehmend — bestimmbar — und als thitig —
bestimmend — erweise. (Gleichwohl hat man nicht undeutlich
eine Ungereimtheit darin ersehen wollen, dafs wir den grolsen
Kardinal zu einer Art Vorliufer Hegels gestempelt. Da tritt
nun in B. auf einmal ein erklirter Anhinger Hegels auf, der
in demselben (Gedanken, der Identitit des aktiven und passiven
Princips (die Schellings Sympathie fir Bruno, der sie vom Cu-
saner ibernahm, erweckte), den er irrtiimlicherweise auch bel
Aristoteles gefunden haben will, das auszeichnende Merkmal der
Hegelschen Philosophie ersieht. Nun ist es zwar leicht, zu
zeigen, dals Aristoteles kein Hegel ist; es geniigt, aut den einen
Umstand hinzuweisen, dafls der griechische Philosoph auts ent-
schiedenste an dem Princip des Widerspruchs festhalt, mit dem
der Gedanke einer Selbstverwirklichung des Moglichen nnver-
einbar ist, wihrend sich ebenso umgekehrt aus der Leugnung
des genannten Princips seitens des Cusaners ergibt, dals er auch
in der Auffassung der Schioptung als beruhend auf der Identitit
des Wirkiichen und Moglichen, des Aktiven und Passiven mit
seinem spiteren Kompatrioten, cbenfalls einem Vertreter einer
vermeintlich specifisch ,,deutschen® Philosophie, einverstanden ist,
mogen sich auch in der Durchfilhrung jenes principiellen Ge-
dankens aufser anderem alle jene. Differenzen geltend machen,
die zwischen der scholastisch-mittelalterlichen und der modernen
Bildung obwalten. Wesentlich und von der hohen Warte der
Spekulation und Begriffsdialektik angesehen unterscheidet sich
der Hegelische Panlogismus nicht von der mehr in die Formen
der Anschauung und des mathematischen Symbols sich kleiden-
den Philosophie des Cusaners, Denn, wenn einmal angenommen
wird, dafs Gott in der Schiopfung sein eigenes Sein zum Sub-
strate der Dinge macht, ist es nur konsequent, wenn die Formen
des menschlichen Gedankens auf das gottliche Denken iiber-
tragen und zu Momenten des weltschopterischen Prozesses ge-
macht werden, wie von Hegel geschah, dessen System insofern
zweifellos einen formell-wissenschaftlichen Fortschritt iiber den
Cusaner hinaus bezeichnet.

Wenden wir uns von dieser geschichtlichen Digression
wieder unserem philologischen, von Hegel inspirierten Aristo-
teliker zu, so erklirt dieser die Stelle 429 b 14 (De Anima),
demselben Geiste folgend, im Sinne einer gewissen Einheit der
geistigen und sinnlichen Vermogen. Diese Einheit besteht aller-
dings in der Wurzel, der einheitlichen Substanz; die angefiihrten



iiber das Verhaltnis Gottes zur Welt. 13

Vermdgen unterscheiden sich aber schon in dieser Hinsicht, sofern
die sinnlichen Vermigen aus dem Kompositum, die geistigen aus
der Seele allein, der ein die Leiblichkeit iiberragendes Fiirsich-
sein zukommt, als ihrer Wurzel hervorgehen. Der Unterschied
ist daher trotz der wurzelhaften Einheit ein wesentlicher. Jene
Stelle wird aus diesem Grunde besser von der indirekten Er-
kenntnis des Einzelnen durch den Verstand zu erkliren sein.
(Vgl. unsere Sch. vom Princip der Individuation 8. 25 f)
Die Hegelsche Formel des Unterschiedes in der Identitit (der
konkreten Ldentitit) ist hier abermals nicht am Platze. Dasselbe
gilt von dem pentaulserten” rove in der Sinnlichkeit wie im
sensiblen Objekt, dem alodnrixey und dem alodyrov. _

Die Erorterung iiber den doppelten »ovg verfehlt vollstindig
ihr Ziel (Des Ar. Erh, S. 60 ff.). Nicht erst, wie B. meint, im 5. Kap.
des 3. Buches ist vom receptiven rovic die Rede, sondern bereits
im 4, Kap. desselben Buches, wo die naturgemifs von den
niederen zu den hoheren Seelenvermogen fortschreitende Unter-
suchung zur Erérterung des Denkvermogens gelangt. Dieses
aber ist dem Aristoteles ein passives, receptives Vermogen, das
Denken ein Leiden (in dem hdheren Sinne des Vervollkommnet-
werdens) durch das voyrov; und da dieses ein vollig Ab-
straktes, Immaterielles 1st, 8o ist, wie weiter ausgefiihrt wird,
der »ov%g durdus, cin geistiges, organloses Vermogen. Nun er-
hebt sich aber die nicht zu umgehende Frage, wie das voyror
auf den moglichen -— passiven, receptiven — Verstand wirken

konne, da es selbst nicht als eine Aktualitit — etwa im Sinne
der subsistierenden platonischen Ideenwelt — besteht? Auf
diese Frage gibt das 5. Kapitel des 3. Buches die Antwort, die
dahin lag

tet, dafs in der Seele aufser dem hiheren Erkenntnis-
Vermogen eine Kraft vorhanden ist, die das in den Phantasmen
der Miglichkeit nach enthaltene Intelligible — wopror — zu
einém actu Intelligiblen gestaltet und dadurch befihigt, fien
08¢ dvraue: zu informieren und aus der Moglichkeit zur Wirk-
lichkeit, zu wirklichem Erkennen iiberzutiihren. Der votg mouy-
T0g st demnach nichts anderes als die Kraft, das Intelligible
4us dem Sinnlichen zu abstrahieren; eine Kraft, die Aristoteles
anzunehmen gezwungen war, wenn seine Psychologie mit seiner
Physik und Metaphysik, denen zufolge das Wesen, der Inhalt
der Begrifte, die Formen in den Dingen, nicht iiber ihnen be-
stehen, in ﬁbereinstimmung gesetzt werden sollte,

Wie verhilt es sich aber mit dem vovg madnTixog in dem-
selben Kapitel? Er kann nicht identisch sein mit dem geistigen
vovg dvraust, wovon in dem vorausgehenden Kapitel die Rede



14 Die Lehre des Aristoteles

ist, vielmehr ist damit ein sinnliches Vermogen gemeint, also
entweder die Phantasie, oder die von Spiiteren ausdriicklich als
Seelenvermogen aufgestellte sogenannte vis cogitativa (auch ratio
particularis, bei Tieren vis aestimativa genannt); denn die von
B. versuchte Erklirung des ¢9agrog ist nicht geniigend be-
griindet. Dals mit dieser Dreiheit der beim 1ogischen, intellek-
tuellen ]i.rkennen betelhgten Vermigen — vodg madnrixoc,
VOVg OLYTIXOS, VOUG dvvauet, von denen der erste das mittel-
bare, der zweite das unmittelbaue Material zur Aufnahme in den
dritten liefert, indem das von der Phantasie dargebotene KEr-
kenntnisbild, vom thitigen Verstand bearbeitet, im moglichen
Verstand aufgenommen wird — drei Geister im Menschen an-
genommen werden, bedarf doch kaum einer ernstlichen Wider-
legung, da nur von verschiedenen Funktionen und Vermogen
der einen intellektiven Seele die Rede ist. Damit erledigen sich
die Bemerkungen Bullingers 8. 62. Die Thétigkeit des intellectus
agens ist nicht die Denkthitigkeit, sondern besteht in der Be-
reitung des von der Phantasie dargebotenen Objekts zur Auf-
pahme im intell. possibilis, wodurch dieser actu denkend wird.
Der Gedanke einer sich selbst beschreibenden Tafel, eines wenn
auch nur accidentell sich selbst verwirklichenden, leidend und
thitig zugleich sich verhaltenden Vermégens widerspricht allen
Grundsitzen der aristotelischen Philosophie. B. ist iiber das
Verhéltnis der Sinnlichkeit zum »o0%g nicht richtig orientiert;
nach Aristoteles bt dieselbe einen urséchliechen Einflufs auf den
vovg aus. Die Aufgabe des thatigen Verstandes ist es, diesen
Einflufs zu ermdglichen. Das im Phantasiebild enthaltene In-
telligible wirkt aktuierend auf den potenziellen Intellekt in kraft
der erleuchtenden Einwirkung des intellectus agens. Dies der
Sinn der Vergleichung mit dem Lichte, das in gewissem Sinne
die Farben actu sichtbar macht. In #dhnlicher Weise nidmlich
macht auch der thétige Verstand das im Sinnlichen nur potenziell
vorhandene, weil materiell-individuierte, Intelligible zu einem actu
Intelligiblen. B., welcher der Phantasie nur einen ,,anregenden
KEinflufs zugesteht (,,Dennoch hat in dem Prozesse seiner Selbst-
verwirklichung alles Aufserliche fiir den Geist nur die Bedeutung
einer Anregung, eines Anstofses* S, 67), ist im Irrtum, wie sich
schon daraus ergibt, dals er dem Stagiriten die platonische An-
sicht unterschieben mufs, das Intelligible sei unbewulst schlafend,
schon in der Seele, und um dies mit der Abhingigkeit des
geistigen Erkennens von der Sinnlichkeit zu vereinbaren, das
Sinnliche als ein veran[serlichtes Geistiges in der Weise Hegels
anfzufassen genotigt ist (S. 65). Das Hegelsche Ansich und die



iiber das Verhiltnis Gottes zur Welt. 15

aristotelische dvreute sind indes himmelweit von einander ver-
schiedene Dinge. Das yreine’ Denken ist dem griechischen
Philosophen unbekannt. Er kennt nur ein objektives, von der
sinnlichen Vorstellung abhiangiges Denken. Ohne irgend eine
sinnliche Vorstellung vermag der Verstand hienieden nichts zu
denken (l. 3. c. 9). Hierin liegt der Grund der unserem Denken

in diesem Leben anhaftenden Schwiichen, und den hieraus gegen

die Geistigkeit und Unsterblichkeit der intellektiven Seele ent-
tommenen naheliegenden Einwand weist Aristoteles mit den
Worten zuriick: ovurnuovedousy u. s. w. )
Mit dem keine Ausnahme gestattenden Ausdruck: arev tov-

TOV 0V0tY poel ist deshalb die Annahme, der »obg bediirfe
zum Denken der hichsten Begriffe des Seins u. s. w. keines
l’_hantasmas, vicht vereinbar (S. 66. 78. 86 a. a. 0.). Zwar ist
einleuchtend, dafs diese hichsten Begriffe — mpdra voqjuara
— keinen adéquaten Ausdruck im Sinnlichen finden konnen,
gleichwohl konnen sie ebenso gut aus dem Sinnlichen abgezogen
werden, wie die konkreteren Begriffe, und unterscheiden sich
nicht dadurch vop diesen, dals sie an sich intelligibel, jene aber
“8 nicht seicn, sondern dadurch, dals sie von jeder notwen-
dlge.n Beziehung auf den Stoff frei sind und daher sowohl von
geistigem als materiellen Sein priadiciert werden konnen. Daraus
nun, dals hienieden al)e Begriffe an Phantasmen gekniipft sind,
folgt fiir einep kiinftigen Zustand der Seele nichts, da unter
ginzlich verschiedenen Daseins- und Lebensbedingungen auch
die Théitigkeitséiufserungen vollig verschieden sein miissen. I§1-
dessen bleibt, von allem anderen abgesehen, nach Aristoteles- in
der Seele der Schatz intelligibler Species, die ihr in unverlier-
barer Weise eingepriigt sind, und deren sie sich fiir alle Fiill.e
“U einer, wenn auch immerhin der sinnlichen Anschaulichkeit
und Lebhaftigkeit ermangelnden Erkenntnis und Erinnerung in
dem Zustande nach dem Tode zu bedienen vermag. Wir brauchen
also keineswegs auf die vorgebliche ldentitit des Intelligiblen
Wit dem Sinnlichen als eines veriufserlichten Intelligiblen zu
rekurrieren und eine Fortdauer der untergeordneten KEnergieen
In héherer Poteny anzunehmen (8. 90), um ein wahres geistiges
eben der abgeschiedenen Seelen als moglich erscheinen zu

lassen,
Miissen wir die B.sche Auffassung des wichtigsten T'ei]es

‘eI aristotelischen Metaphysik, der Lehre von Gott und seinem
erhiltnis zur Welt, als durchaus verfehlt zuriickweisen, so darf

uns dieser Umstand nicht abhalten, das Verdienstliche der aristo-

telischen Studien Bullingers in anderer Hinsicht anzuerkennen.



16 Die Lehre des Aristoteles

Beispielsweise lilst er sich — ein allerdings nur negatives Ver-
dienst — nicht verleiten, aus philologischen Griinden ganze
Biicher der Metaphysik als unecht zu verwerfen (Aristoteles’
Metaph. S. 32). Beachtenswert ist das Urteil iiber die Ordnung
der metaphysischen Biicher (a. a. O. 8. 33, 8. 38: , Kurz, meine
Meinung ist diese, dals Aristoteles selbst noch in letzter Stunde
das corpus metaphysicorum in der Weise, wie es uns vorliegt,
zusammengestellt),  'Wir konstatieren mit Befriedigung dieses
Zeugnis, aus dem hervorgehen diirfte, dals die Kluft zwischen
dem ,modernen®, philologisch-kritisch gepriiften und dem ,,scho-
lastischen® Aristoteles nicht so grofs sein kénne, um daraus auf
uniiberwindliche Schwierigkeiten des Verstindnisses fiir die scho-
lastischen Kommentatoren schliefsen zu miissen. 5

Die S. 38 der eben genannten Schrift gegebene Ubersicht
lilst die Logik aufser Betracht, die es gerade mit dem Sein im
Sinne des Wahren und Falschen, dem von den Scholastikern
sogenannten ens rationis (logicum), das zwar nur im subjektiven
Denken (formell) gegeben, aber im Objekte begriindet ist, zu
thun hat, denn nicht diese, sondern nur das sophistische ens per
accidens (0v xate cvuBefnxdg) iiberlifst die Metaphysik dem
Zufall®.

In vielfacher, grifstenteils berechtigter Polemik wendet sich
B. gegen Zeller. Auf das Bedenken, wie die niederen Seelen-
teile des Leidens fihig sein konnen, da alles Leiden Verdnderung
sei, antwortet er mit dem Hinweis auf jene Art des Leidens,
bei welchem ,nur im Subjekte in psychischer Weise verwirklicht
wird, was es in Moglichkeit, der Anlage nach, zuvor schon ge-
wesen (a. a. 0. 8. 7). In solcher Art leidet auch das Begehren,
ist bewegt, wie es in anderer Hinsicht selbst bewegt. — Der
im iibrigen verdienstvolle Geschichtsschreiber der griechischen
Philosophie schreibt Aristoteles die Ansicht zu, der Wille sei
kein selbstindiges Vermogen, sondern setze sich aus Vernunft
und sinnlichem Begehren zusammen. Hiergegen verweist B. auf
433 222, b5 ff. u. 434 a 5 ff, wo ein doppeltes Begehren, zwei
Arten von 0gefig unterschieden werden. Von Zeller ging diese
falsche Deutung des Willens auch auf Heman iuber (Heman,
die aristotelische Lehre von der Freiheit des Willens. Leipzig
1887), dessen Darstellung der aristotelischen Lehre von der
Willensfreiheit im iibrigen B. gegen Zeller in Schutz nimmt.
Wir unsererseits vermogen uns dieser Parteinahme fiir Heman
nicht anzuschliefsen. Heman macht Aristoteles gleichzeitig zum
Deterministen und zum Verteidiger der Willensfreiheit und sucht
diesen Widerspruch durch die vergebliche Wendung zu losen,



iiber das Verhiiltnis Gottes zur Welt. 17

dals das, was dem Willen die Determination setzt, das Selbst,
ein durch sich selbst mit Freiheit Werdendes und demnach
auch mit Freiheit Wirkendes sei. (Arist. Metaph. S. 17.) Dals
Aristoteles die Freiheit als Wahlfreiheit und in diesem Sinne
als Selbstbestimmung (also nicht blofs Zwang, sondern auch
innere Notwendigkeit ausschliefsend) begreift, erleidet keinen
Zweifel, so dafs auch Heman, wie manche andere, in diesem
Falle fremdartige, moderne Ideen in die Texte des Stagiriten
hineingelesen hat.

Die wohlverdiente Zurechtweisung wird den Erlduterungen
des ngeWaltigen Doktrinirs“ v. Kirchmann zu den Biichern der
Metaphysik zu teil. Von seiner vorgefalsten Ansicht, alle Ver-
standesbegriffe seien blofs subjektive Beziehungsformen, ausgehend,
schulmeistert der Vertreter einer ,,realistischen® Philosophie den
griechischen Philosophen in einer geradezu unausstehlichen Weise
(B. a. a. 0. . 63 ff.). ,Wenn Kirchmann, bemerkt B. (8. 67)
unter Berufung auf seine innere Wahrnehmung, die blofse Sup-
Jektivitit der Beziehungsformen betonend, solchen (d. h. die
Wesenheit dep Dinge erfassenden) Schlufs nicht gelten lassen will,
80 wird die Kompetenz seines diesbeziiglichen Urteils in Frage
gestellt durch geipe greuliche Konfusion beziiglich anderweitiger
aristotelischer Lehren. Uber v. Kirchmanns Ubersetzung der
aristotelischen Metaphysik urteilt B. in einer Weise, die an
Schiirfe nichts zu wiinschen iibrig ldfst. ,,Wir begegnen in der
That in seiner Ubersetzung oft horrendem Blédsinn.“ Dagegen
wird die in der Langenscheidtschen Sammlung erschienene
Ubersetzung Benders von B. empfohlen. (A. a. O. 8. 93 f)
Der Exkurs iiber die Hyle nach Auffassung eines Philologen
S. 77 f, zeigt, welche seltsame Vorstellungen von den aristo-
t?lischen Grundbegriffen zuweilen in den Kopfen spuken. Bs,
e'geﬂ@r Auffassung der Hyle als eines relativen Seins vermigen
WIr, nach allem bisher Geéagten, nicht zuzustimmen, da unmoglich
°I und dasselbe Sein bestimmend und bestimmbar und der
Hegelsche (Gedanke eines sich selbst -verwirklichenden Seins
absurd und mit dem Widerspruchsprineip unvereinbar ist. Nur
Soviel ist an der Behauptung der Relativitit des Seins der
Materie richtig, dafs die Materie, obwohl real von der Form
Verschieden, doch durch ihr Wesen unmittelbar auf die Fm_-m
bezogen ist: eine Beziehang, welche die Scholastiker treffend im
Unterschicde von der pridikamentalen Relation als eine trans-
cendentale bezeichneten. Die aristotelische Ontologie verlangt,
dals  man zwischen Iinheit und Einfachheit zu unterscheiden
Und ein zusammengesetztes und doch zugleich wesentlich ein-

Jabrbueh fiir Philosophie ete, V1IL. 2



18 Die Lehre des Aristoteles

heitliches Sein zu begreifen vermoge. Wer das nicht kann, dem
bleibt, trotz aller Gelehrsamkeit, die aristotelische — und mit
ihr die thomistische — Philosophie ein mit sieben Siegeln ver-
schlossenes Buch.

Mit der monistischen Aunffassung und Umdentung der aristo-
telischen Metaphysik hidngt die Art, wie B. den Gegenstand der
aristotelischen Metaphysik bestimmt, zusammen (S. 72). Der
Gegenstand der Metaphysik sei der erste, urspriingliche Gruuod,
der Grund von allem ist, und deshalb alles Seiende als Seiendes.
In Wahrheit verhilt es sich umgekehrt: indem nach aristotelischer
Bestimmung die Metaphysik das Seiende als solches zum Gegen-
stande hat, erhebt sie sich auf dem Wege der Schlufsfolgerung
zu dem ersten und urspriinglichen Sein — zur Krkenntnis
Gottes.

Den Schlufs der Schrift iber Aristoteles’ Metaphysik (auf
deren grolseren speciellen Teil, Textkritik und Exegese ein-
zelner Stellen wir, obgleich er es verdiente, nicht eingehen kdnnen),
enthilt einen KEpilog ,iiber Pantheismus und Christentum. Der
Verfasser lifst sich hier die von den Anhdngern Giinthers
(neuestens von Weber in seiner ,Metaphysik des Christentums®)
beliebte Zusammenstellung der Scholastik mit Hegel gefallen,
weist aber den Vorwurf der Unvereinbarkeit der angeblich beiden
gemeinsamen ,begrifflichen” (gegeniiber der von Giinther pra-
tendierten ,ideellen”) Richtung mit dem Christentum als unbe-
griindet zuriick. Wir unsererseits miissen gegen diese Giinther-
sche Verkoppelung der Scholastik mit Hegel Einsprache erheben.
Die Begriffsphilosophie des Aristoteles und der Scholastik ist
von ganz anderer Art als die Hegels. Wir haben uns ander-
wirts iiber diesen Unterschied zur Geniige ausgesprochen und
konnen den Anspruch der Giintherschen Schule, in ihrer ,,positiven®
Philosophie ein Antidotum gegen den Pantheismus zu besitzen,
nicht gelten lassen. (B. Arist. Metaph. S. 249.) Vielmehr
glauben wir darin bedenkliche pantheistische Elemente nachge-
wiesen zu haben (Jahrb. Bd. VI 8. 15 f).

Eine Filschung der Geschichte der Philosophie liegt in der
von. Bullinger (dem allerdings erwiinschte Bundesgenossen . zu-
fallen wiirden) ausgesprochenen und von Weber im Sinne einer
tadelnswiirdigen pantheisierenden Stromung als richtig zugestande
nen Behauptung, seit Platon und Aristoteles handle es sich in der
Philosophie um ein Sichbegreifen des Geistes im gottlichen Geiste,
wenn damit ein anderes Ziel der sokratisch-scholastischen Philo-
sophie bezeichnet sein soll, als in dem Streben liegt, alles Werden,
insbesondere auch das menschliche Geistesleben, durch die Wirk-



iiber das Verhiltnis Gottes zur Welt. 19

—_— i . e e e s S

lichkeit des unendlichen geistigen Lebens Gottes zu begriinden.
Uber den historischen Thatbestand tduscht sich Weber; denn
die Scholastik hat mit dem Hegelschen Gottesbegriff und der
Hegelschen Auffassung des Christentums nichts zu schaffen. Was
dann die Sache selbst betrifft, so ist es gewils der Schopfungs-
begriff, durch den dag Christentum wie durch eine tiefe Kluft
von der Hegelschen PhilosoPhie getrennt ist. Soweit ist Weber
'm Recht. Wenn er aber diese Kluft durch den Gegensatz von
Wesensdiversitiit und Wesensidentitit definieren will, so beruht
dies auf einem falschen Vorurteil der Giintherschen Schule, die
vergilst, dafs das Verhiltnjs der Geschopfe zu Gott ebensosehr
die Ahnlichkeit als die Verschiedenheit in sich schlielst.
Bullinger adoptiert den beriichtigten Ausspruch Hegfals:
Ohne Welt ist Gott nicht Gott (a. a. O. S. 251), unterlegt ihm
aber den Sinn, dals Gott ohne Welt nur unaufgeschlossener,
absoluter, dreieiniger Gott, nicht aber unendlich multipliziertes
Ieh wiire. Dies ist nun freilich kaum der Sinn, den Hegel selbst
mit  dem angefiihrten Ausspruche verbindet; denn in seinem
Sinne ist die Welt ein notwendiges Moment im eigenen imma-
neuten Leben Gottes. Wahr und haltbar aber ist jener Satz
auch nicht in gey von B. ihm gegebenen, Immanenz und Trans-
cendenz verbindenden Deutung. Ist das Sein Gottes mit dem
Sein der Wel, identisch, so kann sich Gott micht als die iiber-
selende, schopferische Ursache der Welt verhalten. Es ist daher,
um zu Aristoteles zuriickzukehren, auch unmoglich, dals der
griechische Denker eine solche Identitdt lehrte, die den absurden
Gedanken einer Selbsterzeugung einschliefsen und mit den obersten
V(irundséitzen seiner Metaphysik — beziiglich des Verhiltnisses
von Sein und Nichtsein, Aktualitit und Potenzialitit in Wider-
Spruch stehen wiirde,
Die aristotelische Metaphysik lilst weder eine monlfstlsche
10ch eine dualistische (im Sinne einer Dualitdt unabhingig von
€inander bestehender Principien) Auffassung zu, beides — mag
unsere Behauptung auch paradox erscheinen — aus demse’l_hen
Tunde: der aristotelischen Bestimmung der Materie. Diese
namlich jgt beschriinkte, nicht unendliche Moglichkeit; sie miilste
aber das letztere sein, wenn sie dualistisch als unabhéngig von
Gott bestehende, oder monistisch als mit der gottlichen Aktua].it'alt
Identische Moglichkeit zu denken wiire. Es bleibt also nur eine
Deutung iibrig, die von Brentano gegen Zeller mit Nachdruck
geltend  gemachte kreatianische, die erst jiingst eine sehr
tl‘e‘ffende und ausfiihrliche Darstellung in der Schrift von Rolfes,
»Die aristotelische Auffassung vom Verhiltnisse Gottes zur Welt

2'



20 Die Lehre des Aristoteles

und zum Menschen®, auf die wir schlielslich die Aufmerksamkeit
des Lesers lenken wollen, gefunden hat.

In fiinf Thesen erortert der Verfasser die fiir das Ver-
hiltnis Gottes zur Welt in Betracht kommenden metaphysischen,
psychologischen und ethischen Lehren des Stagiriten. Zunichst
wird in unwiderleglicher Weise gezeigt, dafls Aristoteles Gott
nicht blofs als Ziel, sondern als wirkende Ursache der Weltbe-
wegung betrachte. Die dagegen erhobenen Einwendungen aus
der Unbewegtheit des ersten Bewegers, aus dem in ausschliefs-
licher Selbsterkenntnis bestehenden Leben desselben u. s. w.
finden eine nach unserer Aunsicht iiberzeugende Widerlegung.
Die zweite These diirfte den wahren Sachverhalt in einer voll-
kommen zutreffenden Weise zum Ausdrucke bringen; bei Aristo-
teles finden sich ,die Primissen, aus denen der Ursprung der
Welt durch eigentliche Schopfung gefolgert werden kann, und
andererseits enthélt sein System nichts, was nach seiner Absicht
die Schopfung ausschlosse* (8. 66). Die Leugnung der Pri-
existenz der Seele, (woriiber trotz Zeller kein Zweifel obwalten
kann) in Verbindung mit der Lehre, dieselbe stamme nicht aus
der Potenz der Materie, sondern komme ,,von aufsen*, fiihrt
unmittelbar auf den Gedanken einer schopferischen Hervor-
bringung durch den Urgrund alles Seins (S. 89 ff., S. 148 ff.).
(zleichwohl unterldlst es Aristoteles, den letzten Schritt zu thun
und die Gott zugeschriebene unendliche Macht als die Kraft,
dem schlechthin Nichtseienden Dasein zu verleihen, ausdriicklich
zu bestimmen (8. 93 ff.). Es scheint, als’ ob der scharfsinnigste
Geist der heidnischen Welt sich scheute, das gewaltige Wort,
das alles aufser Gott in seinem wahren und unverfalschten Werte,
in seiner absoluten Abhingigkeit und Nichtigkeit Gott gegeniiber
zeigt, auszusprechen, oder als ob Gott das erhabenste Zeugnis
seiner Herrlichkeit nicht von einem der Weisen dieser Welt,
sondern durch den Mund eines ungelehrten Weibes aus dem
Oﬂ'enbarungsvolke verkiindet wissen wollte (II. Makk. 7, 28).

Ahnlich wie mit dem bedeutendsten Probleme der Meta-
physik verhélt es sich mit der Ethik. Nicht als ob die aristo-
telische Kthik ihre hochste Spitze und ihren tiefsten Grund
aufserhalb Gottes suchte. Sieht doch Aristoteles das hochste
Gut, die Gliickseligkeit in der Verdhnlichung mit Gott durch
die Erkenntnis Gottes. Gleichwohl fehlt dieser Bestimmung des
Zieles die wiinschenswerte volle Klarheit, womit die Beschrén-
kung auf das Leben im Diesseits zusammenhingt, da dem nicht
christlichen Auge das jenseitige Leben des unsterblichen Geistes
in ein undurchdringliches Dunkel gehiillt bleibt; ein Dunkel, das



iiber das Verhdltnis Gottes zur Welt. 21
Aristoteles mit Mythen auszufillen (wie Platon gethan) ver-
schmihte. Die Resultate der Schrift finden sich am Schlusse in
folgenden Worten zusammengefalst: ,,Wir stellten fest, dals Gott
bei Aristoteles die Welt als wirkendes Princip . als lebendige
Kraft bewegt. Daran schlossen wir den Beweis, dals er auch
allen Dingen das Dasein gibt, wobei wir freilich sahen, dals die
wahre und eigentliche Schipfung von dem Philosophen nicht mit
der wiinschenswerten Entschiedenheit ausgesprochen wird. Wir
iiberzeugten uns weiterhin, dals der aristotelische Gott die Welt,
die ihm das Dasein dankt, auch fortwihrend unter seiner leben-
digen Leitung erhiilt. Sodann beschiftigte uns der Mensch und
die Natur der menschlichen Seele, und wir bewiesen mit Aristo-
teles ihre Greistigkeit, aus der sich wieder der hohere Ursprung
und die ewige Fortdaner mit Notwendigkeit ergab. Was endlich
die Frage nach dem Endziel des Menschen betrifft, so fanden
wir freilich, dafs Aristoteles es in Gott aufweist, insofern er ja
einerseits das Ziel aller Dinge ist, und andererseits der Mensch
als verninftiges Wesen dieses Ziel in selbstbewulster Weise,
vornehmlich als Veriibnlichung mit dem hochsten Wesen durch
die Erkenntnis, anzustreben hat. Dagegen vermifsten wir das
religivse Moment, das Streben nach Gottihnlichkeit im Sinne
elmer durch Gottes Heiligkeit auferlegten und durch seine Ge-
I"?'Gh_'ﬁ_igkeit iiberwachten Verpflichtung. Indessen sahen wir, dals
die Ubergehung dieses Moments sich daraus erklirt, dafs Aristo-
teles nur die diesseitige Vollendung des Menschen zum Vorwurf
Seiner Ethik nimmt. Den Grund zu dieser freilich auffallenden
Z“rﬁckha.ltung waren wir geneigt, in den Schwierigkeiten zu
G:‘blicken, worein die sich selbst iiberlassene Vernunft bei jedem

ersuche, die hochsten Fragen der Ethik zu losen, sich ver-
Wickelt finget,« (S. 194 f)



	Die Lehre des Aristoteles über das Verhältnis Gottes zur Welt

