
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 8 (1894)

Artikel: Die Lehre des Aristoteles über das Verhältnis Gottes zur Welt

Autor: Glossner, M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761916

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761916
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en




DIE LEHRE DES ARISTOTELES ÜBER DAS VER¬
HÄLTNIS GOTTES ZUR WELT.

Von Dr. M. GLOSSNER.

Das Bestreben, die Geister aus der Zerfahrenheit, in welche
sie durch den modernen Subjektivismus mit seinen einander
durch Kühnheit und Absurdität überbietenden individuellen
Weltanschauungen und willkürlichen Konstruktionen versetzt wurden,
wieder zur Einheit und Gemeinsamkeit objektiven und allgemein
anzuerkennenden Wissens zurückzuführen, wird durch nichts in
dem Grade gefördert als durch das Studium der aristotelischen
Philosophie. Die Philosophie des Aristoteles bildet den gemeinsamen

Boden, auf welchem sich die verschiedensten nach
Konfessionen und Nationalitäten auseinandergetretenen Richtungen
und Denkweisen einander wieder nähern und verständigen können.
Das allgemein Menschliche, das ewig Mustergiltige ist wie in
der Kunst, so auch in der Wissenschaft bei keinem Volke in
dem Mafse zum Bewufstsein und Ausdruck gelangt, wie bei den
Griechen. In ganz hervorragender Weise gilt das Gesagte von
der Philosophie. Die griechische Philosophie ist keineswegs ein
rein nationales Produkt, sondern trägt das Gepräge der reinen
Entwickelung des menschlichen Gedankens. Soweit aber im
Fntwickelungsgang der griechischen Philosophie von religiöser
Einwirkung die Rede sein kann, ist es nicht die Religion in der
bestimmten nationalen Form und sind es nicht specifisch
griechische Anschauungen, die auf. die reifsten und vollendetsten
Erzeugnisse des griechischen Denkens Eintlufs gëwannen, sondern
der reine, aus mythologischer Umhüllung geschälte Kern der
allgemeinen religiösen Überlieferung, also der allgemeinste und
wesentliche Inhalt der natürlichen Religion, wie er in der
Vernunft selbst angelegt ist. (Vgl. Arist. Metaph. A 8. 1074 b9 ff.)

Von diesem Gesichtspunkte sind die uns vorliegenden
neuesten Arbeiten über die Gotteslehre des Stagiriten1 mit Freude
zu begrüfsen, die freilich nicht immer eine ungetrübte ist. Zu-

1 Aristoteles' Metaphysik in Bezug auf Entstehungsweise,
Text und Gedanken klargelegt bis in alle Einzelheiten. Mit einem
Prodromus über Aristoteles' Lehre vom Willen und einem Epilog über
Pantheismus und Christentum. Von A. Bullinger. München 1892. Vgl.
des Aristoteles Erhabenheit über allen Dualismus u. s. w.
Von dems. München 1878. — Dr. E. Rolfes, die aristotelische
Auffassung vom Verhältnisse Gottes zur Weltundzum Menschen. Berlin 1892.

Jahrbuch für Philosophie etc. VIII. 1



2 Die Lehre des Aristoteles

nächst nämlich hat man sich auf gewisser Seite im Gegensatze
zum mittelalterlich-scholastischen einen „Aristoteles der Neuzeit"
kritisch-philologisch und philosophisch zurecht gemacht. Diesen
Aristoteles hat man dann zum Dualisten gestempelt und ihm die
Lehre unterschoben, das höchste Princip bewege eine von ihm
unabhängige Welt ausschliefslich als Zweck in völlig unbe-
wufster Weise, wie etwa der Magnet das Eisen. Dieser mit
allen Grundsätzen der aristotelischen Philosophie in Widerspruch

stehenden Auffassung ist unter andern der unermüdliche
und streitbare philologisch-philosophische Aristoteliker von
Dillingen, A. Bullinger, entgegengetreten, um aber nun seinerseits

den griechischen Denker zum Vorläufer Meister Eckarts
und Hegels, zum Monisten, und zwar zu einem, der Immanenz
und Transcendenz zu verbinden wisse, also, wie wir sagen wollen,
zum Theosophen zu machen.

Diesen „Aristoteles der Neuzeit" will Bullinger der Gegenwart

wieder zugänglich machen (des Aristoteles Erhabenheit
u. s. w. S. V). Aristoteles und Piaton lehren nach ihm im
Grunde dasselbe. Im aristotelischen Gott ist die Ideenallgemeinheit,

die Piaton lehrt (S. VI). Die Materie ist beiden etwas
an und für sich Nichtiges, eine blofse Eiktion des Denkens.
Mit Unrecht liest man in Aristoteles eine unpersönliche
Unsterblichkeit hinein (S. VII). Zum Verständnis des Aristoteles
reicht philologische Akribie nicht aus, man mufs den Geist und
Zusammenhang erfassen. Z. B. Sätze wie: „Die Arzneikunst ist
gewissermafsen die Gesundheit", versteht nur der Orientierte.
Dieser sieht darin die Identität der Eorm mit dem bewegenden
Princip. Die vXtj aber ist nichts aufser Gott Bestehendes,
sondern das Hegeische Sein Nichtsein. Der positive Grund
in materieller und formeller Hinsicht der endlichen ovöiai ist
in Gott die göttliche èvéçyeia (S. 3). In diesen Aufserungen
liegt Wahres und Falsches bunt durcheinander. Die Behauptung,
die göttliche èvéçysta sei der positive Grund der Dinge in
materieller und formeller Hinsicht, könnte an sich in einem
zulässigen Sinne aufgefafst werden; denn Gott ist in der That als
reine Energie schöpferischer Grund der Dinge nach Materie und
Form. Dieser Auffassung aber widerspricht die Herbeiziehung
der Hegeischen Formel: Sein Nichtsein. Nach Hegel macht
sich das göttliche Sein selbst zum Substrat der Weltverwirklichung,

da ihm diese das Vehikel seiner Selbstverwirklichung
zum absoluten Geiste ist. Diese Hegeische Theorie schiebt B.
dem griechischen Philosophen unter. „Gott bringt nur sich,
resp. in seiner unendlichen Kraft als Mögliches Gegebenes her-



über das Verhältnis Gottes zur Welt. 3

for. (Arist. Metaphys. S. 54.) „Die Wirklichkeit der Welt
sind lediglich die Gedanken Gottes.'1 (Ebend. S. 61.)

Diese Aulfassung der Materie als des im Sinne des
Möglichen und Gestaltbaren gedachten göttlichen Seins entspricht
nicht der wahren Meinung des Aristoteles, dem die Materie
einerseits ein reales Konstitutiv der Körper bildet, während
ei sie andererseits von dem göttlichen Sein, das er als reine
Wirklichkeit bestimmt, vollkommen ausschliefst.

B. spricht zwar von Schöpfung; wie er sie aber versteht,
zeigt die Behauptung, die vielen Principien seien bei Aristoteles
—- einem Princip, dem göttlichen Geiste. Also ist, da eines
dieser Principien die Materie bildet, auch diese mit dem
göttlichen Geiste identisch. Dafs durch diese Identifizierung Gott
seinem reinen An- und Fürsichsein, als actus purus nicht ent-
iiemdet werde, ist eine leere Versicherung, die B. seinem Meister
Hegel einfach nachspricht. Gott ist nach Aristoteles zwar
bewegende Ursache und Zweck der Welt, nicht aber der immanente

Zweck der Welt; sonst wäre ja der göttliche vovg
gleich der Weltordnung, die doch Aristoteles, wie die Ordnung
des Heeres vom Feldherrn, von Gott und der sie bewirkenden
göttlichen Intelligenz ausdrücklich unterscheidet. (Metaph.XII. 10.)

Die Materie wird nicht aus der Macht Gottes, sondern nur
durch die Macht Gottes; denn diese kann sich als absolute
Wirklichkeit wohl bewirkend, bewegend, als Wirkursache
bestimmend, nicht aber als bestimmbar verhalteu. Gegen den
Binwurf, Aristoteles fasse Gott als actus purus, schliefse also die
Materie aus dem Sein Gottes aus, beruft sich Bullinger auf die
von Aristoteles gelehrte Einheit des Princips (des Arist.
Erhabenheit u. s. w. S. 5). Diese kann jedoch bestehen, auch
wenn der wesentliche Unterschied immanenter (Materie und
Dorm) und transeunter Ursachen (Wirk- und Zweekursache)
aufrecht erhalten wird, alsdann nämlich, wenn man Gott als
schöpferische Ursache denkt, der die Welt nach Form und Stoff
das Dasein verdankt. Koch mehr: die Einheit des Princips
(Hç xoiçavog eoroa) wird nur unter der Voraussetzung gewahrt,
dafs Form und Materie zwar den Dingen eigen, aber durch
absolute (schöpferische) Setzung ihnen verliehen sind durch eine
überragende Ursache, die keinen Gegensatz in sich trägt, aus
der also auch kein Sein mit der Doppelfunktion des Bestimmbaren
und Bestimmenden (wie B. will) herausgesetzt sein kann. Die
Binheit des Princips wird nämlich nicht nur durch die Annahme
einer Gott gegenüberstehenden und von ihm unabhängig
bestehenden Materie aufgehoben, sondern auch durch die Hinein-

r



4 Die Lehre des Aristoteles

tragung der Materie oder passiven Potenz in Gott selbst. Der
Monismus (Pantheismus) ist sozusagen nicht minder dualistisch
als der erklärte und principielle Dualismus selbst, indem er ein
dem Zwiespalt verfallenes, mit sich selbst verfeindetes Sein als
das ursprüngliche setzt. Die Einheit des Princips besteht
demnach, sofern Gott als der wirkende und finale, die Dinge nach
Eorm und Stoff, also schlechthin setzende Grund begriffen wird;
nicht aber darf die Einheit des Princips in dem Sinne ausgelegt

werden, dafs Gott sein eigenes Sein zum Stoffe (Substrate)
der Schöpfung macht. In dem letztern Ealle würde überdies
auch von einer Schöpfung überhaupt nur mehr mifsbräuchlich
und zum Zwecke der Täuschung Unbefangener geredet werden
können.

Die aus Met. VIII, 16 angeführte Stelle (vgl. B. Aristot.
Metaph. S. 68): „Die letzte Materie und die Form sind eins",
kann nicht von einer schlechthinnigen Identität von Form und
Materie, sondern nur von der aus ihrer Vereinigung entstandenen
Einheit des konkreten Körpers verstanden werden. Denn darüber
kann kein Zweifel bestehen, dafs Aristoteles die aus der
Verbindung von Form und Materie resultierende Einheit nicht als
eine accidentelle, sondern als eine wesenhafte betrachtet, als
eine Einheit, die gänzlich unvermittelt, nicht durch irgend ein
Band, sondern unmittelbar dadurch besteht, dafs die Materie als
an sich reine Bestimmbarkeit durch die Form zu einem Wesen
dieser oder jener Art bestimmt ist. Aristoteles will demnach

sagen: Die letzte Materie ist nichts anderes als die durch die
Form verwirklichte Möglichkeit; man braucht also keinen weiteren
immanenten Grund der Einheit beider zu suchen. Die Zusammengesetztheit

der aus Form und Materie bestehenden Körper ist
damit nicht geleugnet, der Dualismus immanenter Wesenskon-
stitutive des beweglichen, natürlichen Seins nicht aufgehoben.

Gegen die Identität von Form und Materie spricht
entschieden 28 der Metaphysik; denn hier ist nicht allein, wie
B. meint (Arist. Metaph. S. 51 f.), von der logischen, sondern
von der realen Gattung die Rede, und insbesondere ist die
Einteilung des Seins nach den Kategorieen eine die Dinge selbst
und ihre realen Bestimmungen berührende. Wenn nun das Sein
der Kategorieen das reale Sein ist, so gilt dies auch von dem
durch' die Kategorieen sich hindurchziehenden möglichen und
wirklichen Sein. Doch darf hieraus nicht gefolgert werden, dafs
sich in jeder Kategorie wie in der der Substanz eine reale Zweiheit
der Principien finden müsse; denn in den übrigen Kategorieen
ist das mögliche Sein infolge des der Substanz innewohnenden



über das Verhältnis Gottes zur Welt. 5

Möglichkeitsprincips, nämlich der Materie. Die Substanz ist
quantitativ, für accidentelle Formen empfänglich, leidend, der
Ortsveränderung unterworfen nicht auf Grund besonderer ac-
cidenteller Potenzialitäten, sondern infolge der radikalen Poten-
zialität, der die Substanz durch die Materie unterworfen ist.

Dafs im Sinne des Aristoteles das in den Kategorieen
ausgesagte Sein nicht real ein und dasselbe ist, ergibt sich schon
aus dem Gegensatze, in welchen die aristotelische Ontologie zu
den Eleaten tritt, deren einheitliches Sein Aristoteles aufs
entschiedenste verwirft, indem er bei jeder Gelegenheit den Satz
einschärft: ro op Xéysrai jroÀÀaycôç und jener eleatischen Einheit

des Seins die verschiedenen Einteilungen desselben in das
logische und reale, das mögliche und wirkliche, das Sein der
Kategorieen u. s. w. entgegensetzt. Den Monismus (Pantheismus)

der Eleaten aber würde Aristoteles lehren, wenn er dem
Katze allgemeine Giltigkeit zugestehen würde: Das Mögliche werde
zur Wirklichkeit dadurch, daf§ die Wirklichkeit, die Form sich
von sich abstöl'st (B. Arist. Metaph. S. 53). Das Gegenteil ist
Grundprincip des Aristoteles, nämlich dafs das zu verwirklichende
Sein ein anderes wirkliches und in letzter und höchster
Instanz eine reine unendliche Wirklichkeit voraussetzt.

Von der Auffassung der Materie im Sinne der Allgemein-
Keit und Bestimmbarkeit des göttlichen Denkens (B. des Aristot.
Erhabenheit u. s. w. S. 9) findet sich bei Aristoteles auch nicht
die geringste Spur. Im göttlichen Denken ist keine Unbestimmtheit

und Bestimmbarkeit, kein Moment, das durch ein anderes
Moment bestimmt werden müfste. Dieses ist ein Hegelscher,
willkürlich in Aristoteles hineingetragener Gedanke. Die Stelle Metaph.
XIII 3 enthält keine Reduktion der wirkenden auf die Formalursache

(A. a. 0. S. 12), vielmehr enthält sie ausdrücklich die
Kehre, dafs die Form nicht das wirkende Princip ist, sondern
e'n solches (bei allem Werden, d. h. Gestaltet-Formiertwerden
des Stoffes) voraussetzt. Die Dinge sind zwar thätig auf Grund
ihrer Form, wie sie sich auf Grund des Stoffes leidend
verhalten und das Allerformalste ist das Thätigste, aber die
Ursächlichkeit der Form als solcher ist von der der thätigen
Ursache völlig verschieden. Die Form verursacht als Konstitutiv,

als immanenter Daseinsgrund; die wirkende Ursache
dagegen setzt das vollendete Dasein voraus und bringt durch
ihre Thätigkeit hervor. Nur materialiter können beide Weisen
der Verursachung zusammenfallen, nicht aber formaliter, denn
"uchts bewirkt das eigene Sein, was von der Form gesagt
werden müfste, falls sie bewirkend verursachen würde, d. h.



6

wenn das Informieren ein Bewirken wäre; wohl aber kann
dieselbe Form in der einen Hinsicht als causa formalis, in einer
andern als c. efficiens fungieren.

Der Grundsatz der Synonymie, aus welchem B. den
Monismus ableitet, kann nicht die Identität von Ursache und Wirkung
bedeuten, sondern ist in dem Sinne zu verstehen, dafs eine
Wirkung irgendwie in der Ursache enthalten sein müsse, wie schon
die Zusammenfassung des Wirkens der Natur und Kunst unter
jenem gemeinsamen Begriff (der Synonymie) beweist. Die Wirkung
ist in der Ursache enthalten: es frägt sich aber wie? ob dem
specifischen, generischen Sein nach oder nach einer ganz
allgemeinen Ähnlichkeit. Nur das Letztere gilt von dem Verhältnis
der Welt zu Gott. Der Grundsatz der Synonymie ist also
allerdings auch auf Gott anzuwenden, aber nicht in dem den realen
Unterschied von Gott und Welt aufhebenden Sinne des Monismus.
Das göttliche Sein als reine Wirklichkeit ist keiner Bestimmung,
keiner Entwickelung fähig. Daher sind die (gemischten)
Vollkommenheiten der Dinge (in gewissem Sinne deren Sein) in
Gott zwar eminenter (eine Bestimmung, die der Scholastik
angehört, von welcher sie Descartes, auf den B. sich beruft,
entlehnte), nicht aber formaliter enthalten, was der Monismus
behauptet und konsequent behaupten mul's. B. räumt diese

Konsequenz ein, indem er die Weltschöpfung durch eine Ent-
äufserung des göttlichen Seins, sofern dieses angeblich mannigfaltig

bestimmbar ist, vor sich gehen läfst. Diese Deutung der
aristotelischen Lehre ist mit dem Begriff des unbewegten
Bewegers schlechterdings unvereinbar.

Der folgende Satz (S. 15): „Gott offenbart seine unendliche
Kraft und Schöpfermacht dadurch, dafs er die Momente seiner
selbst, die in ihm in rein geistiger Einheit ewig aufgehoben, zu
gesondertem Dasein in seiner Schöpfung entläfst" (Vgl. S. 23
u. S. 46 ebd., wo von einer Urmaterie und Urform in Gott
geredet wird), ist nach Sinn und Ausdruck nicht aristotelisch,
sondern hegelisch. Bullinger schreibt demnach Gott eine Materie
zu und schliefst sie von ihm nur in dem Sinne „einer Masse

von irgendwelcher Beschaffenheit" aus; sie sei ein Drittes, in
welchem Gott und die Welt eins sind, und bestehe als „die
in Gott ewig wirkliche Kraft und Macht der Verwirklichung der
Welt" (S. 15). Weiterhin heifst os: Das Princip der Welt
bewegt sich selbst in allem (S. 16). So mögen Schelling, Hegel,
in gewissem Sinne auch Baader von Gott und seinem Verhältnisse

zur Welt reden; bei Aristoteles fehlen hierzu alle
Voraussetzungen. Aristoteles tadelt den Empedokles, weil er die



7

<piha sowohl zur wirkenden Ursache als auch zur Materie der
Dinge gemacht habe (Metaph. XII, 10). Gleichwohl soll er
selbst Gott zur Materie der Dinge machen und ihn, den
unbewegten Beweger, sich selbst in allem Bewegen bewegt sein
lassen

Gott soll Form der Formen sein in idealer Einheit, in der
höptung diese auch zu gesondertem Dasein entlassend.

Also wäre Gott die Idee der Welt, ein Idealwesen! Der
entschiedenste Protest gegen diese Auffassung liegt in der
aristotelischen Lehre vom Intellekt, der gerade aus dem Grunde, weil
er lorm der Formen ist, nicht in die Materie eingehen, sich
eicht mit ihr vermischen, und daher auch nicht aus ihr erzeugt
werden kann, sondern von aufsen kommend, mit dem Stoffe sich
verbindet. Wäre der Intellekt F"orm der Formen im monistischen

Sinne, so wäre derselbe bereits in der niedersten, im
Stoffe versenkten Form latent enthalten und der Geist könnte
äU8 dem Naturprozefs emporspriefsen, wie Stamm und Blüte aus
der Wurzel. Steht demnach nach aristotelischer Lehre selbst
der menschliche Geist über dem Naturprozefs, so gilt dies um-
somehr vom göttlichen Geiste, der gerade als absolute, reinste

orm über die Natur erhaben ist, sich also nicht als deren
" dee" und zu verwirklichende immanente Form verhalten kann.

Richtig dagegen ist im folgenden (S. 19 ff.) gezeigt, dafs
die beiden Bestimmungen, Gott sei wirkende und Zweckursache,
sich nicht aufheben, sondern einander ergänzen. Am einfachsten
erhellt diese Vereinbarkeit, wenn man annimmt, dafs Gott nach

er wahren Meinung des Aristoteles die Dinge durch das mit
i 1er Wesenheit und Natur ihnen eingepflanzte Verlangen
(Begehren, W ollen) und so als Zweck bewegt. Der an Anaxagoras
P°n Aristoteles geübte Tadel betrifft allerdings nur die mangelnde

estimmung Gottes als einer Ursache, die sich in allem WTirken
selbst zum letzten Zwecke hat; sie soll aber nicht don Panthe
ismus (Monismus) begünstigen, den Aristoteles in den Eleaten
entschieden bestreitet. Denn nach Aristoteles ist das göttliche
• ein als reine Wirklichkeit dem Wrerden in keiner Weise
unterworfen. Gott ist ihm nicht ein sich selbst bewegendes Prineip ;
er ist dies ebensowenig als das die Dinge absorbierende und

eren Werden zum Scheine herabsetzende eleatische Sein, son-
ern der unbewegte Beweger eines von ihm selbst verschiedenen,
urch seine Thätigkeit aus der Möglichkeit in die Wirklichkeit

u ergeführten Seins, eines Seins, das, aus Möglichkeit und Wirk-
îchkeit (Materie und Form) zusammengesetzt, dem Werden und
er Entwickelung unterworfen ist (S. 21).



Die Lehre des Aristoteles

Es ist nicht genug zu sagen: Gott werde inhaltlich nicht
mehr, als er von Ewigkeit war (S. 22); denn Gott wird weder
im absoluten Sinne, noch im relativen, d. h. in dem Sinne, dafs

er sein ewig vollendetes Sein durch Entäufserung mitteilt,
indem er es zum Substrat und in diesem Sinne zum
Möglichkeitsgrunde oder der Materie der Dinge macht. Derartige
Gedanken mögen in die Ideenkreise der Neuplatoniker, eines Meister
Eckart, Nikolaus Cusanus, Giordano Bruno und anderer
harmonisch sich einfügen, die Philosophie des Aristoteles weist sie
als ein durchaus fremdartiges Element entschieden von sich.

Das Wesen der Welt ist dem spekulativen Monismus der
göttliche Gedanke. Nach Aristoteles aber gehört der Stoff
als reale Grundlage wirklicher Körperlichkeit mit zum Wesen
der Dinge, ist nicht blofs Erscheinung, 'subjektives Phänomen.
Die Behauptung: „Aus seiner reinen GedankenWirklichkeit ist
die Welt gesetzt, das Wesen der Welt ist der reine Gedanke,
den Gott denkt" (S. 26), steht im Widerspruch mit allem, was
Aristoteles lehrt von Gott und Welt.

Es ist allerdings eine Vorstellung, die man nur
unberechtigterweise dem Stagiriten beilegt, wenn man ihn Gott von aufsen

— das „aufsen" räumlich genommen — stofsen, bewegen läfst.
Gott ist der Peripherie der Welt nicht näher als dem Centrum,
und bewegt dieselbe ebensowohl von diesem als von jenem aus,
sofern sein Verhältnis zur Welt überhaupt nicht ein räumliches
ist, wiewohl von einem anderen Gesichtspunkte aus die
bewegende Kraft mehr von der Peripherie als vom Centrum aus
sich geltend macht. (S. 27 ff.)

Noch mehr aber als durch jene ungeeignete Vorstellung
eines von aufsen Stofsens tritt man mit der Meinung des Aristoteles

in Widerstreit, wenn man die „unbegrenzte" Kraft des
ersten Bewegers in „Kräfte" auseinandergehen, sich entäufsern
läfst. Gott bewegt weder in dem einen (dualistischen), noch in
dem andern (monistischen) Sinne, sondern durch die Triebe, die
er den ihrem ganzen Sein nach von ihm gesetzten Dingen
eingepflanzt hat, Triebe und Strebungen, durch welche schon der
kosmische Mechanismus besteht und unter fortwirkendem
göttlichen Einflufs sich erhält. In diesem Sinne bewegt Gott als
Ziel, als Begehrtes. Bei jener Vorstellung von der in den
Weltkräften entäufserten Gotteskraft läfst sich dann freilich auch die
Materie in Gott setzen und der Schein sich erwecken, als ob
Gott gleichwohl als reine Energie festgehalten würde. Der
Gedanke aber einer absolut wirklichen oder verwirklichten
Möglichkeit ist von dem aristotelischen Begriff der reinen, aller



S)

mit Möglichkeit behafteten und zu verwirklichenden Wirklichkeit
vorangehenden, Wirklichkeit, eines actus purus weit

verschieden. Oder will Bullinger den Begriff des actus purus im
scholastischen Sinne, der jede reale Möglichkeit ausschliefst und
derselben vorangeht, fest- und den Gedanken der Identität des
Möglichen und Wirklichen oder des Possest um uns eines cu-
sanischen Ausdrucks zu bedienen) fernhalten? In diesem Falle
hätte er zu zeigen, wie denn ein reiner Akt „Kräfte aus sich
entlassen", den Unterschied in sich frei walten und dadurch in
sich einen Werdeprozefs inaugurieren könne.

Ks wurde bemerkt, dafs die Entstehung der Menschenseele
von aufsen (ftvQa&çv) der Bullingerschen Ansicht widerstreite.
In der letzteren müfsten entweder alle höhern Formen — bildlich

gesprochen — von aufsen, aus dem Princip aller Wirklichst
den vorausgehenden niederen kommend angesehen werden

(S. 33), oder es dürfte ein solches .Entstehen von aufsen auch
von der menschlichen Seele nicht angenommen werden. Kur von
dieser aber behauptet es Aristoteles. B. will das &vQa&-ev
darauf beschränken, dafs der vovç nicht als eine blofs höhere
btufe im natürlichen Entstehungsprozefs eintrete, also in einem
vollkommeneren Sinne als die vorangehenden Stufen aus dem

nncip des Seins fliefse. Ist denn aber, fragen wir, die
sensitive (tierische) Seele eine blofs höhere Stufe des vegetativen
Bebens? Keineswegs! Gleichwohl läfst Aristoteles das Princip
des tierischen Lebens nicht von aufsen in den Körper eintreten.
Bas ftvQa&ev ist also zwar nicht ein räumliches, wohl aber ein
sachliches von aufsen und bedeutet, dafs die intellektive Seele

Potenzialität des Stoffes schlechthin überrage und deshalb
nur durch schöpferische Setzung in den für sie disponierten
Borper eingeführt werden könne und werde. Aus diesem Grunde

ann aber die Materie nicht eine veräufserlichte göttliche Kraft,
nicht die angeblich in Gott vorhandene mit der Wirklichkeit
identische Materie oder Möglichkeit sein, da eine solche
notwendig- unendlich wäre und jeder Form, also auch dem
geschaffenen Geiste, speciell der intellektiven Seele, die Grundlage

Verwirklichung darbieten müfste.
Kreatianisch, nicht dualistisch, erklären auch wir die

aristotelische Lehre, verstehen aber unter Kreation die absolute Setzung
f es endlichen Seins, die Schöpfung aus Nichts — nicht aus
einem relativen Nichts oder einer in Gott mit der unendlichen
-lacht identischen, in ihm aufgehobenen, im Geschöpfe aber
»entlassenen" (passiven) Potenz oder (realen) Möglichkeit, eines
aas Gott „herausgesetzten", veräufserlichten „Unterschiedes",



10 Die Lehre des Aristoteles

sondern aus dem Nichts absolut genommen, also ein schlecht-
hinniges Setzen ohne Voraussetzungeines aufser Gott (Dualismus)
oder in Gott (Pantheismus, Theosophismus) vorhandenen Subjekts
(ex nihilo sui et subjecti).

Falsch ist demnach auch die Behauptung Bullingers, die
Materie sei ein Drittes, Einheitliches zwischen Gott und Welt,
etwas, was in Gott Gott, in der Welt Welt sei. (Erhabenh.
u. s. w. S. 44. Ebenso in „Aristot. Metaphys." S. 227: „Die
Materie ist zu denken als ein Drittes, als die in Gott ewig
wirkliche Macht und Kraft der Verwirklichung der Welt, in
Gott nicht unterschieden von Gott".) Denn in diesem Falle wäre
sie ein gemeinsames Substrat Gottes und der Welt. Gott würde
somit alle Bewegungen und Veränderungen der Dinge in sich
selbst, als seine eigenen Zustände erfahren. Statt der unbewegte
Beweger zu sein, wäre Gott der absolute Prozefs. Oder auch,
da im absoluten Prozefs nichts wird, seine Bewegung also im
Grunde nur Schein, ein „Spiel" ist, so sänke Aristoteles auf den

Standpunkt der Eleaten zurück, deren Gott es allerdings nur
mit sich selbst zu thun hat. Mit andern Worten: Aristoteles
wäre ein griechischer Hegel, dessen sophistische Dialektik er
kannte, aber nicht adoptierte, sondern mit einer gewissen
Verachtung behandelte und widerlegte (vgl. den Abschnitt über das

prineip. contradict, und die Dialektik des Möglichen und Wirklichen

in der Metaphys.).
Wäre die Materie eine in Gottes Kraft vorhandene

(bestimmbare, passive, reale) Möglichkeit der Dinge, so müfste es
eine allem aufsergöttlichen Sein gemeinsame Materie geben. Nun
ist aber nach Aristoteles die Materie der Himmelskörper eine
andere als die der substantiellen Veränderung unterworfenen
sublunarischen Körper; der Geist aber ist überhaupt nicht mit
einer substantiellen Potenzialität, einem Stoffe behaftet; folglich
ist auch die Gott und der Welt gemeinsame Materie eine der
aristotelischen Metaphysik vollkommen fremde willkürliche Fiktion.

Die von B. vorgebrachten Gründe sind leicht zu widerlegen.
Gott kann erster Beweger eines von ihm verschiedenen und
von ihm hervorgebrachten Seins sein und doch in seinem Denken
in gewissem Sinne nur sich selbst zum Objekte haben, wenn
angenommen wird, dafs er, indem er sich selbst denkt und erkennt,
in sich alles Erkennbare erkennt, so dafs also Gott wie durch
seine Thätigkeit das universale in causando so durch sein Wesen
das universale in repraesentando, keineswegs aber (wozu Gott
von Hegel und Bullinger gemacht wird) das universale in essendo
ist. Bezüglich der Form und Materie aber lehrt Aristoteles,



über das Verhältnis Gottes zur Welt. 11

wie schon oben bemerkt wurde, zwar die Einheit derselben im
zusammengesetzten, konkreten Sein, ihren unmittelbaren Zu-
sammenschlufs zum einheitlichen Wesen, nicht aber die Identität
beider. Wie könnte dieselbe Materie unter verschiedenen Formen
existieren, wenn Form und Materie identisch wären? Hegel
mag diese Identität annehmen, da sein Begriff des Werdens ein
anderer als der des Stagiriten ist und nach ihm das sich Voran

emde eigentlich sich gleichbleibt, zur Einheit mit sich zu-
iuckgeht. Hegel kennt eben nur das eine, nur scheinbar sich
vciändernde, Sein. Anders Aristoteles; er ist nicht Monist, wenn
auch sozusagen Monarchist. Seine Grundsätze sind, einerseits:
to iv Xtysrai xoXXaymç, andererseits: tlç xoIqccvoç lörco.

Was B. von der Gattung behauptet, sie sei die Einheit der
sich ineinanderschiebenden Seinsbestimmtheiten, Gott aber sei
Gattung eminenter, ist nichts weniger als aristotelisch. Nach
Aristoteles ist die Gattung „entweder nichts oder ein Späteres"
(de An. A 1.), keineswegs aber ein die Arten belassendes, in
1 non sich explizierendes Sein. Gott kann daher auch weder
formaliter noch eminenter Gattung sein; denn Gattung sein

rue t keine \ ollkommenheit aus, sondern ist ein ens rationis,
une secunda intentio, der Reflex des den Körpern gemeinsamen

°eVm 'Oo'schen Denken, also eine Form des menschlichen,
nie des göttlichen Gedankens. Für Aristoteles beschränkt sich
das Allgemeine — universale logicum, in essendo, im
Unterschiede vom universale in repraesentando und in causando —
aut das menschliche Denken und die materiellen Dinge (in denen
es nur sein Fundament, nicht seine Formalität hat), keineswegs
aber erstreckt es sich auf das rein Geistige. Hieraus erhellt,
was wir von der Hegeischen Formel des „konkret Allgemeinen"

as durchaus nicht mit der Universalität einer Ursache oder
mnes Erkenntnismittels zu verwechseln ist), das sich in der
Welt als Besonderheit manifestiert, zu halten haben.

Übrigens ist der Gedanke, den B. in Aristoteles finden will,
Aals die unendliche göttliche Kraft sich als reale Möglichkeit,
passive Potenz, Materie, in der Schöpfung verhalte, älter als
Hegel. Von anderen Vertretern desselben (im Grunde geht er
aut die Neuplatoniker zurück) abgesehen, hat ihn, wie oben
angedeutet wurde, Nikolaus von Cusa in seiner Formel „Possest"
ausgedrückt und mit Hülfe desselben die aristotelisch-scholastische
Philosophie von Grund aus zu reformieren gesucht. Wir haben
diesen Punkt in unserer Darstellung der cusanischen Philosophie
als den bedeutsamsten.hervorgehoben, aber selbst in Kreisen,
m welchen wir auf Verständnis hoffen zu dürfen glaubten, ein



12

solches nicht gefunden. Der Sinn jenes Possest ist eben kein
anderer, als der, dafs sich in der Schöpfung die göttliche Macht
zugleich als aufnehmend — bestimmbar — und als thätig —
bestimmend — erweise. Gleichwohl hat man nicht undeutlich
eine Ungereimtheit darin ersehen wollen, dafs wir den grofsen
Kardinal zu einer Art Vorläufer Hegels gestempelt. Da tritt
nun in B. auf einmal ein erklärter Anhänger Hegels auf, der
in demselben Gedanken, der Identität des aktiven und passiven
Princips (die Schellings Sympathie für Bruno, der sie vom Cu-

saner übernahm, erweckte), den er irrtümlicherweise auch bei
Aristoteles gefunden haben will, das auszeichnende Merkmal der
Hegeischen Philosophie ersieht. Nun ist es zwar leicht, zu
zeigen, dafs Aristoteles kein Hegel ist; es genügt, auf den einen
Umstand hinzuweisen, dafs der griechische Philosoph aufs
entschiedenste an dem Princip des Widerspruchs festhält, mit dem
der Gedanke einer Selbstverwirklichung des Möglichen unvereinbar

ist, während sich ebenso umgekehrt aus der Leugnung
des genannten Princips seitens des Cusaners ergibt, dafs er auch
in der Auffassung der Schöpfung als beruhend auf der Identität
des Wirklichen und Möglichen, des Aktiven und Passiven mit
seinem späteren Kompatrioten, ebenfalls einem Vertreter einer
vermeintlich specifisch „deutschen" Philosophie, einverstanden ist,
mögen sich auch in der Durchführung jenes principiellen
Gedankens aufser anderem alle jene Differenzen geltend machen,
die zwischen der scholastisch-mittelalterlichen und der modernen
Bildung obwalten. Wesentlich und von der hohen Warte der
Spekulation und Begriffsdialektik angesehen unterscheidet sich
der Hegelische Panlogismus nicht von der mehr in die Formen
der Anschauung und des mathematischen Symbols sich kleidenden

Philosophie des Cusaners. Denn, wenn einmal angenommen
wird, dafs Gott in der Schöpfung sein eigenes Sein zum
Substrate der Dinge macht, ist es nur konsequent, wenn die Formen
des menschlichen Gedankens auf das göttliche Denken
übertragen und zu Momenten des weltschöpferischen Prozesses
gemacht werden, wie von Hegel geschah, dessen System insofern
zweifellos einen formell-wissenschaftlichen Fortschritt über den
Cusaner hinaus bezeichnet.

Wenden wir uns von dieser geschichtliehen Digression
wieder unserem philologischen, von Hegel inspirierten Aristo-
teliker zu, so erklärt dieser die Stelle 429 b 14 (De Anima),
demselben Geiste folgend, im Sinne einer gewissen Einheit der
geistigen und sinnlichen Vermögen. Diese Einheit besteht
allerdings in der Wurzel, der einheitlichen Substanz; die angeführten



13

Vermögen unterscheiden sich aber schon in dieser Hinsicht, sofern
die sinnlichen Vermögen aus dem Kompositum, die geistigen aus
der Seele allein, der ein die Leiblichkeit überragendes Fürsichsein

zukommt, als ihrer Wurzel hervorgehen. Der Unterschied
ist daher trotz der wurzelhaften Einheit ein wesentlicher. Jene
Stelle wird aus diesem Grunde besser von der indirekten
Erkenntnis des Einzelnen durch den Verstand zu erklären sein.
(Vgl. unsere Seh. vom Princip der Individuation S. 25 f.)

ie Hegelsche Formel des Unterschiedes in der Identität (der
onkreten Identität) ist hier abermals nicht am Platze. Dasselbe

gdt von dein „entäufserten" vovç in der Sinnlichkeit wie im
sensiblen Objekt, dem alofttjxixov und dem alo&r/xôv.

Erörterung über den doppelten vovç verfehlt vollständig
ihr Zjel (Des Ar. Erh. S. 60 ff.). Nicht erst, wie B. meint, im 5. Kap.

es Buches ist vom receptiven vovç die Bede, sondern bereits
"n

a
^aI'' desselben Buches, wo die naturgemüfs von den

niederen zu den höheren Seelenvermögen fortschreitende Unterste
ung zur Erörterung des Denkvermögens gelangt. Dieses

n
er, 18t 4eni Aristoteles ein passives, réceptives Vermögen, das

en en ein Leiden (in dem höheren Sinne des Vervollkommneter
ens) urch das votjxov; und da dieses ein völlig Ab-

ra es, immaterielles ist, so ist, wie weiter ausgeführt wird,
ei oovccfiEt ein geistiges, organloses Vermögen. Nun er-

16 t sich aber die nicht zu umgehende Frage, wie das votftovaut den möglichen — passiven, receptiven — Verstand wirken
könne, da es selbst nicht als eiue Aktualität — etwa im Sinne

er subsistierenden platonischen Ideenwelt — besteht? Auf
(lese Präge gibt das 5. Kapitel des 3. Buches die Antwort, die

a in lautet, dafs in der Seele aufser dem höheren Erkenntnis-
T® ri?.°^e n e'ne Kraft vorhanden ist, die das in den Phantasmen

er Möglichkeit nach enthaltene Intelligible — votjxov — zu
einem actu Intelligiblen gestaltet und dadurch befähigt, den

ovvâfiEi zu informieren und aus der Möglichkeit zur Wirk-
ichkeit, zu wirklichem Erkennen überzuführen. Der vovç Jtoitj-

xlxoç ist demnach nichts anderes als die Kraft, das Intelligible
aus dem Sinnlichen zu abstrahieren; eine Kraft, die Aristoteles
anzunehmen gezwungen war, wenn seine Psychologie mit seiner
imysik und Metaphysik, denen zufolge das Wesen, der Inhalt
der Begrifle, die Formen in den Dingen, nicht über ihnen
bestehen, in Übereinstimmung gesetzt werden sollte.

Wie verhält es sich aber mit dem vovç xafhjxixoç in
demselben Kapitel? Er kann nicht identisch sein mit dem geistigen
vovç dwdf/Ei, wovon in dem vorausgehenden Kapitel die Rede



14 Die Lehre des Aristoteles

ist, vielmehr ist damit ein sinnliches Vermögen gemeint, also
entweder die Phantasie, oder die von Späteren ausdrücklich als

Seelenvermögen aufgestellte sogenannte vis cogitativa (auch ratio
particularis, bei Tieren vis aestimativa genannt); denn die von
B. versuchte Erklärung des (p&aQtôç ist nicht genügend
begründet. Dafs mit dieser Dreiheit der beim logischen, intellektuellen

Erkennen beteiligten Vermögen — vovç Jia&tjTixôç,
vovç jioirjnxôç, vovç ôvvâfiEi, von denen der erste das mittelbare,

der zweite das unmittelbaue Material zur Aufnahme in den
dritten liefert, indem das von der Phantasie dargebotene
Erkenntnisbild, vom thätigen Verstand bearbeitet, im möglichen
Verstand aufgenommen wird — drei Geister im Menschen

angenommen werden, bedarf doch kaum einer ernstlichen
Widerlegung, da nur von verschiedenen Funktionen und Vermögen
der einen intellektiven Seele die Rede ist. Damit erledigen sich
die Bemerkungen Bullingers S. 62. Die Thätigkeit des intellectus
agens ist nicht die Deukthätigkeit, sondern besteht in der
Bereitung des von der Phantasie dargebotenen Objekts zur
Aufnahme im intell. possibilis, wodurch dieser actu denkend wird.
Der Gedanke einer sich selbst beschreibenden Tafel, eines wenn
auch nur accidentell sich selbst verwirklichenden, leidend und
thätig zugleich sich verhaltenden Vermögens widerspricht allen
Grundsätzen der aristotelischen Philosophie. B. ist über das
Verhältnis der Sinnlichkeit zum vovç nicht richtig orientiert;
nach Aristoteles übt dieselbe einen ursächlichen Einflufs auf den

vovç aus. Die Aufgabe des thätigen Verstandes ist es, diesen
Einflufs zu ermöglichen. Das im Phantasiebild enthaltene
Intelligible wirkt aktuierend auf den potenziellen Intellekt in kraft
der erleuchtenden Einwirkung des intellectus agens. Dies der
Sinn der Vergleichung mit dem Lichte, das in gewissem Sinne
die Farben actu sichtbar macht. In ähnlicher Weise nämlich
macht auch der thätige Verstand das im Sinnlichen nur potenziell
vorhandene, weil materiell-individuierte, Intelligible zu einem actu
Intelligiblen. B., welcher der Phantasie nur einen „anregenden"
Einflufs zugesteht („Dennoch hat in dem Prozesse seiner
Selbstverwirklichung alles Aufserliche für den Geist nur die Bedeutung
einer Anregung, eines Anstofses" S. 67), ist im Irrtum, wie sich
schon daraus ergibt, dafs er dem Stagiriten die platonische
Ansicht unterschieben mufs, das Intelligible sei unbewufst schlafend,
schon in der Seele, und um dies mit der Abhängigkeit des

geistigen Erkennens von der Sinnlichkeit zu vereinbaren, das
Sinnliche als ein veränfserlichtes Geistiges in der Weise Hegels
aufzufassen genötigt ist (S. 65). Das Hegeische Ansich und die



15

aristotelische ôvvctfiiç sind indes himmelweit von einander
verschiedene Dinge. Das „reine" Denken ist dem griechischen
lhilosophen unbekannt. Er kennt nur ein objektives, von der
sinnlichen Vorstellung abhängiges Denken. Ohne irgend eine
sinnliche \ orstellung vermag der Verstand hienieden nichts zu
denken (1. 3. c. 5). Hierin liegt der Grund der unserem Denken
!r pS^m- ^e^en ^haftenden Schwächen, und den hieraus gegen

ie eistigkeit und Unsterblichkeit der intellektiven Seele ent-

rrDen abbiegenden Einwand weist Aristoteles mit den
Worten zurück : ovixvtjfiovEvoftEV u. s. w.Hit dem keine Ausnahme gestattenden Ausdruck: ävsv tov-*ov ovoev voeï ist deshalb die Annahme, der vovç bedürfe
in,m ^er höchsten Begriffe des Seins u. s. w. keines
x hantasmas, nicht vereinbar (S. 66. 78. 86 a. a. 0.). Zwar ist
ein euchtend, dafs diese höchsten Begriffe — xqcoto. vorjfiaTa
— keinen adäquaten Ausdruck im Sinnlichen finden können,
g eichwohl können sie ebenso gut aus dem Sinnlichen abgezogen

ea' vv'e hie konkreteren Begriffe, und unterscheiden sich
nie t dadurch von diesen, dafs sie an sich intelligibel, jene aber
es nicht seien, sondern dadurch, dafs sie von jeder notwen-
'^f.n ez'ehung auf den Stoff frei sind und daher sowohl von

geis igom als materiellem Sein prädiciert werden können. Daraus

Mo'i r
b'(iI1'eden a"e Begriffe an Phantasmen geknüpft sind,

o g für einen künftigen Zustand der Seele nichts, da unter
gänzlich verschiedenen Daseins- und Lebensbedingungen auch

ie ihatigkeitsäufserungen völlig verschieden sein müssen. In-
bleibt, von allem anderen abgesehen, nach Aristoteles in

beele der Schatz intelligible!- Species, die ihr in unverlier-
arer Weise eingeprägt sind, und deren sie sich für alle Fälle

UndeiTUer' wenn auch immerhin der sinnlichen Anschaulichkeit
Lebhaftigkeit ermangelnden Erkenntnis und Erinnerung in

m imstande nach dem Tode zu bedienen vermag. Wir brauchen
U

>° bbneswegs äuf die vorgebliche Identität des Intelligiblen
1 fiem Sinnlichen als eines veräufserlichten Intelligiblen zu

urneren und eine Fortdauer der untergeordneten Energieen
Höherer Potenz anzunehmen (S. 90), um ein wahres geistiges

las
6U ^°r ab&escbiedenen Seelen als möglich erscheinen zu

Müssen wir die B.sclie Auffassung des wichtigsten Teiles
y6rar'8totelischen Metaphysik, der Lehre von Gott und seinem

ältnis zur Welt, als durchaus verfehlt zurückweisen, so darf
Hns dieser Umstand nicht abhalten, das Verdienstliche der aristo-
6 ischen Studien Bullingers in anderer Hinsicht anzuerkennen.



16 Die Lehre des Aristoteles

Beispielsweise läfst er sieh — ein allerdings nur negatives
Verdienst — nicht verleiten, aus philologischen Gründen ganze
Bücher der Metaphysik als unecht zu verwerfen (Aristoteles'
Metaph. S. 32). Beachtenswert ist das Urteil über die Ordnung
der metaphysischen Bücher (a. a. 0. S. 33, S. 38: „Kurz, meine
Meinung ist diese, dafs Aristoteles selbst noch in letzter Stunde
das corpus metaphysicorum in der Weise, wie es uns vorliegt,
zusammengestellt"). Wir konstatieren mit Befriedigung dieses
Zeugnis, aus dem hervorgehen dürfte, dafs die Kluft zwischen
dem „modernen", philologisch-kritisch geprüften und dem
„scholastischen" Aristoteles nicht so grofs sein könne, um daraus auf
unüberwindliche Schwierigkeiten des Verständnisses für die
scholastischen Kommentatoren schliefsen zu müssen.

Die 8. 38 der eben genannten Schrift gegebene Übersicht
läfst die Logik aul'ser Betracht, die es gerade mit dem Sein im
Sinne des Wahren und Falschen, dem von den Scholastikern
sogenannten ens rationis (logicum), das zwar nur im subjektiven
Denken (formell) gegeben, aber im Objekte begründet ist, zu
thun hat, denn nicht diese, sondern nur das sophistische ens per
accidens Çov y.axa Ovfißeßrjxög) „überläfst die Metaphysik dem
Zufall".

In vielfacher, gröfstenteils berechtigter Polemik wendet sich
B. gegen Zeller. Auf das Bedenken, wie die niederen Seelenteile

des Leidens fähig sein können, da alles Leiden Veränderung
sei, antwortet er mit dem Hinweis auf jene Art des Leidens,
bei welchem „nur im Subjekte in psychischer Weise verwirklicht
wird, was es in Möglichkeit, der Anlage nach, zuvor schon
gewesen" (a. a. 0. S. 7). In solcher Art leidet auch das Begehren,
ist bewegt, wie es in anderer Hinsicht selbst bewegt. — Der
im übrigen verdienstvolle Geschichtsschreiber der griechischen
Philosophie schreibt Aristoteles die Ansicht zu, der Wille sei
kein selbständiges Vermögen, sondern setze sich aus Vernunft
und sinnlichem Begehren zusammen. Hiergegen verweist B. auf
433 a 22, b 5 ff. u. 434 a 5 ff., wo ein doppeltes Begehren, zwei
Arten von 0Qe§ig unterschieden werden. Von Zeller ging diese
falsche Deutung des Willens auch auf Heman über (Heman,
die aristotelische Lehre von der Freiheit des Willens. Leipzig
1887), dessen Darstellung der aristotelischen Lehre von der
Willensfreiheit im übrigen B. gegen Zeller in Schutz nimmt.
Wir unsererseits vermögen uns dieser Parteinahme für Heman
nicht anzuschliefsen. Heman macht Aristoteles gleichzeitig zum
Deterministen und zum Verteidiger der Willensfreiheit und sucht
diesen Widerspruch durch die vergebliche Wendung zu lösen,



über das Verhältnis Gottes zur Welt. 17

dafs das, was dein Willen die Determination setzt, das Selbst,
ein durch sich selbst mit Freiheit Werdendes und demnach
auch mit Freiheit Wirkendes sei. (Arist. Metaph. S. 17.) Dafs
Aristoteles die Freiheit als Wahlfreiheit und in diesem Sinne
als Selbstbestimmung (also nicht blofs Zwang, sondern auch
innere Notwendigkeit ausschliefsend) begreift, erleidet keinen

w®lfi5' 80 ^a/8 au°h Heman, wie manche andere, in diesem
a e fremdartige, moderne Ideen in die Texte des Stagiriten

hmeingelesen hat.
Die wohlverdiente Zurechtweisung wird den Erläuterungen

vf8 "£ewa"%en Doktrinärs" v. Kirchmann zu den Büchern der
Maphysik zu teil. Von seiner vorgefafsten Ansicht, alle

Verstandesbegriffe seien blofs subjektive Bcziehuugsformen, ausgehend,
schulmeistert der Vertreter einer „realistischen" Philosophie den
griechischen Philosophen in einer geradezu unausstehlichen Weise
(B. a. a. 0. S. (Î3 ff.). „Wenn Kirchmann, bemerkt B. (S. 67)
unter Berufung auf seine innere Wahrnehmung, die blofse Sub-
jekti-vität der Beziehungsformen betonend, solchen (d. h. die

e8ßnheit der Dinge erfassenden) Schlafs nicht gelten lassen will,
80 Wlrd die Kompetenz seines diesbezüglichen Urteils in Frage
gestellt durch seine greuliche Konfusion bezüglich anderweitiger
aristotelischer Lehren." Über v. Kirchmanns Übersetzung der
aristotelischen Metaphysik urteilt B. in einer Weise, die an
ocharte nichts zu wünschen übrig läfst. „Wir begegnen in der
Ihat in seiner Übersetzung oft horrendem Blödsinn." Dagegen
wird die in der Langenscheidtschen Sammlung erschienene
Ubersetzung Benders von B. empfohlen. (A. a. 0. S. 93 f.)

Der Exkurs über die Hyle nach Auffassung eines Philologen
d. zeigt, welche seltsame Vorstellungen von den aristo-

'sehen Grundbegriffen zuweilen in den Köpfen spuken. Bs.
uigeüer Auffassung der Hyle als eines relativen Seins vermögen
^lr> nach allem bisher Gesagten, nicht zuzustimmen, da unmöglich
ein und dasselbe Sein bestimmend und bestimmbar und der
laegelsche Gedanke eines sich selbst verwirklichenden Seins
a urd und mit dem Widerspruchsprincip unvereinbar ist. Nur
soviel ist an der Behauptung der Relativität des Seins der
Materie richtig, dafs die Materie, obwohl real von der Form
verschieden, doch durch ihr Wesen unmittelbar auf die Form
bezogen ist; eine Beziehung, welche die Scholastiker treffend im
Unterschiede von der prädikamentalen Relation als eine
transzendentale bezeichneten. Die aristotelische Ontologie verlangt,
dafs man "zwischen Einheit und Einfachheit zu unterscheiden
und ein zusammengesetztes und doch zugleich wesentlich ein¬

Jahrbuch fiir Philosophie etc. VIII. 2



18 Die Lehre des Aristoteles

heitliches Sein zu begreifen vermöge. Wer das nicht kann, dem
bleibt, trotz aller Gelehrsamkeit, die aristotelische — und mit
ihr die thomistische — Philosophie ein mit sieben Siegeln
verschlossenes Buch.

Mit der monistischen Auffassung und Umdeutung der
aristotelischen Metaphysik hängt die Art, wie B. den Gegenstand der
aristotelischen Metaphysik bestimmt, zusammen (S. 72). Der
Gegenstand der Metaphysik sei der erste, ursprüngliche Grund,
der Grund von allem ist, und deshalb alles Seiende als Seiendes.
In Wahrheit verhält es sich umgekehrt: indem nach aristotelischer
Bestimmung die Metaphysik das Seiende als solches zum Gegenstande

hat, erhebt sie sich auf dem Wege der Schlufsfolgerung-
zu dem ersten und ursprünglichen Sein — zur Erkenntnis
Gottes.

Den Schlufs der Schrift über Aristoteles' Metaphysik (auf
deren gröfseren speciellen Teil, Textkritik und Exegese
einzelner Stellen wir, obgleich er es verdiente, nicht eingehen können),
enthält einen Epilog „über Pantheismus und Christentum". Der
Verfasser läfst sich hier die von den Anhängern Günthers
(neuestens von Weber in seiner „Metaphysik des Christentums")
beliebte Zusammenstellung der Scholastik mit Hegel gefallen,
weist aber den Vorwurf der Unvereinbarkeit der angeblich beiden
gemeinsamen „begrifflichen" (gegenüber der von Günther
prätendierten „ideellen") Richtung mit dem Christentum als
unbegründet zurück. Wir unsererseits müssen gegen diese Günther-
sche Verkoppelung der Scholastik mit Hegel Einsprache erheben.
Die Begriffsphilosophie des Aristoteles und der Scholastik ist
von ganz anderer Art als die Hegels. Wir haben uns anderwärts

über diesen Unterschied zur Genüge ausgesprochen und
können den Anspruch der Güntherschen Schule, in ihrer „positiven"
Philosophie ein Antidotum gegen den Pantheismus zu besitzen,
nicht gelten lassen. (B. Arist. Metaph. S. 249.) Vielmehr
glauben wir darin bedenkliche pantheistische Elemente nachgewiesen

zu haben (Jahrb. Bd. VI S. 15 f.).
Eine Fälschung der Geschichte der Philosophie liegt in der

von. Bullinger (dem allerdings erwünschte Bundesgenossen
zufallen würden) ausgesprochenen und von Weber im Sinne einer
tadelnswürdigen pantheisierenden Strömung als richtig zugestände
nen Behauptung, seit Piaton und Aristoteles handle es sich in der
Philosophie um ein Sichbegreifen des Geistes im göttlichen Geiste,
wenn damit ein anderes Ziel der sokratisch-scholastischen
Philosophie bezeichnet sein soll, als in dem Streben liegt, alles Werden,
insbesondere auch das menschliche Geistesleben, durch die Wirk-



über das Verhältnis Gottes zur Welt. 19

lichkeit des unendlichen geistigen Lebens Gottes zu begründen,
ber den historischen Thatbestand täuscht sich Weber; denn
te Scholastik hat mit dem Hegeischen Gottesbegriff und der
egelschen Aulfassung des Christentums nichts zu schaffen. Was
aDn.^'j ^ac^e selbst betrifft, so ist es gewifs der Schöpfung s-
egrt dutch den das Christentum wie durch eine tiefe Kluft

7°» -^gelsclien Philosophie getrennt ist. Soweit ist Weber

W eC^- Wenn er aber diese Kluft durch den Gegensatz von
esensdiversität und Wesensidentität definieren will, so beruht

ies auf einem falschen Vorurteil der Giintherschen Schule, die
verg-iist, dafs das Verhältnis der Geschöpfe zu Gott ebensosehr

te Ähnlichkeit als die Verschiedenheit in sich schliefst,

nu
^a'linger adoptiert den berüchtigten Ausspruch Hegels:

ne Welt ist Gott nicht Gott (a. a. 0. S. 251), unterlegt ihm
a,er ^en Sinn, dafs Gott ohne Welt nur unaufgeschlossener,
a soluter, dreieiniger Gott, nicht aber unendlich multipliziertes
jC. vjare. Dies ist nun freilich kaurti der Sinn, den Hegel selbst
ui dem angeführten Ausspruche verbindet; denn in seinem

nae lst die Welt ein notwendiges Moment im eigenen irnma-
auch611' b^611 ^°^e8- Wal11" "od haltbar aber ist jener Satz

pp h
m 'n. der von B. ihm gegebenen, Immanenz und Trans-

u enz verbindenden Deutung. Ist das Sein Gottes mit dem
i-ein er Welt identisch, so kann sich Gott nicht als die iiber-
seieni e, schöpferische Ursache der Welt verhalten. Es ist daher,
um zu Aristoteles zurückzukehren, auch unmöglich, dafs der

flusche Denker eine solche Identität lehrte, die den absurden
anken einer Selbsterzeugung einschliefsen und mit den obersten

run sätzen seiner Metaphysik — bezüglich des Verhältnisses
on ein und Nichtsein. Aktualität und Potenzialität in Widerspruch

stehen würde.
'

n h
ar's';0'el'sche Metaphysik läfst weder eine monistische

•0C eine dualistische (im Sinne einer Dualität unabhängig von
^nander bestehender Principien) Auffassung zu, beides — mag

re Behauptung auch paradox erscheinen — aus demselben
n.rUad8:. der aristotelischen Bestimmung der Materie. Diese

aberd Schränkte, uicht unendliche Möglichkeit; sie müfsto
* das letztere sein, wenn sie düalistisch als unabhängig von

° bestehende, oder monistisch als mit der göttlichen Aktualität
entische Möglichkeit zu denken wäre. Es bleibt also nur eine
eu ung übrig, die von Brentano gegen Zeller mit Nachdruck

tr6 ffemachte kreatianische, die erst jüngst eine sehr
e ende und ausführliche Darstellung in der Schrift von Rolfes,

» ie aristotelische Auffassung vom Verhältnisse Gottes zur Welt



20 Die Lehre des Aristoteles

und zum Menschen", auf die wir schliefslich die Aufmerksamkeit
des Lesers lenken wollen, gefunden hat.

In fünf Thesen erörtert der Verfasser die für das
Verhältnis Gottes zur Welt in Betracht kommenden metaphysischen,
psychologischen und ethischen Lehren des Stagiriten. Zunächst
wird in unwiderleglicher Weise gezeigt, dafs Aristoteles Gott
nicht blofs als Ziel, sondern als wirkende Ursache der
Weltbewegung betrachte. Die dagegen erhobenen Einwendungen aus
der Unbewegtheit des ersten Bewegers, aus dem in ausschliefs-
licher Selbsterkenntnis bestehenden Leben desselben u. s. w.
linden eine nach unserer Ansicht überzeugende Widerlegung.
Die zweite These dürfte den wahren Sachverhalt in einer
vollkommen zutreffenden Weise zum Ausdrucke bringen; bei Aristoteles

finden sich „die Prämissen, aus denen der Ursprung der
Welt durch eigentliche Schöpfung gefolgert werden kann, und
andererseits enthält sein System nichts, was nach seiner Absicht
die Schöpfung ausschlösse" (S. 66). Die Leugnung der
Präexistenz der Seele, (worüber trotz Zeller kein Zweifel obwalten
kann) in Verbindung mit der Lehre, dieselbe stamme nicht aus
der Potenz der Materie, sondern komme „von aufsen", führt
unmittelbar auf den Gedanken einer schöpferischen
Hervorbringung durch den Urgrund alles Seins (S. 89 ff., S. 148 ff.).
Gleichwohl unterläfst es Aristoteles, den letzten Schritt zu thun
und die Gott zugeschriebene unendliche Macht als die Kraft,
dem schlechthin Nichtseienden Dasein zu verleihen, ausdrücklich
zu bestimmen (S. 93 ff.). Es scheint, als ob der scharfsinnigste
Geist der heidnischen Welt sich scheute, das gewaltige Wort,
das alles aufser Gott in seinem wahren und unverfälschten Werte,
in seiner absoluten Abhängigkeit und Nichtigkeit Gott gegenüber
zeigt, auszusprechen, oder als ob Gott das erhabenste Zeugnis
seiner Herrlichkeit nicht von einem der Weisen dieser Welt,
sondern durch den Mund eines ungelehrten Weibes aus dem

Offenbarungsvolke verkündet wissen wollte (II. Makk. 7, 28).
Ahnlich wie mit dem bedeutendsten Probleme der

Metaphysik verhält es sich mit der Ethik. Nicht als ob die
aristotelische Ethik ihre höchste Spitze und ihren tiefsten Grund
aufserhalb Gottes suchte. Sieht doch Aristoteles das höchste
Gut, die Glückseligkeit in der Verähnlichung mit Gott durch
die Erkenntnis Gottes. Gleichwohl fehlt dieser Bestimmung des
Zieles die wünschenswerte volle Klarheit, womit die Beschränkung

auf das Leben im Diesseits zusammenhängt, da dem nicht
christlichen Auge das jenseitige Leben des unsterblichen Geistes
in ein undurchdringliches Dunkel gehüllt bleibt; ein Dunkel, das



21

Aristoteles mit Mythen auszufüllen (wie Piaton gethan)
verschmähte. Die Resultate der Schrift finden sich am Schlüsse in
folgenden Worten zusammengefafst : „Wir stellten fest, dafs Gott
bei Aristoteles die Welt als wirkendes Princip, als lebendige
Kratt bewegt. Daran schlössen wir den Beweis, dafs er auch
allen Dingen das Dasein gibt, wobei wir freilich sahen, dafs die
wahre und eigentliche Schöpfung von dem Philosophen nicht mit
der wünschenswerten Entschiedenheit ausgesprochen wird. Wir
überzeugten uns weiterhin, dafs der aristotelische Gott die Welt,
die ihm das Dasein dankt, auch fortwährend unter seiner lebendigen

Leitung erhält. Sodann beschäftigte uns der Mensch und
die Natur der menschlichen Seele, und wir bewiesen mit Aristoteles

ihre Geistigkeit, aus der sich wieder der höhere Ursprung
and die ewige Fortdauer mit Notwendigkeit ergab. Was endlich
die Frage nach dem Endziel des Menschen betrifft, so fanden
wir freilich, dafs Aristoteles es in Gott aufweist, insofern er ja
einerseits das Ziel aller Dinge ist, und andererseits der Mensch
als vernünftiges Wesen dieses Ziel in selbstbewufster Weise,
vornehmlich als Verähnlichung mit dem höchsten Wesen durch
die Erkenntnis, anzustreben hat. Dagegen vermifsten wir das
i'cligiöse Moment, das Streben nach Gottähnlichkeit im Sinne
einer durch Gottes Heiligkeit auferlegten und durch seine
Gerechtigkeit überwachten Verpflichtung. Indessen sahen wir, dafs
die Ubergehung dieses Moments sich daraus erklärt, dafs Aristoteles

nur die diesseitige Vollendung des Menschen zum Vorwurf
meiner Ethik nimmt. Den Grund zu dieser freilieh auffallenden
Zurückhaltung waren wir geneigt, in den Schwierigkeiten zu
erblicken, worein die sich selbst überlassene Vernunft bei jedem

ersuche, die höchsten Fragen der Ethik zu lösen, sich ver-
^"ickelt findet." (S. 194 f.)


	Die Lehre des Aristoteles über das Verhältnis Gottes zur Welt

