Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 7 (1893)

Artikel: Die Philosophie des hl. Thomas von Aquin : gegen Frohschammer
Autor: Glossner, M.
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761696

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761696
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DIE PHILOSOPHIE DES HIL. THOMAS VON AQUIN.

Gegen Frohschammer.

Vox Dr. M. GLOSSNER.*

B

ITX.

Die intellektuelle Erkenntnis.

Eine ausfihrliche Darstellung widmet der Kritiker des eng-
lischen Lehrers der intellektuellen Erkenntnis. Die Kritik
richtet sich zuerst gegen die Universalien, die von der Scholastik
in universalia ante, in und post rem unterschieden werden. Be-
ziiglich der universalia ante rem wird die Schwierigkeit erhoben,
dals die gottlichen Ideen nicht als schaffende und zeugende
Michte, also (!) als unlebendige, starre Formen gedacht werden.
Um diesen seltsamen Einwand zu verstehen, muls man sich er-
innern, dass F. die Lebendigkeit der Ideen darin erblickt, dafs
sie, den Dingen immanent, der Veradnderlichkeit unterliegen.
Wie sie aber unter dieser Voraussetzung doch schaffende und
zeugende Michte sein sollen, ist schwer zu begreifen; denn mag
auch ein zeugendes Princip veridnderlich sein, so kommt ihm
Zeugungskraft nicht insofern zu, als es dies (verénderlich) ist, sondern
sofern es zur aktuellen Vollkommenheit gelangt ist, also iiber
Verdnderung und Veranderlichkeit in einem gewissen Mafse sich
erhebt. In hoherem Grade gilt dies von der schaffenden
Macht. Schaffende Méchte aber sind gerade nach thomistischer
Auffassung die gottlichen Ideen, wenn auch nicht unmittelbar,
sofern wir sie als Gedanken Gottes fassen, sondern in Verbin-
dung mit dem freien gottlichen Entschlufs, zu schaffen. Denn
obgleich in Gott der Wille sachlich nicht vom Intellekte unter-
schieden ist, so besteht doch zwischen beiden ein beziehungs-
weiser Unterschied, sofern namlich im Begriff des Willens eine
Beziehung auf Dasein oder Nichtdasein des Gewollten einge-
schlossen ist, die sich im (vorbildlichen) Gedanken als solchen
nicht findet. Dieser Unterschied ist deshalb auch weder ein rein

1 8. dieses Jahrbuch Bd. VI. S. 357.
Jahrbuch fiir Philosophie ete, VIL 9



130 Die Philosophie des hl. Thomas von Aquin.

logischer noch ein schlechthin realer, sondern ein solcher, der
im Gegenstand begriindet ist. Man hat daher mit Unrecht
einen Widerspruch darin ersehen wollen, dafs die Scholastik
einen andern als ,rein logischen“ Unterschied zwischen gott-
lichem Erkennen und Wollen behaupte und gleichwohl ausdriick-
lich lehre, dafs in Gott kein anderer Unterschied sei als der
der Personen. (Dr. Hayd, die Principien alles Seienden. 2. Hiilfte.
Programm 8. 46.) Der Unterschied der Personen nidmlich ist
ein realer, weil die Beziehung, die ihn begriindet, eine beider-
seitig reale ist, wihrend dagegen die im Begriffe des gottlichen
Willens eingeschlossene Beziehung auf ein kreatiirliches Dasein
oder Nichtdasein zwar nach der einen Seite hin (der durch den
schopferischen Willen thatsichlich existierenden Welt) eine reale
ist, nicht aber nach der anderen Seite, dem gottlichen Willen
selbst.

Wie die Idee des Kiinstlers von der Form des Kunstwerkes
real verschieden ‘ist, so sind auch die gottlichen Ideen von den
Formen der Dinge real verschieden, ohne deshalb zu ,starren,
leblosen Formen zu werden; denn lebendig im wahrsten Sinne
des Wortes ist nicht, was in den Strom des Werdens eintaucht,
sondern was wirkt und wirksam ist. Die hochste Wirksamkeit
aber eignet dem absolut Wirklichen; dies aber ist die gottliche
Idee, die als Gedanke Gottes das absolut Wirkliche und Wirk-
same, d. h. das Wesen Gottes selbst ist.

Die weitere an den Ideen geiibte Kritik (S. 31) reduciert
sich auf den Einwand, dals von Aristoteles und den Scholastikern
die Idee nicht als der Gedanke des Vollkommenen gekannt und
bestimmt werde. Es wird hiermit ein ganz willkiirlicher Mafs-
stab, der eigene Sprachgebrauch Fr.s, an die Scholastik ange-
legt. Diese verbindet mit dem Worte ,Idee“ den bestimmten
Begriff eines vorbildlichen Gedankens. In Gott hat demnach
alles eine Idee, was ein Vorbild in ihm besitzt, d. h. irgendwie
dem gottlichen Wesen éhnlich ist, sonach alles wesenhafte Sein
und in diesem wiederum vor allem die Formen der Dinge, mit
ihnen zugleich aber auch die Materie und daher die individuellen
Dinge selbst; denn die gottliche Idee ist intuitiv, also nicht blofs
allgemeiner Gedanke oder Gedanke des Allgemeinen — univer-
sale in praedicando — sondern allumfassender Gedanke — unl
versale in repraesentando — im Allgemeinen das Hinzelne um-
fassend (1 dist. 38 art. 3 ad 1. 2 dist. 3. qu. 3. art. 3. Idea
in mente divina est similitudo rei quantum ad utrumque, seilicet
materiam et formam, et ideo per eam cognoscuntur res non tantum
in universali, sed etiam in particulari). Es leuchtet sonach ein,



Die intellektuelle Erkenntnis. 131

dafs es von Negationen, Privationen, vom Bosen eine Idee in
Gott nicht geben kiénne, obgleich Gott das Bose erkennt; denn
es hat keinerlei Ahnlichkeit mit Gott, also auch kein Vorbild in
Gott. Die Macht aber, die nach Fr.s Meinung den Ubeln, Irr-
timern und dem Bésen zukommt, ist nicht eine positive, sondern
eine rein negative, sofern sie dem Ubel u. s. w. als solchem zu-
zuschreiben ist, eine positive aber nur insofern, als sich positive
Krifte in den Dienst des Bisen stellen, was allein von freien
Wesen gilt.

Der Vorwurf also, das Ideelle mit dem Allgemeinen ver-
wechselt zu haben, wird mit Unrecht gegen die Scholastik er-
hoben, und es bedurfte keineswegs der neueren Philosophie, um
den Unterschied von Idee und allgemeinem Begriff zu erkennen.
Uberhaupt finden wir Klarheit und Bestimmtheit beziiglich der
»,2Jdee“ allein in der Scholastik, nicht aber bei den Modernen,
von denen sich ohne Mihe zeigen lilst, dals sie den Ausdruck
dem schwankendsten und willkiirlichsten Sprachgebrauch preis-
gegeben haben. (Der mod. Ideal. 8. 82 ff.)

Die Art und Weise, wie Fr. die universalia in re, d. h.
die festen Typen oder Gattungen und Arten, die nach aristote-
lisch thomistischer Lehre in den realen Formen ausgepriigt sind,
behandelt, ist ein wahres Specimen von Verwirrung. Indem er
bestéindig die intelligible Ordnung mit der realen verwechselt,
bezieht er die Unvergiinglichkeit jener auf diese und deutet die
Unveriinderlichkeit der Arten als Unvergiinglichkeit und Unzer-
storbarkeit der nach dem Vorbild der gottlichen Ideen verwirk-
lichten Formen der Dinge selbst. Nach scholastischer Lehre
entstehen und vergehen die wesenhaften Formen der Dinge
a}lerdings nicht per se, wohl aber per accidens, sofern die durch
Sle gestalteten, resp. belebten Dinge entstehen und vergehen.

le Unverginglichkeit der Formen ist demnach nur eine relative,
Von der absoluten Unverginglichkeit der gottlichen Ideen wesent-
lich verschieden: denn diese bilden nicht die Konstitutive der
inge, nicht ihre causae formales intrinsecae, sondern die c.
formales extrinsecae. Es hindert deshalb nichts, dafs nach
Scholastischer Ansicht wirkliche reale Arten aussterben, und die
hatsachen der Palidontologie kionnen gegen die Ansicht von der
Stabilitit der Arten nicht ausgebeutet werden. (S. 35.)
Die verhiingnisvolle Verwechslung des Idealen mit dem
ealen, deren sich unser Kritiker schuldig macht, wird ihm selbst
ZUr Veranlassung, die intelligible Ordnung in den Strom der
erinderungen herabzuziehen, womit bei folgerichtigem Denken
alle Dotwendige und systematische Erkenntnis aufgehoben wire:

9‘



132 Die Philosophie des hl. Thomas von Aquin.

eine Konsequenz, die auf darwinistischem Standpunkt unvermeid-
lich ist und die auch dann nicht vermieden wird, wenn man
den zufillig entstehenden kleinen Anderungen, deren Summierung
zur Entstehung neuer Arten fiihren soll, mit Fr. ein der mensch-
lichen Phantasie analoges Princip substituiert. Die Entstehung
der wirklichen Gattungen und Arten, in denen sich eine intelli-
gible Ordnung, ein strenges Gedankensystem (was vom einzelnen
Organismus wie vom Naturganzen gilt) manifestiert, kann nur
aus einem gedanken- oder begriffsmifsigen Plane erklirt werden,
und Subjekt oder Trdger dieses Planes kann hinwiederum nicht
die Natur selbst, sondern nur eine bewulste und frei schaffende
Intelligenz itber der Natur sein. (Vgl. der mod. Idealismus S.113.)

Da Fr. einrdumt, dals mechanische Ursachen zur Erklirung
der Entstehung der Arten nicht geniigen, und deshalb selbst
ein ,ideales” Princip in Gestalt einer schopferischen Weltphan-
tasie einfiihrt, so mag man es immerhin verwunderlich finden,
dals er das ,Streben* (also doch erst ein Streben!) der neueren
Forschung als berechtigt anzusehen scheint, an Stelle blols
Jlogischer” Klassifikation die ,genetische“ zu setzen. Ubri-
gens ist nicht zu verkennen, dafs die neueste Forschung im
Begriffe ist, vom darwinistischen Taumel sich zu erniichtern und
aulser der physischen Abstammung eine ideale Verkettung der
Dinge zuzugestehen.

Die weiteren gegen den Begriff der Materie und ihre Funktion
als Individuationsprinecip gerichteten Bemerkungen (8. 36) iiber-
gehen wir, da sie im naturphilosophischen Abschnitt wiederkehren
werden, und heben nur hervor, dals die Phrase von den toten
Formen, an deren Stelle lebendige bildende Krifte zu treten
haben, auch hier wieder ihren Dienst verrichten mufs. Wirkende
Krifte schreiben auch Aristoteles und Thomas den wirklichen,
wenn auch zusammengesetzten Dingen zu, und zwar auf Grund
der angeblich toten Formen, die Principien der Wirklichkeit,
also auch des Wirkens sind; da aber die Dinge nicht allein
wirken, sondern auch leiden, so nehmen die genannten Denker
aufser dem aktiven auch ein passives Princip in ihnen an, die
Materie. Der Begriff einer ,,in die unendliche Fiille verschieden-
artiger Gestaltungen sich entfaltenden Einheit* aber, die wahre
Wesenseinheit ware, verschieden von der Einheit der Ordnung
und des Zwecks sowie von der Einheit der stofflichen Grund-
lage in den entstehenden und vergehenden Wesen, ist ihnen
mit vollem Rechte fremd. (8. 35.)

Der gegen die Annahme der species intelligibilis gerichtete
Einwand, sie sei nicht geeignet, den Idealismus und Skepticis-



Die intellektuelle Erkenntnis. 133

mus zu iiberwinden, da sie ein Mittelglied zwischen Subjekt und
Objekt hineinschiebe, beweist die Voreingenommenheit des Kri-
tikers, die ihm das Verstindnis der thomistischen Lehre ver-
schliefst. Diese ist nichts anderes als die gewissenhafte Deutung
und Begriindung unzweifelhafter Thatsachen, die in der allge-
meinen und notwendigen Uberzeugung bestehen, dals wir durch
unsere intellektuellen Vorstellungen wirkliche, von ihnen ver-
schiedene und unabhéngige, aufser uns bestehende Dinge erkennen,
und dals wir sie in Abhingigkeit von ihnen erkennen. Diese
Thatsachen werden vom Idealismus, der die Vorstellung als das
direkt Erkannte betrachtet, mifsdeutet und in ihrem Bestande
bedroht. Ihre richtige Deutung kann also nur in der Annahme
liegen, dals das direkt Repriisentierte und Vorgestellte die Dinge
selbst sind, die species intelligibilis aber die Seele zu einer
solchen direkten Vorstellung derselben befihigt. Dals aber die
species Wirkungen der Objekte sind, wird nicht aus der Poten-
zialitit des Intellektes erschlossen, sondern zundchst aus der
Thatsache, dafs der menschliche Geist die Begriffe nicht ur-
spriinglich besitzt, sondern erwerben muls, woraus dann erst die
Empfinglichkeit oder Potenzialitit des Intellekts erschlossen wird.
Jene Stellen aber (S. 38 Anm. 1), in welchen Thomas die in-
telligiblen Formen geschaffenen Intelligenzen unmittelbar von
(.frott eingeflofst werden lilst, beziehen sich nicht auf den mensch-
lichen Geist, sondern auf die Engel. (1. 8. Th. qu. 55 art. 2.)
Dafs das Allgemeine und Notwendige, das begriffliche
VVessen den Gegenstand der hoheren (intellektuellen) Erkenntnis
bilde, gesteht Fr. zu, bestreitet aber, dals Begriffe eine abge-
Schlossene Erkenntnis gewiihren; die scholastische Ansicht, die
Philosophie miisse wie die Mathematik sichere und dauernde Resul-
tate aufspeichern, sei falsch und beweise, dafs man von dieser Seite
Zu einem richtigen Begriff von der Philosophie nicht gelangt sei. —
Die hier vorausgesetzte Auffassung der Philosophie als einer nie
20 vollendenden ,Idealwissenschaft hebt den Begriff der Philoso-
Phie als Wissenschaft iiberhaupt auf; denn eine Wissenschaft,
die nur in der Vielheit einander widersprechender Systeme ihre
erwirklichung zu gewinnen vermag, ist ein unvollziehbarer Be-
8riff, der sich selbst aufhebt. Der Vergleich aber mit den
Mannigfaltigen organischen Gebilden, in denen sich die Natur
Verwirklicht, ist durchaus schief und falsch, da widersprechende
Ansichten nicht wie verschiedenartige Organismen als gleich-
erechtigte Daseinsformen sich erhalten kénnen. Zwar wird ver-
Sichert, dafs dje Systeme allmidhlich mehr zu geistiger Uberein-
“Ummung und harmonischer Einheit in der vollstindigen Welt-



134 Die Philosophie des hl. Thomas von Aquin.

auffassung fiihren (8. 41). Es ist jedoch hiervon noch nicht das
Geringste zu bemerken, und die Gegensitze sind weiter als je
davon entfernt, sich zur Einheit zusammenzuschlie(sen. Inzwischen
aber wollen wir wissen und werden uns daher nie mit einer
Philosophie befreunden, in welcher der Moder einer im Zer-
setzungsprozesse begriffenen Richtung als das wahre Leben ge-
priesen wird. — Wiederholt wird der Vorwurf ausgesprochen,
dals die Scholastik sich nicht zum Idealen (d. h. zu idealistischer
Schwirmerei) erhebe, was sich selbst in der quantitativen Auf-
fassung des Ethischen zeige: ein Vorwurf, der nur zeigt, dals
auch Fr. in das Verstindnis des aristotelischen Tugendbegriffs
nicht eingedrungen ist. (Vgl. dieses lahrbuch Bd. 1. S. 522.
Das Princip der Individuation, Separatausg. S. 180 ff)

Vom Objekte wendet sich Fr. zum Vermogen und Akte
der intellektuellen Erkenntnis. Bemerkenswert ist die Methode
in der Darstellung der thomistischen Lehre. Es ist als ob der
Schein erweckt werden solle, dals es sich nicht um eine durch-
dachte und in sich geschlossene Theorie des intellektuellen Er-
kennens, sondern um ganz wunderliche Dinge und ein zusammen-
hangsloses Konglomerat von seltsamen Aufstellungen handle;
daher die stilistischen Uberginge : trotz dieser Amsicht . . .
doch dieses Einzelne wird sogar . .. wohl gar als . .. doch
wird freilich u. s. w. (8. 44.)

Da wir im wesentlichen gegen den Inhalt der Darstellung
selbst nichts zu erinnern haben, so wollen wir sofort auf die
von Fr. geiibte Kritik iibergehen.

Diese richtet sich zunichst gegen die aristotelische Lehre
und zwar: 1. gegen die Unbestimmtheit der Lehre vom int. agens,
die zu zahlreichen Streitigkeiten den Grund gegeben habe;
2. gegen den angeblich schroffen Gegentatz des niederen und
hoheren Erkenntnisvermogens sowie den des »ovg als dem ,,eln-
zigen hoheren Denkwesen® und des eidog oder Formprincips, ob-
gleich man meinen sollte, »otc und &idoc, das Denkvermigen un
sein Objekt (das Intelligible im Sinnlichen) miilsten gleicher
Natur und Wesenheit sein,

Auf diese Kritik haben wir zu erwidern: 1. dafs Kiirze
des Ausdrucks noch nicht Mangel an Begriindung und Unbe-
stimmtheit in der Sache bedeute, die nachmaligen Streitigkelten
aber hauptsiichlich aus der platonisierenden Richtung der (griechi-
schen) Kommentatoren entsprangen. 2. Erkenntnisvermdgen un
Objekt miissen allerdings zu einander in Proportion stehen, nicht
aber weenstlich identisch sein. Jenes ist der Fall, sofern das
Objekt der menschlichen Verstandeserkenntnis nicht das rein



Die intellektuelle Erkenntnis. 135

Intelligible, sondern das Intelligible im Sinnlichen bildet, dem
die menschliche Seele, die einen organischen Leib informiert,
proportioniert ist. (Auch Aristoteles betrachtet nach der be-
griindeteren Erklarung des hl. Thomas die intellektive Seele als
forma corporis.) Setzt man an die Stelle dieser Proportionalitit
die Gleichartigkeit von Subjekt und Objekt, so geschieht dies
mit Preisgebung der Wesensunterschiede in den Dingen; denn
wesensverwandt mit dem Geiste ist nur das actu Intelligible.
Folglich kann jene Gleichartigkeit nur behauptet werden, wenn
das Materielle in Ideales, actu Intelligibles verfliichtigt, oder
auch wenn der Geist dem Stoffe gleichgesetzt wird. Soll diese
Folgerung vermieden werden, so ist sowohl der wesentliche
Unterschied der Menschen- und Tierseele als auch der korres-
pondierende von Intellekt und Sinnlichkeit aufrecht zu erhalten.
Das der Materie zugeschriebene Verlangen nach der Form und
in gewissem Sinne nach Gott aber dart nicht in dem Sinne eines
sei es auch nur der Anlage nach verniinftigen Begehrens (8. 50)
aufgefalst werden, sondern bedeutet nichts anderes, als die na-
tirliche Empfinglichkeit der Materie fir die Form und ist nicht
allein vom Wollen, sondern von jedem die Vorstellung voraus-
setzenden Begehren sorgfiltig zu unterscheiden.

Speciell gegen die thomistische Lehre, die sich der aristo-
telischen gegeniiber durch griolsere Bestimmtheit auszeichne, was
besonders gelte, sofern Aristoteles den int. agens als unverging-
lich, den int. possibilis als verginglich bezeichne (eine, was
Aristoteles betrifft, unrichtige Darstellung, die den int. possib. mit
dem votg radnrixos verwechselt; wogegen man sehe 9. 11I. c. 4,
wo die Geistigkeit des int. possib. deutlich gelehrt wird), wird
eingewendet: 1. ihre anscheinende Klarheit verschwinde bei
niherer Betrachtung, denn das Wesen des int. agens bleibe un-
klar, der Vergleich mit dem Lichte sei dufserlich; 2. es liege
eine Inkonsequenz darin, dafs der Intellekt sich ohne Organ
bethiitige und doch als Form des Leibes betrachtet werde; auch
Sel es widersprechend, dals eine unorganische Kraft durch die
Phantasie bestimmt werde und nicht direkt mit den Dingen in
Beziehung treten konne; 3. unklar und materialistischer Mils-
deutung ausgesetzt sei der Vergleich des Erkennens mit der
E.Pzeugung; in der thomistischen Auffassung sei das Erkennen
Vielmehr das Gegenteil des Erzeugens, nicht eine Versinnlichung,
Sondern eine Entsinnlichung der Formen; 4. die thomistische
Auffassung sei der wahren Wissenschaft und Forschung feind-
llfh, denn nach ihr wire das Wesen der Dinge leicht zu erkeunen,
Damlich durch blofses Hinleuchten des int. agens auf die Dinge,



136 Die Philosophie des hl. Thomas von Aquin.

wihrend doch in Wirklichkeit gerade die Erkenntnis des Wesens
und die Gewinnung richtiger Begriffe Sache miihsamer Forschung
sei (S. 54, vgl. 8. 88); 5. wie in der aristotelischen, erscheine
auch in der thomistischen Ansicht, die in bestimmter Weise beide
Intellekte als Seelenvermigen betrachte, die Verdopplung des
Intellekts als unmotivierte Hereinziehung der Begriffe von Potenz
und Aktualitdt, obgleich, ndher besehen, beide Intellekte sich
aktiv und passiv zugleich verhalten; 6. die durch den intell.
agens bewirkte Entsinnlichung des Materiellen sei der Tod des-
selben. Die Materie werde wie eine Finsternis behandelt, ob-
gleich die moderne Chemie in ihr Ordnung und Gesetzlichkeit
nachgewiesen habe; 7. unter dem int. agens lasse sich schlechter-
dings nichts denken, da er zwar Teilnahme am gottlichen Lichte,
nicht aber an den gottlichen Ideen sein solle und nur durch
den nichtssagenden Vergleich mit dem Lichte bestimmt werde;
8. weder der int. agens noch der int. possib. geniige den An-
forderungen der intellektuellen Erkenntnis, und selbst nicht ihr
Zusammenwirken, es sei denn, man betrachte sie als einheitliche
Kraft, die aktiv und passiv zugleich ist, nicht aber wie zwei
Kameraden, die sich erginzen miissen, wie der Blinde und der
Lahme; 9. es seil nicht abzusehen, welchem der beiden Intellekte
die rationale Thitigkeit zufalle; 10. ebensowenig sei klar,
woher das Bewulstsein stamme, das iiberhaupt in der Scholastik
keine nidhere Beachtung finde; 11. endlich scheine in dieser
Theorie ein eigentliches Wachstum und Entwicklungsfihigkeit
des Geistes ausgeschlossen.

Gegen die species intelligib. hduft Fr. ebenfalls alle mog-
lichen Einwendungen; sie stammten weder aus dem int. possib.
noch aus dem int. agens, sondern aus der Phantasie, hatten also
einen subjektiven Ursprung, dies fihre zum Idealismus und
Skepticismus; ferner triigen sie nach dem Grundsatz, das Er-
kannte sei im Erkennenden nach der Weise des letzteren, ein
wesentlich subjektives Gepriage, was an Kant erinnere; weiterhin
enthielten sie den Widerspruch, einerseits bildlos, andererseits
doch vom Phantasiebild bedingt und abhéngig zu sein. Die
species intelligibiles miifsten vielmehr als Produkte der bildenden
Phantasie, die kein niederes Seelenvermogen, sondern eigentliches
Princip aller geistigen Thitigkeit sei, angesehen werden. _

Auf diese Einwendungen haben wir zu erwidern: 1. Die
Aufgabe der Psychologie in der Bestimmung eines Seelenvermogens
ist erfiillt, sobald dasselbe durch seine Thatigkeit und sein
Formalobjekt bestimmt ist. Wir besitzen thatsiichlich die Fihig-
keit zu abstrahieren, diese kann nur eine aktive und eine geistige



Die intellektuelle Erkenntnis. 137

—

sein; damit ist ihr Wesen hinreichend gekennzeichnet und es ist
unbillig, mehr zu verlangen. 2. Weit entfernt davon, dafs in
der Annahme, der Intellekt sei eine unorganische Kraft, die
intellektive Seele aber bilde die Form des Leibes, ein Wider-
spruch lige (denn das eine wird vom Vermégen, das andere
von der Substanz der Seele ausgesagt), enthélt dieselbe vielmehr
die Erfiillung einer durch das Wesen des Menschen gestellten
Anforderung; denn ist die Menschenseele nicht wie die Seele
des Tieres in die Materie versenkt, sondern sie iiberragend, so
missen ihr anch hohere, die Materie iiberragende Vermogen und
Krifte zukommen. Zu diesen gehort der Intellekt. — Ebenso
ist es in der Eigentiimlichkeit der menschlichen Natur begriindet,
dals diese den Stoff iiberragende Kraft des Dienstes der niederen
bedarf, um ihr Erkenntnisobjekt zu erfassen und zu ihrer natiir-
lichen Thitigkeit und Vollendung zu gelangen, und dies deshalb,
weil der Intellekt nur durch das Mittel der Sinnlichkeit zu dem
ihm proportionierten Objekt, dem Intelligiblen im Sinnlichen in
Beziehung treten kann. 3. Der Vergleich mit der Zeugung ist
von F. falsch aufgefalst; er bezieht sich picht auf das Hervor-
ziehen des Allgemeinen aus dem Besondern nach der Analogie
der eductio formae e potentia materiae, sondern auf die Hervor-
bringung der species im intellect. possibilis. Die gegen die
eductio formae selbst erhobenen Einwendungen aber sind nicht
hier, sondern im naturphilosophischen Abschnitte zu beantworten.

Der vierte Einwand beruht auf einem volligen Milsver-
Etélndnisse der thomistischen Theorie der Abstraktion. ,,Diese
Scholastiker meinen durchaus nicht, wie Fr. mit licherlichem
Pathos ihnen unterschiebt (S. 54), dafs das Wesen der Dinge
auf einmal und plétzlich erschaut werde, so dals es einer sorg-
filtigen Vergleichung der Eigenschaften und dgl. nicht bediirfte.
(Vgl. dieses Jahrbuch Bd. IIL S. 467.) Ja ,diese” Scholastiker
Sind viel weiter von dieser Meinung entfernt, als die Ideal- und
l_’ha,nt;asiephilosophie des Kritikers selbst, da sie der mensch-
lchen Vernunft die intuitive Erkenntnisweise absprechen, die
doch Fr. fiir sich selbst in Anspruch nimmt, indem er aulser
de.l‘ begrifflichen eine ideale Erkenntnis, ein Vermégen un-
Wittelbarer Wahrnehmung des Idealen (S.55) annimmt. Lehren
Dun aber die Scholastiker nicht, dafs eben die Funktion des
‘Dtell. agens darin bestehe, das Wesen der Dinge zu enthiillen?
Allerdings, aber mit der Beschridnkung: im strengen Anschluls
4n die sinnliche Beobachtung, so dals also das Vergleichen u.s. w.
‘0 keiner Weise als iiberflisssig erscheint. Dabei nehmen sie an,
als die allgemeinsten Begriffe aus den unbestimmteren, die



138 Die Philosophie des hl. Thomas von Aqum

konkreteren und genaueren aus den bestimmteren Wahrneh-
mungen entspringen. Fr. ibersieht ganz und gar den Frage-
punkt, um den es sich im gegebenen Falle handelt. Wenn
namlich gesagt wird, der int. agens enthiille das Wesen, das
Intelligible in den Dingen, so ist durchaus nicht an fertige
wissenschaftliche Definitionen, an deutliche und vollstindige Be-
griffe zu denken, sondern es soll damit gesagt sein, dals in
seiner Thatigkeit der Grund fiir die Auffassung des sinnlich
Individuellen in der Form des Allgemeinen und Intelligiblen
liege. Um die Thitigkeit des int. agens zu beurteilen, erforsche
man die allmahliche Bildung der Sprache des Kindes, die von
der Auffassung des Dinges iiberhaupt zu der des Glinzenden,
Tonenden, Beweglichen u. s, w., iiberhaupt vom Allgemeinen
zum Besondern parallel mit dem Fortschreiten der sinnlichen
Erkenntnis .von unbestimmten zu immer bestimmteren Vorstel-
lungen fortschreitet. Dals der menschliche Geist zuerst Erschei-
nungen (d. h. Bewegungen und Eigenschaften) erkennt und nur
durch diese in das Wesen eindringt, ist unter allen Philosophen
am meisten von den Scholastikern betont worden; sie waren
sich aber auch bewufst, dafs die Erscheinungen selbst in der
Weise des Wesens, durch allgemeine Begriffe, vom Verstande
aufgefalst werden. Zeugnis hierfiir gibt die Sprache, die nur
allgemeine Vorstellungen enthélt, das Individuelle aber in be-
deutsamer Weise nicht auszudriicken vermag. Der Thitigkeit
des int. agens verdanken wir zundchst den Besitz einer Reihe
von intellektuellen Vorstellungen, des Seins, der Form, des
Wesens, der Eigenschaft, der Ursache, Wirkung u. s. w., die
uns unabhingig von eingehenden Wesensuntersuchungen zu wich-
tigen metaphysischen Erkenntnissen fiihren. Wie sollte also die
scholastische Auffassung ein Hindernis fiir die wissenschaftliche
Forschung sein, der sie vielmehr die sicherste Grundlage unter-
breitet ?

Fr., der doch iiberall die Einheit so sehr urgiert, spaltet
hier die Vernunft in zwei feindliche Hilften, eine idealkon-
struierende und eine experimentalforschende, in eine solche, die
schwéirmt, und eine andere, die kriecht, und hebt daher die
Wissenschatt, als deren Anwalt er sich aufwirft, von beiden
Seiten her auf, da die Ideen ohne festen Boden in der Luft
schweben, die emplrlsche Forschung aber vergebens nach einem
wolbenden Abschlufs ringt. Ganz anderer Art ist die thomistische
Erkenntnistheorie. In ihrer Auffassung des Intelligiblen besitzt
sie das Mittel idealer Erhebung, ohne dafs ihr die Ideen zU
Schemen und die Dinge zu Gegenstiinden einer ideenlosen Empirie



Die intellektuelle Erkenntnis. 139

werden. Der Vorwurf, der hl. Thomas kenne Ideen, Vernunft
und Gemiit nicht, es fehle ihm das Ideale, ist daher ungerecht
und beweist nur die Befangenheit des Kritikers in den Kantschen
Ansichten. Der schroffe Gegensatz aber von Idealphilosophie
und rein empirischer Forschung, dem Fr. das Wort redet, ist
es gerade, welchem wir den Verfall der Philosophie wie der
Wissenschaft zumal zuzuschreiben haben. Zur Stiitze seiner
Theorie erneuert Fr. die Jakobische Lehre vom Gemiite als dem
Vermogen der ethischen und isthetischen Gefiihle und der Ver-
nunft, die dem Verstande den iibersinnlichen Stoff darbieten soll.
Die Philosophie wiirde damit, nachdem sie aufgehiort hat, Be-
griffsromantik zu sein, zur Ideal- und Phantasieromantik werden
und dem verdienten Hohne der Positivisten und Materialisten
Preisgegeben werden.

5. Durch die Einheit des Wesens wird die Verschiedenheit
der Vermogen, die nach dem Unterschiede der Thitigkeiten und
Formalobjekte zu bestimmen ist, nicht aufgehoben. Die Formal-
objekte des int. ag. und poss. aber sind in der That verschieden
und die Thitigkeit des int. agens ist wesentlich anderer Art
als die des int. poss. Die Thitigkeit des letzteren ist das wirk-
liche Erkennen, Denken, die des ersteren dagegen die Einwirkung
auf das Phantasma, die Bereitung und Aktuierung des darin in
Potenz enthaltenen Intelligiblen, damit es in den int. poss. auf-
génommen werden konne. Der int. ag. aber verhalt sich in
k.einer Weise passiv, denn als ein geistiges Vermogen wird er
Nicht etwa wie der Magen von der Speise so von dem Phantasma
afficiert, sondern bedarf nur der Gegenwart eines solchen, um
Sich wirksam zu erweisen. Es ist daher, was Fr. von der weib-
lichen Rolle des int. ag. u. s. w. redet (S. 60), einfach in den

ind gesprochen.
_ 6. Die Entsinnlichung des Materiellen im Abstraktionsprozesse
18t nicht reale Umwandlung, also auch nicht Ertotung desselben
I irgend einem Sinne, bewirkt aber allerdings eine vollkommenere
(1deale) Daseinsweise desselben im denkenden Geiste. Da diese
Entsinnlichung Abstraktion vom Stoffe und den Bedingungen
Stofflicher Existenz ist, so enthilt gerade sie die Vorbedingung
Zur Krkenntnis des in den materiellen Dingen enthaltenen Ge-
Setzmifsigen, das infolge der Beleuchtung durch den intell. agens
4Us der Umhiillung des Individuellen und Zufilligen zu Tage
tritt.  Die Gesetzmalsigkeit des Materiellen wird in dieser Theorie
der Abstraktion nicht geleugnet, sondern vorausgesetzt; wir sagen:
s Materiellen, nicht der Materie, denn etwas anderes ist der



140 Die Philosophie des hl. Thomas von Aquin.

materielle Korper und etwas anderes die Materie, was ein Kritiker
des hl. Thomas wohl wissen und sich gegenwirtig halten sollte.

Auf den siebenten Einwurf ist die Antwort bereits im Obigen
gegeben. Der int. agens ist die Abstraktionskraft der Seele,
die Fiahigkeit, das Intelligible vom Sinnlichen abzuziehen, in
gewissem Sinne allerdings eine Teilnahme am gottlichen Lichte
(Vgl. 1 8. Th. qu. 79 a. 4), jedoch nicht formell, sondern als
Wirkung gottlicher Kausalitit, nicht direkte, sondern indirekte
Teilnahme an den gottlichen Ideen, sofern er die sie nachbilden-
den Formen aus der materiellen Umhiillung zu lésen und dadurch
intelligibel zu machen vermag. Aus diesem Grunde heilst das-
selbe Vermogen Licht, weil es das im sinnlich Individuellen
verborgene Wesen offenbart. Der menschliche Geist besitzt eine
solche Abstraktionskraft thatséichlich — hoc experimento cognos-
cimus, dum percipimus nos abstrahere formas universales a con-
ditionibus particularibus 1. ¢. — sie muls also auch denkbar sein.
Nimmt man statt derselben eingeborne Ideen an, so heilst das
Thatsachen erdichten, nicht die vorhandenen erklidren. Die Exi-
stenz unsinnlicher und iibersinnlicher Vorstellungen aber wegen
der Schwierigkeit, ibhren Besitz ohne eingeborne Ideen zu er-
kliren, leugnen wollen kommt einem geistigen Selbstmord gleich;
wir halten daher den intell. agens fest, um einerseits nicht der
Schwirmerei der ldealisten, andererseits nicht dem Alogismus
der Empiristen zu verfallen, wie wir dies an einem andern Orte
eingehender motiviert haben. (Das objektive Princip der aristo-
telisch-scholastischen Philosophie.)

Der achte Einwand erscheint gegenstandslos, da intell. poss.
und int. agens Vermdgen der einen Seele sind, die sich in dem
einen zum Objekte wirkend, in dem andern aufnehmend, receptiv,
also in gewissem Sinne passiv verhilt. Der reale Unterschied
dieser Vermogen aber mufls festgehalten werden, wenn wir nicht
wie Fr. Akt und Potenz identificieren und damit allen Irrtimern
Thiir und Thor 6ffnen wollen. (S. d. angef. Schr. 8. 88 f.)

Aus der richtigen Unterscheidung von Thatigkeit und Thatig-
keit erhellt dic Antwort auf den neunten Einwurf; die rationale
Funktion nédmlich fallt dem int. poss. zu, der int. agens aber
wirkt auf diese Thatigkeit insoweit ein, als das diskursive Denken
der Abstraktionskraft oder fortdauernden Beleuchtung der Phantas-
men bedarf, — Auf den zehnten Einwand ist zu bemerken, dals
die Scholastik der Lehre vom Bewulstsein hinreichende Aufmerk-
samkeit zuwandte (S, Th. 1 qu. 78 a. 4 ad 2; q. 87 a 3. ad 3.
ib. ad 2; 1. IIL dist. 23. qu. 1 art. 2 ad 3 u.a. O.), wenn sie
ihr auch nicht, wie den Modernen in den Vordergrund getreten



Die intellektuelle Erkenntnis. 141

ist; sie unterscheidet sinnliches und intellektuelles Bewulstsein,
und schreibt das letztere nicht einem speciellen intellektuellen
Vermogen, sondern wie iiberhaupt alles hohere Erkennen, auch
das der Principien (was Fr. 8. 74 nicht begreift, da er die
Passivitit des int. poss. vollig milsversteht), dem int. poss. zu.

Auf die elfte Einwendung entgegnen wir mit der Frage,
ob denn der Geist wie die Pflanze wichst, und sein Wachstum
nicht vielmehr in der zunehmenden Klarheit, Bestimmtheit und
Fiille seiner intellektuellen Erkenntnisse und der fortschreitenden
Befestigung des Willens im Guten, iiberhaupt also im Fort-
schritt in der Wissenschaft und Tugend besteht? Und soll etwa
diese Art des Fortschritts in der thomistischen Doktrin ausge-
schlossen sein?

Fassen wir weiterhin die gegen die species intell. erhobenen
Schwierigkeiten ins Auge, so ist zundichst zu bemerken, dafs
diese Species ihrem konkreten Inhalte nach aus den Phantasmen
stammen, ihre intelligible Form aber dem intell. agens verdanken.
Ihr objektiver Wert ist in der Ubereinstimmung mit den Dingen
der sinnlichen Wahrnehmung begriindet, nicht aber darauf be-
Schriinkt; denn Wahrnehmung, Erfahrung gilt als erstes und
Fundament alles weiteren Erkennens. Der Idealismus liegt also
Nicht in dieser Theorie, sondern in jener, die bereits in die
Wahrnehmung subjektive Elemente einfliefsen und statt die
Phantasie aus der Wahrnehmung, umgekehrt diese aus der
Phantasie schopfen und durch die Phantasie bestimmt sein lalst.
Der Grundsatz aber, das Erkannte sei im Erkennenden nach der

eise des Letzteren, hat mit dem Kantschen Apriorismus nichts
Zu thun, da nach scholastischer Lehre das reprisentative Er-
kenntnisbild, die species nur insofern das Geprige des Geistes
trigt als sie eben im Geiste ist, wihrend ihr Inhalt getreu
das Objekt, sei es nach seiner Erscheinung oder seinem Wesen
darstellt, Endlich beeintriichtigt die Abhingigkeit vom Phantasie-
!)lld nicht den reinen, das Wesen ausdriickenden Erkenntnis-
Imhalt der species intell., denn es ist etwas anderes, mit Kant
Und Fichte annehmen, dafs begriffliche Erkenntnisse ohne sinn-
lches Bild leer seien, oder mit der Scholastik, dafs sie von
Sinnlichen Bildern abhingig seien, weil sie aus solchen geschopft
Oder abstrahiert werden miissen.

Die thomistische Auffassung der intellektuellen Erkenntnis
—~ wird wiederholt versichert — sei also unklar und hindere
den Fortschritt der Erkenntnis, besonders der Natur, da letztere
Dach Aristoteles und dem Dogma beurteilt werde, und wenn
“Albert der Grofse und Roger Bacon auch die Natur erforschten,



142 Das Verhiltnis der Wesenheit zu dem Dasein ete.

so seien dies Ausnahmen, welche die Regel bestitigen. Aber
Albert der Grofse ist doch, wie uns Fr. selbst belehrt, Urheber
dieser ganzen, der Wissenschaft hinderlichen Theorie des in-
tellektuellen Erkennens! Der Grund des Hindernisses muls also
wohl anderswo liegen; denn lige er in der Natur der scholasti-
schen Philosophie, so mulste er doch vor allem in Aristoteles,
ihrer ersten Quelle und in Albert dem Grolsen, ihrem Begrinder,
sich wirksam erweisen. Fiirwahr, die Vertreter der Natur-
wissenschaften wiirden, unbehindert in ihren empirischen Forsch-
ungen, fir die wissenschaftliche Begriindung und Verarbeitung
der von ihnen aufgehauften Thatsachen nur gewinnen, wenn sie
statt bei Hegel oder Herbart, bei Kant oder Mill, bei Aristoteles
in die Schule gehen und ihre wissenschaftlichen Grundbegriffe
berichtigen und lautern wiirden.

ST "W -RU—

DAS VERHALTNIS DER WESENHEIT ZU DEM
DASEIN IN DEN GESCHAFFENEN DINGEN,
NACH DER LEHRE DES HL. THOMAS
VON AQUIN.

VON FR. GUNDISALV FELDNER,
Ord. Praed.

—_—e®o——

40° B. Gott durchaus verschieden von den Kreaturen be-
ziiglich seiner Thatigkeit. a) In Gott ist keine pas-
sive Potenz.

Bisher wurde dargethan, dafs Gott seinem Wesen nach
grundverschieden ist von allen Geschopfen. Seine Wesenheit ist
Dasein. In Gott sind Wesenheit und Dasein nicht unterschieden.
Diesen Satz nennt P. Kleutgen gewils nicht der Scholas-
tik eigentiimlich. Wir haben gesehen, bemerkt er weiter, wie
stark dieser Satz hervorgehoben wurde, um die Verschiedenheit
des unerschaffenen und erschaffenen Seins zu behaupten: der
Mensch ist nicht, weil er Mensch ist; aber Gott ist, weil er



	Die Philosophie des hl. Thomas von Aquin : gegen Frohschammer

