
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 7 (1893)

Artikel: Die Philosophie des hl. Thomas von Aquin : gegen Frohschammer

Autor: Glossner, M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761696

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761696
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE PHILOSOPHIE DES HL. THOMAS YON AQUIN.

Gegen Frohschammer.

VON DR. M. GLOSSNER.1

III.
Die intellektuelle Erkenntnis.

Eine ausführliche Darstellung widmet der Kritiker des
englischen Lehrers der intellektuellen Erkenntnis. Die Kritik
richtet sich zuerst gegen die Universalien, die von der Scholastik
in universalia ante, in und post rem unterschieden werden.
Bezüglich der universalia ante rem wird die Schwierigkeit erhoben,
dal's die göttlichen Ideen nicht als schaffende und zeugende
Mächte, also als unlebendige, starre Formen gedacht werden.
Um diesen seltsamen Einwand zu verstehen, mufs man sich
erinnern, dass F. die Lebendigkeit der Ideen darin erblickt, dafs
sie, den Dingen immanent, der Veränderlichkeit unterliegen.
Wie sie aber unter dieser Voraussetzung doch schaffende und
zeugende Mächte sein sollen, ist schwer zu begreifen ; denn mag
auch ein zeugendes Princip veränderlich sein, so kommt ihm
Zeugungskraft nicht insofern zu, als es dies (veränderlich) ist, sondern
sofern es zur aktuellen Vollkommenheit gelangt ist, also über
Veränderung und Veränderlichkeit in einem gewissen Mafse sich
erhebt. In höherem Grade gilt dies von der schaffenden
Macht. Schaffende Mächte aber sind gerade nach thomistischer
Auffassung die göttlichen Ideen, wenn auch nicht unmittelbar,
sofern wir sie als Gedanken Gottes fassen, sondern in Verbindung

mit dem freien göttlichen Entschlufs, zu schaffen. Denn
obgleich in Gott der Wille sachlich nicht vom Intellekte
unterschieden ist, so besteht doch zwischen beiden ein beziehungsweiser

Unterschied, sofern nämlich im Begriff des Willens eine
Beziehung auf Dasein oder Nichtdasein des Gewollten
eingeschlossen ist, die sich im (vorbildlichen) Gedanken als solchen
nicht findet. Dieser Unterschied ist deshalb auch weder ein rein

1 S. dieses Jahrbuch Bd. VI. S. 357.

Jahrbuch für Philosophie etc. VII. 9



130 Die Philosophie des hl. Thomas von Aquin.

logischer noch ein schlechthin realer, sondern ein solcher, der
im Gegenstand begründet ist. Man hat daher mit Unrecht
einen Widerspruch darin ersehen wollen, dafs die Scholastik
einen andern als „rein logischen" Unterschied zwischen
göttlichem Erkennen und Wollen behaupte und gleichwohl ausdrücklich

lehre, dafs in Gott kein anderer Unterschied sei als der
der Personen. (Dr. Hayd, die Principien alles Seienden. 2. Hälfte.
Programm S. 46.) Der Unterschied der Personen nämlich ist
ein realer, weil die Beziehung, die ihn begründet, eine beiderseitig

reale ist, während dagegen die im Begriffe des göttlichen
Willens eingeschlossene Beziehung auf ein kreatürliches Dasein
oder Kichtdasein zwar nach der einen Seite hin (der durch den

schöpferischen Willen thatsächlich existierenden Welt) eine reale
ist, nicht aber nach der anderen Seite, dem göttlichen Willen
selbst.

Wie die Idee des Künstlers von der Form des Kunstwerkes
real verschieden ist, so sind auch die göttlichen Ideen von den
Formen der Dinge real verschieden, ohne deshalb zu „starren,
leblosen" Formen zu werden; denn lebendig im wahrsten Sinne
des Wortes ist nicht, was in den Strom des Werdens eintaucht,
sondern was wirkt und wirksam ist. Die höchste Wirksamkeit
aber eignet dem absolut Wirklichen; dies aber ist die göttliche
Idee, die als Gedanke Gottes das absolut Wirkliche und Wirksame,

d. h. das Wesen Gottes selbst ist.
Die weitere an den Ideen geübte Kritik (S. 31) reduciert

sich auf den Einwand, dafs von Aristoteles und den Scholastikern
die Idee nicht als der Gedanke des Vollkommenen gekannt und
bestimmt werde. Es wird hiermit ein ganz willkürlicher Mafs-
stab, der eigene Sprachgebrauch Fr.s, an die Scholastik angelegt.

Diese verbindet mit dem Worte „Idee" den bestimmten
Begriff eines vorbildlichen Gedankens. In Gott hat demnach
alles eine Idee, was ein Vorbild in ihm besitzt, d. h. irgendwie
dem göttlichen Wesen ähnlich ist, sonach alles wesenhafte Sein
und in diesem wiederum vor allem die Formen der Dinge, mit
ihnen zugleich aber auch die Materie und daher die individuellen
Dinge selbst; denn die göttliche Idee ist intuitiv, also nicht blofs

allgemeiner Gedanke oder Gedanke des Allgemeinen — universale

in praedicando — sondern allumfassender Gedanke —
universale in repraesentando — im Allgemeinen das Einzelne
umfassend (1 dist. 38 art. 3 ad 1. 2 dist. 3. qu. 3. art. 3. Idea
in mente divina est similitudo rei quantum ad utrumque, scilicet
materiam et formam, et ideo per earn cognoscuntur res non tantum
in universali, sed etiam in particulari). Es leuchtet sonach ein,



Die intellektuelle Erkenntnis. 131

dafs es von Negationen, Privationen, vom Bösen eine Idee in
Gott nicht geben könne, obgleich Gott das Böse erkennt; denn
es hat keinerlei Ähnlichkeit mit Gott, also auch kein Vorbild in
Gott. Die Macht aber, die nach Fr.s Meinung den Übeln,
Irrtümern und dem Bösen zukömmt, ist nicht eine positive, sondern
eine rein negative, sofern sie dem Übel u. s. w. als solchem
zuzuschreiben ist, eine positive aber nur insofern, als sich positive
Kräfte in den Dienst des Bösen stellen, was allein von freien
Wesen gilt.

Der Vorwurf also, das Ideelle mit dem Allgemeinen
verwechselt zu haben, wird mit Unrecht gegen die Scholastik
erhoben, und es bedurfte keineswegs der neueren Philosophie, um
den Unterschied von Idee und allgemeinem Begriff zu erkennen.
Überhaupt finden wir Klarheit und Bestimmtheit bezüglich der
,,Idee" allein in der Scholastik, nicht aber bei den Modernen,
von denen sich ohne Mühe zeigen läfst, dafs sie den Ausdruck
dem schwankendsten und willkürlichsten Sprachgebrauch
preisgegeben haben. (Der mod. Ideal. S. 82 ff.)

Die Art und Weise, wie Fr. die universalia in re, d. h.
die festen Typen oder Gattungen und Arten, die nach aristotelisch

thomistischer Lehre in den realen Formen ausgeprägt sind,
behandelt, ist ein wahres Specimen von Verwirrung. Indem er
beständig die intelligible Ordnung mit der realen verwechselt,
bezieht er die Unvergänglichkeit jener auf diese und deutet die
Unveränderlichkeit der Arten als Unvergänglichkeit und
Unzerstörbarkeit der nach dem Vorbild der göttlichen Ideen verwirklichten

Formen der Dinge selbst. Nach scholastischer Lehre
entstehen und vergehen die wesenhaften Formen der Dinge
allerdings nicht per se, wohl aber per accidens, sofern die durch
8ie gestalteten, resp. belebten Dinge entstehen und vergehen.
Hie Unvergänglichkeit der Formen ist demnach nur eine relative,
^°a der absoluten Unvergänglichkeit der göttlichen Ideen wesentlich

verschieden; denn diese bilden nicht die Konstitutive der
Hinge, nicht ihre causae formales intrinsecae, sondern die c.
formales extrinsecae. Es hindert deshalb nichts, dafs nach
scholastischer Ansicht wirkliche reale Arten aussterben, und die
Thatsachen der Paläontologie können gegen die Ansicht von der
Stabilität der Arten nicht ausgebeutet werden. (S. 35.)

« Die verhängnisvolle Verwechslung des Idealen mit dem
Kealen, deren sich unser Kritiker schuldig macht, wird ihm selbst
zur Veranlassung, die intelligible Ordnung in den Strom der

Änderungen herabzuziehen, womit bei folgerichtigem Denken
al'e notwendige und systematische Erkenntnis aufgehoben wäre:

9*



132 Die Philosophie des hl. Thomas von Aquio.

eine Konsequenz, die auf darwinistischem Standpunkt unvermeidlich

ist und die auch danu nicht vermieden wird, wenn man
den zufällig entstehenden kleinen Änderungen, deren Summierung
zur Entstehung neuer Arten führen soll, mit Er. ein der menschlichen

Phantasie analoges Princip substituiert. Die Entstehung
der wirklichen Gattungen und Arten, in denen sich eine intelligible

Ordnung, ein strenges Gedankensystem (was vom einzelnen
Organismus wie vom .Naturganzen gilt) manifestiert, kann nur
aus einem gedanken- oder begriffsmäfsigen Plane erklärt werden,
und Subjekt oder Träger dieses Planes kann hinwiederum nicht
die Natur selbst, sondern nur eine bewufste und frei schaffende

Intelligenz über der Natur sein. (Vgl. der mod. Idealismus S. 118.)
Da Fr. einräumt, dafs mechanische Ursachen zur Erklärung

der Entstehung der Arten nicht genügen, und deshalb selbst
ein „ideales" Princip in Gestalt einer schöpferischen Weltphantasie

einführt, so mag man es immerhin verwunderlich finden,
dafs er das „Streben" (also doch erst ein Streben!) der neueren
Forschung als berechtigt anzusehen scheint, an Stelle blofs
„logischer" Klassifikation die „genetische" zu setzen. Übrigens

ist nicht zu verkennen, dafs die neueste Forschung im
Begriffe ist, vom darwinistischen Taumel sich zu ernüchtern und
aufser der physischen Abstammung eine ideale Verkettung der
Dinge zuzugestehen.

Die weiteren gegen den Begriff der Materie und ihre Funktion
als Individuationsprincip gerichteten Bemerkungen (S. 36)
übergehen wir, da sie im naturphilosophischen Abschnitt wiederkehren
werden, und heben nur hervor, dafs die Phrase von den toten
Formen, an deren Stelle lebendige bildende Kräfte zu treten
haben, auch hier wieder ihren Dienst verrichteu mufs. Wirkende
Kräfte schreiben auch Aristoteles und Thomas den wirklichen,
wenn auch zusammengesetzten Dingen zu, und zwar auf Grund
der angeblich toten Formen, die Prineipien der Wirklichkeit,
also auch des Wirkens sind; da aber die Dinge nicht allein
wirken, sondern auch leiden, so nehmen die genannten Denker
aufser dem aktiven auch ein passives Princip in ihnen an, die
Materie. Der Begriff einer „in die unendliche Fülle verschiedenartiger

Gestaltungen sich entfaltenden Einheit" aber, die wahre
Wesenseinheit wäre, verschieden von der Einheit der Ordnung
und des Zwecks sowie von der Einheit der stofflichen Grundlage

in den entstehenden und vergehenden Wesen, ist ihnen
mit vollem Rechte fremd. (S. 35.)

Der gegen die Annahme der species intelligibilis gerichtete
Einwand, sie sei nicht geeignet, den Idealismus und Skepticis-



Die intellektuelle Erkenntnis. 133

mus zu überwinden, da sie ein Mittelglied zwischen Subjekt und
Objekt hineinschiebe, beweist die Voreingenommenheit des
Kritikers, die ihm das Verständnis der thomistischen Lehre
verschliefst. Diese ist nichts anderes als die gewissenhafte Deutung
und Begründung unzweifelhafter Thatsachen, die in der
allgemeinen und notwendigen Überzeugung bestehen, dafs wir durch
unsere intellektuellen Vorstellungen wirkliche, von ihnen
verschiedene und unabhängige, aufser uns bestehende Dinge erkennen,
und dafs wir sie in Abhängigkeit von ihnen erkennen. Diese
Thatsachen werden vom Idealismus, der die Vorstellung als das
direkt Erkannte betrachtet, mifsdeutet und in ihrem Bestände
bedroht. Ihre richtige Deutung kann also nur in der Annahme
liegen, dafs das direkt Bepräsentierte und Vorgestellte die Dinge
selbst sind, die species intelligibilis aber die Seele zu einer
solchen direkten Vorstellung derselben befähigt. Dafs aber die
species Wirkungen der Objekte sind, wird nicht aus der Poten-
zialität des Intellektes erschlossen, sondern zunächst aus der
Thatsache, dafs der menschliche Geist die Begriffe nicht
ursprünglich besitzt, sondern erwerben mufs, woraus dann erst die
Empfänglichkeit oder Potenzialität des Intellekts erschlossen wird.
Jene Stellen aber (S. 38 Anm. 1), in welchen Thomas die in-
telligiblen Eormen geschaffenen Intelligenzen unmittelbar von
Gott eingeflöfst werden läfst, beziehen sich nicht auf den menschlichen

Geist, sondern auf die Engel. (1. S. Th. qu. 55 art. 2.)
Dafs das Allgemeine und Notwendige, das begriffliche

Wesen den Gegenstand der höheren (intellektuellen) Erkenntnis
bilde, gesteht Fr. zu, bestreitet aber, dafs Begriffe eine
abgeschlossene Erkenntnis gewähren; die scholastische Ansicht, die
Philosophie müsse wie die Mathematik sichere und dauernde Resultate

aufspeichern, sei falsch und beweise, dafs man von dieser Seite
zu einem richtigen Begriff von der Philosophie nicht gelangt sei. —
üie hier vorausgesetzte Auffassung der Philosophie als einer nie
zu vollendenden „Idealwissenschaft" hebt den Begriff der Philosophie

als Wissenschaft überhaupt auf; denn eine Wissenschaft,
die nur in der Vielheit einander widersprechender Systeme ihre
Verwirklichung zu gewinnen vermag, ist ein unvollziehbarer
Betriff, der sich selbst aufhebt. Der Vergleich aber mit den
mannigfaltigen organischen Gebilden, in denen sich die Natur
verwirklicht, ist durchaus schief und falsch, da widersprechende
-Ansichten nicht wie verschiedenartige Organismen als gleich-
erechtigte Daseinsformen sich erhalten können. Zwar wird
verheert, dafs die Systeme allmählich mehr zu geistiger Übereiu-

8 unmung und harmonischer Einheit in der vollständigen Welt-



134 Die Philosophie des hl. Thomas von Aquin.

auffassung führen (S. 41). Es ist jedoch hiervon noch nicht das

Geringste zu bemerken, und die Gegensätze sind weiter als je
davon entfernt, sich zur Einheit zusammenzuschliefsen. Inzwischen
aber wollen wir wissen und werden uns daher nie mit einer
Philosophie befreunden, in welcher der Moder einer im
Zersetzungsprozesse begriffenen Richtung als das wahre Leben
gepriesen wird. — Wiederholt wird der Vorwurf ausgesprochen,
dafs die Scholastik sich nicht zum Idealen (d. h. zu idealistischer
Schwärmerei) erhebe, was sich selbst in der quantitativen
Auffassung des Ethischen zeige : ein Vorwurf, der nur zeigt, dafs
auch Fr. in das Verständnis des aristotelischen Tugendbegriffs
nicht eingedrungen ist. (Vgl. dieses Iahrbuch Bd. I. S. 522.
Das Princip der Individuation, Separatausg. S. 180 ff.)

Vom Objekte wendet sich Fr. zum Vermögen und Akte
der intellektuellen Erkenntnis. Bemerkenswert ist die Methode
in der Darstellung der thomistischen Lehre. Es ist als ob der
Schein erweckt werden solle, dafs es sich nicht um eine
durchdachte und in sich geschlossene Theorie des intellektuellen
Erkennens, sondern um ganz wunderliche Dinge und ein zusammenhangsloses

Konglomerat von seltsamen Aufstellungen handle;
daher die stilistischen Ubergänge : trotz dieser Ansicht
doch dieses Einzelne wird sogar wohl gar als doch
wird freilich u. s. w. (S. 44.)

Da wir im wesentlichen gegen den Inhalt der Darstellung
selbst nichts zu erinnern haben, so wollen wir sofort auf die

von Fr. geübte Kritik übergehen.
Diese richtet sich zunächst gegen die aristotelische Lehre

und zwar: 1. gegen die Unbestimmtheit der Lehre vom int. agens,
die zu zahlreichen Streitigkeiten den Grund gegeben habe;
2. gegen den angeblich schroffen Gegentatz des niederen und
höheren Erkenntnisvermögens sowie den des vovç als dem
„einzigen höheren Denkwesen" und des siâoç oder Formprincips,
obgleich man meinen sollte, vovç und siâoç, das Denkvermögen und
sein Objekt (das Intelligible im Sinnlichen) müfsten gleicher
Natur und Wesenheit sein.

Auf diese Kritik haben wir zu erwidern: 1. dafs Kürze
des Ausdrucks noch nicht Mangel an Begründung und
Unbestimmtheit in der Sache bedeute, die nachmaligen Streitigkeiten
aber hauptsächlich aus der platonisierenden Richtung der (griechischen)

Kommentatoren entsprangen. 2. Erkenntnisvermögen und

Objekt müssen allerdings zu einander in Proportion stehen, nicht
aber weenstlich identisch sein. Jenes ist der Fall, sofern das

Objekt der menschlichen Verstandeserkenntnis nicht das rein



Die intellektuelle Erkenntnis. 135

Intelligible, sondern das Intelligible im Sinnliehen bildet, dem
die menschliche Seele, die einen organischen Leib informiert,
proportioniert ist. (Auch Aristoteles betrachtet nach der
begründeteren Erklärung des hl. Thomas die intellektive Seele als
forma corporis.) Setzt man an die Stelle dieser Proportionalität
die Gleichartigkeit von Subjekt und Objekt, so geschieht dies
mit Preisgebung der Wesensunterschiede in den Dingen; denn
wesensverwandt mit dem Geiste ist nur das actu Intelligible.
Folglich kann jene Gleichartigkeit nur behauptet werden, wenn
das Materielle in Ideales, actu Intelligibles verflüchtigt, oder
auch wenn der Geist dem Stoffe gleichgesetzt wird. Soll diese
Folgerung vermieden werden, so ist sowohl der wesentliche
Unterschied der Menschen- und Tierseele als auch der
korrespondierende von Intellekt und Sinnlichkeit aufrecht zu erhalten.
Das der Materie zugeschriebene Verlangen nach der Form und
in gewissem Sinne nach Gott aber darf nicht in dem Sinne eines
sei es auch nur der Anlage nach vernünftigen Begehrens (S. 50)
aufgefafst werden, sondern bedeutet nichts anderes, als die
natürliche Empfänglichkeit der Materie für die Form und ist nicht
allein vom Wollen, sondern von jedem die Vorstellung
voraussetzenden Begehren sorgfältig zu unterscheiden.

Speciell gegen die thomistische Lehre, die sich der
aristotelischen gegenüber durch gröfsere Bestimmtheit auszeichne, was
besonders gelte, sofern Aristoteles den int. agens als unvergänglich,

den int. possibilis als vergänglich bezeichne (eine, was
Aristoteles betrifft, unrichtige Darstellung, die den int. possib. mit
dem vovç jtct&TjTixôç verwechselt; wogegen man sehe ip. III. c. 4,
wo die Geistigkeit des int. possib. deutlich gelehrt wird), wird
eingewendet : 1. ihre anscheinende Klarheit verschwinde bei
näherer Betrachtung, denn das Wesen des int. agens bleibe
unklar, der Vergleich mit dem Lichte sei äufserlich; 2. es liege
ßine Inkonsequenz darin, dafs der Intellekt sich ohne Organ
hethätige und doch als Form des Leibes betrachtet werde; auch
sei es widersprechend, dafs eine unorganische Kraft durch die
Fhantasie bestimmt werde und nicht direkt mit den Dingen in
-Beziehung treten könne; 3. unklar und materialistischer Mifs-
deutung ausgesetzt sei der Vergleich des Erkennens mit der
Erzeugung; in der thomistischen Auffassung sei das Erkennen
Gelmehr das Gegenteil des Erzeugens, nicht eine Versinnlichung,
sondern eine Entsinnlichung der Formen; 4. die thomistische
Auffassung sei der wahren Wissenschaft und Forschung feindlich,

denn nach ihr wäre das Wesen der Dinge leicht zu erkennen,
Damlich durch blofses Hinleuchten des int. agens auf die Dinge,



136 Die Philosophie des hl. Thomas von Aquin.

während doch in Wirklichkeit gerade die Erkenntnis des Wesens
und die Gewinnung richtiger Begriffe Sache mühsamer Forschung
sei (S. 54, vgl. S. 88); 5. wie in der aristotelischen, erscheine
auch in der thomistischen Ansicht, die in bestimmter Weise beide
Intellekte als Seelenvermögen betrachte, die Verdopplung des
Intellekts als unmotivierte Hereinziehung der Begriffe von Potenz
und Aktualität, obgleich, näher besehen, beide Intellekte sich
aktiv und passiv zugleich verhalten; 6. die durch den intell.
agens bewirkte Entsinnlichung des Materiellen sei der Tod
desselben. Die Materie werde wie eine Finsternis behandelt,
obgleich die moderne Chemie in ihr Ordnung und Gesetzlichkeit
nachgewiesen habe; 7. unter dem int. agens lasse sich schlechterdings

nichts denken, da er zwar Teilnahme am göttlichen Lichte,
nicht aber an den göttlichen Ideen sein solle und nur durch
den nichtssagenden Vergleich mit dem Lichte bestimmt werde;
8. weder der int. agens noch der int. possib. genüge den
Anforderungen der intellektuellen Erkenntnis, und selbst nicht ihr
Zusammenwirken, es sei denn, man betrachte sie als einheitliche
Kraft, die aktiv und passiv zugleich ist, nicht aber wie zwei
Kameraden, die sich ergänzen müssen, wie der Blinde und der
Lahme; 9. es sei nicht abzusehen, welchem der beiden Intellekte
die rationale Thätigkeit zufalle; 10. ebensowenig sei klar,
woher das Bewufstsein stamme, das überhaupt in der Scholastik
keine nähere Beachtung finde; 11. endlich scheine in dieser
Theorie ein eigentliches Wachstum und Entwicklungsfähigkeit
des Geistes ausgeschlossen.

Gegen die species intelligib. häuft Fr. ebenfalls alle
möglichen Einwendungen ; sie stammten weder aus dem int. possib.
noch aus dem int. agens, sondern aus der Phantasie, hätten also
einen subjektiven Ursprung, dies führe zum Idealismus und
Skepticismus; ferner trügen sie nach dem Grundsatz, das
Erkannte sei im Erkennenden nach der Weise des letzteren, ein
wesentlich subjektives Gepräge, was an Kant erinnere; weiterhin
enthielten sie den Widerspruch, einerseits bildlos, andererseits
doch vom Phantasiebild bedingt und abhängig zu sein. Die
species intelligibiles müfsten vielmehr als Produkte der bildenden
Phantasie, die kein niederes Seelenvermögen, sondern eigentliches
Prineip aller geistigen Thätigkeit sei, angesehen werden.

Auf diese Einwendungen haben wir zu erwidern : 1. Die

Aufgabe der Psychologie in der Bestimmung eines Seelenvermögens
ist erfüllt, sobald dasselbe durch seine Thätigkeit und sein

Formalobjekt bestimmt ist. Wir besitzen thatsächlich die Fähigkeit

zu abstrahieren, diese kann nur eine aktive und eine geistige



Die intellektuelle Erkenntnis. 137

sein; damit ist ihr Wesen hinreichend gekennzeichnet und es ist
unbillig, mehr zu verlangen. 2. Weit entfernt davon, dafs in
der Annahme, der Intellekt sei eine unorganische Kraft, die
intellektive Seele aber bilde die Form des Leibes, ein Widerspruch

läge (denn das eine wird vom Vermögen, das andere
von der Substanz der Seele ausgesagt), enthält dieselbe vielmehr
die Erfüllung einer durch das Wesen des Menschen gestellten
Anforderung; denn ist die Menschenseele nicht wie die Seele
des Tieres in die Materie versenkt, sondern sie überragend, so
müssen ihr auch höhere, die Materie überragende Vermögen und
Kräfte zukommen. Zu diesen gehört der Intellekt. — Ebenso
ist es in der Eigentümlichkeit der menschlichen Katur begründet,
dafs diese den Stoff überragende Kraft des Dienstes der niederen
bedarf, um ihr Erkenntnisobjekt zu erfassen und zu ihrer natürlichen

Thätigkeit und Vollendung zu gelangen, und dies deshalb,
weil der Intellekt nur durch das Mittel der Sinnlichkeit zu dem
ihm proportionierten Objekt, dem Intelligiblen im Sinnlichen in
Beziehung treten kann. 3. Der Vergleich mit der Zeugung ist
von F. falsch aufgefafst; er bezieht sich nicht auf das Hervorziehen

des Allgemeinen aus dem Besondern nach der Analogie
der eductio formae e potentia materiae, sondern auf die
Hervorbringung der species im intellect, possibilis. Die gegen die
°ductio formae selbst erhobenen Einwendungen aber sind nicht
"ier, sondern im naturphilosophischen Abschnitte zu beantworten.

Der vierte Einwand beruht auf einem völligen Mifsver-
ständnisse der thomistischen Theorie der Abstraktion. „Diese
Scholastiker" meinen durchaus nicht, wie Fr. mit lächerlichem
Bathos ihnen unterschiebt (S. 54), dafs das Wesen der Dinge
ai>f einmal und plötzlich erschaut werde, so dafs es einer
sorgfältigen Vergleichung der Eigenschaften und dgl. nicht bedürfte.
(Vgl. dieses Jahrbuch Bd. III S. 467.) Ja „diese" Scholastiker
sind viel weiter von dieser Meinung entfernt, als die Ideal- und
Bliantasiephilosophie des Kritikers selbst, da sie der menschlichen

Vernunft die intuitive Erkenntnisweise absprechen, die
doch Fr. für sich selbst in Anspruch nimmt, indem er aufser
der begrifflichen eine ideale Erkenntnis, ein Vermögen
unmittelbarer Wahrnehmung des Idealen (S. 55) annimmt. Lehren
nuQ aber die Scholastiker nicht, dafs eben die Funktion des
'Jitell. agens darin bestehe, das Wesen der Dinge zu enthüllen?
Allerdings, aber mit der Beschränkung: im strengen Anschlufs
an die sinnliche Beobachtung, so dafs also das Vergleichen u. s. w.
j? deiner Weise als überflüssig erscheint. Dabei nehmen sie an,

als die allgemeinsten Begriffe aus den unbestimmteren, die



138 Die Philosophie des hl. Thomas von Aquin.

konkreteren und genaueren aus den bestimmteren Wahrnehmungen

entspringen. Fr. übersieht ganz und gar den
Fragepunkt, um den es sich im gegebenen Falle handelt. Wenn
nämlich gesagt wird, der int. agens enthülle das Wesen, das

Intelligible in den Dingen, so ist durchaus nicht an fertige
wissenschaftliche Definitionen, an deutliche und vollständige
Begriffe zu denken, sondern es soll damit gesagt sein, dafs in
seiner Thätigkeit der Grund für die Auffassung des sinnlich
Individuellen in der Form des Allgemeinen und Intelligiblen
liege. Um die Thätigkeit des int. agens zu beurteilen, erforsche
man die allmähliche Bildung der Sprache des Kindes, die von
der Auffassung des Dinges überhaupt zu der des Glänzenden,
Tönenden, Beweglichen u. s. w., überhaupt vom Allgemeinen
zum Besondern parallel mit dem Fortschreiten der sinnlichen
Erkenntnis von unbestimmten zu immer bestimmteren Vorstellungen

fortschreitet. Dafs der menschliche Geist zuerst Erscheinungen

(d. h. Bewegungen und Eigenschaften) erkennt und nur
durch diese in das Wesen eindringt, ist unter allen Philosophen
am meisten von den Scholastikern betont worden; sie waren
sich aber auch bewufst, dafs die Erscheinungen selbst in der
Weise des Wesens, durch allgemeine Begriffe, vom Verstände
aufgefafst werden. Zeugnis hierfür gibt die Sprache, die nur
allgemeine Vorstellungen enthält, das Individuelle aber in
bedeutsamer Weise nicht auszudrücken vermag. Der Thätigkeit
des int. agens verdanken wir zunächst den Besitz einer Reihe
von intellektuellen Vorstellungen, des Seins, der Form, des

Wesens, der Eigenschaft, der Ursache, Wirkung u. s. w., die

uns unabhängig von eingehenden Wesensuntersuchungen zu wichtigen

metaphysischen Erkenntnissen führen. Wie sollte also die
scholastische Auffassung ein Hindernis für die wissenschaftliche
Forschung sein, der sie vielmehr die sicherste Grundlage
unterbreitet?

Fr., der doch überall die Einheit so sehr urgiert, spaltet
hier die Vernunft in zwei feindliche Hälften, eine
idealkonstruierende und eine experimentalforschende, in eine solche, die
schwärmt, und eine andere, die kriecht, und hebt daher die
Wissenschaft, als deren Anwalt er sich aufwirft, von beiden
Seiten her auf, da die Ideen ohne festen Boden in der Luft
schweben, die empirische Forschung aber vergebens nach einem
wölbenden Abschlufs ringt. Ganz anderer Art ist die thomistische
Erkenntnistheorie. In ihrer Auffassung des Intelligiblen besitzt
sie das Mittel idealer Erhebung, ohne dafs ihr die Ideen zu
Schemen und die Dinge zu Gegenständen einer ideenlosen Empirie



Die intellektuelle Erkenntnis. 139

werden. Der Vorwurf, der hl. Thomas kenne Ideen, Vernunft
und Gemüt nicht, es fehle ihm das Ideale, ist daher ungerecht
und beweist nur die Befangenheit des Kritikers in den Kantschen
Ansichten. Der schroffe Gegensatz aber von Idealphilosophie
und rein empirischer Forschung, dem Fr. das Wort redet, ist
es gerade, welchem wir den Verfall der Philosophie wie der
Wissenschaft zumal zuzuschreiben haben. Zur Stütze seiner
Theorie erneuert Fr. die Jakobische Lehre vom Gemüte als dem
Vermögen der ethischen und ästhetischen Gefühle und der
Vernunft, die dem Verstände den übersinnlichen Stoff darbieten soll.
Die Philosophie würde damit, nachdem sie aufgehört hat,
Begriffsromantik zu sein, zur Ideal- und Phantasieromantik werden
und dem verdienten Hohne der Positivisten und Materialisten
preisgegeben werden.

5. Durch die Einheit des Wesens wird die Verschiedenheit
der Vermögen, die nach dem Unterschiede der Thätigkeiten und
Eormalobjekte zu bestimmen ist, nicht aufgehoben. Die Formalobjekte

des int. ag. und poss. aber sind in der That verschieden
und die Thätigkeit des int. agens ist wesentlich anderer Art
uls die des int. poss. Die Thätigkeit des letzteren ist das wirkliche

Erkennen, Denken, die des ersteren dagegen die Einwirkung
auf das Phantasma, die Bereitung und Aktuierung des darin in
Botenz enthaltenen Intelligiblen, damit es in den int. poss.
aufgenommen werden könne. Der int. ag. aber verhält sich in
keiner Weise passiv, denn als ein geistiges Vermögen wird er
Uicht etwa wie der Magen von der Speise so von dem Phantasma
afficiert, sondern bedarf nur der Gegenwart eines solchen, um
sich wirksam zu erweisen. Es ist daher, was Fr. von der
weiblichen Rolle des int. ag. u. s. w. redet (S. 60), einfach in den
Wind gesprochen.

6. Die Entsinnlichung des Materiellen im Abstraktionsprozesse
jst nicht reale Umwandlung, also auch nicht Ertötung desselben
ln irgend einem Sinne, bewirkt aber allerdings eine vollkommenere
(ideale) Daseinsweise desselben im denkenden Geiste. Da diese
Entsinnlichung Abstraktion vom Stoffe und den Bedingungen
stoffÜcher Existenz ist, so enthält gerade sie die Vorbedingung
zur Erkenntnis des in den materiellen Dingen enthaltenen Ge-
8etzmäfsigen, das infolge der Beleuchtung durch den intell. agens
aus der Umhüllung des Individuellen und Zufälligen zu Tage

t. Die Gesetzmäfsigkeit des Materiellen wird in dieser Theorie
er Abstraktion nicht geleugnet, sondern vorausgesetzt; wir sagen:
es Materiellen, nicht der Materie, denn etwas anderes ist der



140 Die Philosophie des hl. Thomas von Aquin.

materielle Körper und etwas anderes die Materie, was ein Kritiker
des hl. Thomas wohl wissen und sich gegenwärtig halten sollte.

Auf den siebeuten Einwurf ist die Antwort bereits im Obigen
gegeben. Der int. agens ist die Abstraktionskraft der Seele,
die Fähigkeit, das Intelligible vom Sinnlichen abzuziehen, in
gewissem Sinne allerdings eine Teilnahme am göttlichen Lichte
(Vgl. 1 S. Th. qu. 79 a. 4), jedoch nicht formell, sondern als
Wirkung göttlicher Kausalität, nicht direkte, sondern indirekte
Teilnahme an den göttlichen Ideen, sofern er die sie nachbildenden

Formen aus der materiellen Umhüllung zu lösen und dadurch
intelligibel zu machen vermag. Aus diesem Orunde heifst
dasselbe Vermögen Lieht, weil es das im sinnlich Individuellen
verborgene Wesen offenbart. Der menschliche Geist besitzt eine
solche Abstraktionskraft thatsächlich — hoc experimento cognos-
cimus, dum pereipirnus nos abstrahere formas universales a con-
ditionibus particularibus 1. c. — sie mufs also auch denkbar sein.
Nimmt man statt derselben eingeborne Ideen an, so heifst das
Thatsachen erdichten, nicht die vorhandenen erklären. Die
Existenz unsinnlicher und übersinnlicher Vorstellungen aber wegen
der Schwierigkeit, ihren Besitz ohne eingeborne Ideen zu
erklären, leugnen wollen kommt einem geistigen Selbstmord gleich;
wir halten daher den intell. agens fest, um einerseits nicht der
Schwärmerei der Idealisten, andererseits nicht dem Alogismus
der Empiristen zu verfallen, wie wir dies an einem andern Orte
eingehender motiviert haben. (Das objektive Princip der
aristotelisch-scholastischen Philosophie.)

Der achte Einwand erscheint gegenstandslos, da intell. poss.
und int. agens Vermögen der einen Seele sind, die sich in dem
einen zum Objekte wirkend, in dem andern aufnehmend, receptiv,
also in gewissem Sinne passiv verhält. Der reale Unterschied
dieser Vermögen aber mufs festgehalten werden, wenn wir nicht
wie Fr. Akt und Potenz identificieren und damit allen Irrtümern
Thür und Thor öffnen wollen. (S. d. angef. Sehr. S. 88 f.)

Aus der richtigen Unterscheidung von Thätigkeit und Thätig-
keit erhellt die Antwort auf den neunten Einwurf; die rationale
Funktion nämlich fallt dem int. poss. zu, der int. agens aber
wirkt auf diese Thätigkeit insoweit ein, als das diskursive Denken
der Abstraktianskraft oder fortdauernden Beleuchtung der Phantasmen

bedarf. — Auf den zehnten Einwand ist zu bemerken, dafs

die Scholastik der Lehre vom Bewufstsein hinreichende Aufmerksamkeit

zuwandte (S. Th. 1 qu. 78 a. 4 ad 2; q. 87 a 3. ad 3.

ib. ad 2; 1. III. dist. 23. qu. 1 art. 2 ad 3 u.a. 0.), wenn sie
ihr auch nicht, wie den Modernen in den Vordergrund getreten



Die intellektuelle Erkenntnis. 141

ist; sie unterscheidet sinnliches und intellektuelles Bewufstsein,
und schreibt das letztere nicht einem speciellen intellektuellen
Vermögen, sondern wie überhaupt alles höhere Erkennen, auch
das der Principien (was Fr. S. 74 nicht begreift, da er die
Passivität des int. poss. völlig mifsversteht), dem int. poss. zu.

Auf die elfte Einwendung entgegnen wir mit der Frage,
ob denn der Geist wie die Pflanze wächst, und sein Wachstum
nicht vielmehr in der zunehmenden Klarheit, Bestimmtheit und
Fülle seiner intellektuellen Erkenntnisse und der fortschreitenden
Befestigung des Willens im Guten, überhaupt also im
Fortschritt in der Wissenschaft und Tugend besteht? Und soll etwa
diese Art des Fortschritts in der thomistischen Doktrin
ausgeschlossen sein?

Fassen wir weiterhin die gegen die species intell, erhobenen
Schwierigkeiten ins Auge, so ist zunächst zu bemerken, dafs
diese Species ihrem konkreten Inhalte nach aus den Phantasmen
stammen, ihre intelligible Form aber dem intell. agens verdanken.
Ihr objektiver Wert ist in der Übereinstimmung mit den Dingen
der sinnlichen Wahrnehmung begründet, nicht aber darauf
beschränkt; denn Wahrnehmung, Erfahrung gilt als erstes und
Fundament alles weiteren Erkennens. Der Idealismus liegt also
uicht in dieser Theorie, sondern in jener, die bereits in die
Wahrnehmung subjektive Elemente einfliefsen und statt die
Bhantasie aus der Wahrnehmung, umgekehrt diese aus der
Phantasie schöpfen und durch die Phantasie bestimmt sein läfst.
Ber Grundsatz aber, das Erkannte sei im Erkennenden nach der
Weise des Letzteren, hat mit dem Kantschen Apriorismus nichts
zu thun, da nach scholastischer Lehre das repräsentative
Erkenntnisbild, die species nur insofern das Gepräge des Geistes
Irâgt, als sie eben im Geiste ist, während ihr Inhalt getreu
das Objekt, sei es nach seiner Erscheinung oder seinem Wesen
darstellt. Endlich beeinträchtigt die Abhängigkeit vom Phantasie-
kdd nicht den reinen, das Wesen ausdrückenden Erkenntnis-
"ihalt der species intell., denn es ist etwas anderes, mit Kant
Und Fichte annehmen, dafs begriffliche Erkenntnisse ohne
sinnliches Bild leer seien, oder mit der Scholastik, dafs sie von
sinnlichen Bildern abhängig seien, weil sie aus solchen geschöpft
°der abstrahiert werden müssen.

Die thomistische Auffassung der intellektuellen Erkenntnis
~~ wird wiederholt versichert — sei also unklar und hindere

en Fortschritt der Erkenntnis, besonders der Natur, da letztere
uach Aristoteles und dem Dogma beurteilt werde, und wenn

bert der Grofse und Roger Bacon auch die Natur erforschten,



142 Das Verhältnis der Wesenheit zu dem Dasein etc.

so seien dies Ausnahmen, welche die Regel bestätigen. Aber
Albert der Grofse ist doch, wie uns Fr. selbst belehrt, Urheber
dieser ganzen, der Wissenschaft hinderlichen Theorie des
intellektuellen Erkennens! Der Grund des Hindernisses mufs also
wohl anderswo liegen; denn läge er in der Natur der scholastischen

Philosophie, so mufste er doch vor allem in Aristoteles,
ihrer ersten Quelle und in Albert dem Grofsen, ihrem Begründer,
sich wirksam erweisen. Fürwahr, die Vertreter der
Naturwissenschaften würden, unbehindert in ihren empirischen Forschungen,

für die wissenschaftliche Begründung und Verarbeitung
der von ihnen aufgehäuften Thatsachen nur gewinnen, wenn sie
statt bei Hegel oder Herbart, bei Kant oder Mill, bei Aristoteles
in die Schule gehen und ihre wissenschaftlichen Grundbegriffe
berichtigen und läutern würden.

DAS VERHÄLTNIS DER WESENHEIT ZU DEM
DASEIN IN DEN GESCHAFFENEN DINGEN,

NACH DER LEHRE DES HL. THOMAS
VON AQUIN.

VON FR. GUNDISALV FELDNER,
Ord. Praed.

<X$C

40° B. Gott durchaus verschieden von den Kreaturen be¬

züglich seiner Thätigkeit. a) In Gott ist keine
passive Potenz.

Bisher wurde dargethan, dafs Gott seinem Wesen nach

grundverschieden ist von allen Geschöpfen. Seine Wesenheit ist
Dasein. In Gott sind Wesenheit und Dasein nicht unterschieden.

Diesen Satz nennt P. Kleutgen gewifs nicht der Scholastik
eigentümlich. Wir haben gesehen, bemerkt er weiter, wie

stark dieser Satz hervorgehoben wurde, um die Verschiedenheit
des unerschaffenen und erschaffenen Seins zu behaupten: der

Mensch ist nicht, weil er Mensch ist; aber Gott ist, weil er


	Die Philosophie des hl. Thomas von Aquin : gegen Frohschammer

