Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 7 (1893)

Buchbesprechung: Litterarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LITTERARISCHE BESPRECHUNGEN.

Grundziige des Systems der artikulierten Phonetik zur Re-
vision der Principien der Sprachwissenschaft. Von Karl
Borinski. Stuttgart 1891.

Die Absicht des Verf. ist, als Vorldufer einer ausfithrlicheren Dar-
stellung den Entwurf eines, Musik und Sprache (melische und artikulierte
Phonetik) umfassenden, Systems des bezeichnenden Lautes zu geben.
Dem Vorwort zufolge liegen die Resultate seiner Forschungen, soweit
sie die psychologischen und erkenntnistheoretischen Voruntersuchungen
sowie die breite musikalische Theorie betreffen, abgeschlossen vor. —
Die Richtung, welche diese an die Psychophysiker und Stumpf (Ton-
psychologie) ankniipfenden Untersuchungen einschlagen, werden wir am
besten mit den eigenen Worten des Verf. kennzeichnen. Nachdem er
den zu behandelnden Gegenstand in die Theorie vom Lautbestand und
vom Lautwandel unterschieden und von den verschiedenen Auffassungen
des Lautes, der grammatischen und der naturwissenschaftlichen (physio-
logischen und physikalischen) geredet und dieselben als unzureichend
nachgewiesen, spricht er sich dber das in der Lautbildung wirksame
psychologische und erkenntnistheoretische Princip mit den Worten aus:
»Ls ist die Kigentiimlichkeit der qualitativen Schiitzung im Gegensatz
zu der nur quantitativen Unterscheidung, dafls ihr im Verhiltnisse zum
Objekte eine Tendenz innewohnt, die auf ein bestimmtes Moment der
physiologisch moglichen quantitativen Unterscheidung, auf ein bestimmtes
Differenzmoment gerichtet ist. Ks ist klar, dafs nur eine solche Ten-
denz in den kontinuierlichen Ubergang der Zu- und Abnahme der quan-
titativen Unterscheidungen einen Schematismus der Wertung herbeifiihren
kann. Diese Wertung erfolgt unmittelbar, als Wahrneh-
mungsfunktion, und ist als solche vom Urteil (das sich erst a posteriori
auf sie griindet) unabhiéngig. Und zwar geht die jene Wertung bestim-
mende Tendenz unweigerlich auf den Ausgleich oder das Mittel, zwischen
den moglichen Extremen der quantitativen Unterscheidung, ihren Polen,
und fungiert diesen Polen gegeniiber als neutrales Moment oder als
Aquator. Nach diesem Mittel wandelt sich die Reihe der sonst nur
quantitativ unterschiedenen Differenzmomente in eine qualitativ nach zwei
Seiten unterschiedene Tendenzabweichung, die je zu einem positiven
und negativen relativen Grenzmomente aufsteigt. Aquator und positives
sowie negatives Grenzmoment verdienen daher in allen méglichen Reihen
(Skalen) qualitativer Unterscheidung die Bezeichnung von qualitativen
Momenten im pridgnanten Sinne“ (S. 111).

Wir haben die Worte: ,Diese Wertung erfolgt unmittelbar als
Wahrnehmungsfunktion® unterstrichen, weil sie uns den schwachen Punkt
in der Theorie des Verf., der auf diese Weise — durch eine psychische
Thiitigkeit — in Anwendung der dynamistischen Auffassung unserer
idealistischen Philosophen das Qualitative in den Sinnesfunktionen er-
kliren will, zu enthalten scheinen. Gehort namlich, wie unleugbar, die
angebliche ,Wertung® zur Wahrnehmungsfunktion und geht sie dem
Urteil voraus, so ist sie iiberhaupt nicht (subjektive) , Wertung*, sondern
ein objektiver Faktor, ein wahrgenommenes Objekt, d. h. die sinnliche
Qualitit erweist sich als ein mit dem quantitativen Faktor untrennbar
verbundenes und ihn bestimmendes objektives und zwar formgebendes



Litterarische Besprechungen.

461
Element. In der Auffassung des Verf. bleibt absolut unverstindlich, wie
durch die Wertung der Seele das Quantitative in Qualitatives und zwar

so mannigfach verschiedener Art umschlagen soll: in Qualitatives, das
anscheinend den Objekten, nicht der Seele inhériert.

Der zweite Teil des Schriftchens (S. 19 ff.) behandelt den Laut-
wandel und enthilt treffende Bemerkungen iiber Gesetz und Thatsache
im allgemeinen und speciell in Bezug auf die sogenannten Lautgesetze.
Der Thatsache gehort der Anstols, die Richtung an, die Gesetze aber
sind zu suchen in den allgemeinen Beziehungen der Lautstufen, in den
absoluten Verhiltnissen des Lautmaterials (S. 25). Den Anstols und die
tichtung gibt der Accent (was durch den Gegensatz der germanischen
und romanischen Sprachen erliutert wird). IKbenso treffend ist das iber
Analogie Gesagte: sie hat mit dem gesetzlichen Lautwandel nichts zu
thun, sondern ist ein Princip der Verwendung von Lautformen, und zwar
das generalisierende im Gegensatz zum individualisierenden. Principien
der lautlichen Analogie sind morphologische (architektonische) Principien
der Sprachbildung; die Stufen dieser phonetischen Architektonik sind das
isolierende, agglutinierende und flektierende System im Sprachbau, denen
das individualisierende, schematisierende und organisierende System in
der Musik entspricht. Selbstindig erscheint diese Analogie als Stufe
der verallgemeinernden Analogiebildung (S. 29).

Aulser dem Material (Ton, Stimme) und dem formgebenden Princip
ist als dritter und wichtigster Faktor die Verwendung des Lautes als
Bezeichnungselement die freie Wortbildung ins Auge zu fassen (S. 32 ff).
Die (dichterische) Neuschopfung ist mit der Urschopfung wesentlich
identisch. Dieselben Momente sind es, die der Schopfung des Wortes
und seiner kinstlerischen Verwendung zugrunde liegen, In diesem Sinne
zu forschen, ist Aufgabe der Philologie. Als Resultat wird sich ergeben,
dafs das Wort weder eine mystische Botschaft von oben, noch ein tie-
rischer Schrei, sondern eine freie Schopfung des Menschen ist (S. 34).

Was iiber scholastischen ,Johanneismus® gesagt wird (S. 63), beruht
auf Unkenntnis der Scholastik; der vom Verf. so sehr betonte epithe-
tische Charakter der Sprache wird von niemandem entschiedener als dem
hl, Thomas hervorgehoben.

Ein abschliefsendes Urteil iiber Wahrheit und Wert der Gesamt-
ansicht des Verf. wird erst méglich sein, wenn die versprochene aus-
fithrliche Darlegung vorliegen wird. Als ein Symptom der gegen atomistische
und mechanische Vorstellungen, die auch ins Gebiet der Sprachforschung
eingedrungen sind, gerichteten Reaktion verdient die kleine Schrift
sympathische Beachtung. '

Miinchen. Dr. M. Glof(sner.

Die unbefleckte Empfingnis und die Erbsiinde. Erwiderung
auf Tobbes: , Die Stellung des hl. Thomas von Aquin zu
der unbefleckten Empfingnis der Gottesmutter von Dr.
C. M. Schneider. Regensburg, Verlagsanstalt 1892,

Audiatur et altera pars. Wie vorauszusehen war, hat Dr. Schoeider
nicht lange auf sich warten lassen, den Angriff Tébbes zuriickzuweisen,
Er thut dies ebenso entschieden, wie ruhig und griindlich. Freilich war
Tébbe fir sich darnach angethan, ganz fiir seine Ansicht einzunehmen,

Jahrbuch fiir Philosophie ete. VI 31



462 Litterarische Besprechungen.

wenn man nur leichthin seine Ausfithrungen verfolgte, ohne Schneider in
seiner Abhandlung im 9. Bande und besonders in seinem ganzen 8. Bde.
der Ubersetzung der Summa theologica entgegenzuhalten. Vor allem
wird nun vorliegende Erwiderung denen sehr dienlich und willkommen
sein, welche nicht die genannte Ubersetzung besitzen, um in hellerem
Lichte Schneiders Ansicht zu schauen, als sie Toébbe darstellt. Die Er-
widerung umfalst 2 Teile. Der 1. Teil (bis 8. 57) bespricht das Ver-
haltnis der unbefleckten Empfingnis zur Erbsiinde. In acht
Paragraphen kommen der Reihe nach zur Sprache: Tragweite der hier
beriihrten Frage; Meinung des Skotus; das Konzil von Trient und das
Wesen der Erbsiinde; das Wesen der Erbsiinde. — Leitende Gesichts-
punkte; die Erbsiinde ist wesentlich ein Zustand in der Natur; die Erb-
sitnde und die Urgerechtigkeit; die Erbsinde und unbefleckte Empfingnis;
die dogmatische Bedeutung der unbefleckten Empfingnis. Der 2. Teil
bringt die Zurlickweisung der von Herrn Tébbe gemachten
Einwinde (bis 8. 92). In drei Paragraphen wird besprochen: Unsere
Behandlungsweise des Stoffes; das Verhaltnis des hl. Thomas zur unbe-
fleckten Empfingnis; Principielles fiir Dogmengeschichte,

Zuniichst miissen wir Schneider vollauf recht geben, wenn er sagt,
dalfs es sich bei unserer Frage um einen Gegenstand der tiefsten und
schwierigsten Spekulation handelt. Tdbbe hilt die Frage fir gar so
einfach und meint mit einigen kurzen Stellen aus St. Thomas dieselbe
beantworten zu konnen. Von der Erbsiinde will er schon gar nichts
Niaheres wissen; und handelt es sich doch hier um das Freisein von der
Erbsiinde. Zu einem rechten Verstindnis des heil. Thomas in unserer
Frage gehort eine griindliche Kenntnis der diesbeziiglichen Anschauungs-
weise der grofsen Gottesgelehrten des 12. und 13. Jahrhunderts, welche
wesentlich dieselbe Meinung vertreten. Wir erwidhnen von denselben:
St. Bernard, St. Thomas, St. Bonaventura, Alexander von Hales, sel.
Albert d. Gr., Petrus von Tarantasia, Richard von Mediavilla, Agidius
Romanus (de Colonna), Heinrich von Gent, Durandus. Dals Schneider
nun tichtiger Kenner der grolsen mittelalterlichen Theologen ist, wird
ihm auch der erbittertste Gegner nicht absprechen kinnen und legt davon
in unserer Frage insbesondere der angefiibrte 8. Band das glinzendste
Zeugnis ab. Darum aber gebiihrt schon seinen Ausfithrungen eine tiefere
Beachtung, als sie Tdébbe ihm zu teil werden lifst.

Im einzelnen heben wir hervor: die treffliche Auseinander-
setzung der Ansicht des hl. Augustin beziiglich der Erbsiinde und der
Heiligung Marii (S. 6—12), kurz zusammengefalst in 4 Punkten (S. 12);
der Meinung des Skotus (8. 12—16), welcher in der Auffassung vom
Wesen der Erbsiinde von St. Augustin (auch von St. Thomas, St. Bona-
ventura etc.) abweicht. Skotus setzt die Erbsiinde nicht in den Mangel
der Urgerechtigkeit, sondern in die Abwesenheit der heiligmachenden
Gnade. Daraus sind einzelne Unterschiede zwischen beiden leicht erklir-
lich, — Erklirung des Dekrets Conc. Trident, iiber die Erbsiinde (S. 16
bis 20), can. 5 (S. 19). — Die Erlosung Marié durch Christus; Maria
gehort Adam und Christo an (S. 23 ff.). — Die Erbsiinde als Zustand
nach St. Augustin, St. Thomas, St. Anselm (8. 29 ff). — Die heilig-
machende Gnade als neues Heilswerkzeug verbindet die Seele mit dem
neuen Adam; und dies geschah bei Maria im ersten Augenblicke ihres
Daseins. Positiver Beweis aus dem Ehrentitel Marias ,Jungfrau* (S. 33 f.).
— Erklirung des Dogmas der unbefleckten Empfingnis (S. 46—50). —
Dieses Dogma im innigsten Zusammenhange mit den anderen Dogmen;
tief bedeutungsvoll auch fiir das praktisch christliche Leben (S. 50—57).



Litterarische Besprechungen. 463

— So im 1. Teile. Im zweiten werden die von Tobbe gemachten Ein-
winde ruhig und, wie uns scheint, schlagend zugleich zuriickgewiesen.
Unter anderm: die Vorwiirfe der ungenanen oder gar falschen Uber-
setzung, sowie der Entstellung von T'exten, der Konsequenzmacherei, der
petitio principii (S. 66 f.). — Die Gleichstellung des beil. Thomas mit
Bajus beziiglich der 73. propositio damnata (S. 70 f.) von seiten Tébbes
wird als durchaus unberechtigt griindlichst nachgewiesen. KEingehendst
wird das Verhéltnis des heil. Thomas zur unbefleckten Kmpfingnis be-
sprochen (8. 74—83); und zwar werden folgende drei Sitze niilier dar-
gethan: 1, Thomas versteht unter conceptio nichts als den Ursprung,
dem Fleische nach, von den Eltern her. Die Kirche aber versteht in
ihren diesbeziiglichen Entscheidungen unter Empfingnis das eigene fiir
sich seiende Bestehen des Gezeugten. — 2. Nach Thomas ist Maria stets
und durchaus unbefleckt gewesen. — Der erste Augenblick der Beseelung
ist gleichbedeutend mit der Heiligung, wenn Maria auf Gott und den
Erloser bezogen wird; und ist gleichbedeutend mit dem Fallen in die
Erbschuld, wenn Maria auf den Ursprung von den Eltern oder von Adam
her bezogen wird. — In Bezug auf Principielles fiir Dogmengeschichte
unterschreiben wir voll und ganz die Sdtze Schneiders: ,Die stetige
Tradition in der Kirche mufls jeden Glaubenssatz tragen
(S. 85); — je mehr wir hinaufgehen in das christliche
Altertum, desto bestimmter und klarer erscheint der
kirchliche Lehrinhalt vorgelegt (S. 87). — Ein Dogmen-
historiker muls zuerst studieren, welchen Sinn das Wort , Erbsiinde¥,
y,lalsliche Siinde®, ,Urgerechtigkeit® u. s. w. frither gehabt hat. Dann
erst kann er sagen, was frither gelehrt wurde (S. 67). — Die Hiresieen
wechseln; der Ausdruck der Kirchenlehre muls, zum Heile der Christen,
den bestehenden Gefahren angemessen sein; der Inhalt aber bleibt
immer derselbe. Aufgabe des Dogmatikers ist es, diesen Inhalt
in den verschiedenen Zeiten der christlichen Lehre loszuschiillen und zu
zeigen, dafs ein und dasselbe klare und bestimmte Verstindnis der
Dogmen vom Anfange an, durch alle Jahrhunderte hindurch, in der
Kirche lebendig war und zwar desto lebendiger und tiefer, je naher den
Aposteln“ (8. 89). — Unter die Vertreter der Ansicht, Thomas bhabe die
U. E. gelehrt, wiren zu Tobbe S. 35 f. noch nachzutragen: Franciscus
Macedo, Reginaldus Lucarini, beide Ord. Praed., Eugenius Martenello
Ord. Min., Augustinus de Angelis Congr. Somascha, Vincentius Latius,
Thyrsus Gonzalez S. J., Bonae-Spei Ord. Carm., Seraphinus Capponi de
Porrecta, Salvator Montalbanus Ord. M. Capuc. Siehe letztern de Im-
macal. Concept. Tom. 2 pg. 335; aus unserer Zeit ist aunzufithren der
gelehrte Kardinal Mazella S. J.; siehe dessen Werk de Deo Creante,
Dogma ex Traditione, insbes. nn. 1121—1126, pg. 808 sqq. edit. altera. —
Soviel dirfte wenigstens nach Schneiders Ausfiihrungen jedem vorurteils-
freien Leser klar sein, dafs von einem Widerspruch des hl. Thomas
gegen das Dogma der U. E. durchaus keine Rede sein kann. Wo
bliebe da auch die Encyklika Leo XIil. Aeterni Patris v. 4. Aug. 1879
und so viele, von ihm in diesem Rundschreiben angefiihrte, ausgezeich-
nete Lobspriiche der Pipste? Welchen Sinn hitten da z. B. die Worte
Innocenz VI.: ,Seine (des hl. Thomas) Lehre zeichnet sich aus vor allen
anderen, jene der kanonischen Biicher ausgenommen, durch Richtigkeit
des Ausdrucks, Malshaltung in der Darstellung, Wahrheit der Lehrsiitze,
so dafs, die dieser folgten, niemals auf einem Irrwege be-
troffen wurden, und, wer sie angriff, immer im Verdacht des
Irrtums stand® (Siehe Rundschr. Leo XIIL) —



464 Litterarische Besprechungen.

Wie alle Werke Schneiders, so durchweht auch vorliegendes Schrift-
chen ein iberzeugungswarmer Ton und ein echt kirchlicher Geist, gewils
die beste Empfehlung.

P. Josephus a Leonissa: O. S. Fr. Cap.

Willensfreiheit? Eine kritische Untersuchung fiir Gebildete
aller Kreise von Dr. N. Kurt. Leipzig, W. Friedrich,
1890.

Der Kampf um die Willensfreiheit des Menschen dauert noch immer
fort. Wihrend die auf christlichem Standpunkte stehende Philosophie
bereits seit Jahrhunderten mit der Frage im klaren ist, kann sich die
alte und neue Philosophie, welche dem Materialismus und Pantheismus
in seiner verschiedenen Fassung huldigt, aus den Schwierigkeiten, welche
angeblich in dem DBegriffe eines freien Willens eanthalten sein sollen,
nicht herauswinden. — Der Verfasser der angezeigten Schrift vermehrt
gurﬁh seine Arbeit die bereits angehiufte Litteratur iiber die Willens-
reiheit.

Wir wollen kurz seine Ansichten wiedergeben.— Nichts ist schwerer,
meint er, als traditionelle Vorarteile aus dem menschlichen Herzen aus-
zurotten. Eine solche ist aber die allgemein verbreitete Lehre iber die
angebliche Freiheit des menschlichen Willens, welche, trotz der klarsten
Gegenbeweise, gar so tiefe Wurzel im menschlichen Herzen gefalst hat.
Die Ausrottung dieses allgemeinen Vorurteils wird noch erschwert durch
den Umstand, dafls die Verteidiger der Willensfreiheit sich fortwihrend
auf die Sittlichkeit, auf Humanitit, auf die moralische Ordnung berufen,
als wenn man namlich ohne die Freiheit all das nicht ebenso aufrecht-
erhalten konnte. Nichts ist unrichtiger, als dieses. Der Determinismus
ist berufen, die wahren Principien der Sittlichkeit zu entdecken, er bildet
die festesten Grundlagen fiar die wahre, leider bis jetzt noch nicht zur
Geltung gelangte Humanitit und Kultur, er will dem Menschen ein seiner
Natur und der Wahrheit gemélses und wiirdiges Dasein verleihen, tau-
sende von Menschen von den Unruhen und den Qualen ihres Gewissens
befreien; denn diese foltern und plagen sie nur deshalb, weil sie sich in
der durchaus falschen Anschanung befinden, dafs sie die freien Ursachen
ihrer Fehltritte sind. Wahrlich, etwas Humaneres lafst sich kaum
denken als der Determinismus. Krst dann wird die Menschheit wahr-
haft glicklich und ihrem Ziele nahe treten, wenn einmal die sonnen-
klare Lehre iber die Unfreiheit des Willens zur allgemeinen Geltung
kommen wird.

Wie wird aber die Unfreiheit des Willens begriindet, resp. erklart?
Aus rein tierischen Lebensiufserungen entwickelt sieh allmilig, je nach
den korperlichen und den vorwiegend durch die Schiddel und Gehirn-
bildung bedingten geistigen Anlagen, in Verbindung mit dem erzieherischen
Vorbilde und dem Einflusse der dufseren Lebensverhiltnisse das geistige
Wesen des Individuums. Hier sind schon die Keime des zukiinftigen
sittlichen Charakters niedergelegt. Dieselben entwickeln sich streng den
Gesetzen der Natur gemifs, langsam und langsam zu einem reifen Cha-
rakter, aber so, dafs nichts in dem anfgewachsenen Individuum enthalten
sein kann, was nicht bereits in seiner organischen Beschaffenheit wenig-
stens dem Keime nach vorgefunden worden wire. Kein Mensch ist 1m
stande, zu seinem sittlichen Charakter auch nur ein einziges Atom neu
hinzuzufiigen. Alles ist durch die strengste natiirliche Notwendigkeit zu



Litterarische Besprechungen. 465

erkliren. Wer von seiner Natur aus ein jihzorniges, dem Neide, Hasse,
der Feindschaft u. s. w. geneigtes Temperament besitzt, kann unmdoglich
gegen seine Anlagen bandeln. Dals Klima, #ulsere Verhaltnisse, Ge-
schlecht und besonders die Erziehung auf das Temperament und den
sittlichen Charakter einen wirkenden Kinfluls ausiiben, ist ohne Zweifel
wahr. Aber man darf ja nicht denken, dafs dadurch etwas Wesentliches
am Charakter geindert wird. Alle diese und #hnliche Mittel sind
nur darauf berechnet, den vorhandenen Keim zur Sittlichkeit zu wecken
und seine angeborenen sittlichen Organe zum Wachstum zu Dbringen.
Weil aber die Naturanlagen, korperliche Dispositionen, finfsere wie innere
Beschaffenheit, Klima u. s. w. bei jedem Menschen verschieden sind,
ist daraus auch die Verschiedenheit der einzelnen Handlungen, Tempe-
ramente u. s. w, zu erkliren. Bei manchen Menschen sind die Sittlich-
keits-Organe ganz unentwickelt, wie bei den unkultivierten Vélkern,
weshalb zwischen ihnen und z. B. dem vollkommensten Affen wohl kein
grofser Unterschied zu finden ist; bei anderen aber werden dieselben durch
Civilisation, Bildung des Verstandes, insbesondere aber durch die ge-
wissenhafte Erziehung bis zu einer Hohe entwickelt, wie wir sie in
unseren Tagen bei den gebildeten Nationen erblicken. Bei ihnen sind
die Sittlichkeits-Organe fein gebildet, und zu dieser Hohe miifsten sich
alle Volker zu erschwingen suchen.

Bei manchen Menschen, fihrt unser Verf, fort, ist die Sittlichkeits-
Ewmpfindung so ungiinstig ausgebildet, dals sie, wenn sie eine bose That
begangen, von Reue und Schmerz ergriffen werden. Aufgabe der Er-
ziehung sowie der eigenen Anstrengung ist, diese Ungliicklichen aus ihrer
traurigen Lage zu befreien und durch die deterministische Anschauung
aus ihrem Wahne zu erlosen. Deshalb ist anch von dieser Lehre der
Friede und die Ruhe der Menschheit abhingig. — Weil von einer freien
Bestimmung keine Rede sein kann, so kann auch im strengen philoso-
phischen Sinne von Schuld oder Unschuld, sowie von Zurechnungsfihig-
keit nicht gesprochen werden. Dals manche sich fiir schuldig u. s. w.
halten, daran ist ihre ungliickliche organische Beschaffenheit schuld; an
und fiir sich befinden sie sich in einem traurigen Irrtume, aus welchem
sie durch die goldene Lehre des Determinismus leicht zu retten wiiren,
wenn sie dieselbe nur wohl beherzigen mochten, — Fiithrt aber eine
solche Behauptung nicht zur Unsittlichkeit, zum Umsturze in der mensch-
lichen Gesellschaft? Nicht im mindesten. Allerdings darf man diese
wichtigen Grundsitze und Wahrheiten nicht dem Volke und ver allem
nicht der Jugend vor Augen halten, weil sie noch zu wenig reif sind fiir
die erhabenen Lehren des Determinismus. Aber im Grunde genommen
kann nur der Determinismus der Sittlichkeit und der menschlichen Ge-
sellschaft Dauer verleihen. Der Determinist ist der liebevollste Mann
der Welt; er erduldet alles von seinen Nebenmenschen, iibt die Feindes-
liebe, verzeiht seinen Beleidigern aus ganzem Herzen. Er weils ja, dals
alles mit Naturnotwendigkeit vor sich gegangen ist, und hétte er sich
unter den ndmlichen Umstinden befunden, wahrlich, er hiitte ebenfalls
so gehandelt. Er ist nicht stolz, weil er weils, dals all das Gute, was
er besitzt, von der Vorsehung ihm gegeben wurde. Das Christentum,
da es die Feindesliebe und zugleich die Freiheit des Willens lehrt, be-
findet sich in bedauernswertem Irrtume; denn wie kann man jemanden
lieben und ihm verzeihen, der sich absichtlich und freiwillig in den Fehler
stiirzt? Wenn also das Christentum den Bedirfnissen der Sittlichkeit
und den Aufgaben der Zeit gewachsen sein will, muls es die griindlichen
Reformen, die ihm wirklich not thun, sich einfach gefallen lassen (8. 105).



466 Litterarische Besprechungen.

— Aber wo keine Schuld vorhanden ist, wie kann man da jemanden fiir
seine Fehltritte strafen? Die Deterministen verlangen ja auch die Strafen,
ja sie wiinschten, dals dieselben strenger sein sollten, als die jetzige
Gesetzgebung sie vorschreibt, aber sie verlangen die Strafen nicht fir
die Schuld, sondern auf dafs das betreffende Individuum dadurch ange-
leitet werde, die in ihm liegenden Keime der Sittlichkeit zu pflegen, und
auch, um dadurch den bereits stark angewachsenen Organen der Unsitt-
lichkeit einigen Kinhalt zu thun. So &hnlich wie bei den Tieren muls
der Mensch, um es kurz zu sagen, dressiert werden. Am besten ist es,
wenn man dieses Verfahren bereits in der Jugend, vielleicht im zweiten
Lebensjahre, beginnt. Aber von einer Schuld kann unter keiner Be-
dingung gesprochen werden., — Zu merken ist jedoch, dafls der tiefste
und innerste Grund der menschlichen Handlungen das Unbewulste ist,
weshalb die Untersuchungen Hartmanns nicht genug empfohlen werden
kdnnen.

Dals iibrigens die deterministische Lehre sich sehr wohl vertrigt
mit den erhabensten Anschauungen iber Gott und die Vorsehung, dafir
ist ein klassischer Zeuge Spinoza, der iiber diesen Punkt die schonsten,
treffendsten und verséhnendsten Gedanken ausgesprochen hat. — Aber
wann wird einmal die goldene Lehre des Determinismus eine eminent-
praktische Bedeutung erlangen? ,Solange noch hervorragende Philo-
sophen mit allen Kiinsten der Dialektik der Lehre von der Willensfreiheit
eine, wenn auch an sich hochst hinfillige, Basis zu verleihen bestrebt
sind — so lange hinsichtlich vieler Gebiete des Wissens starrsinniger
Aberglaube mit den zweifellosesten Forschungsergebnissen in Zwiespalt
sich befindet, — so lange namentlich der allergrifste Teil der Gebildeten
die wichtigste aller Fragen, als welche sich zweifellos die Frage nach
der Freiheit des Menschen darstellt, entweder auf sich beruhen lilst
oder dieselbe als geldst erachtet mit der naiv-trivialen Begriindung: ,weil
jeder Mensch thun kann, was er will, ist er frei und verantwortlich®,
und deshalb jede tiefere Auffassung von vornherein als philosophisches
Hirngespinst ablehnt, — so lange alles dieses und noch so vieles Ver-
kehrte triumphiert, ist die Zeit nicht gekommen fiir allgemeines Ver-
stindnis und praktische Bethitigung unserer Lehre, die dereinst die
Welt erleuchten wird, wie keine vor ihr.“ — Sechlielslich hofft
der Verf., dafs er durch seine Darstellung manchen denkenden Kopf fiir
seine Lehre gewinnen wird, und dals er auch, wenn auch einen noch so
bescheidenen Teil, an dem endlichen Durchbruche der Wahrheit haben
werde. ,Auch hofft er, dafs manches in den Qualen der Selbstvorwiirfe
befangene Gemiit Trost und Beruhigung aus den Wahrheiten schopfen
werde, deren Klarlegung ihm ebensowohl Verstandes- wie Herzens-
sache war.“

Was soll nun die gesunde Philosophie zu dieser Darstellung sagen?
Sie hat bereits lingst die Fundamente zu der Losung aller dieser Kin-
wiinde gegeben. Der Grundfehler unseres Verfassers ist, dals er den
Menschen als ein vollkommeneres Tier betrachtet, d. h. dals er von der
(eistigkeit, Spiritualitas der menschlichen Seele keine Vorstellung hat.
Wie erhaben sind nicht die Principien der wahren Philosophie im Ver-
gleich mit diesen Behauptungen! Sie unterscheidet im Menschen genau
zwei Bestandteile, zweifache Fihigkeiten: die sinnlichen, die von den
Organen abhingig sind, und die geistigen, welche zwar von ihnen €x
parte objecti beeinflulst werden kénnen, aber an und fir sich mit jihnen
nichts zu schaffen haben, noch weniger einen dominierenden, notigenden
Einflufs ausiiben konnen. Und eine solche Fihigkeit unserer Seele 1st



Litterarische Besprechungen. 467

der Wille. Wir konnten also alles das zugeben, was der Verfasser in
seiner Abhandlung schreibt; aber seine Ansichten gelten nicht fir die
geistigen Teile unserer Seele, sondern nur fiir dic niederen, welche wir
mit den Tieren gemein haben. Allerdings kann der Mensch seine an-
geborenen (sinnlichen) Eigenschaften und insbesondere sein Temperament
nicht ausrotten, und das verlangt ja auch kein verniinftiger Philosoph,
denn es hielse die Natur zerstoren wollen; aber sie befinden sich in
der Gewalt des geistigen als des hoheren Vermogens, und eben deshalb
kann der Mensch dieselben beherrschen, je nach Umstinden regulieren,
kurz: seiner Vernunft dienstbar machen. Wenn man aber im Menschen
kein geistiges Strebevermogen annimmt und den Willen identifiziert mit
den niederen tierischep Fiahigkeiten, so ist es nicht zu wundern, dafs
eine solche Behauptung derartige traurige Konsequenzen nach sich zieht,
wie die im Buche des Verf. enthaltenen.

Daher kann sich die wahre Philosophie mit der Lehre des Verf.
nicht einverstanden erkliren. Seine Erorterungen iiber Gewissen, Cha-
rakter, Erziehung u. s. w. sind nicht der Wahrheit entsprechend. Das
Gewissen ist innerlich unserer Natur und eine Eigenschaft unserer iiber-
sinnlichen Vernunft. KEbenso darf der Charakter nicht mit den sinnlich-
organischen Teilen unserer Seele verwechselt werden. Die Erziehung
hat zum Zwecke, die geistigen und nicht die tierischen Vermdégen des
Menschen zu veredeln; nicht in dem Sinne, als ob alles nur von ihr
abhingig wiare, nein, in letzter Instanz hingt alles vom freien Willen
des Menschen ab, und nicht allein von den angeborenen Sittlichkeits-
organen u. s. w. Dals Klima, innere, dulsere Verhiltnisse, Geschlecht,
korperliche Anlagen grofsen Einfluls ausiiben auf den sittlichen Charakter
des Menschen, hat noch niemand bezweifelt; aber eben daraus kann man
auf die Freiheit des Willens schliefsen. Wenn Klima, Familien-Verhilt-
nisse, Erziehung auf den menschlichen Charakter einen notigenden Ein-
flufs austtbten, dann miifsten diejenigen Volker, die unter dem nimlichen
Klima leben, einen, wenn nicht ganz und gar gleichen, so doch
sehr dhnlichen Charakter besitzen. Dasselbe miilste gelten von den
Kindern derselben Familie, Zoglingen derselben Anstalt ete. Nun
moge man die Geschichte und die tégliche Ertahrung befragen, und
sie werden uns gerade das Gegenteil von dem Gewiinschten sagen,
oder sie werden uns wenigstens keine Beweise fiir die Ansichten unseres
Verfassers liefern. Was sind die jetzigen Bewohner Nordafrikas im
Vergleich zu den alten Puniern? Die Bewohner Vorderasiens und Grie-
chenlands werden uns wohl wenig an die alten Perser und Griechen
erinnern. Die jetzigen Italiener und Franzosen werden wohl nicht sehr
dhnlich sein den alten Rémern und Galliern resp. Franken, trotzdem
sie unter dem nimlichen Klima leben. Sind nicht die Zoglinge einer
und derselben Erziehungsanstalt oft ginzlich von einander verschieden?
Kinder derselben Familie und der nimlichen Lebensweise erinnern uns
oft an alles eher, als an Ahnlichkeit der Sitten und Charaktere. Nach
der Meinung des Verfassers miilste aber in den genannten Fillen wenn
auch nicht eine Gleichheit, doch wenigstens eine auffallende Ahnlichkeit
zn finden sein.

Es gibt kaum ein Zeugnis von grofser Kenntnis des menschlichen
Herzens, wenn man behauptet, niemand konne innerhalb einer kurzen
Frist, oder gar in einem Augenblicke ein ganz anderer sittlicher Cha-
rakter werden. Die Geschichte und vor allem das Christentum, d. h. der
Katholizismus, haben Beispiele genug dafiir geliefert und liefern sie noch
immer, Wenn aber der Verfasser solche unleugbare Erscheinungen fiir



468 Litterarische Besprechungen.

psychiatrische Zustande hidlt (S. 117), hat er dadurch nur seine
minder tiefe Beobachtungsgabe verraten, Der Vorwurf, den der Verf.
gegen Kant schleudert (S. 43), diirfte vor allen ihn selbst trefifen. — Die
Note S. 99 hitte wegbleiben konnen, denn darin gibt der Verf. nur seine
mangelhafte Belesenheit und Kenutnisse tiber die theologische Liehre von
der Priadestination und Wahlfreiheit kund. — Dals des Verf. Lieblings-
autoren Hartmann, Spinoza, Feuerbach sind, diirfte seinen philosophischen
Standpunkt zur Geniige kennzeichnen.

Nur aus Kifer fiir seine eigene Meinung sind die minder sanften
Ausdriicke zu erkliren, mit denen er die Argumente und die Ansichten
seiner Gegner bezeichnet. Die Argumente der Gegner sind , Trugschliisse,
geschopft aus oberflichlicher Beurteilung“ (S. 17), sie fithren ,zu unge-
heuerlichen Widerspriichen“ (S. 54); sie sind ,phantastischen, sich selbst
zersetzenden, Thatsachen und Erfahrung negierenden Trugbildern® dhn-
lich, welche vor der Leuchte der objektiven Kritik verschwinden wie der
Nebel vor den Sonnenstrahlen (S. 73), weshalb jeder, der nicht blind ist,
sich der deterministischen Lehre anschlielsen mufls (S. 23), sie beweist
ihre Grundsitze mit iiberzeugender Wucht (S. 98). Die Lehre von der
Freiheit des Willens versetzt ihn in ein Chaos von Widerspriichen (S. 17).
Kants Behauptung iiber die angebliche Freiheit der Vernunft ist ein
ungeheuerer Irrtum (S. 79), und dberhaupt befindet sich Kant, was
die gegenwiirtige Frage anbelangt, in schwerem, thatsichlichem Irrtume
(S. 80). Will jemand sich von diesen kritiklosen Triumereien, haltlosen
logischen Schliissen (S. 29) und den schroffsten Widerspriichen (8. 31)
befreien, so soll er ja nicht unterlassen, die scharfsinnigsten Unter-
suchungen Hartmanns (in der Philosophie des Unbewulsten) genau nach-
zulesen (S. 64); wie denn iiberhaupt daselbst die Fundamente der deter-
ministischen Lehre mit einer Klarheit dargelegt werden, wie sonst
nirgendswo. '

Dafs diese Darstellung nicht schonend genannt werden darf, ist
aufser Zweifel. Aber aus dem ganzen Buche geht es hervor, dafls der
Verf. die Wahrheit zu ermitteln sucht, es fehlen ihm aber die Grund-
Jagen einer gesunden Philosophie. Sollten wir am Schlusse unserer Be-
sprechung dem Verfasser etwas anraten, so mochten wir ihn bitten, er
wolle die Miithe nicht scheuen und ein Handbuch der Philosophie, welches
im Geiste der niichternen Wahrheit geschrieben ist, in die Hand nehmen,
und insbesondere jene Teile genau durchstudieren, welche iiber die
Willensfreiheit handeln. Dals vielleicht dasselbe im scholastischen Geiste
und Stile geschrieben sein sollte, darf ihn nicht zuriickschrecken. Sein
die Wahrheit anstrebender Geist wird durch das Studium eines solchen
philosophischen Werkes gesittigt, und er wird alsdann iber die Willens-
freiheit anders denken und auch in einem anderen Tone schreiben, als
er es in der vorliegenden Abhandlung that. — Die letzten dreilsig Seiten
sind der Widerlegung der Prorektoratsrede (Uber die menschliche Krei-
heit) Kuno Fischers gewidmet.

Graz. Fr. Sadocus Szabdé O. P.

Die Seelenfrage mit Riicksicht anf die neuneren Wandlungen
gewisser naturwissenschaftlicher Begriffe von O.Fliigel.
2. Aufl. Cothen, O. Schulze, 1890.

Der auf dem Gebiete der Philologie und Theologie riihmlichst be-
kannte und eifrig gelesene Verfasser macht in dieser Schrift den erfolg-
reichen Versuch, gegeniiber dem schrankenlosen Materialismus die Seele



Litterarische Besprechungen. 469

als ,unteilbares Wesen, das da Triger aller geistigen Zustinde einer
Person ist* (8. 120), wissenschaftlich darzuthun. Unter den ,neueren
Wandlungen gewisser naturwissenschaftlicher Begriffe, auf welche er
Riicksicht nimmt, ist jedenfalls die bedeutungsvollste die S. 49 erwiahnte
und S. 81—90 ausfihrlich bebandelte, diejenige nimlich, gemals welcher
,von einer grolsen Anzahl Naturforscher die Ausschlielslichkeit der iufseren
Bewegungszustinde fiir die Materie aufgegeben und als Erginzung dazu
innere Zustinde in den Klementen der Materie angenommen werden®.
Nach Helmholz (S. 89) wiire ja das Geschift der Naturforschung voll-
endet, wenn einmal die Zuriickleitung der Erscheinungen. auf einfache
Krafte vollendet sein wird. Wir geben dem Verfasser Recht, dals, wenn
der Materialismus die hier angedeutete Wandlung vollzieht und konse-
quent durchdenkt, ein Weg zur Verstiandigung besteht; wir wollen ihm
auch zugeben, dals anstatt yeinfacher Krifte“ besser ,einfache Wesen“
zu setzen sei, die, so lange sie jedes fir sich, abgesondert von allen
anderen gedacht werden, keine IKrifte sind und haben. Dann aber ist
die Schlufsfolge unausbleiblich, dafs es wohl einen Monismus, der
Kraft nach, gibt, jedoch keinen Monismus, wenn die Wesenheiten in
Betracht gezogen werden. Mit anderen Worten: KEine Kraft besteht,
welche allen Wesenheiten das thatsichliche Sein der Existenz und einer
jeden entsprechende Kraft mitteilt; von der aus die verschiedenen Wesen-
heiten in Wechselbeziehung gesetzt werden; die aber selbst nicht in diese
Wechselbeziehung eintritt, so dals etwas anderes auf sie einwirken konnte,
sondern die vielmehr wesentlich Kraft ist, d. h. deren Wesen selber nichts
ist als reinste Kraft. Denn wenn jedes der , einfachen Wesen“ ohue
Kraft ist, wie sollen sie dann sich gegenseitig zur Thitigkeit bestimmen,
wibrend ein jedes nur vermogend ist, bestimmt zu werden; es sei denn
es besteht eine Kraft, die selber Wesen, also in sich notwendig, unend-
lich, von allem anderen Sein her unbestimmbar ist. Der Verfasser zieht
diese Schlulsfolge nicht direkt selber, seine Ausfithrungen aber lassen den
Platz dafiir offen. Kine vollig, auch einem Schépfer gegeniiber, urspriing-
liche Mehrheit von Atomen, d. h. von solchen einfachen Wesen, die also
rein aus sich bestdnden, ist jedenfalls undenkbar; denn einerseits gehirt
dazu, um thatsichlich zu sein, Kraft, und diese Wesen haben, nach Annahme,
keine, und andererseits muls sich, wie Plato beweist, jede Mehrheit auf
eine Kinheit zuriickfithren lassen. Will man freilich diesen Monismus
der Kraft, wonach alle Krifte mit ihren Abstufungen und Wirksamkeiten
von einer einzigen Kraft aus an erster Stelle in Thiitigkeit gesetzt wer-
den, konsequent weiter denken, so wird man nicht, wie der Verfasser zu
meinen scheint, die Lebenskraft vom Korper, als Krgebnis verschiedener
kérperlicher Erscheinungen, ableiten und die Seele einzig zum Triger
der geistigen, Thitigkeiten machen diirfen. Man muls dann das Wesen
des Korpers in das Vermdgen setzen, Sein zu empfangen und zur Thitig-
keit von anderswoher bestimmt zu werden, das Wesen der Seele aber in
das Vermogen, den Karper, so lange sie in ihm ist, zum lebendigen Sein
und zur Thatigkeit zn bestimmen. Dieses beiderseitige reine Vermogen
oder diese beiden ,einfachen Wesen ohne jede Kraft“ erhalten dann die
jedem entsprechende Kraft von jener, die wesentlich keinerlei Ver-
mogen, sondern nichts als Kraft ist. So sind in ihrem gegenseitigen
Wesen Korper und Seele geschieden, als verschieden geartetes Vermogen
fir Sein und Wirken; in diesem Wesen aber selbst liegt die Verbindung
zu einheitlichem Sein der Existenz und der natiirlichen Thitigkeit auf
Grund der reinen Kraft, mit Bezug auf die allein ein wirkliches Ver-
maégen fir thatsiichliches Sein und Wirken, also ein Wesen, bestehen kann.



470 Litterarische Besprechungen.

Thomas von Aqmino und die platonische Ideeenlehre; eine
kritische Abhandlung von Dr. Viktor Lipperheide. Miin-
chen, M. Rieger, 1890.

Wir haben hier eine hichst interessante Schrift vor uns, die sich
mit Sachkenntnis, reifem Urteil und in klarer, rubiger Darstellung mit
einer schon oft behandelten Frage beschiftigt: Wie steht Thomas zur
Ideeenlehre Platos und somit zur Philosophie dieses grofsen Weisen
selber? Der Verf. fafst S. 128 sein Urteil in den Worten zusammen:
» Thomas fithlte sich imstande, seine Auffassung der Platonischen Ideeen-
lehre mit der Autoritit des Stagiriten zu decken. Weit entfernt, dals
er die Gestalt, in welcher das System Platos bei Augustinus, von der,
in welcher es- bei Aristoteles erscheint, nicht gehorig sonderte, strebt er
vielmehr darnach, mit jenem im Kinvernehmen zu bleiben, ohne genitigt zu
sein, mit diesem zu brechen“ Hatte zudem ja schon Augustin selbst
gesagt, der Unterschied zwischen Aristoteles und Plato sei grols, wenn
auf die Ausdrucksweise gesehen wird, gering und fast Null, wenn man
den Inhalt beriicksichtigt. (Vgl. S. 122 die Stellen aus Thomas zu I de
anima 1, ¢. 8 und zu I Phys. ¢. 14, die dhnlich lauten.) KEs ist ein
Irrtum, wenn man den hl. Thomas so ganz zum Nachbeter des Stagiriten
macht. Die einschneidendsten Beweise fir die Kxistenz Gottes, fiir
manche der gottlichen Vollkommenheiten, fiir die Natur des Ubels ete.
hat Thomas aus Plato. Er fihrt ihn nicht so oft an aus demselben
Grunde, aus dem Aristoteles seinen Lehrer bekiampft: Die figiirliche Rede-
weise, deren, gleich andern alten Philosophen, Plato sich bedient, konnte
weit leichter zu Milsverstindnissen Anlals geben, wie die pricise Ter-
minologie des Stagiriten. Dies ist besonders der Fall mit der ideeen-
lehre. Sind selbstindig fiir sich bestehende, ewige Ideeen die Substanz
des verginglichen Dinges, so dals sie dessen Sein formen und die Dinge,
absehend von diesen Ideeen, aulserhalb ihrer selbst, nicht sind, so werden
nicht diese dem Entstehen und Vergehen unterworfenmen Dinge verstan-
den, sondern etwas, was aulsen sich findet, nicht etwas Vergingliches,
sondern Ewiges und Unveradnderliches. Die Dinge werden schlielslich zu
Gott, da ja das Kine, Gute, also nach Plato Gott, auch unter den
Ideeen sich finden und die Dinge danach ihre Giite und Einheit haben. Die
h. Viter haben, gestiitzt auf das Licht des Glaubens, bereits vom Beginne
des Christentums an diese Milsverstindnisse von der Lehre Platos fern-
zuhalten und das KErhabene herauszuschilen gesucht. Der Areopagite
nahm zuerst und spiter zumal Augustin die Musterideeen Platos an, aber
als Ideeen in Gott, nach denen Gott die Welt geschaffen hat und leitet.
Dadurch wurden diese Ideeen nur um so selbstindiger, denn ihr Sein war das
reine und einfache Sein des gittlichen Wesens. Es kommt ihnen Schaffens-
kraft zu, soweit sie mit Gott selber in reinster Thatséchlichkeit eins
sind. Da sie keine Materie voraussetzen, so ist das Schaffen der
Welt keine Notwendigkeit, sondern rein der goittlichen Giite gedankt,
die, wie Thomas sagt, yandern die Ahnlichkeit mit ihr, das Gute, mit-
teilt, soweit es moglich ist“ (secundum quod possibile estj, nimlich einzig
auf Grund des freien Ratschlusses; ist ja doch der gottliche Wille mit
Ricksicht auf alles andere wesentlich frei. Mit dieser Anschauung von
den Ideeen setzten die Viter in Verbindung die Engelsubstanzen, 11
welchen eine stets thatsichlich aufgefalste, von Gott erschaffene Idee die
Wesensform ist, zu der die andern, von Gott eingepriigt, hinzutreten.
Diese intellectus separati sind causae instrumentales fir das Hervor-
bringen der dem substantiellen Wechsel unterliegenden Dinge, nachdem



Litterarische Besprechungen. 471

diese einmal geschaffen worden. Sie bereiten das wirkliche Sein vor,
als causae efficientes, vermittels der Bewegung der Himmelskorper,
die von ihnen abhingt, wie ja jede Kreisbewegung, auch die des Blutes
im animalischen Leben, von etwas Geistigem, zum mindesten von einer
iiber dem Stoffe seienden Form, abhingt. So sind diese Substanzen
causae efficientes kraft der ersten Ursache und vermittels der Bewegung,
Sie sind in genere causae formalis, einerseits weil sie in sich eine ab-
geleitete Idee haben, die zu ihrem Wesen gehort und gemils der sie, als
untergeordneter Exemplaridee, ihre wirkende Thitigkeit ausiiben; an-
dererseits, weil sie die ersten Urbilder in Gott schauen. Sie sind aber
in keiner Weise die Wesensform selber der Dinge, als ob diese in sich
keine hitteu, Sie sind causae finales, insoweit ihre Wirksamkeit mit der
gottlichen Giite verbunden ist. Nie aber sind sie causae materiales mit
Riicksicht auf die sichtbaren Dinge und deren Eigenschaften, denn nie
werden sie von diesen bestimmt,

Diesen Weg der Versohnung von Aristoteles und Plato schligt auch
Thomas ein. Wenn Thomas beim Verfasser sagt (S. 104), ,dals fir das
Bose keine Idee beansprucht werden konne, da es dem Augustinus zu-
folge in dem Mangel des Mafses, des spezifischen Wesens und der
Ordnung bestehe®, Plato aber die Idee eben das spezifische Wesen genannt
habe, so vermdgen wir darin auch nicht einen Schatten von Widerspruch
zu finden. Nicht den Mangel der Idee, welche Plato das aulsen bestehende
Wesen der Dinge nannte, bezeichnet Th. als das Ubel; dann wire alles
vom Ubel, denn nichts hat sein Wesen aulserhalb seiner selbst. Viel-
mehr spricht Th. da von_den Ideeen in Gott, welche weder Musterformen,
Exemplarideeen fir ein Ubel seien, noch (secundum quod significat ratio-
nem) wirkende Ursachen eines Ubels gemiils der Kraft Gottes, denen
das Wesen im Dinge folgt vermittels der werkzeuglichen Ursachen. —
Die Darstellung der Erkenntnislehre des hl. Thomas, resp. die Zuriick-
weisung der Platonischen Ideeenlehre von seiten des Aquinaten, hiitte an
Schirfe gewonnen, wenn der Verfasser (S. 12) die erste Thitigkeit des
Intellekts, vermoge deren das Wesen eines Dinges als etwas Einheitliches
erfafst wird, als eine, ihnlich wie die KErfassung der Sinnenobjekte sei-
tens der Sinne, mit Naturnotwendigkeit geschehende, unbewulste betont
hitte (S. th. I, qu. 16, art. 2). Diese erste Thitigkeit ist noch nicht Erkennen,
sondern genauer Gegenstand des Erkeunens (conformitatem istam cogno-
scere est cognoscere veritatem). Wird dann noch der zweite Hauptgrundsatz
fiir die Erkenntnislehre des h. Thomas hinzugenommen, fiir den der Verf.
ja eine prignante Stelle (8. 29, IV C. 9. c. 4: Verbum nostri intellectus
ex ipsa re intellecta habet, ut intelligibiliter eandem naturam numero
contineat) anfithrt und gemifs dem das Eine Selbe, was aufgen macht,
dafs das Ding ist, innen, in der Vernunft, macht, dafs das Ding erkannt
werden kann; so erscheint es vollig unmoglich, dals etwas anderes das
Wesen im Dinge sein kann, wie was im Dinge selbst die potentia ist fiir
das Sein, nimlich die Substanz. Nur Vermogen kann ja eins werden
mit Vermdgen, nimlich bestimmendes mit dem entsprechenden bestimm-
baren. Und so wird die Idee recht eigentlich zu einem Vermogen, ein
bestimmtes Ding zu kennen; nicht ist sie von sich aus etwas Thatsichliches :
nimlich das wirkliche Erkennen. Dann kann sie aber nimmer etwas
einzeln fir sich Bestehendes sein. Bei schirferem Hervorbeben dieser
Punkte wiirde der Verf. auch eine unbestimmte Ausdrucksweise (S. 99)
betreffs der Phantasmen vermieden haben. Die Phantasmen ,beeinflussen*
nicht ,,zur Hervorbringung von Denkformen®. Die fertige ldee wird natur-
notwendig eine der Vernunft innewohnende. Die Phantasmen halten sich



472

Litterarische Besprechungen.

rein vom Gegenstande aus, ex parte objecti. Was die Farben fir das
Auge sind, das sind die Phantasmen fiir die Vernunft; oder was das Buch
fir das Lesen ist, das ja zum Lesen selber ex parte objecti nichts beitrigt.

Kants Lehre von Raum und Zeit, kritisch beleuchtet vom
Standpunkte des gemeinen Menschenverstandes aus; von
Hubertus Gisevius. Hannover, Helwing, 1890.

Der Verfasser behandelt die Auffassung, welche Kant in der tran-
scendentalen Asthetik betreffs Zeit und Raum kundgibt und zur Unter-
lage seiner Kritik der reinen Vernunft macht. Nachdem er die unstreitbar
vorhandenen Mingel der Kantschen Auffassung, wenn auch hie und da
etwas einseitig, vorgelegt, kommt er zu dem Schlusse, die Wahrheit iiber
die Begriffe von Zeit und Raum konne nur durch die Experimental-
Psychologie festgestellt werden, wie Wundts Beobachtungen an der Ent-
wicklung des Geistes von Kindern darthun; es handle sich hier also um
wposteriorische Anschauungen“ und keineswegs um etwas a priori. ,Kant
hat einen durch Erfahrung eingeleiteten hochst verwickelten psychischen
Prozels als urspriingliches einfaches Besitztum des Intellekts aufgefalst.
Héatte er Wundts Beobachtungen und Experimente zu machen vermocht,
so wiirde er nicht einen Augenblick an der Posterioritit der Raum-
anschauung gezweifelt haben.“ Wir glauben kaum, dals dergl. Experi-
mente an Kindern Kants Theorie beeinflufst hitten. Diese Art Beobach-
tungen sind zu sehr der vorgefalsten Meinung unterworfen, die der betr.
Beobachter bestiitigt zu sehen wiinscht. Die einander entgegengesetztesten
Ausichten stiitzt man heutzutage, vorzugsweise, auf das, was man an
unmiindigen Kindern siebt oder doch zun sehen meint; da ist man ja
durchaus Meister, das Kind widerspricht nicht. Wir sind nicht dagegen,
dals der Forscher solche Beobachtungen zu Hilfe nimmt, soweit sie
namlich allgemein, und nicht blofs von dem einen oder von dem andern,
als giltig anerkannt sind; aber eine Wissenschaft darauf, ganz und gar,
errichten, von der dann wieder die Gesamtheit der iibrigen Wissenschaften
am Knde abhingen soll, dies scheint uns zu weit zu gehen.

Den Weg also, welchen der Verfasser einschligt, um Kant zu be-
kimpfen, erachten wir nicht als gangbar. Dafs Kant fiicr Raum und Zeit
in der Vernunft die Wurzel sucht, tadeln wir nicht. Kr hat nur darin
gefehlt, dafs er seine Vernuoft oder die menschliche Vernunft mit
der Vernunft an sich verwechselte, und diesen Fehler haben ihm Hegel,
Fichte, Schelling bis auf Hartmann nachgemacht. Wenn es eine hohere
und eine geringere Vernunft gibt, also Grade in der Verniinftigkeit, dann
muls es eine unbedingt hochste Vernunft geben, die in ihrem ganzen
Wesen und Fiirsichbestehen nichts ist wie Vernunft; denn Grade gibt es
nur, wo ein Hochstes besteht. Mehr oder minder warm wird ausgesagt
mit Riicksicht auf das Feuer, zu dessen Wesen es gehort, im hochsten
Grade, d. h. nichts als notwendig warm zu sein und deshalb in den andern
Dingen die Wiirme zu bewirken, weil es, in unbegrenzter Fiille, Wirme hat.
Ohne die hochste Vernunft also, ohne dafs diese ndmlich davon die betr.
Idee irgendwie hat, besteht weder Raum noch Zeit; und wird diese hin-
weggedacht, dann verschwindet notwendig auch Raum und Zeit und was
darin enthalten ist. ,Die Dinge sind, weil Gott sie weils; und soweit sind
sie, als Gott sie weils. Dieser Satz des Aquinaten ist das Ergebms
reiner, folgerichtiger Philosophie. Die Kantsche Forschung selber, mit
ihrer reinen Vernunft, mufs dazu fithren. Dafs Kant stillstand in seinem
Denken und die ,reine Vernanft* nicht zu dem ausbildete, wozu die



Litterarische Besprechungen. 473

Grundlage seines eigenen Forschens ihn hiitte treiben miissen, bildet die
Ursache der Widerspriiche, die sich in seinem System finden und die der
Verfasser dieser Abhandlung scharf hervorhebt. Die Begriffe von Zeit
und Raum sind Begriffe a priori; aber in der wirklich reinen Vernunft,
die nichts ist als Vernunft, nimlich als vollendete Einheit des Erkannten
und Erkennenden, sonach nichts aufserhalb ihrer fiir ihr Denken und
Wirken voraussetzt: in der gottlichen Vernunft. Da wird die Erschei-
nungswelt nicht blofser Schein (S. 24), -wenn sie auch ganz von dieser
Vernunft abhingt; denn diese letztere ist die Fiille des Seins, weil die
Fille aller Kinheit, und kann somit wirkliches Sein den von ihr gedachten
Dingen geben, sie ist eben dem Wesen nach nichts als Vernunft, d. h.
hochste, freie Wirklichkeit. Bei uns aber findet sich blofs ein Ver-
mogen der Vernunft. Unsere Natur ist nicht thatsichliches Erkennen,
sondern bringt blofs ein Konnen fir das Verstehen mit sich; sie kann
erkennen und kann auch wieder nicht erkennen. Da geht Raum und
Zeit, aber nur als Vermdgen, zum entsprechenden Begriffe zu werden,
voraus; und nicht die dufseren Erscheinungen bringen den wirklichen
vollendeten Begriff von Zeit und Raum in uns hervor, sondern die Ver-
nunft bildet ihn mit eigener Kraft und trigt die Anwendung von dem-
selben nach aulsen.

Dazu geniigt freilich nicht ein ,Intellekt“, wie er in dieser Ab-
handlung vorgeschlagen ist. Danach wire die Vernunft ,eine grofsartige
Maschinerie“ (S. 34), ,die am Gehirne haftet®. Die Vernunft ist mit
Riicksicht auf das Gehirn eine in ihrem Wirken., im Erkennen, subjektiv
gianzlich freie Kraft, Sie héingt im Akte des Erkennens nicht im min-
desten vom Gehirne ab, und ,es wird der exakten Forschung® nie ,ge-
lingen, nachzuweisen, wie bei einem bestimmten geistigen Vorgange in
bestimmten Ganglienkugeln und Nervenrohren eine bestimmte Bewegung
bestimmter Atome stattfindet. Man mag noch so sehr dazu kommen,
,die Hirnvorrichtung sich abspielen zu sehen wie das Raderwerk einer
grofsen Maschine“; man wird nie nachweisen, dals die eigentlichste Thitig-
keit des verniinftigen Erkennens dadurch erklirt werde. Der Mensch
kann ohne KEinbildungskraft, ohne Phantasiebilder nicht verninftig ver-
stehen, wie jemand ohne Buch nicht lesen kann, obgleich keinem das
vorliegende Buch die Fertigkeit des Lesens oder auch nur eine grofsere
Fertigkeit des Lesens verleiht. Ist das Organ der Einbildungskraft
demnach krank, so leidet darunter das verniinftige Krkennen; aber in
keiner anderen Weise wie das gute Lesen leidet, wenn auf den Seiten
sinnstorende Flecken sind oder wenn das Buch in schwankender Bewegung
gehalten wird. Das hingt nicht mit der Vernunft an sich zusammen,
sondern mit dem Zustande, in welchem sich bei uns das Vermégen der
Vernunft, kraft der natiirlichen Verbindung mit dem Karperlichen, findet.
In der Einbildungskraft erglinzen die stofflichen Bilder der sichtbaren
Dinge; und diese letzteren sind eben der natiirliche Gegenstand des mensch-
lich-verniinftigen Erkennens, das Bilderbuch, in welchem die Ritsel und
Rebusse stehen; sagt doch der Apostel: ,Wir erkennen jetzt wie in Bildern
und Ritseln®. Hat das Korperliche diesen Zweck, Bilderbuch fir die er-
kennende Vernunft zu sein, erfiillt, dann hort der jetzige Zustand der
Vernunft auf. Wenn wir deshalb auch nicht mit dem Verfasser iiber-
einstimmen, der da meint, dafs ,die Wissenschaft sich fortgesetzt Gebiete
erobere, die frither dem Glauben gehorten“ (S. 88), als ob niamlich
Wissenschaft und Glaube die erbittertsten Feinde whren, die niemals
Waffenstillstand schliefsen; so sind wir doch seiner Ansicht, dafs ,der
Glaube stets der Schlufsstein menschlichen Denkens bleiben wird“, und



474 Litterarische Besprechungen.

zwar aus dem Grunde, weil, was fir uns Glaube ist, jetzt bereits als
klares Wissen in der ,reinen Vernunft, in der géttlichen néimlich, sich
findet und wir einst daran teilnehmen werden.

Die Seele und ihre Thiitigkeiten. Nach den neuesten For-
schungen auf Grund physiologischer Gesetze fiir Theologen,
Piddagogen, Juristen und Gebildete dargestellt von Prof.
Friedrich Koerner. 2. Aufl. Leipzig, Hartung u. Sohn,
1890.

Ein in hohem Grade dankenswerter Beitrag zur Seelenkunde!
Zumal wird niemand diese Arbeit unberiicksichtigt lassen diirfen, welcher
sich iiber das Verhiltnis der Seele zu den physiologischen Erscheinungen
eingehender unterrichten will. Der Verfasser behandelt zuerst die Be-
schaffenheit der Verbindung von Leib und Seele, zergliedert darauf
physiologisch das Nerven- und Gehirnsystem und geht dann zu den
eigentlich psychischen Thétigkeiten iliber, beschreibt nimlich den Sinnen-
mechanismus, die Muskelgefuhle, Empfindungen, Vorstellungen, die Ge-
winnung von Denkformen, Begriffen, Ideeen. Die Darstellung des Kreis-
laufes der Geistesthatigkeiten bildet den Schlufs. Was den principiellen
Standpunkt dieser Abhandlung betrifft, so konnen wir uns gern damit im
Einverstindnisse erkliren, dafls der Verfasser die Anschauung vertritt,
»die Seele als personliches Iech veranlasse selber ihre Thiitigkeiten*;
wir vermdgen auch dem Satze ein angemessenes Verstindnis abzuge-
winnen, dals ,alles psychologische Geschehen physiologisch moglich und
die Seelenlehre selber angewandte Naturwissenschaft ist*, insoweit die
Seele ,,den ihr eingepflanzten Naturgesetzen folgt und sie im freien
Willen zum Ausdrucke bringt‘, insoweit zumal die Seele mit dem Leibe
zu ein- und demselben Sein verbunden ist. Wenn jedoch hinzugesetzt
wird, dal(s, nur durch Physiologie zu psychologischen Kenntnissen gelangt
werden konne‘, so zeigt dies bereits den die ganze Arbeit in ihrem
priccipiellen Teile kennzeichnenden Widerspruch, dals der Verfasser
wohl einen selbstindig im Menschen waltenden Geist theoretisch aner-
kennen mochte, aber vom Materialismus sich praktisch nicht loswinden
kann. 8. 10 verwirft er oben den Satz des Materialismus, dafs ,,die
Seele nur Ergebnis korperlicher Vorginge ist‘, und unten nennt er das
Bewulstsein ein Entwicklungprodukt des Naturlaufes, falst also die
hochste Thitigkeit der Seele in materialistischer Weise auf. Vielleicht
fiihlt er selbst diesen Widerspruch, ohne ihn heben zu konnen, wenn er
mehrmals versichert, er beanspruche nicht, dals seine Arbeit einen Ab-
schlufs in der Krforschung des Wesens der Seele und ihrer Thitigkeiten
darstellen solle. Der Widerspruch wire unschwer zu vermeiden gewesen,
wenn der Verfasser die genaue rechte Mitte eingehalten hiitte, wie sie
Thomas von Aquin vorlegt. Er hiitte da alle die angefithrten physio-
logischen Beobachtungen, die sehr zahlreich und héchst interessant sind,
verwerten konnen; ja vielleicht wiiren einzelne noch priziser geworden
und somit von einschneidenderem Nutzen fiir die Sache.

Wenn (S. 9) ,,Theologen behaupten, Leib und Seele seien grup(_l-
verschiedene Wesen, die sich jeweilig verbinden und wechselseitig
beeiuvflussen (zur Siinde verlocken), um sich dann wieder zu trennen‘,
so verurteilen . wir solche Theologen zusammen mit dem Verfasser.
Man darf sich die Verbindung von Leib und Seele nicht wie en
Kompagniegeschiift denken, wo die Kasse und der mit Hilfe derselben



Litterarische Besprechungen. 475H

gemachte Erwerb gemeinschaftlich ist. Dies ist ein Extrem, das ebenso
falsch ist, wie jenes, wonach die Seele ein Ergebnis der Materie und
ihre Thitigkeit ein Produkt materieller Krifte ist. Thomas drickt die
eigengeartete Verbindung von Leib und Seele mit Arist. durch die bei
ihm stindige Forme! aus: ,,Leben ist fiir die lebenden Wesen Sein‘.
Nicht der Korper hat ein Sein und die Seele hat ein Sein, welche beide,
zusammengesetzt, das Sein des lebenden Wesens ergiben; sondern nur
ein thatsichlich bestehendes Sein findet sich in jedem lebenden Wesen,
und dieses kommt, als von der im Innern des letzteren waltenden
Form, von der Seele. So verhilt es sich auch beim Menschen. KEs
mufs da wohl unterschieden werden zwischen der Verursachung, wie sie
vom Kinstler ausgeht und das Kunstwerk zur Iolge hat, und jener
Verursachung, wie sie in der Form selber des Kunstwerkes liegt. Nach
der ersteren kommt von Michelangelo das Sein des berithmten Stand-
bildes in St. Peter ad vincula, des Moses; da ist das Sein verschieden
zwischen dem Kiinstler und dem Kunstwerke, denn hier handelt es sich
um die wirkende oder etwas aufsen herstellende Ursichlichkeit. Diese
Ursichlichkeit besteht nicht zwischen Seele und Leib. Die Seele macht
sich nicht einen Leib und nimmt ihn an, wie der Kiinstler das Kunstwerk
macht und ihm seinen Namen gibt. Wohl aber steht der Marmor im
Standbilde des Moses ganz unter der Form des Moses; all sein kiinst-
lerisches Sein zieht er von dem Bilde des Moses; man sagt, indem man
darauf zeigt: Das ist Moses und macht des Marmors keine Erwihnung
mehr; ein einziges kiinstlerisches Sein ist da und dieses kommt ganz
und gar von der Form. Ahnlich ist es beim Menschen. Deshalb sagt
auch Thomas, die Seele gibe dem Korper das Sein, absehend von der
Seele hat der Korper kein thatsdchliches Sein; es miilste denn wieder
eine andere Wesensform da sein, wie z. B. die des Staubes. Es ist nur
ein thatsichliches Sein im Menschen und dieses erhilt durch die Seele
seine Bestimmtheit und Gestalt, nicht aber die Existenz.

Dies verwechselt der Verfasser, wenn er oft in seinem Werke
betont, die Seele sei ebenso allgegenwirtig im Leibe, wie Gott es ist im
All, Gott ist notwendig gegenwirtig jedem Dinge als wirkende, das Sein
nimlich der Existenz gebende und erhaltende Ursache. Diese wirkende
Ursiichlichkeit wird von der Seele, die den Korper im Korper selbst zu einem
menschlichen formt und sonach mit ihm ein einheitliches Wesen bildet, wie
die Dreiecksform mit dem Holze, wie das Mosesbild mit dem Marmor, als
der formalen Ursache im Menschen vorausgesetzt. Gott hat der Seele
als wirkende Ursache die Kraft gegeben, im Menschen die den Korper for-
mende und bildende Ursache zu sein, und Er hat es dem Korper gegeben,
von der Seele, als wesentlicher Form, das Mensch-sein zu erhalten. Ein
andres Vermogen fir das Sein bringt der Stoff und ein andres die Seele,
das erstere enthilt in seiner ganzen Ausdehnung nichts andres wie nach
allen Seiten hin Bestimmbarkeit, Bildbarkeit, Formfihigkeit; wihrend
das der Seele innewohnende Vermdogen bestimmende, bildende, formende
Kraft besagt. Die Bestimmbarkeit aber einerseits und die bestimmende
Kraft andererseits werden, durchaus naturgemils, eins dem Wesen nach
durch die einwirkende Ursache: also durch die zengende als untergeordnete,
werkzeugliche, und durch den ersten Urgrund, durch Gottes Macht als die
an der Spitze stehende und leitende. Da ist die einheitliche Thatigkeit
im Bereiche der Natur gegeben und zwar eine Kinheitlichkeit, wie sie
iniger unter Naturkriiften nicht gedacht werden kann. Es sind da nicht
zwei Wesen, ,die sich nicht verbinden und nicht aufeinander einwirken
konnen, weil sie sich gegenseitig nicht beikommen®. Es ist hier ein



476 Litterarische Besprechungen.

Wesen, in ihm sind bestimmende und bestimmbare, nimlich Seelen-
und rein stoffliche Kriafte, zu einem Sein und zu einheitlicher
Thatigkeit verbunden.. Will aber der Verfasser, dals ,die Vermittlung
zwischen Geist und Koérper durch das Nervensystem besorgt wird, das
man kennen muls, um die gegenseitige Einwirkung beider Gegensitze (!)
sich vorstellig zn machen®, so nimmt er selber zwei innerlich nicht ver-
bundene Elemente im Menschen an, die nur gewaltsam, d. h. durch etwas
Aufserliches, zusammengehalten werden.

Es bedarf keines weiteren Nachweises, dafs, wenn Leib und Seele
im Menschen nur ein Sein hat, weil da nur ein aus der bestimmenden
Kraft und dem bestimmbaren, stofflichen Elemente zusammengesetztes Wesen
sich findet, auch all die physiologischen Beobachtungen, welche ein-
treten, vom hdchsten Werte fir die Seelenkunde sind. Deshalb wurden
sie aber auch schon von jeher gepflegt. KEs ist dies ein Irrtum beim Ver-
fasser, wie derselbe sonst auch hiufig bei den Vertretern der modernen
Wissenschaft besteht, dafs die Alten von Physiologie nichts gewulst
hitten. Kr lese nur bei Albertus M. die Anatomie des menschlichen
Korpers, bei Thomas den Kommentar zu Arist. de anima etc. etc.; und
er wird nicht in solche Uberschwenglichkeiten fallen, wie S. 65, wo ,der
Weihrauchduft, der sich zum Gottesdienste gesellt, die iiberweltlichen,
mystischen Ahnungsschauer erhéht.* Wir haben schon sehr oft Weih-
rauchduft beim Gottesdienste genossen, aber von solchen Schauern nichts
gespiirt, auch nie dgl. Erfahrungen von andern vernommen. Wir wurden
auch nie durch den Weihrauch ,in behagliche Feststimmung versetzt®.
Die Alten waren weit besonnener bei ihren physiologischen Beobachtungen
und zergliederten weit eingehender den Anteil des betreffenden Organs beim
Empfinden. Dies erklirt sich durch die Notwendigkeit, welche ihnen ihre Auf-
fassung von der Seele und deren strikte Einheit mit dem Leibe zu natiirlicher
Wirksamkeit auflegte. Danach war beim verniinftigen Erkennen alle Einzel-
heit und Besonderheit oder Beschrianktheit den Sinnen und der mit diesen
eng verbundenen #dufseren Welt geschuldet; die Vernunft fir sich allein
hatte zum Gegenstande der Erkenntnis nicht das Einzelne, Besondere,
Beschrinkte, sondern einzig das Allgemeine. Quod est, cognoscitur, war
die Formel. Der direkte Gegenstand des menschlichen Erkennens war
das wirkliche Sein der Dinge, also das Besondere und stofflich Kinzelne
unter dem Gesichtspunkte der allgemeinen Idee. Diese letztere war bei
den Alten nur Mittel oder Erkenntnisform, soweit der direkte Gegenstand
in Betracht kommt; erst auf reflexem Wege konnte die allgemeine Idee
selber Gegenstand des menschlichen Erkennens werden. Das eine ein-
heitliche Sein des menschlichen Erkenntnisaktes umfafste in sich notwendig
den Sinn, und auf Grund der Sinne ward die Aufsenwelt Gegenstand der
verniinftigen KErkenntnis. Da war also die Erforschung der Sinne und
deren Organe sowie der aufsen gegebenen Krifte notwendig die Aufgabe
des Forschers tber die Seelenkunde. Und ebenso verhielt es sich mit dem
Begehren. Der eine selbe Begehrakt gehort den Sinnen an, soweit da
das stoffliche Einzelgut in Frage kommt, und dem verniinftigen Willen
unter dem Gesichtspunkt des allgemeinen, ndmlich insofern das einzelne
beschrinkte Gut auf den letzten Kndzweck bezogen wird, das bonum
commune. Darin besteht ja nicht die Siinde, wie der Verfasser zu meinen
scheint, dafs der Leib die Seele anlockt. Vielmehr ist Siinde dann vor-
handen, wenn der Mensch ein beschrinktes cinzelnes Gut, das nur Mittel
sein soll, um den letzten Kndzweck zu besitzen, und in ihm alles, was nur
immer dem Menschen als ein Gut vorkommen kann, in der Weise begehrt,



Litterarische Besprechungen. 477

dals er dabei stehen bleibt, trotzdem die Stimme der Vernunft ihm den
Gesichtspunkt des Allgemeinen im Bereiche des Guten vorhiilt.

Der Verfasser hat iiberhaupt nicht unterschieden zwischen der
Seele als Subjekt und Triger der Thitigkeit einerseits und als Objekt
und Gegenstand der Thitigkeit andrerseits. Das ist eben nur der ver-
niinftigen Seele eigen, dals sie auch Gegenstand der menschlichen
Thitigkeit ist, indem sie selber von ihr erkannt und vervollkommnet
werden kann. Damit, weil sie nimlich zugleich Gegenstand der Thitigkeit
ist, hingt es zusammen, dals die Seele weiter besteht nach dem Tode; ihr
letzter Zweck ist eben die eigene Vollkommenheit, soweit diese durch
das Allgut als Gegenstand des Schauens und Geniefsens hergestellt wird.
Ebenso hat der Verfasser nicht unterschieden zwischen der Seele als
bestimmender Wesensform, von welcher der Leib es hat, ein menschlicher
zu sein, einerseits und zwischen derselben Seele als 1. Beweger, primus
motor, im Bereiche der menschlichen Vermdégen. Unter dem 1. Gesichts-
punkte gelit die Seele auch den sogenannten unwillkiirlichen Bewegungen
als bestimmende Kraft, wie dem Atmen, dem Schlagen des Herzens
u. 8. w. unbedingt vorher; unter dem zweiten Gesichtspunkte tritt hinzu
das Moment des sinnlichen Reizes, der Auffassung, der Gewohnheit etc.,
wonach willkiirliche Bewegungen entstehen. Die Seele steht immer an
der Spitze als principinm, und ihre Vollendung ist der Abschiufs oder
terminus vom menschlichen Sein und Leben. Man darf, will man nicht
der ganz materialistischen Auffassung huldigen, nicht sagen, aus dem
Muskelsinne werde die Empfindung erzeugt, von dieser der Gedanke, und
dag ,lch® daneben stehen lassen, hichstens damites unter den vom Stoffe
allein kommenden Iirzeugnissen withle. Mit welcher Kraft soll denn das
LIch“ wiihlen? Doch jedenfalls kraft der Vorstellungen und Gedanken.
Werden diese vom Stoffe allein erzeugt, so ist die Wahl ein Phantom. Was
stiarkere stoffliche Kraft mit sich bringt, wird iberwiegen. Wir begreifen
so, dals, nach dem Verfasser, ,die religiosen Gefiihle angeboren sind wie
die dsthetischen® und dals ,religibse Bekenntnisse und Formeln Men-
schenwerk sind“.

Heinvich Appel, Die Lehre der Scholastiker von der
Syuteresis. Gekronte Preisschrift. Rostock, Volkmann &
Jerosch, 1891.

Es ist immer schlimm, wenn ein Autor iiber die Scholastiker urteilt,
ohne ihre Terminologie zu kennen; doch daran ist man bereits gewohnt.
Schliffmer aber ist es, wenn derselbe die bekanntesten Scholastiker durchaus
etwas sagen lassen will, wovon diese, alle insgesamt, ausdriicklich nichts
wissen wollen. Der Verfasser obigen Schriftchens will unbedingt, dals

ie Scholastiker Semipelagianer seien; und deshalb muls auch ihre Lehre
won der Synteresis dem angemessen.sein. Die Scholastiker haben nach ihm
die Synteresis als Aktivvermogen gefa(st, kraft dessen sich der Mensch fiir
die gottliche Gnadenwirkung'disponie_l;g,lrkanﬂ- Also bedarf es gar nicht
mehr einer Erweckung -des—Gewissens durch Gott. ,Der Mensch kann
aus eigener Kraft, eben weil die Synteresis es der Vernunft diktiert und
der Wille thun kann, was die Vernunft befiehlt, den Weg zur Heiligung
beschreiten® (8. 57). Nun kann Thomas (S. theol. I, II, qu. 109, art. ¢
und an vielen andern Stellen), so oft er will, versichern und mit ihm
alle Scholastiker. dafs der Mensch sich nicht vorbereiten kann zum Em-
pfange der Gnade, es sei denn durch den anverdienten Beistand Gottes,

Jahrbueh fiiv Philogophie ete. VIIL 32



478 Litterarische Besprechungen.

der innerlich bewegt (homo non potest se praeparare ad lumen gratiae
suscipiendum nisi per auxilium gratuitum Dei interius moventis); er kann
auf die Frage, ob der Mensch mit Notwendigkeit die Gnade erlange, wenn
er thut, was er kann (S. 57), immerhin antworten, dafs keinerlei Notwendig-
keit vorliege, die Gnade zu erlangen, weil die Gnade alle Vorbereitung der
menschlichen Kraft iibersteigt (nullam habet necessitatem ad gratiae con-
gecutionem praeparatio secundum quod est a libero arbitrio, quia gratiae
donum excedit omnem praeparationem virtutis humanae, S. theol. I, 11,
qu. 112, art. 3). Das macht nichts. Die Scholastiker miissen einmal die
Lehre vertreten, dafs das bonum morale, also das mit natiirlichen Kraften
gethane Gute, eine notwendige ,Vorstufe zuom bonum meritorium sei®
(S. 56); denn sie miissen Semipelagianer sein und ,erst die Reformation
machte den rechtfertigenden Glauben und die damit verbundene Heils-
gewilsheit geltend“. Die scholastischen Autoren konnen, wie der Verf.
selbst eine Anzahl diesbeziiglicher Stellen anfiihrt, ausdriicklich behaupten,
trotz der Principien, welche die Synteresis vorlégt, trotz ihrer Vorschriften
also, vermoge der Mensch zu siindigen und zu irren; sie mégen mit aller
moglichen Klarheit behaupten, dals die Synteresis in der Vernunft sei und
sonach nur Richtschnur des Handelns, aber nicht die Kraft selber, um
gut zu bandeln; — sie miissen trotzdem lehreny dafls ,der Mensch kraft der
Synteresis fihig sei, aus eigenen Kriften das Gute zu thun¥ (3. 56). Wie
der Verfasser mit den Citaten der Scholastiker verfibrt;” erliutere ein
Beispiel. S. 34 heilst es in einer Stelle aus Bonaventura (2. dist. 39,
§ 38, art. 1, qu. 1): Conscientia est habitus perficiens intellectum
nostrum, in quantum est practicus sive in quantum dirigit in opere;
dagegen S. 53: ,,Bonaventura und Heinrich (von Gent) verstehen unter der
Synteresis allein den Willens-Habitus; Thomas ete. allein den Vernunft-
Habitus“. Und was sagt Thomas, gemils dem Verfasser selbst (S, 52):
Synteresis est aliquod dirigens ad operationem. Aber der Verf.
muls eben dahin kommen, dals die Synteresis bei den Scholastikern die
Kraft zum Guten gebe, dals somit nach ihnen der Mensch von Natur
.den Weg der Heiligung beschreitet. Deshalb ist ihm sein Vorgehen
vorgezeichnet. Die Syunteresis mufs bei den Scholastikern eine Kraft des
Willens sein, dessen Gegenstand das Gute ist. Und so hat sich denn der
Begriff langsam bei den Scholastikern entwickelt von Alexander Hal. bis zu
Gerson, wo die Synteresis offen als ,der hichste Grad aller Affekte”
(S. 55), also als blofser Willenshabitus, dasteht und somit als ,natiirliche
Kraft, das Gute zu thun® Bis dahin war ein Schwanken in der Scho-
lastik, so dafs Alexander, Albert d. Gr. und Durandus die Synteresis als
Vernunft- und Willenshabitus betrachteten, dann Thomas als Vernunft-
habitus, Bernard aber, jedoch mehr verschimt und unklar, als Willens-
habitus. Wenn aber Thomas, Duns Scotus, Gabriel Biel sie in die Vernunft
allein verlegen, so liegt doch schon, nach Appel, implicite in dieser Ansicht
die andere, dafs die Synteresis im Willen ist, denn nach Th, (S. 41) ist der
Wille unter der Vernunft, nicht neben derselben, mufs also dieser folgen.
So kommen schlielslich doch alle auf dasselbe hinaus, was ja beabsichtigt
war. Namlich ,Aug. nahm das liberum arbitrium als Form neben dem
zum Bosen bestimmten Willen an; die Scholastik gibt dem Willen (vo-
luntas naturalis) noch die Richtung auf das Gute hinzu und zwar 89,
dafs diese Richtung stark betont wird“ (S. 54). Das heilst: Der Gegen-
satz zwischen Augustin und der Scholastik ist fertig, letztere ist seml
pelagianisch; quod erat demonstrandum. Wie Thomas in Wahrheit das
Verhiltnis zwischen Vernunft und Willen auffafst, hitte der Verf. leicht
aus Thomas selber lernen konnen, denn dieser berithrt mehrmals aus-



Litterarische Besprechungen. 479

driicklich die Frage und sagt dann: Mit Riicksicht auf das Gute steht die
Vernunft unter dem Willen, dessen Gegenstand das Gute ohne Ausnahme,
das bonum commune ist; und mit Riicksicht auf das Wahre steht der Wille
unter der Vernunft, deren Gegenstand alles Wahre ist, also auch jenes
Wahre, welches der Zweck oder das Gute vorstellt. Beide Vermogen
oder Potenzen werden verbunden mit Riicksicht auf die menschliche
Thatigkeit selber in dem freien Willen, der (S. th. I, 1I, qu. 83, art. 3;
Ubers. Bd. 111, S. 390), nach Arist., als begehrende Vernunft bezeichnet
werden kann oder als verniinftiges Begehren; mit Riicksicht auf die ersten
Principien der menschlichen Thiitigkeit in der Synteresis, von welcher
("Th, sagt (I, 1I, qu. 80, art. 12; Ubers. Bd. 111, 8. 865): ,Die Synteresis
\ist keinerlei Vermogen, potentia, sondern ein Zustand im Vermogen...,
der gebildet wird durch die von der Natur her bekannten unverriickbaren
ersten Principien, um dem Endzwecke angemessen zu handeln®, also z. B.
quod bonum est faciendum; quod malum vitandum. Da versteht es sich
von selbst, dafs ein "solcher Zustand 1. zum Willen Beziehung hat, dessen
Gegenstand der Zweck ist, und 2. dals er keine Kraft in sich enthalt,
um das gute Handeln zu bewirken, wozu es der natiirlichen Tugenden
fiir das natiirliche Gute, der Gnade und der iibernatirlichen Tugenden
fiir das ibernatiirliche Gute bedarf. Ebenso kann der Architekt die
Principien fir ein gutes Bauen in sich haben und trotzdem schlecht oder

ar nicht bauen. Weil die Scholastiker das Gewissen und an seiner Spitze
die leitenden Grundsitze fiir gutes Handeln in die Natur des Menschen
verlegen, ihnen Semipelagianismus vorwerfen, heilst entweder ebensoviel als
in voller Unkenntnis der scholastischen termini sein, oder die Erbsiinde,
also das Bose, zur Substanz des Menschen machen, so dafs auch keine
Gnade die Natur des Menschen heilen, sondern hochstens sie verdecken
kann. Hat aber Luther dies gelehrt, so konnte sich ,der Monch von
Wittenberg gegen Papst und Kaiser® nicht ,auf sein Gewissen berufen
(8. €0); denn nach eigener Lehre war ja sein Gewissen verdorben, ,der ganze
Mensch siindig®, so dafs auch das Vermogen des Willens in ihm zu nichts
Gutem mehr fihig war. Dann mufs man aber auf jener Seite, nach eigener
Lehre, aufhoren davon zu sprechen, dafs die soz. Reformation ,das Ge-
wissen des einzelnen geweckt“, ,das Bewulstsein der persdnlichen Ver-
antwortlichkeit geklirt® habe und wie diese Phrasen noch alle heifsen.
Denn darin geben wir dem Verf. Recht (S. G0), dafs ,die Reformation
den umgekehrten Weg ging wie die Scholastik“, nimlich ,die Verméglich-
keiten des nicht wiedergeborenen Menschen® zu niedrig anschlug. Der
Mensch behilt auch in der Siinde seine natiirlichen Vermdégen, die Ver-
nunft bleibt fiihig, das Wahre zu erkennen, der Wille auf den Zweck
des Menschen, das Gute, gerichtet; sonst wire ja jede personliche Sinde
unmoglich, denn diese setzt voraus, dafs es moglich ist, das Gute zu thun.
Aber der Mensch hat keinerlei Kraft, seinen letzten Endzweck zu erreichen,
diese erhilt er durch Christum. Der intellectus practicus hezieht sich
nicht, wie der Verfasser meint, bei den Scholastikern auf das sog. prak-
tische Leben, wie Hiiuser bauen etc., sondern auf alles Handeln, dirigit
in opere. — Die Definition (S. 9) bei Alb. M. hingt damit zusammen, dals
die ,haeresis¢ — Wahl — eine ,haesio® zur Folge hat, und sonach
wiirde das lateinische Wort. auch bei Alb., sich vom griechischen ableiten,



480 Litterarische Besprechungen.

Stiborius, Dr. juris und phil.: Die Kategorieen der sinm-
lichen Perzeption; eine philosophische Skizze. Leipzig,
Gustav Fock, 1890.

Der Verfasser legt in dieser Schrift gewissermalsen das Programm
vor, nach welchem ein grolseres Werk von ihm werden soll iiber das
Verhiiltnis der #iufseren Welt zu deo Sinnen des Menschen und zugleich
iiber die Zuriickfithrung aller Arten von Kiinsten und Affekten sowie der
Gruppierung der gesamten sinnlich wahrnehmbaren Wesen in der uns
umgebenden Welt auf gewisse, den Sinnen entsprechende allgemeine
Grundformen. Er zerlegt die Sinne in mathematische und physische. Die
ersteren: niimlich das Gehor, das Schen, das Tasten, haben zaum Gegen-
stande die Linie, die liche, das Volumen oder den Korper; die anderen,
nimlich der Geruech, der Geschmack, das Organ des Lebens, richten sich,
als auf ihren Gegenstand, auf das Gasformige, Iliassige, Feste. Danach
orduoen sich dann die Kiinste, so dals der Linie die Musik entspricht,
der Fliche die Malerei und die Architektur, Skulptur etc. dem Volumen.
Die Affekte und die KErscheinungen in der sichtbaren Welt werden
dhulich geordnet. Manchmal scheint dabei die Einbildungskraft dem Zige!l
der kalten Vernunft sich entziehen und dem Verfasser offenbar durch-
gehen zu wollen. Wir beriihren nur 2 Fille. S.62 heilst es: ,Bei mehr
Aufmerksamkeit vermag man durch Anlegen des Ohres an ein Blatt
Papier die von einer fremden Hand mit Bleistift daranf gezeichneten
Linien in Hiusicht auf gerade und kreisformige zu unterscheiden und
bei lingerer Ubung wird man hochstwahrscheinlich alle Figuren mit
dem Ohre erkennen. Wer mir eventuell einwenden wiirde, dals es Linien
gibt, die man weniger oder gar nicht hort, dem diene ich mit der Er-
klarung, dafls diese Linien ebenso nicht gehort werden, wie man das
Piepen cines Flohs nicht hort, obgleich ein solches stattfindet, was nur
derjenige weils, der schon einmal einen Floh im Ohre hatte, Das
schreckliche Sausen im Ohre ist nichts anderes als vermittels seiner
kleinen Organe beschricbene Linien oder Linien, hervorgebracht durch
di¢ Bewegung des Flohes im Ohre.*“ Nach S. 126 ,jist die Sonne im
Tonern der Erde als kolossales Feuert. Die Sonne am Firmamente
erscheint dem Verfasser nur als Abspiegelung dieser Wirklichkeit im
Innern der Erde, withrend die Sterne ebenfalls keine Wirklichkeit haben,
wie die Astronomen ,bisher* meinten, sondern Abspiegelungen der
anderen Krd-Halbkugel sind. S.59 wird betont, dafs mit Riicksicht auf
die Sinne jetzt ein ,,Chaos‘* von Ansichten besteht. Wir vermuten, dals
der Verfasser, obgleich er im Bereiche der Philosophie sehr belesen ist
und in manchen seiner Ausfiihrungen eine tiichtige Forschungskraft
verrit, dieses Chaos nur vermehren wird, wewnn er nicht ein festeres
Fundament fiir seinen Aufbau auswihlt. Wir raten ihm, den Aristoteles
und dessen Krkilirer, zumal Albertus M. und Thomas von Aquin, zuerst
eingehend in den ihn beschiftigenden Fragen zu studieren, ehe er sein
erofses Werk* veroffentlicht. Ks wire zu bedauern, wenn sein genialer
Einblick in das zusammenhiingende Ganze der bestehenden Dinge und
seine bedeutenden Kenntnisse der einzelnen philosophischen Systeme
unter dem Scheine .des Geistreichen durch véllig willkirliche, rein
phantastische Annahmen sich in die Irre leiten liefsen.



Litterarische Besprechungen. 481

P. van Bemmelen, Le nihilisme scientifique. I. Dialogue
entre le Dr. Oudeén et I'étudiant Ti, son neveu, S. 19;
II. sources du nihilisme, S. 33; und espace, temps, matiére,
mouvement S. 31; correspondance entre l'étudiant Ti et le
professeur de philosophie Ousia. Leide, E. J. Brill, 1891.

In geistreicher, populirer, stilistisch dufserst ansprechender Weise
geifselt der Verfasser in diesen 3 wenig umfangreichen Heften den
wissenschaftlichen Schlufspunkt des modernen Pantheismus, das Unbe-
wulste oder das Nichts als Princip und Ziel des IForschens, ohne dafs
er in den Fehler der Oberflichlichkeit verfillt. Die Lehren des Professors
gibt der Schiiler in kurzen Sitzen wieder, so dals der Leser sich ohne Mithe
von den vorhergehenden philosophischen Auseinandersetzungen Rechen-
schaft geben kann. Der gelehrte Onkel Oudén entwickelt den wissen-
schaftlichen Nihilismus vor seinem Neffen Ti: Es gibt keinen Gott,
lkeine Seele, keine Kraft, keinen Stoff, keine Bewegung. Nur ein der-
artiges Nichts besteht, dafls dasselbe den Schein erweckt, als ob wirkliche
Dinge vor uns wiren. Das Néant-Maya, das Nichts, was sich den
Schein des Seins gibt. ist das schlielsliche Ende von allem Forschen.
Demgegeniiber setzt, kurz und kraftvoll, der Professor Ousia seinem
Schiller Ti in Briefen auseinander, auf welchen Wegen man — durch
die ldeophobie nimlich, den Materialismus, Monismus, Agnosticismus,
Evoluticnismus — zum Nihilismus gelangt ist und dafs der Raum, die
Zeit, der Stoff, die Bewegung keine imaginiren, sondern in der Wirk-
Jichkeit bestehende Grofsen sind. Wir hiitten gewiinscht, dals der
Verfasser auch den tief einschneidenden Begriff Platos, Aristoteles’,
Augustins, Thomas’ von der materia prima, also von der eigentlichen
Natur des Stoffes, behandelt hiitte. Statt dessen finden wir nur die
modernen Auffassungen des Wesens der Materie verzeichnet und die
grofse Definition der Materie als blofses unbestimmtes Vermadgen, ctwas
Sichtbares zu werden, das nur von Gott her zum Sein bestimmt werden
kann und sonach gegeniiber allen Urséchlichkeiten im Bereiche der Natur
endlos ist, kaum angedeutet, Wiirde die materia prima der Alten besser
beriicksichtigt worden sein, so hitten manche Ausfiihrungen iber Zeit
und Raum an tberzeugender Klarheit und an Schirfe gewonnen, und
cinige kleine Irrtiimer wiiren vermieden worden. So ist die durée oder
duratio nicht blofs der Zeit eigen, sondern auch der Ewigkeit und schliefst
somit die Aufeinanderfolge, das ante und post, nicht notwendig in sich
ein. Auch eine Zeit ohne Anfang und Ende lifst sich denken. In
der Be- resp. Verurteilung Kants mit seinen ldeen von Zeit und Raum
scheint der Verfasser zu weit zu gehen. Wenigstens hindert es nichts,
anzunebmen, dafs, auch nach Kant, diese Begriffe einen realen Inhalt
haben, der aber freilich, als Ding an sich, unerkennbar ist.

Kasimir Twardowski, ldee und Perzeption aus
Descartes. Wien, C. Konegen, 13Y2.

Die moderne Philosophie kehrt, gleichsam naturgemiifs, zu ihrem
Ausgangspunkte immer wieder zuriick, und dieser Ausgangspunkt ist
Cartesius. Es sind in allen Fillen die positiveren Geister unter den
Vertretern der modernen Wissenschaft, welche die Ergebnisse ihres
Forschens dadurch sicherstellen wollen, dals sie dieselben an den
Principien des franzosischen Philosophen erproben. Der Verfasser der



482 Litterarische Besprechungen.

vorliegenden Abhandlung hat mit nachahmenswerter Klarheit, mit feiner
und scharfer Abgrenzung der termini, sowie mit philosophischer Griindlich-
keit den interessanten Versuch gemacht, endgiiltig zu bestimmen, welchen
Begriff Cartesius in seinen bekannten Definitionen mit dem Ausdrucke
sperceptio und ,,idea‘* verbindet. Dieser Philosoph hat noch viel aus
der scholastischen Wissenschaft. Und so meinen wir, dals auch hier,
um das Endresultat zu festigen und weiter auszubauen, es erforderlich
sein wird, auf die scholastische Lehre nach dieser Seite hin Riicksicht
zu nehmen. Wir miissen uns auf Andeutungen beschrinken. Die alte
Philosophie unterscheidet die Auffassung der Wesenheit von seiten der
Vernunft, wonach letztere gleichférmig wird mit dem Gegenstande, und
die Erkenntnis, die Bejahung oder Verneinung, dieser Gleichformigkeit.
Die erstere geschieht unbewufst, naturnotwendig und wird deshalb in
Parallele gesetzt mit der Auffassung der Sinne: diese richten sich auf die
dufseren Eigenschaften des Gegenstandes, die der Vernunft dagegen auf das
inmitten der wechselnden dufseren Kischeinungen feststehende und das-
selbe bleibende Wesen. Letzteres ist keine Folge der sinnlichen I“indriicke,
sondern die Erfassung seitens der Vernunft ist eine selbstindige. Wie
vom Auge die Farbe, vom Ohre der Schall, so wird von der Vernunft das
Wesen ,,Mensch®, , Lowe'* etc. erfalst. Darauf, so meinen wir, bezieht
sich der Ausdruck des Cartesius ,,perceptio*, den er ja auch von den
Auffassungen der Sinne gebraucht wissen will. Das ,,clare und distincte
percipere* aber bezieht sich auf die bewulste Vergegenwirtigung des
aufgefalsten Wesens, soweit dieses sich klar in sich und unterschieden
von allen andern Wesenheiten vorstellt. Dies begreift indessen nur die
sog. termini incomplexi in sich, wie wenn ich mir eben klar werde, dafs
ich einen Menschen sehe, ohne dafs die allgemeine Idee ,,Mensch* als
solche, als animal rationale, Gegenstand meiner Erkenntnis ist; vielmehr
erkenne ich den einzelnen Menschen unter dem allgemeinen Gesichts-
punkte des Wesens. Die ,,idea‘* aber ist der Inhalt selber des Gegenstandes
der perceptio, niimlich der Begriff ,,Mensch®, als mit den Merkmalen
der Allgemeinheit, Kinheit, inneren Notwendigkeit der ihn zusammen-
setzenden Kennzeichen ausgestattet. In diesem allem aber ist bis jetzt
weder Falsches noch Wahres. Wie das Auge nichts auffassen kann
wie Farbe, so kann die Vernunft nichts auffassen wie Wesenheit Die
Wahrheit und die Falschheit kommt erst in Betracht, wenn ich anfange
zu urteilen, wenn ich also den Menschen als den Gegenstand der
Perzeption zusammensetze mit dom Begriffe ,Sein* oder ihn davon
trenne, indem ich sage: Der Mensch ist ein Mensch, oder: Dieser ist kein
Mensch; oder wenn ich dasselbe thue mit der idea und sage: Der Mensch
ist vernunftbegabt, oder das Gegenteil. Wir glauben, dals sich, wenn
auf diese Lehre der Scholastik Riicksicht genommen wiirde, die Behaup-
tungen des Verfassers noch prignanter hinstellen und hier und da an
Schiirfe noch gewinnen wiirden.

Acht Abhandlungen, Herrn Prof. Dr. Michelet zum 90. Geburts-
tage als Festgruls dargereicht von Mitgliedern der philos.
Geesellschaft.

Realismus und Idealismus in der Kunst. Von Ad. Lasson.
Auschreiben des Grafen Ang. Cuiszkowski an Prof, Dr. Michelet
aus beider Jugendzeit. 1837.



Litterarische Besprechungen. 433

Die Musikwisseuschaft und die Hegelsche Philosophie. Von

. G. Engel.

Uber das hochste Gut. Von Friedr. Kirchner.

Wie steht es jetzt mit Philosophie und was haben wir von
ihr zu hoffen? Von W. Paszkowski.

Hegel und Franz v. Badder. Von M. Runze.

Was heilst Denken? Von G. Ulrich.

De legis apud Paulum apostolum notione. Scripsit P. Zelle.

Zur Bibliographie der Schriften Karl Ludwig Michelets. Von
Ferd. Ascherson. Leipzig, Pfeffer.

Es mufs dem Herrn Prof. Dr. Michelet eine Freude gewesen sein,
eine solche Festgabe zu seinem 90. Geburtstage entgegenzunehmen; so in-
haltreich, stilvollendet und von Proben reifer Gelehrsamkeit und ernsten
Strebens angefiillt sind die acht in diesem Hefte zusammengedruckten
Vortrige, resp. Abhandlungen. Im ersten bespricht Adolf Lasson mit
mafshaltender Wissenschaftlichkeit und feinem Kunstverstindnisse den
Realismus und Naturalismus in der Kunst. Beide Richtungen ebenso
wie der ldealismus haben, wenn das Wort nur beriicksichtigt wird und
nicht so sehr der damit far gewohnlich verbundene Sinn, eine gewisse
jerechtigung; hat doch, wie Schinkel bemerkt, die Kunst den Beruf,
,,die innere, sichtbar gewordene Vernunft der Natur weiterzubilden und
das Organ fiir diese Weiterbildung ist das hole und eigentiimliche Ver-
mogen des Kiinstlers.”* Was ist das fiir eine ,,Vernunft der Natur?“
Jedenfalls nichts anderes als die Spur jener Vernunft, die nichts als
Vernunft ist, in ihrem Erkenntnisakt voll selbstindig fir sich besteht
und, weil alles von ihr kommt, allumfassend ist. Die Kunst ist die
sinnlich wahrnehmbar hervortretende Verséhnung des Allgemeinen und der
besonderen KEinzelheit. Jenes Wesen ist die Quelle aller Kunst, welches
von sich aus, wesentlich, Kinzelbestand, Wirklichkeit ist, wo demnach
das ,,Reale**, Wirkliche, Einzelne, zusammenfillt mit der ,Natur®, der
allgemeinen Richtschnur fir das Sein im Dinge, und wo diese Natur,
diese Wirklichkeit, das allumfassende Kinzelbestehen eben die ,,Idee®,
nichts als thatsichliches Erkennen ist. Deshalb geniigt fiir den echten
Kiinstler nicht die eigene Vernunft, die ja, weil blofs Vermogen,
beschrinkt und somit entwicklungsfihig ist: es geniigt nicht das eigene
Konnen, so vollendet es sein mag; er bedarf der kiinstlerischen Inspi-
ration, dic sein Kunstwerk mehr oder minder dhnlich macht der gottlichen
Vernunft, die, kraft ihrer innersten ,,Natur“, einzelne ,,Wirklichkeit*
als ,,Jdee ist und wonach dementsprechend im Kunstwerk immer
Naturalismus, Realismus, ldealismus vermischt sein miissen.

Wir heben noch die dritte Abhandlung hervor, die ebenfalls von
hervorragendstem Kunstgefiilhl zeugt. Der Verfasser steht hier, wahr-
scheinlich auf seinem eigensten Gebiete, ganz anders da, wie wenn er
durch Hegelsche Philosophie, d. h. durch abstraktes Denken, die Social-
demokratie zihmen will. Wir wiinschten nur, dals er, ebenso wie er
Hegel und Helmholtz eingehend studiert hat, auch die Kommentare von
Thomas von Aquin zu den Stellen in der Aristotelischen Physik und
Metaphysik, wo dieser das Musiksystem des Pythagoras behandelt, einer
Prifung gewiirdigt hitte. Sowohl Hegel wie Helmholtz iibergehen das
wichtigste Element des musikalischen Eindrucks. Das ist die Einheit,



484 Litterarische Besprechungen.

welche zwei Intervalle auseinanderhilt und doch sie zusammenwirken
lifst, Der Musikdirektor kann blofs deshalb die falschen Téne der
Singer oder Musiker unterscheiden und korrigieren, weil die Einheit des
Ganzen tiefer ihn beherrscht. Die verschiedenen Schwingungen er-
kliren nicht den musikalischen Eindruck, sie erkliren héchstens den
Larm. Auch darf man nicht sagen, dafls diese Einbeit von der Empfin-
dung kommt und somit ganz subjektiv ist; denn sie besteht aufsen in der
Partitur und wird von da aus durch alle in derselben Art aufgenommen,
die Empfindung vergegenwiirtigt sie blofs dem Zuhérenden. Der Grund,
weshalb die moderne Philosophie diesen Punkt vergilst, ist nicht schwer
anfzufinden. Sie kennt keine Kinheitstfiille als erstes Princip des Wirkens,
sondern nur eine abstrakte, also giinzlich schwache und ohnmichtige,
leere Einheit; siec kommt hiochstens am Ende zu einer bewulsten Einheit.
Bei der alten Philosophie aber glinzt im ganzen Sein die Einheitsfiille
des ersten Princips durcb, das da, seinem Wesen nach, also nichts als
Wirklichkeit und Kraft ist.

Zu Nr. 4 ,iiber das hichste Gut** hemerken wir, dafs das Ergebnis der
Untersuchung durchaus mit Thomas v. Aquin iibereinstimmt, der bestindig
wiederholt: Bonum est homini, secundum naturam esse, d. b. der Mensch
handelt gut, wenn er seiner verniinftigen Natur folgt. KEs ist falseh,
was 8o oft wiederholt wird, dals die ,,Theologie* kein anderes Princip und
keine andere Richtschnur des Guten kenne, wie einen abstrakten Gott,
will man nidmlich unter ,,Theologie* die scholastische Wissenschaft ver-
stehen. — Auch die Auslegung von das. 2, 19 in nr. 8 billigen wir: ,,Durch
das Gesetz sind wir dem Gesetze gestorben,” insoweit das A. G. selber aunf
Christum und auf die Kraft des Glaubens hinweist. — Nr. 2 ist mehr
geistvoll und pikant, wie niitzlich und belehrend; auch hitte der Brief
Michelets abgedrnckt werden miissen, auf den dies die Antwort ist.

Dy, Franz Evhardt, Der Satz vom Grunde als Prineip
des Schliefsens. Halle a. 8, Pfeffer (R. Stricker) 1891.

Der Verfasser, welcher, behufs der venia legendi, der philosophischen
Fakultit der Universitit Jena diese Abhandlung vorlegte, bietet damit
eine sehr anerkennenswerte Probe seiner philosophischen Bildung. Sehr
angenehm beriihrt zuvirderst der ruhige Krnst dieser Arbeit, die nicht
alles frither Dagewesene itber den Iaufen werfen will, um ein ganz neues
System an die Stelle zu setzen, sondern vielmebr mit gereifter Griind-
lichkeit das bereits Feststehende iibersichtlich und in klarer Redeweise
zusammenfalst, um zu belehren und nur hie und da, in nebensichlichen
Punkten und mit Vorsicht, zu korrigieren. — Wenn er S. 40 die allge-
meinen Regeln nicht anerkennen will: Ex mere negativis nihil sequitar,
und: Ex mere particularibus nihil sequitur, so scheint er die Distinktion
zu iibersehen, welche zwischen einer Schlufsfolge per se und einer per
accidens besteht. Bei ihm folgt allerdings etwas, aber nicht per s,
d. h. ans dem wesentlichen Inhalte der Pramissen, sondern per accidens,
d. h. vermoge dessen, was nebensichlich, von aufsen her, diesen Inhalt
begleitet, so dafls es auch, unbeschadet des wesentlichen Inhalts, fort-
fallen kann. Auch hitte die zweifache, fir die Beurteilung der Schluls-
folge einflufsreiche Bedeutung des esse zur Vermeidung von Mi!‘sverstant'l-
nissen eigens hervorgehoben werden missen; insoweit nimlich es die
Thatsache des Seins bezeichnet, welche vom inneren Wesen getragen
wird, und insoweit es blofs als das Ergebnis der Seelenthitigkelt dasteht,



Litterarische Besprechungen 48>

welche das Subjekt mit dem Priadikat verbindet. Der Besprechung des
strengen Syllogismus folgt eine kurze Darlegung des Analogie- und
Induktionsschlusses.

Emil Schlegel, Arztin Tibingen, IDas Bewnfstsein, Grund-
niige naturwmscnschafthcher und philosophischer Deutung;
mit Geleitsworten von Prof. Th. Meynert in Wien.
Stuttgart, Fromann (E. Hauff), 1891. 8. 126.

Bei den Vertretern der modernen Wissenschaft herrscht allgemein
der Ubelstand, dafs die termini zu unbestimmt gefalst werden. Wenn
der Verstand, z. B. nach dieser Abbandlung iiber das Bewulstsein,
»empfindet* (S. 124), ,,Instinkt hat,** die ,,realen, formalen, unwesent-
lichen Elemente des Seins‘‘ erfalst; wenn die IFormen des Bewulstseins
(S. 35) sind ,,die Empfindung, die Wahrnehmung, das Gefubl, der Ge-
danke, die Stimmung, die Einbildung, das Begehren, das Streben, der
Trieb, der Wille; wenn das Ich aus einem Wir kommt (8. 72); so kapn
man sich eben alles Mogliche unter dem Verstande, dem Bewulstsein,
dem Ich, denken und da muls notwendig Unklarheit entstehen. Die sehr
achtenswerten physiologischen und psychologischen Ausfithrungen des
Verfassers hitten, auch als Ganzes und nicht blofs als einzelne betrachtet,
eine ganz andere Bedeutung gewonnen, wenn sie an die scharf abge-
grenzten Begriffe der alten Philosophie wiren angekniipft worden. Wir
sind der Ansicht, dals die einzelnen Beobachtungen, welche in dieser
Schrift angefilhrt werden, nur in wenigen Fillen einer Korrektur bedurft
hitten, auch wenn sie nach den thomistischen Grundbegriffen zu einer Ein-
heit zusammengefiigt worden wiiren: wohl aber wiirde die innere Ordnung
und Klarheit, somit die Kindringlichkeit und der Nutzen grofser gewesen
sein. Nur zu oft tritt jetzt, weil eben alles Mogliche als Bewulstsein, als
(Geist, als Verstand bezeichnet wird, das da Ausgefithrte in Gegensatz zur
taglichen Erfahrung. Wenn der Verfasser im Beginne seiner Untersuchungen
mit Bewunderung beschreibt, wie der Stichling, ein kleiner Siifswasser-
fisch, sein Nest baut, und daraus schliefst, dieses Tierchen habe Bewulst-
sein, wenn er idberhaupt Bewnlstsein (8. 31) die Selbsterscheinung
der Naturbeziehungen im betr. lebenden Wesen nennt, so verwechselt
er Bewufstsein mit blofser Kenntnis und dementsprechendem Urteile.
Dafs das Tier Kenntnis und Urteil hat, ist kein Irgebnis der modernen
Forschung. Thomas schreibt mit Aristoteles dem Tiere, dem positiven In-
halte nach die ratio particularis zu, d.h. einen auf besondere, beschriankte
Verhaltmsse gerichteten Verstand, nur nennt er sie beim Tiere, um Mifs-
verstindnisse zu vermeiden: vis aestimativa, Schiitzungskraft. Uherhaupt
redet die alte Philosophie wenig von einem ,Instinkt', der ja den
modernen Gelehrten gar nicht gefallen will. Das Tier hat Urteil; aber
die bestimmte Richtung dieses Urteils kommt nicht vom Tiere and steht,
nicht in seiner G ewalt sondern von der Natur im Tiere und ist somit
notwendig. Der Mensch hat Bewufatsem weil er, was das Tier nicht
kann, seine eigene Kenntnis, h. die Gleichtormigkeit des Verstandes.
mit dem Gegenstande, erkPnnt und kraft der allgemeinen Principien
seiner Vernunft beurteilt. Das Tier bat keine allgemeinen Principien
vom Guten, vom Wahren, vom Zwecke und deshalb hat es keine freie
Verfiigung iiber sein Erkennen. Der Stichling wird nie anders, als er
thut, sein Nest bauen, denn er kennt wohl die Art und Weise, wie dieses
\Test zu bauen ist: iiber seine eigene Kenntnis aber hat er kem Urteil.



486 Litterarische Besprechungen.

Er kann nicht an einem allgemeinen Princip priifen, ob nicht unter
Umstinden andere Materialien zu pehmen oder die nimlichen Materialien
aunders zu verwenden seien, Der hfensch oder iiberhaupt das verniinftige
Wesen kennt sein eigenes Urteil und hilt es gegen das allgemeine
Princip. Da erlangt er die freie Verfiigung taber dasselbe. Es kann ihm
fur cinen weitentfernten Zweck das Namliche als verfehlt erscheinen,
was ihm fir einen niiheren Zweck gut erschien. Darin besteht das
Bewufstsein, dals ich Gewalt habe dber meine Kenntnis und sonach iiber
mein Streben. Insoweit erkenne ich mich selbst. Dieses Bewulstsein
ist beim Menschen nicht unbeschrinkt, namlich es erstreckt sich nicht
auf alles; dafs z B. sein Herz schligt, sein Magen verdaut, das weils er.
Aber er hat dariiber keine Gewalt; auch wenn er schlift, geschieht es.
Ein einziges Selbstbewulstsein ist villig unbeschrinkt, nidmlich das
gittliche Ich; und deshalb steht alles Sein in seiner Gewalt und kommt
von Ihm. Wir sagen nicht, dafs dem Verfasser diese Unterscheidung von
blofser Kenntnis und von Bewulstsein fremd ist. Er spricht von einem
primiren und sekundiren Ich, indem er letzteres dem Menschen zu-
schreibt (S. 81); er trennt vom Instinkt den Instinktzweck (S. 43) und
stattet mit der Richtung auf letzteren das verniinftige Wesen, zum
Untersehiede vom Tiere, aus; er setzt das Denken in die Loslésung vom
individuellen Interesse (S. 62) und 16st es demnach los von den materiellen
Schranken, knipft es an das Allgemeine. Aber diese Unterscheidungen
erscheinen vielmehr als Auskunftsmittel, um offenbaren Widerspriichen
zu entgehen und der tiglichen KErfahrung nicht zu sehr ins Gesicht zu
schlagen, als dals sie Klarheit brichten. Seinen Begriff ,,Bewulstsein*
muls er dodern, dann bedarf es dieser Auskunftsmittel gar nicht, —
Gewils ist das Bewulstsein beim Menschen .,an differenzierte Korperteile
gekniipft (8. 27); aber nur so, dals diese Korperteile den Gegenstand
der verniinftigen Kenntnis vorlegen, wihrend der verninftige Geist rein
aus eigener Kraft in diesem Gegenstande das findet, wonach er erkennt.
— Der Satz: animal agitur, non agit (8. 8) ist von Thomas, nicht von
Cartesius. —

Dr. Max Rackwitz, Gymnasiallehrer zu Aschersleben,
Hegels Ansicht iiber die Prioritit, von Zeit und Ranm
und die Kantschen Kategorieen; eine philosophische
Kritik nach Hegels ,,Phdnomenologie des Geistes®. Halle a. S.,
Pfeffer (R. Stricker) 1891. 8. 82.

Die Schrift dankt der Uberzengung ihr Entstehen, dals sich die
deutsche Philosophie zu Hegel zuriickwendet und damit,Z ein neues
Emporblihen derselben angebahnt wird. Wir sind dieser Uberzeugung
nicht, meinen vielmehr, dafs die sog. deutsche Philosophie sich zum
Hartmannschen Unbewufsten d. h. zum Nichts hin entwickelt und dem-
nach ihrer natiirlichen Anlage folgt (vgl. ,,Das philosophjsche Dreigestirn
des 19 Jahrhunderts” in K. v. Hartmanns gesammelten Studien und
Aufsiitzen). Schopenhauer und Hartmann haben nur die Konsequenzen
aus Kants philosophischem System gezogen: sie haben dem unbekannten
»Ding an sich* den geeigneten Namen gegeben, der eine qach der
praktischen, der andere nach der rein spekulativen Seite hin. Wir
haben jedoch die vorliegende Studie mit grofsem Interesse gelesen: denn
sie zeigt, wie vergeblich, auch beim besten Willen sowie bei gedlegene!:
Gelehrsamkeit und natiirlicher Anlage zu philosophischem Forschen, €s



Litterarische Besprechungen. 487

ist, aus der Sackgasse herauskommen zu wollen, in welche die Begriinder
der modernen Philosophie, von Cartesius und Spinoza an, die philo-
sophische Forschung hineingeleitet haben, wenn man nicht vollstandig
mit deren Principien bricht. Die ,,Substanz** des Cartesius, das ,,Un-
endliche** des Spinoza mit den zwei Attributen des Denkens und der
Ausdehnung, das ,,Ding an sich* des Kant, die reine Abstraktion oder
,,das Sein an sich* Hegels besagen ja ,,am Ende* immer ein und das-
selbe: némlich, dafs alles Erkennen, also alle Philosophie von einem an
sich unerkennbaren Fundamente getragen wird. Was aber unerkennbar,
notwendig, unbewufst ist, also zum Bewu[lstsein keiner Vernunft gelangen
kann, das ist nicht, ist das Nichts und da hort alles Philosophieren auf.
— Dafs Sein und Denken zusammenfillt, ist kein Krgebnis Hegelscher
Forschung; das ist Gemeingut der alten Philosophie von Aristoteles und
Plato an. ,,Soweit die Vernunft thatsichlich versteht, ist sie das that-
giichlich Verstandene,“ intelligens .actu est intellectum in actu. Kine
Vernunft also blofs, die gar kein weiter entwickelbares Vermégen hat,
sondern, dem ganzen Wesen nach, thatsichliches Denken ist, actus
purus, ist auch ihr eigenes Sein und verstcht alles, weil sie sich selbst
erschipfend begreift, ohne die vichts sein kann. Wo nicht reines Denken
ist, und nicht rein thatsiichliches Sein, sondern noch unentwickeltes
Vermogen, wie wesentlich beim Stoffe und dem, was mit demselben zu-
sammenhiingt, da kann auch Sein und Denken nicht bedingungslos zu-
sammenfallen, sondern soweit da Vermdgen ist fir das Sein, besteht auch
Vermogen, Gegenstand des Deunkens zu sein. Die unbestimmten termini
sind ofter dem Verfasser verbidngnisvoll. Wenn die Kinbildungskraft
immer sinnlich ist (S. 10), da kann sie keine Allgemeinbegrifie haben
(S. 9); denn eben der letztere sieht ab von allem Besonderen und ver-
lapgt als seinen Sitz eine vom stofflichen Organ losgeloste Kraft, wiihrend
die Sinne wesentlich am stofflichen Organe haften. S. 27 u. 28 bei der
Hegelschen Bewegung von der Einheit zum Unterschiede durch die Be-
ziehung zum Wesen wieder oder zur Einheit verwechselt der Verfasser
die beiden Arten- von Bewegung: die des Unvollkommenen (actus
imperfecti), wo diec Bewegung zu einem neuen Sein fiihrt, wie aus dem
Holze ein Dreieck wird, und die des Vollkommenen (perfecti), nimlich
der Vernunft, wo Bewegung nur Bethitigung — Akt — besagt.

Dr. J. Paul, Uber die Wege des Denkens. Leipzig,
Wigand, 1891. 8. 3.

Dieses Schriftchen regt mehr zu Fragen an, als dals es Antworten
gibt, Reines Wollen, d. h. ein Wollen ohne Gegenstand, ist Unsinn,
heifst es S. 9; und S. 11: Beim Wahrnehmen tritt meinem Willen ein
Fremdes gegeniiber, welches ihn einschriinkt. Was wird denn eingeschrinkt,
wenn Wollen ohne Gegenstand ein Unsivn ist, also nicht denkbar?
Wenn ,,Bewegung der Materie im Raume die Natur ist* (8. 19), was ist
eigentlich in Bewegung, da doch dem Anfange und dem Knde einer jeden
einzelnen Bewegung das Subjekt oder der Triger, wie z. B. der Mensch,
der Wagen, gemeinsam, also in der Bewegung ein und dasselbe bleibend
ist? Bekanntlich schliefst Aristoteles aus dieser letzteren Wahrheit auf
die Einbeit des Trigers aller substantiellen Bewegung und findet diese
Einheit in der materia prima. Nur Wollen und Kraft existiert beim Ver-
fasser. Ist denn Wollen keine Kraft? Und wer oder was will denn am
Ende? Woraus besteht das Subjekt des Wollens, wenn alles nichts ist als
Wollen? Inhalt des Bewulstseins ist das Wollen und dessen Gegenstand



4388 Litterarische Besprechungen.

(S. 29). Aber bin ich mir des Ublen in mir nicht bewulst, trotzdem
es nicht Gegenstand meines Wollens ist? Der Verfasser nennt, nicht
mit Unrecht, die Anschauung Kants von Zeit und Raum wunderlich
(S. 38). Vielleicht wird man die seinige noch wunderlicher finden: Die
Zeitlichkeit ist die Form jeden Bewulstseins-Inhalts, die Riumlichkeit
die Form des Wahrgenommenen. Wenn ich nun meinen Bewulstseins-
Inhalt zum Gegenstande der Wahrnehmung mache, dann wire die
Riaumlichkeit die Form der Zeitlichkeit, d. h. die Zeitlichkeit wiirde
als Riumlichkeit erscheinen. Der Verfasser brauchte den Leser seiner
hohen Achtung fiir Schopenhauer nicht zu versichern. Wir finden die
Schopenhauerschen Grundideen auf jeder Seite seiner Abhandlung; aber
freilich nicht so geistreich und pikant durchgefilhrt wie bei diesem
Philosophen, dafiir jedoch gemiilsigt durch Hartmannsche Gedanken.
Dieser letztere hat den grofsen Vorzug, dals er das Kind beim rechten
Namen genannt hat. Das ,,Unbewulste”, was im ,,absoluten Willen*
Schopenhauers ebenso gut wie ,,im Ding an sich’ Kants liegt, stellt
Hartmann klar und offen an die Spitze und hat die Kraft, auch die
allein richtige Konsequenz zu ziehen: alles war Nichts, alles wird
zu Nichts, das Nirwana ist die Vollendung, wonach alles strebt.
Freilich wird dann die nichste Folge sein: Alles ist Nichts. - Dem will
der Verfasser entgehen, indem er cinen allgemeinen Geist annimmt
(S. 52), den er als ,junbewulst’‘ bezeichnet, ,sofern die Fille seines
Wesens weit iiber unser Fassen und Begreifen hinausreicht.* Zu diesem
Ergebnisse seiner ,,Wege des Denkens'* wiire der Verfasser zu beglick-
witnschen, wenn er als solchen Geist den personlichen Gott ansihe, die
Quelle alles Bewulstseins und den Ursprung einer hioheren Wissenschaft
durch die Offenbarung seiner Wesensfiille im iibernatiirlichen Glauben.
Denkt allerdings der Verfasser erst weiter nach, so zweifeln wir nicht.
dafs er an die Stelle des unbestimmten, ,allgemeinen® (ieistes den per-
sonlich sich selbst bewulsten, alles durch seine Macht umfassenden
Geist setzen werde. Ein anderes positives Epnde kann die moderne
Wissenschaft fir jeden, der vorurteilstrei zu denken versteht, nicht haben.

fustav Hawjfe, Die Wiedergeburt des Menschen. Ab-
handlung iber die 7 letzten Paragraphen von Lessings
Erziehung des Menschengeschlechts; preisgekront durch
die Jury des allgemeinen deutschen Schriftsteller-Verbandes
in Leipzig. Borna-Leipig, Jahnke. 8. 300.

Hauffe gehort zu den gewandtesten und geistreichsten Vertretern
jener spiritualistisch-naturalistischen Richtung der modernen Wissen-
schaft, welche unter der Ktikette des positiv dogmatischen Christentnms
den unverfilschten Rationalismus, Naturalismus, und setzen wir getrost
hinzu, den Materialismus der Gegenwart darbietet, Wir finden in dem
angezeigten Werke alle iibernatiirlich geoffenbarten Dogmen, soweit sie
sich direkt auf die menschliche Seele beziehen, den Worten nach. Aber
welcher Inhalt ist denselben untergeschoben?  Das Ubernatirliche
existiert; aber es ist ebenso viel wie Kingebungen von kulturfirdernden
Thaten (8. 72). Von einem Fleischwerden des Geistes wird gesprochen:
aber es ist die Zeugung (S. 92), das Unendliche nimmt Gestalt an in der
Seele (8. 201). Das Gewicht der Religion wird anerkannt, ,sie hilt das
Bewnlstsein Gottes, des Unendlichen, gegen unsere und jede andere Be-
schriinktheit* ; aber ,zugleich bringt sie auch das Bewulstsein der Einheit



Litterarische Besprechungen. 489

mit demselben in der Vernunft* (8. 203). Die Geburt Gottes auf Erden
ist wie die mystischen Geburten des Wischnu (S. 241). Der Glaube
wird hochgehalten, ,,er ist unabhéingig von aller Wissenschaft (8. 217);
aber er ,ist die Empfinglichkeit fiir den Geist der Welt (den in der
Welt waltenden Geist, soll dies bedeuten), die Vernunft bringt ihn zur
Fotwicklung (3. 197) und setzt ins Licht, was dunkel in ihm ist; was
sich im geistigen Gefiihle als der Seele selbst angehirig darstellt, das
offenbart sich im Glauben als Gegenstand“; er scheint also nichts
anderes zu sein wie eine angeborene Leidenschaft im sinnlichen Teile.
Die ,Mittlerschaft* ist ,,die Kommunikabilitit héherer und niederer
Geister untereinander® (S. 72). Gott wird gepriesen, aber Er ist ,,die
allgemeine Seele, die Moglichkeit alles Einzelnen, der passive vovc des
Aristoteles* (S. 91). ,,Der Mensch ist diese zum Bewulstsein gekommene
Seele* (8. 92) oder, nach IHegel (S. 204), ,,die zum Bewulstsein gekom-
mene allgemeine Seele, ihr Firsichsein, das Sicherfassen derselben.*
Und so darf auch der Leser bei dem Titel nicht an eine ,,Wiedergeburt®
denken, wie der Inhalt des christlichen Dogmas sie bietet, wie das Evan-
gelium von einer solchen spricht und die christlichen Viter sie erliutern.
Der Mensch stirbt nach Hauffe nur, um zu einem vollendeteren Lebhen
wiedergeboren zu werden; und mit diesem ausgestattet, wird er wieder
sterben zu demselben Zwecke bis ins Endlose. Nicht dals die mensch-
liche Seele durch die Gnade Christi der Stinde abstirbt und der Tugend
zu leben beginnt, bedeutet hier der Ausdruck ,,Wiedergeburt®, sondern
ein endloses Neugeborenwerden nach eingetretenem leiblichen Tode ist
damit gemeint und darin besteht das fortwihrende ,,Erlostsein® (S. 133),
,,das folgende Leben ist das Kriostsein‘‘, nicht also in diesem Leben
wirkt die Macht des Krlosers; ,der Tod ist nur das Hinausgehen in
einen besseren Zustand‘ (S. 135), ,.keiner geht verloren‘ (8. 137).
Diese Gewohnheit, mit christlichen Ausdriicken einen unchristlichen
Lehrinhalt zu verbinden, ist alt. Simon magus hat sie bereits, wie
die gilooogpovueve berichten (vgl. unsere Schrift: Areopagitica, Manz,
Regenshurg, 2. Teil, wo die Ausfithrungen der giiocogotusve grofsenteils
wiedergegeben und richtig gestellt werden); und der Neuplatonismus zumal
setzte dieses System fort. Aber wenn auch eine solche Gewohnbeit bis
ins hohe Altertum hineinreicht, so ist doch nicht damit gesagt, dafs sie
eine zu billigende sei. Der Kirche und der vom positiven Glauben ge-
tracenen Wissenschaft konnte ja, an sich betrachtet, es recht angenehm
sein, dafs, will man auch die kirchliche Lehre nicht, so doch einzig
vermittels des Gebrauches der katholischen Terminologie man die eigenen
Ansichten geniefsbar machen kann. Dies zeigt ja offenbar die innere
Macht der christlich-positiven Lehre, wie dadurch, dafs der Stolze sich
in den Mantel der Demut hiillt, die Anziehungskraft dieser Tugend dar-
gethan wird. Aber eine andere Frage ist die, ob durch solchen Brauch,
der sich bei Hegrl, Fichte, Schelling etc. wiederbolt, der Wahrheit ein
Dienst geleistet wird. Wir behaupten durchaus nicht, dafs der Verfasser
der vorliegenden Schrift seine Leser in Irrtum fihren will, wenn er seine
rationalistischen Ansichten in termini der christlichen Dogmatik hiillt:
dazu ist er viel zu offen, er lilst gar keinen Zweifel, dals er positives
Christentum nicht lehren will. Indessen gewinnt er in dieser Weise den
Vorteil, dals er so manche Schrift- und Viterstelle mifsbranchen kann,
deren Ausdriicke mit den seinigen, wie I. Cor. 15, 42 und Rom. 8 etc.,
iibereinstimmen, die aber gar nicht im Zusammenbange den Sinn haben
kinnen, welcher ihnen untergeschoben wird. Dadurch entsteht die
Gefahr, dafs der unkundige Leser am Ende der Meinung sein kann, er



490 Litterarische Besprechungen.

stehe mit diesen Ansichten aut demselben Boden wie Paulus, Augustin und
andere Vertreter der christlichen Wahrheit. Wir sehen davon ab, dals es
immer ein Mifstrauen in die eigene Wissenschaft verrit, wenn man sie nicht
mit den ihr eigens entsprechenden Ausdriicken vorzulegen wagt. Warum
nicht anstatt des Ausdruckes,,Wiedergeburt* offen sagen,.Seelenwanderung*,
,Metempsychose**; und anstatt des,,Erlostseins* einfach Vervollkommnung ;
anstatt ,,Glaube* Princip der Wissenschaft und anstatt eines ,Fleisch-
werdens des Geistes** einfach Verbindung des Geistes mit der Materie.
Die christlichen termini passen gar nicht, um das aunszudriicken, was
der Verfasser will. Was er z. B. unter ,,Wiedergeburt* versteht, wird
vom Heilande (Joh. 3, 4 u. 5) entschieden zuriickgewiesen. ,,Kann denn
der Mensch®, so Nikodemus, ,,wenn er alt ist, noch einmal in den Leib
der Mutter eintreten und wiedergeboren werden?* Das hilt Nikodemus
fiir unmoglich und der Heiland weist ein solches Verstindnis entschieden
ab. Hauffe aber nimmt grade den vom Urheber des Ausdruckes ,,Wieder-
geburt* abgewiesenen Sinn und legt ihn demselben unter. Ja, sagt er, der
Mensch wird irdisch und leiblich noch einmal oder vielmelir unendliche
Male von neuem geboren. ,.Es gibt Menschen, deren geistiges Ich nicht
zum ersten Male den Kreislauf durch das Erdenleben vollendet,* heilst
es S. 179. Wir hiitten also zuvirderst es lieber gesehen, wenn der Ver-
fasser nicht dieser Sucht, christliche Namen mit unchristlichem Inhalte
za fillen, nachgegeben hitte. Sein Werk wiirde sicher an Klarheit gewon-
nen haben, wogegen man sich jetzt, auf jeder Seite beinahe, fragen muls:
Was meint er denn mit diesen Ausdriicken? Die Schrift ist interessant
genug, um auch ohne das eine grolse Zahl Leser zu finden. Wir ver-
kennen auch gewils nicht, dals der Verfasser, den Worten nach, ganz
entschieden Front macht gegen den krassen Materialismus (S. 165) eines
Moleschott, Vogt, K. Miiller ete., die etwas Grofses gesagt zu haben
meinen, wenn sie den Menschen einen ,,wandelnden Ofen‘‘, ecine sich
selbst heizende ,,Lokomotive'*, das Herz ,ein Pumpwerk nennen. Ob
aber nicht der Materialismus das letzte Ergebnis der Betrachtungen
eines Autors ist, der (S. 36) ,die Wesensgleichheit des menschlichen
Geistes mit dem gottlichen* behauptet; der ohne Leib, wenigstens ohne
Atherleib (S. 116), sich keinen Geist denken kanu, der da schreibt
(8. 141): ,,Gott kann allein der hdchste Geist sein, denn wir geisten und
denken in ihm, er ist die hichste Liebe, wir liechen in ihm, er ist der
hochste Wille, was wir Vollkommenes wollen, ist die ewige Willenskraft
in uns;* der zudem ,die Gesetze der Natur fir die notwendige Offen-
barung Gottes** ansieht (S. 193); der also offenbar einen wesentlichen
notwendigen Zusammenhang zwischen Gott und der Materie annimmt,
so dafs die Gesetze der Materie ihn in sich einschliefsen, das iiberlassen
wir dem Leser.

Der Verfasser scheint seine Ansichten besonders fiir piidagogisch
wertvoll zu halten. Es kann in den Seminarien seitens der Lehrer kein
grofserer Fehler gemacht werden, als Principien der Herbartschen, Hegel-
schen und ihnlicher philosophischen Systeme zu Principien des Unterrichts
in der Seelenlehre zn machen. Dadurch wird, eben weil die christlichen
Ausdriicke weiter gebraucht werden, das Herz des Zoglings zur Heuchelei
erzogen, und die Lehrer in den Volksschulen begniigen sich dann ehen-
falls mit christlichen Ausdriicken, ohne den christlichen Lehrinhalt
damit zu verbinden. Der naturalistische Geist ergiefst sich so, unbe-
merkbar, in die Herzen der Kinder. Diese wachsen, wenn der Einflufs
der Eltern nicht den in der Schule gepflanzten Samen energisch heraus-
reifst, als Veriichter des Glaubens heran und treten, reich an Phrasen



Litterarische Besprechungen. 491

und arm an innerer sittlicher Kraft, ins dffentliche Leben. Hauffe gibt als
die hochste Moralstufe jene an, auf der die Tugend um ihrer selbst willen
geliebt und geiibt wird, ohne Riicksicht auf zeitliche oder ewige Vergeltung.
Das ist nichts als Phrase ohne den mindesten sittlichen Inhalt. Was ist
denn die Tugend? KEin Zustand; also nicht einmal eine Théatigkeit,
sondern blofs ein Geeignetsein fiir die Thitigkeit; ich kann die Tugend
der Milsigkeit haben und doch einmal thatsiichlich unmiilsig sein; ein
Vermogen, eine gesteigerte Potenz ist die Tugend. Lieben aber kann
ich blofs Wirkliches. Wodurch wird die Tugend zur Tugend? Durch
den Gegenstand; also nicht aus sich selbst. Wie kann ich denn
etwas um seiner selbst willen lieben, was aus sich selbst nichts ist,
sondern blofs durch etwas anderes. Hat die Tugend keinen Gegenstand,
80 ist sie gar nichts. Mit solchen Phrasen, aus denen keine Kraft fliefst,
erzieht man die Menschen zu jener Aufgeblasenheit, welche, zumal
heutzutage, den Unglinbigen kennzeichnet. So sagt auch Haufte
(S. 74), ,,die bereits hier auf Erden zu erringende Seligkeit sei die Zu-
friedenheit mit sich selbst.* — 8. 85 wird Plato falsch erklirt. Spricht
Plato von der Unreinheit der Seelen oder geschaffenen Geister, so meint
er ihre Zusammensetzung aus Potenz und Akt, nicht aus Materie und
Geist. — Augustin hat nicht die Krschaffung der Seelen durch Gott
verworfen; er hat nur keine feste Ansicht gehabt, ob die Seelen ge-
schaffen oder fortgepflanzt werden (S. 40 u. 41). — Die nichste Quelle
unserer Moralgesetze ist unser mit der Vernunft iibereinstimmender letzter
Endzweck, und Gott insoweit als sein Besitz gerade dieser Endzweck ist.
So ist auch der Zweck der Religion zunichst unser Heil (S. 66, 68).

Was den philosophischen Standpunkt betrifft, so gilt natiirlich das
hier Gesagte auch von einer zweiten Schrift Hauffes: ,,Herder in
seinen Ideen zur Philosophie der Geschichte der Menschheit*; vom
asthetischen Standpunkte aus aber ist sie bei weitem vorziiglicher. Die
Grundideen Herders gliicklich und in Herderscher Weise paraphrasierend,
aibt sie fruchtbare Einblicke in das harmonisch - geordnete Ganze der
Schopfung. Wenige Stellen ausgenommen, in denen alle Thitigkeit von
innen heraus principiell dem Menschen abgesprochen zu werden scheint,
damit er einzig ,ein Kind der Ubung, der Tradition und Gewohnheit,” von
Klima vollstindig frei sei (8. 5), in den Tieren seine Lehrer habe (S. 15),
oder wonach ,,sich in den Dichterfiirsten die hochste Verklirung des mensch-
lichen Daseins ausdriickt** (S. 50), ,,die Sprache nicht Sachen, sondern
blofs Namen bezeichnet (S. 86) u., s. w., wird der Genufs im Lesen
dieser geistvollen Aperciis nie gestort. Der Inhalt ist bekannt. Von
der Organisation der Geschopfe auf Erden nach ibhren Stufen wird auf-
vestiegen zur Kinheit des Menschengeschlechts und dem Verbiltnisse des
Menschen zum Ubersinnlichen. Schade, dals das Licht des Glaubens und
zuverlissige philosophische Principien fehlen.

Dr. Bernhard Dérviolt, Uber die Entwicklung des
Dogma und den Fortschritt in der Theologie. Habi-
litations-Rede. Minster i. W., Aschendorff, 1892,

Eine dogmatisch korrekte, in der Darlegung klare, stilistisch
gewandt geschriebene Abbandlung, welche sich ebenso fern von unnitzen
Phrasen hilt, wie von unsicheren Behauptungen. Abgesehen von der
Zeit vor Christus. in welcher die Offrnbarung auch inhaltlich zunahm
(Gregor d. Gr. in Ez. hom. 4) ist die geoffenbarte L.ehre nach Inhalt und



492

Litterarische Besprechungen.

Sinn allzeit dieselbe, unverinderlich, unwandelbar; ,es ist unmoglich, dals
der Kirche irgend eine Lehre, die im apostelischen Glaubensdepositum
enthalten ist, verloren gehe, dafs die Kirche etwas lehre und als geoffen-
barte Wahrheit verkiinde, was im apostolischen Glaubensdepositum nicht
enthalten ist, sowie dals einer Lehre die Kirche einen andern Sinn bei-
lege, als den, in welehem Christus und die Apostel sie verstanden haben‘
{S. 16). Trotzdem gibt es eine wirkliche Entwicklung und einen wahren
Fortschritt in der kirchlichen Lehre, insoweit eine ,,immer vollkommenere,
genauere Krklirung, Entfaltung und bestimmtere IFormulierung derselben
iiberlieferten, gottlich geoffenbarten Wahrheit gegeben wird* (S. 18).
Gegeniiber dem Wechsel der Angriffe nimlich, welche, durch die Hiretiker
zumal, gegen die katholische Lehre gerichtet werden, sowie gegeniiber
der Anderung, welche die termini erleiden, und gegeniiber der Schwiichung
der natirlichen Kraft des Verstandes, die der Lauf der Zeiten mit
sich bringt, ist es erforderlich, dafls die Vorlegung des geoffenbarten
Glaubensschatzes zu den verschiedenen Zeiten eine verschiedene sei,
damit der Irrtum klarer erkannt, der Siun der termini, angemessen
dem ftberlieferten Inhalte der Lebre, unverriickbar festgelegt und die
Kraft selber der Vernunft gestirkt werde. So wird die Unterwerfung
der Vernunft unter den Glauben vertieft, die Natur in weiterem Umfange
dem letzten Eundzwecke des Menschen unterthan und der heilbringende
Gebrauch der zur Erreichung der Seligkeit von Gott dargebotenen iiber-
natiirlichen Mittel erleichtert. Nicht der Gegenstand des Glaubens wird
nach und nach Gegenstand des Wissens; im Gegenteil, es tritt, durch
die Erklirung von Dogmen, schirfer hervor, wo das zu glaubende Ge-
heimnis beginnt und wie die natiirlichen Wissenschaften selber, weit
entfernt, demselben Hindernisse zu bereiten, vielmehr auf das unzuging-
liche Lichtmeer zeigen, welches im jetzigen Zustande der Vernunft noch
nicht, wie es in seinem inuneren Wesen ist, geschaut werden kann, wohl
aber wenn die Schranken der Sterblichkeit werden gefallen sein und
Gott durch unmittelbares Einwirken die Vernunft entsprechend gehoben
und gestiirkt haben wird. Zu grofse IFiille des Lichts ist ja bei den
wahren Geheimnissen der Grund, weshalb sie von der menschlichen Ver-
nunft auf Erden nicht geschaut werden konnen; nicht Mangel an Licht,
wie bei den sogen. Geheimnissen der Sekten, die sich eben deshalb ver-
stecken miissen.

Gustav IEngel, Die Philosophie und die sociale Frage.
Vortrag, gehalten in der Philosophischen Gesell-
schaft zu Berlin. Leipzig, Pfeffer, 1892. S. 41.

Wir sind mit dem Verfasser darin vollstiindig ecinverstanden, dals
die Socialdemokratie auch vom wissenschaftlichen Standpunkte auns be-
kimpft werden mufs, und zwar nicht blofs von dem der socialokonomischen
Wissenschaften, sondern im strengen Sinne des Wortes von dem der
eigentlichen Philosophie. Solche miichtige Stromungen im Volksleben,
wie die socialdemokratische, entstehen nicht von ungefahr; vielmehr sind
sie, zumal wenn sie Dauer haben und gewaltige Stiirme iiberstehen, der
Niederschlag eines bestimmten Systems von Gedanken; reliquiae cogi-
tationis (Ps 75, 11) mdchten wir sie mit dem Psalmisten nennen. Dieser
Umstand aber gerade, dals das Reich der Ideen mit der Zeit, sozusagew,
Fleisch und Blut annimmt und im politischen Leben der Volker sich
widerspiegelt, miifste die Denker vorsichtig machen. Sie sollten nicht



Litterarische Besprechungen. 493

gleich alles, was ihnen fiir den Augenblick so scheint, der Offentlichkeit
preisgeben, nachdem sie es einigermafsen systematisch geordnet haben,
sondern sich vorher klar machen, auf welchem Grund und Boden es
stelit, wozu die notwendigen Konsequenzen fiihren und besonders ob der
Inhalt auch in das praktische Leben iibersetzt werden kann, ohne von
Verderben begleitet zu sein. Der Redner stellt sich als Anhénger Hegels
vor und erwartet von der Weiterbildung dieser Philosophie das Heil im
politischen, gesellschaftlichen Leben. Das abstrakte Denken soll den
letzten Zweck aller menschlichen Arbeit bilden. ,Und wenn auch nur
ein einziger Mensch zum vollendeten Denken gelangte, so wiire der
Zweck der Menschheit® oder vielmehr alles Seins und Wirkens ,er-
reicht. Der ,vollendete Begriff,' in welchem alles, schlechthin, vor das
Bewulstsein tritt, wire das zu erstrebende Ziel. Worin aber besteht
gerade die socialdemokratische Idee? Zuvirderst darin, dals alles dem
aulsern Zwange, der Notwendigkeit, unterliegt. DBis ins kleinste soll
alles von aulsen her geregelt werden. Die Arbeit, welche jedem bestimmt
wird, soll er thun, nicht jene, zu der er sich selbst berufen fiihlt. Der
Begriff nun ist das 1. Princip aller Notwendigkeit, die Notwendigkeit gehort
zu seinem innersten Wesen, und selbst soweit die Freiheit begrifflich aus-
gedriickt wird, wohnt ihr Notwendigkeit inne, sie kann nichts anderes sein.
als was der Begriff besagt. Zudem kommen uns die Regriffe von auflsen
und die Auffassung geschieht mit natiirlicher Notwendigkeit. Das ist aber
gerade das ganze, volle Princip der Socialdemokratie. KEs kommt dazu,
dafls, nach dem Verfasser, ausdriicklich es nur einen letzten Zweck fiir das
Ganze der Menschheit oder fir das All gibt. Eben aber bei der Social-
demokratie soll der einzelne aufgehen im Ganzen; nicht der Staat soll
dem Wohle des einzelnen dienen, sondern alle dem Ganzen des Staates.
Und worin soll, konkret, bei dem Verfasser das Wohl des Ganzen sich
finden? Darin, dafs einzelne, oder auch einer, wenn’s notthut, sich dem
Denken widmen. Mit andern Worten: Der nackteste Despotismus wiirde
alle einzelnen Menschen dem Wohl einiger besonders veranlagten Per-
sonen dienstbar machen. In der That lehrt die Erfahrung, dals nirgends
der Despotismus grofser ist als bei jenen Parteien, bei denen die Grund-
siitze der modernen Philosophie malsgebend sind, wie viel sie auch von
Freiheit sprechen. Wollte der Verfasser in dieser Weise weiter die
Principien der Hegelschen Phlilosophie erdrtern, so sind wir nicht
im Zweifel, er wiirde darthun, dals sie sich mit der Socialdemokratie
vollig decken und diese blofs der schroffe praktische Ausdruck der-
selben ist. Er wehrt sich bereits jetzt gegen den Vorwurf, als wolle
er einzig im Wissen die Waffe gegen die sociale Unordnung erblicken;
dazu gchore auch die Bildung von Charakteren. Aber ,das reine
Denken“ bezieht sich doch auf nichts als auf das Wissen; darin dals
ein vollendeter Begriff vor mein Bewulstsein tritt, liegt nicht die ge-
ringste Kraft zur Bildung des Charakters. Dieses ,reiue Denken“ liuft
iiberhaupt auf eine Selbsttiuschung hinaus. Man verwechselt es mit
einem ,rein Denkenden“, will sagen, mit einem fiirsichbestehenden
Wesen, welches nichts als thatsichliches Verstehen, purus intellectus
oder actus intelligendi ist, nimlich mit dem Sein der gottlichen Wesen-
heit. Von da kann freilich die Bildung von Charakteren ausgehen;
denn da ist ein Firsichbestehen, reine Kraft, nichts als Akt, Dies ist
der freie Gott des Christentums.

Ein schon oft gekennzeichneter Irrtum ist es, soweit niimlich die
katholische Religion in Betracht kommt, wenn der Verfasser immer
wieder darauf zuriickkommt, dals das Christentum die Ascese oder die

Jahrbuch fiir Philosophie ete. VII. 23



494 Litterarische Besprechungen.

Abtotung im Genusse der zeitlichen Giiter als Selbstzweck hinstellt,
wenn auch nicht fiir alle Menschen. Das Christentum ist kein Bud-
dhismus; es hat auch nicht, wie Harnack meint, zwei Lebensideale. Der
Zweck, welchen das Christentum allen Menschen ohne Unterschied
vorlegt, ist die Liebe Gottes, die in der Liebe des Niichsten zum Aus-
drucke kommt. Dieser Zweck gilt fiir Ordensleute und Weltleute. Die
ersteren unterscheiden sich nur dadurch von den letztgenannten, dafls
die Mittel, die ihnen das Ordenleben gibt, diesen einzigen, allen ge-
meinsamen Zweck leichter und zuverlissiger erreichen lassen. Wenn
gsodann der Verfasser, S. 18 oben, meint, ,mit dem Niedergange der
Religionen habe immer die Zucbhtlosigkeit des Daseins iiberhand genom-
men“, und auf derselben Seite unten den y,allmihlichen Untergang der
positiven Religionen, welche den Weg wiesen, das Unendliche mit Ver-
stand, Gefihl, Phantasie und demutsvollem Autorititsglanuben autzu-
pehmen®, begriifst, weil nun die Philosophie die Aufgabe erhalte, an
deren Stelle zu treten; so wird wohl mancher Leser nicht recht wissen,
wie er sich den Widerspruch erkliren oder was denn das fiir eine
Philosophie sein soll, welche den Niedergang hindern wird. — S. 39 ver-
wechselt der Verfasser die Gabe des iibernatiirlichen Glaubens mit der
wissenschaftlichen Theologie. Die erstere mufs, gemils dem Christentum,
jeder haben, der selig werden soll; die theologische Bildung ist verhalt-
nismifsig wenigen eigen und kann nur in Begleitung oder getragen vom
Glauben sich finden, ist sie anders eine wahrhaft christliche; nie ersetzt
sie den Glauben. Da ist also im Christentum keine Parallele mit der
Anpsicht des Verfassers, der da mochte, dafs nur wenige zum ,reinen
Denken“ gelangen und dafs diesen wenigen alle andern dienen miissen.
Das Christentum hat einen Endzweck, den jeder Mensch, auch das
Kind, erreichen kann, dessen Erreichung auch der Staat zu dienen hat
und der trotzdem das Menschengeschlecht und das All als Ganzes end-
giiltig vollendet. — Irrtiimlich ist ferner im System Hegels, dafs ,der
Widerspruch die Triebfeder des realdialektischen Prozesses ist“, insofern
er zu seiner Uberwindung antreibt. Nicht der Widerspruch, sondern die
EKinheit ist Triebfeder zum Handeln. Nicht dafs ich ein Gut nicht habe,
treibt mich zum Streben, sondern dafs ich mit diesem Gute bereits eins
bin in der Liebe. Das Wollen hat, wenn wir auf Thomas hiren wollen
(8. th. I, qu. 19, art. 1; Ubers. Bd. I, S. 336), eine zweifache Thitigkeit:
e3s strebt nach etwas, was es nicht hat; und es ruht in diesem Gute,
nachdem es dasselbe hat. Nur die erstere Thitigkeit kennt Hegel; in
beiden ist die Kinheit, sei es auf Grund der Liebe allein oder sei es auf
Grund des Genusses zugleich, die Triebfeder; im ersteren Falle ist der
Widerspruch zwischen Wollen und Nichthaben nur etwas dulserlich Be-
gleitendes. Der Verfasser lifst (S. 16) ,den ganzen Reiz des Lebens in
der fortdauernden Uberwindung des Widerspruches* bestehen.  Wir
meinen, dafs er dadurch die Socialdemokratie nur reizen, aber nicht be-

siegen kann.

Robert Hugo Hertzsch, Lehrer und philos. Schriftsteller:
Der autogenetisch-phylogenetische Beweis fiir das Dasein
eines persimlichen Gottes. Halle a. d. S, O. Hendel
»S0 lange die Welt steht und es Menschen gibt, wird unser Beweis

fiir das Dasein eines personlichen Gottes als der beste angesehen werden
miissen und niemals wird die Wissenschaft imstande sein, ihn zu zerstoren.



Litterarische Besprechungen.

495
.Wir konnen stolz auf ihn sein; denn da er nicht zerstort werden kann,
gehort die Auffindung desselben, das Resultat eines langjidhrigen Nach-
denkens, ohne Zweifel mit zu den grofsten Thaten des Jahrhunderts.®
Mit diesen Worten schliefst der Verfasser seine Schrift. Wir fiirchten
sehr, dafs er mit diesem Urteile allein bleibt und dals die Wissenschaft
in allen ihren Schattierungen iiber seinen sog. Beweis zur Tagesordnung
iibergehen wird. Denn das Fundament desselben ist hinfillig, sein Zweck
verfehlt, das Beweismittel unbrauchbar. Der Beweis ruht auf dem bio-
genetischen Grundgesetze Haeckels (S. 5): ,Die Ontogenie oder die Ent-
wicklung des Individuums (Keimesgeschichte, Embryologie) ist eine kurze
und schnelle durch die Gesetze der Vererbung und Anpassung bedingte
Wiederholung (Rekapitulation) der Phylogenie oder der Entwicklung des
zugehorigen Stammes, d. h. der Vorfahren, welche die Ahnenkette des
betr. Individuums bilden.“ Die Klammern sind im Text. Aber wie ist
denn die Entwicklung bis zu den ,,Gesetzen der Vererbung* gekommen?
Wenn alles Entwicklung ist, so miissen doch diese Gesetze auch Frucht
der Entwicklung sein, wihrend das ,Grundgesetz“, welches alles mit
Entwicklung erkliren will, aulserhalb der Entwicklung feste ,Gesetze
der Vererbung® als Norm der Entwicklung aufstellt und somit sich
selbst leugnet. Wie kommt es denn zudem, dals, wenn ,alles Ent-
wicklung ist® (S. 10), die Merkmale des ,,zugehirigen Stammes®,
also die Hauptsache, stetig wiederholt werden und somit ein und die-
selben bleiben? Das Fundament, auf welchem der vorliegende Beweis
steht, ist in sich selbst widerspruchsvoll und sonach hinfillig. Der Zweck
zudem ist verfehlt. Der Verfasser kommt nicht zu einem wahrhaft per-
sonlichen Gotte. Er stimmt mit Haeckel in der ganzen Descendenztheorie
iiberein. Durch Amdében, Moriaden, Blastiaden, Gastriaden (S. 20),
Plattentiere, Schnurwiirmer, Eichelwirmer, Urchordatiere, Rundmaéuler,
Urfische, Schmelzfische, Lurchfische, Kiemenlurche, Schwanzlurche,
Perreptilien, Siugereptilien, Stammsiiuger, Beuteltiere, Halbaffen, hunds-
koptige Affen, Menschenaffen, Affenmenschen hindurch hat sich die
Materie bis zum Menschen entwickelt. Nur die Urzeugung verwirft der
Verfasser und setzt neben der anorganischen Materie als andern Faktor
Gott als Zeuger. Wohlgemerkt, er bedarf Gottes nicht als Schopfers,
sondern die Materie ist von Ewigkeit, es fehlte ibr blols, um zum
Lebensorganismus sich zu entwickeln, das zeugende Princip. Aber da
mufste doch, wenn es sich um einen persénlichen Gott handelt, die
Frucht Gott sein! Nein; sie ist weder anorganisch, wie das empfangende
Prineip, noch gottlich, gemils dem wirkenden Princip, sondern Zelle,
Tisch, Affe, Mensch ete. Oder ist so wenigstens der Wille Gottes, dals
seinem Zeugen nicht ein Gott, sondern ein Fisch ete. folgt? Ganz
unmoglich. Der Gang der Entwicklung ist innerlich notwendig, er ist
mit der Natur der Materie gegeben. Dieser sog. ,,personliche Gott* ist
nichts als eine der Materie innewohnende und von ihr abhidngige Kraft,
ihnlich wie der ,,Gott* Spinozas, auf den auch der Verfasser sich beruft.
Welche Beweismittel aber gebraucht der letztere, um seinen ,.persén-
lichen Gott* im Zusammenhange mit den Entwicklungsstufen der Materie
als notwendig zu erweisen? ,Die vergleichende Anatomie zeigt, dals
das Vollkommene aus dem Unvollkommenen sich entwickle'* (S. 3).
Aber wenn das Vollkommene sich selber aus dem Unvollkommenen ent-
wickelt, wozu bedarf es denn eines Gottes? Man wirde die Beweis-
fithrung in etwa verstehen, wenn der Verfasser eine fiirsichbestehende,
selbstiindig waltende, unendliche Kraft darthun wollte, durch welche die
ohnmiichtige Materie eine Form erhillt oder das Nichts Sein, wie etwa

ag*



496 Litterarische Besprechungen.

das Zimmer durch das Sonnenlicht, das von aufsen kommt, aus einem
dunklen ein helles wird. Aber ein Sich-selbst-entwickeln vom Unvoll-
kommensten aus annehmen und daraus die Notwendigkeit eines ,,person-
lichen Gottes** heilst nichts anderrs wie das voraussetzen, was man
erweisen will. Muls doch, soll das Unvollkommene sich selbst entwickeln,
mit ihm identisch die Kraft vorausgesetzt werden, vermoige deren die
Entwicklung sich vollzieht.

Und zwar welche Entwicklung? Der Verfasser klagt, dafs Glaubens-
artikel (8. ) die Freiheit der wissenschaftlichen Forschung hemmen.
Aber er selber scheut sich nicht, Wunder iiber Wunder, die natiirlich
keinen Schatten von Beweis, weder in der Theorie noch in der Erfahrung,
zulassen, seiner Darlsgung zu Grunde zu legen. Da hat sich (S.7) ,der
intelligenteste, menschenihliche Affe zuerst an den aufrechten Gang
gewohnt. Dadurch haben sich Wirbelsdule und Becken umgebildet, die
beiden Gliedmaflsenpaare haben sich gesondert und aus den Vorderbeinen
und Vorderzehen sind die Arme und die Hinde entstanden. Infolge ver-
inderter Nahrung hat sich auch dann die Kieferform und das Gebils
verindert, schlielslich das ganze Gesicht. Durch Nichtgebrauch ist der
Schwauz allmidhlich verloren gegangen. Die unartikulierten Laute des
Affen haben sich nach und nach zur Sprache des Menschen umgebildet.
Mit der Sprache hat sich auch das Denken immer mehr entwickelt und
damit zugleich das Organ des Denkens, das Gehirn.”* Und nun zdhle
man all das Wunderbare hinzu, wie aus einer Pflanze ein Tier, aus einem
Steine eine Pflanze, aus einem Lamm ein Tiger wurde, und wie die
andern Steine, Pflanzen, Tiere, trotz aller Mihe, das blieben, was sie
waren! Anstatt solcher und &#bhnlicher Glaubensartikel — wenn der
Verfasser noch mehrere in der modernen Naturwissenschaft kennen
lernen will, so lese er die Artikel Karl Vogts in der Halleschen ,Natur®
Jahrgang 1880, Nr. 464 ff., iiberschrieben},,Dogmen in der Wissenschaft,
gsowie in derselben Zeitschrift Jahrgang 1880, Nr. 37 iiber einen ,,Aber-
glauben in der Naturwissenschaft' —, die weder direkt noch durch
Analogieen bewiesen werden koénnen, wohl aber das Kainszeichen des
inneren Widerspruchs an der Stirn tragen und sonach dem Forschen
ein unerbittliches Halt zurufen, anstatt es mit Freiheit zu durchdringen,
ziehen wir Glaubensartikel vor, die auf eine unendliche Seins- und
Walrheitsfille sich beziehen, die also wegen der Fiille ihres Lichts ,den
Grenzen der menschlichen Vernunft* (8. 27) in deren jetzigem Zustande
sich entziehen und sonach zur fruchtbaren Forschung anregen, indem
sie das Wissensfeld erweitern. Da der Verfasser (S. 3) nur den onto-
logischen, kosmologischen und physiko-theologischen Gottesbeweis kennt,
ohne einen von diesen dreien annehmen zu konnen, so thut es uns
leid, dafs er, ehe er iiber die Forschung im Mittelalter, als iiber eine
geknechtete, sich ausliels, nicht zuerst sich entschlossen hat, auch die von
den grofsen Scholastikern des 13. Jahrhunderts durchgefiihrten Gottes-
beweise zu priifen; dieselben haben keinen von diesen dreien, wie sie
heute vorgelegt werden. — Wir lassen dem Verfasser gern die Gerech-
tigkeit widerfahren, dafs er am Schlusse seiner Abhandlung offen erklirt,
sein ,,persinlicher Gott“ sei nicht der christliche, biblische. Ob freilich
von den Theologen viele seinem Rufe folgen werden, seinen Gott anzu-
nehmen und den ,Fabeln“ einer Weltschopfung aus nichts, der Siind-
flut etc. zu entsagen, bezweifeln wir.



Litterarische Besprechungen. 497

Dr. Ernst Melzer: Die Augustinische Lehre vom Kausa-
litiitsverhiltnis Gottes zur Welt. Neisse, Jos. Graveursche
Buchhandlung.

Der Verfasser betont am Ende seiner Abhandlung (8. 44), dals ,,die
Augustinische Auffassung Unvollkommeuheiten, Fehler und Schwierigkeiten
entbilt.* Wir glauben dies allerdings, dals der Verfasser, je mehr er in
den Schriften Augustins forscht, desto gréfseren Schwierigkeiten begegnet.
Das kommt aber nicht von dem Inhalte und der Darstellung, die in den-
selben sich findet, sondern von dem Gesichtspunkte, von dem aus diese
Schriften betrachtet werden. Vom Standpunkte der Giintherschen
Philosophie aus wird in der angezeigten Untersuchung, einem in der
GGesellschaft ,,Philomathia‘* zu Neisse in Schlesien gehaltenen Vortrage,
die philosophische Bedeutung Augustins dargethan und nach dieser Kin-
leitung die Lehre dieses Kirchenvaters tiber ,,die vorzeitlichen Voraus-
setzungen der Welt in den Ideeen und dem Willen Gottes*, iber ,,die
Verwirklichung der Weltidee in der Schiopfung durch Gott* und ,.die
Erhaltung der geschaffenen Welt durch Gott** besprochen. Dieser
Standpunkt aber ist dem grofsen Kirchenlehrer durchans fremd. Die
‘Welt sieht Gott, der Herr, in keiner Weise bei Aug. als ,,sein Nichtich* an,
also im Grunde genommen, als ein, wenn auch ven Ihm abhingiges, Sein
neben Sich; vielmehr sieht Gott in der Welt sein eigenes Ich, insoweit
nichts in der Welt sich findet, was nicht in den Ideeen Gottes enthalten
ist und durch die wirkende Kraft Gottes das Sein erbidlt und bewahrt.
Wer in Aug. den ,,Vorldufer des Cartesius‘* (S. 3) mit Riicksicht auf die
Erkenntnistheorie sieht, mufs sich nicht beklagen, wenn ihm die Schriften
Augustins, je linger er sich mit ihnen beschiftigt, desto dunkler erscheinen.
Zudem mufs Aug. im Zusammenhange mit den ihm vorhergehenden und
ihm nachfolgenden wissenschaftlichen Vertretern des christlichen Dogma
bebandelt werden. KEs geht nicht an, ihn blofs in Verbindung mit Plato
und dem Neuplatonismus zu setzen, wie der Veérfasser, nach dem Bei-
gpiele Harnacks, zu thun scheint; wenigstens haben wir in der ganzen
Schrift weder den berufensten Erklirer des b. Aug.,, den Aquinaten,
angefithrt gefunden, noch Justin, Tertullian, Cyprian, Ambrosius oder gar
den Areopagiten. Die Lehre Aug.s kam nicht, wie Harnack annehmen
méchte , plotzlich vom Himmel geschneit und wurde ebenso plotzlich
malsgebend fiir die Kirche, noch weniger trat sie in Gegensatz zu
fritheren Vitern. Aug. selbst weist bei jeder Gelegenheit auf den Zu-
sammenhang mit der Vorzeit hin, und als ihm mit Riicksicht auf die
Gnadenlehre der Vorwurf gemacht wird, friher habe man iiber die
Gpade nicht so gelehrt, da legt er dar, dals dieser Vorwurf ungerecht-
fertigt ist, wenn er auch eingehender wie die friheren Viter iber die
Guade handle, weil eben fraher die diesbeziigliche Kirchenlehre nicht
von Hiaretikern ausdriicklich apgegriffen wurde. — Wie soll, wenn wir
auf einige unhaltbare Einzelheiten hindeuten wollen, ,das Nicht-Ich als
Gedanke zuerst in Gott sein* (S. 6), der doch, wie der Verfasser selbst
spiter betont, nichts ist als Er selbst, d. h. sein Ich, Das kinnte wohl
behauptet werden, wenn das Nicht-Ich neben Gott etwas, selbstindig in sich,
ist; dann fillt aber die Schiopfung aus nichts weg, Gott ist Bildner, nicht
Schopfer. Die Ideeen sodann (S. 44) sind nicht von Gott ,.frei gezengt*.
Sie sind Gottes in sich notwendiges Wesen, insoweit es Ahnlichkeiten
mit Kreaturen bietet, d. b. soweit Kreaturen es nachahmen, wie Th. sagt.
Wirklichkeit nur gewinnen sie, in natura sua, wie Aug. sagt, gemifs dem



498 Litterarische Besprechungen.

freien Willensbeschlusse Gottes. ,,Gott realisiert sich* nicht (S. 16);
Er ist von vornherein alle Wirklichkeit. Diese Wirklichkeit ist bei
Ihm allein, zum Unterschiede von den Kreaturen, Substanz oder Wesen-
heit; in den Kreaturen ist die Substanz oder das Wesen Vermdgen, po-
tentia ad esse, die Wirklichkeit tritt kraft der wirkenden Ursichlichkeit
Gottes hinzu. ,,Unverniinftige* Geister (S. 38) gibt es nicht,

Dr. Karl Tausch: Einleitang in die Philosophie. Wien,
Karl Konegen, 1892.

Es ist das Verhingnis der modernen Wissenschaft, dals sie am
knde immer zur Auflésung ihrer selbst kommt. Die Naturwissenschaft
hat endlose Entwicklungen vor und endlose hinter sich. Das Endlose
aber kann nicht durchmessen werden; nur wo ein Erstes ist, kann auch
ein Folgendes sein; nur wo ein von vornherein feststehender Zweck als
Letztes sich vorfindet, kann eine Entwicklung sich dahin vollziehen.
Also besteht, wenn die Naturgeschichte konsequent sein will, ihr Gegen-
stand, die Entwicklung, weil endelos, iiberhaupt nicht und somit auch
sie selbst nicht. Die systematische moderne Philosophie hat immer etwas
in sich, und somit notwendig Unerkennbares zum Abschlusse, sei es das
,Ding an sich“ oder ,das Unbewulste“ oder eine so allgemeine Abstraktion,
dafs sie gar nicht mehr gedacht werden kann. Die Wissenschaft also, die
sich, als mit ihrem recht eigentlichen Gegenstande, mit dem Erkennen
beschéiftigt, schlielst ab, wie in ihrem letzten Princip, auf dem sie ruht,
mit dem Unerkennbaren. Ist aber das Princip, aus dem alles andere
folgt, Unerkennbarkeit, so gibt es fiberhaupt kein Erkennen; denn
keine Thitigkeit ohne Gegenstand. Der Verfasser oben angezeigter
Schrift untersucht den Begrifi (S. 2) als Grenze oder Abschluls des
Wissens. Da also diese Untersuchung die Einleitung in die Philosophie
vorstellt und als Inhalt den Begriff. d. h. die Grenze des Wissens hat,
so wird der Gegenstand der eigentlichen Philosophie, zu der diese Ein-
leitung das ,,Schwungbrett‘ ist (S. XIIl), die Unméglichkeit des Wissens
sein. Der Rationalismus schliefst ab mit dem Irrationalismus oder der
Vernucftlosigkeit. Der Verfasser lilst den ,.Begriff** aus den Empfin-
dungen entstehen, die zu Anschauungen sich einigen und dann, ,nach
aufsen projiciert” (S. 11), den Begriff bilden. Die Empfindungen sind
.rein subjektivt® und ebenso natiirlich die Anschauungen. Dadurch dafs
wir sie ,nach aulsen projicieren*, halten wir dafir, sie seien die Merk-
male eines aufsen befindlichen Gegenstandes. KEs folgt daraus, dals wir
nur Beziehungen der Dinge zu unserer Sinnesthitigkeit wahrnehmen,
nichts aber von den Dingen selbst; diese Beziehungen statten wir mit
den Vorstellungen von Zeit und Raum und dhnlichen aus, damit so die
Einheit des , Begriffes entstehe. Wenn Kant also (S. XII) noch ein
,,Ding an sich** hinter dem Wahrgenommenen annahm, so geschah dies,
weil er sich iiher die Grenze des Wissens nicht klar war. Der ,,Be-
griff** ist nicht das Thor zum Wissen, sondern der Abschluls, die Grenze,
hinter der kein Gegenstand des Wissens und somit kein Sein mehr
existiert, Da ist also das Unerkennbare d. h. das Vernunftlose, was
nicht Gegenstand verniinftiger Erkenntnis sein kann, das wabhre Wesen
oder die Substanz der Dinge. Die Abhandlung hat mit allen Erzeug-
nissen der modernen Philosophie das gemein, dafs sie keinen Gegenstand
der eigentlichen Vernunft, den diese mit eigener Kraft erreicht, finden
kann. Das hinderte Kant, das ,Ding an sich* niher zu bestimmen.



Litterarische Besprechungen. 499

Die Vernunft steht als ein Anhéngsel der Sinne da. Sie scharrt héchstens
das zusammen, was an Erkanntem _die Sinne iibrig lassen, wie nach
dem Mahle in manchen Héiusern die Uberreste in einen Korb zusammen-
gethan werden. Und da die Sinne wieder nur stets wechselnde Be-
ziehungen in sich aufnehmen und verarbeiten, so bleibt der Vernunft
jedes Thor verschlossen, durch welches ihr das inmitten der Verin-
derungen im Dinge Festbleibende, nimlich das Wesen, wie es auflsen im
Dinge dieses zu dem macht, was es ist, zuginglich wiirde. Der Verfasser
hat dieser Versinnlichung der Vernunft, wodurch sie ihre Natur als
Vernunft verleugnen und zum Sinne werden mufs, nur ein besonders
grell hervorstechendes Kleid umgethan. Denn wenn der Begriff selber,
also die so recht eigentliche Frucht der Vernunft, das Wissen abschlielst,
so hort ja die Thiitigkeit der Vernunft von vornherein auf, sie trigt den
Widerspruch in sich. — An die Behandlung des ,,Begriffes* schliefst
der Verfasser eine kurze KEncyklopddie der philosophischen Wissen-
schaften. Warum? sagt er nicht. Denn, so sollte man meinen, wenn
der ,Begriff*‘, als Einleitung in die Philosophie, das philosophische
Wissen begrenzt, warum dann noch weitere Wissenszweige.

Dy. Wilh. Paszkowsl:i: Die Bedeutung der theologischen
Vorstellungen fiir die Ethik. Berlin, Mayer und Miiller,
1891.

Man wiirde sich irren, wenn man unter den ,theologischen Vor-
stellungen'* hier Vorstellungen verstehen wollte, die auf dem Boden
iberpatiirlicher Offenbarung gebildet worden sind. Der Verfasser meint
allerdings, nur beim Christentum komme die Sittlichkeit zu ihrem vollen
Rechte; aber das Christentum, welches er meint, ist das dogmenlose,
auf dem Gefiihle allgemeiner Liebe aufgebaute und durch die Kritik
verstindiger Minner in einer Weise vervollkommnete, dafs er zwar nicht
mit Straufs meint (S. 63), es gebe keine Christen mehr, jedoch der An-
sicht huldigt, ,,wir seien schlechterdings nicht mehr die Christen im
Sinne der ersten Jahrhunderte. Beides kommt auf das Nimliche
hinaus. Die theologischen Vorstellungen des Verfassers sind also nichts
als Gedanken an Gott, die, dhnlich wie die Sittlichkeit, mehr dem Ge-
fihle entstammen wie der kalt urteilenden Vernunft. Woher er es hat,
dafs die sog. ,Naturvolker“ die Religion erfanden, allerdings im Stande
einer grofsen Unvollkommenheit, sagt er nicht. Die positiven Daten
erweisen, dafs der Monotheismus an der Wiege des Menschengeschlechts
stand, wie der Verf. auch selbst, bei den Agyptern, nicht verkennt (S. 17).
Dafs ,den Islam ein zur Sittlichkeit wahrhaft begeisternder Zug durch-
zieht, die in alle Welt zu tragen die ideale Aufgabe der Bekenner dieser
Religion ist,“ dies scheint uns geradezu eine neue Entdeckung zu sein. Die
geschichtlichen Daten stellten bisher fest, dals Fanatismus und nicht
Begeisterung, blutige Gewalt und nicht die belebende Kraft einer Idee
die weite Verbreitung des Islam verursacht haben. Und wenn der Ver-
fasser in dem Princip der schrankenlosen Niichstenliebe das Neue im
Bereiche der Religion sieht, was Christus in die Welt gebracht, so
diirfte die positive Urkunde des KEvangeliums dem widersprechen.
Lue. 10, 27 antwortet der Gesetzeslehrer auf die Frage Jesu, was
(bereits) im Gesetze stehe: ,,Und deinen Niichsten liebe wie dich
selbst.** Ahnlich spricht der Herr Matth. 19, 19 eine dem Jiinglinge
bekannte Wahrheit aus, wenn er ihm erwidert: ,Du sollst deinen



500 Litterarische Besprechungen.

Niichsten lieben wie dich selbst“ (vgl. desgl. Marc. 12, 33). Wie eben
die andern Religionen vom Monotheismus abgefallen und dadurch ent-
artet waren, so war das Pharisiiertum vom Geiste des Mosaischen Gesetzes
abgefallen und verkndcherte in seinen Satzungen; sagt ja doch Christus
offen zu den Pharisidern: ,,Leset die Schriften, Moses und die Propheten
haben iber mich geschrieben.”* Christus brachte — und dies unter-
scheidet das Christentum der katholischen Kirche, das iibrigens nach-
weishar genau dasselbe ist wie das in den Evangelien und apostolischen
Briefen enthaltene und in den ersten Jahrhunderten treu gepflegte.
Christus setzte die idbernatiirliche Kraft in die Welt und machte sie in
den sichtbaren Sakramenten allgemein zuginglich, vermdge deren die
Gebote der Sittlichkeit, wie solche bereits die Vernunft bietet und das
A. Gesetz bestitigt und klar hingestellt hat, gehalten werden konnen.
Diese Kraft fliefst aus dem Glauben an die tibernatiirlichen Geheimnisse,
wenn nur der freie Wille des Menschen nicht hinderlich ist, Freilich
meinen wir da keine ,humane Sittlichkeit, fir welche die weltliche
Bildung und philosophische Moral ein notwendiges Hiilfsmittel ist*
(S. 57), sondern jene, die dem Menschen beisteht, dafls er seinen letzten
Endzweck erreiche, ein eigenes Endwohl,

S. Joannis Semeria, clericorum regularium 8. Paali,
dissertatio: Amalysis actus fidei juxta 8. Thomam et
recentiores theologos. Placentiae, typis ,,Divus Thomas“.

Wir haben hier eine hochst sorgfiltic und scharfsinnig durch-
gearbeitete, klar und durchsichtig geschriebene, sich treu vor allem auf
den Aquinaten stiitzende Abhandlung iber einen Punkt vor uns, der
nach Kleutgen zu den schwierigsten in der theologischen Wissenschaft
gehort. Auf die Frage, warum denn Thomas nichts iiber eine Analyse
des Glaubensaktes, wie sie die neueren Theologen, so wenig iberein-
stimmend untereinander, geben, kann die Autwort weder richtiger noch
priciser sein als wie der Verfasser sie gibt: Die ganze Schwierigkeit
entstand, weil man die Principien selber, auf denen nach Th. und nach
der Wahrheit_die Lehre vom Glaubensakte beruht, willkiirlich verdreht
hat (8. 5). Ahnlich geschieht es ja in so vielen andern theologischen
Fragen. Man Jafst die festen Principien des engelgleichen Lehrers
aufser acht und infolgedessen verfiillt man in grofse, oft genug unldsbare
Schwierigkeiten, zun deren Beseitigung dann jeder Teil allerlei aus dem
Zusammenhange gerissene Stellen aus Thomas benutzen mochte. Der Ver-
fasser wendet sich hauptsiichlich gegen die Ansichten de Lugos und Suarez’,
indem er im ganzen dem Kardinal Mazzella (de virtutibus infusis, disp. 1II,
art. 9, Romae 1884) beistimmt, nach welchem beim Glaubensakte die
objectiva ratio fiir die Zustimmung der Vernunft inevident ist und sonach
nicht die Zustimmung erzwingt, der assensus subjectivus aber vom Willen
her bestimmt wird. Damit wurde offenbar die Frage auf die termini des
hl. Thomas und Augustins zuriickgefithrt und sonach der erste Schritt
zu endgiiltiger Liosung gethan, sagt ja doch Augustin (tract. 25 in Joa.):
Caetera potest homo nolens, credere non nisi volens; nur wer da will,
glaubt. Der Verfasser fihrt aus Thomas zumal qu. XIV de verit. art. 1
an. Wir wiren an seiner Stelle noch einen Schritt weiter gegangen
und hitten auch den letzten Teil dieses Artikels. beriicksichtigt. Nach-
dem namlich der hl. Lehrer erklirt hat, dafs einzig kraft und vermittels
des Willens, der dazu von Gott, als dem Gute der ewigen Seligkeit, in



Litterarische Besprechungen. 501

Bewegung gesetzt wird, die Vernunft zu dem ihr entsprechenden
Gute, zum Wahren, resp. zur Zustimmung zur ewigen, in sich be-
stehenden Wahrheit bestimmt ist, und nachdem er das Verhiltnis des
Glaubens zum Wissen und zur blofsen opinio erliutert, fibrt er nun
fort, das cogitare cum assensu, wie Augustin das Glauben definiert,
weiter deutlich zu machen: Die Vernunft ist zwar durch den Willen zur
Zustimmung zu einer gewissen Wahrheit — ad unum —, soweit nimlich
das Allgut selber, der letzte Endzweck, die Wahrheit ist, bestimmt; aber
sie ist nicht bestimmt aus sich selbst, sie schaut nicht die Glaubens-
wahrheit, wie sie die ersten natiirlichen Principien schaut, denen sie, aus
sich heraus, wegen der Evidenz zustimmen muls. Deshalb sagt der
Apostel, ,,die Vernunft sei gefangen (11 Cor. 10, 5), weil sie niimlich nicht
auf eigenem Gebiete den sie beherrschenden Gegenstand hat, sondern
weil dieser ihr vom Willen, gleichsam von fremd her, dargeboten wird
(intellectus credentis dicitur captivatus, quia tenetur terminis alienis et
non propriis). Von dieser Seite her also ist die Thitigkeit der Vernunft
(motus intellectus) nicht beruhigt, sondern sie hat noch zu denken und
zu untersuchen tiber das, was sie glaubt (non est quietatus, sed adhuc
habet cogitationem et inquisitionem de his, quae credit).* Der Glaubens-
akt mulfs aufgefalst werden als Princip des Denkens, nicht als Abschluls.
Dann allein, so meinen wir, kann man dazu kommen, eine endgiltige
Losung der Schwierigkeiten zu finden. Die wotiva credibilitatis und
credenditatis miissen ven einem doppelten Gesichtspunkte aus betrachtet
werden: 1. als Friichte und Folgen des Glaubenslichtes im Innern,
danach stehen sie in direkter Verbindung mit dem Glaubensakte, denn
von diesem aus erscheinen auch die natiirlichen Wahrheiten als Thore
fiir den Glauben, nachdem dieser sie gedffnet, und zudem erhalten sie ein-
dringlichere Deutlichkeit besonders dadurch, dafs ihre natiirliche Einheit
unter dem hoheren Lichte der geoffenbarten Wahrheit, also Gottes selber,
ihres Schépfers, hervortritt, Sie rechtfertigen von der Natur aus, wie auch
immer sie dies nach ihren Wesenheiten vermégen, den Glauben, anstatt
ihm hinderlich zu sein, und so ,,konnen wir‘‘, der Mahnung des Apostel-
fiirsten zufolge, ,,Rechenschaft geben von unserm Glauben jedem, der sie
fordert.'* Daraus folgt dapn der 2. Gesichtspunkt. Diese motiva dienen
als Vorbereitung fir den Glauben, sowohl fiir den Beginn des Glaubens
in andern wie fiir die Stirkung des Glaubens in uns. Danach aber sind
sie nicht direkt und notwendig mit dem Glaulien selber verbunden,
sondern der freie Wille kann sowohl den Griinden widerstehen als auch
dem Gewichte des letzten Endzweckes, von dem der Verfasser die
motiva credenditatis, wie er sie nennt, ableitet. Im entgegengesetzten
Falle, wenn nimlich diese Verbindung eine notwendige und direkte
wiire, wiirde der Glaube nicht mehr von dem durch Gott iibernatiirlich
bewegten Willen abhingen, sondern von Griinden, welche in der Natur liegen,
und somit wiirde er nicht mehr Glaube sein. Damit hiingt die Freiheit
des Glaubens zusammen. Wir mdchten nach dieser Seite hin annehmen,
dafs sowohl die Inevidenz des Geglaubten diese Freibeit begriindet
wie auch das Einwirken Gottes auf den freien Willen, Die Inevidenz
begriindet dieselbe, insofern die Freiheit in uns noch mit Unvollkom-
menheit verkniipft ist, insoweit also der Mensch noch fallen kann; ist
doch die Inevidenz selber etwas an sich Unvollkommenes. Dagegen
begriindet das Einwirken Gottes in den Willen die Freiheit, weil dadurch
der Grund, weshalb der Mensch glaubt, innerhalb des Menschen, als
Gegenstand des Willens, ist, also nach der positiven Seite hin; ist doch
liberum das, was causa sui ist. Dals die Einwirkung Gottes in den



202 Litterarische Besprechungen.

Willen nicht allein vom exercitium actus, sondern auch von der speci-
ficatio zu verstehen ist, dafs also Gott zur bestimmten Glaubenswahrheit
hinbewegt und nicht blofs den Willen in Bewegung setzt, der sich dann
selbst zum einzelnen Gegenstande hinbewegt, ist fiir jeden klar, der
nicht der (in sich unmdéglichen) Ansicht ist, dals Gott den Willen blofs
zum bonum commune, also zum Guten im allgemeinen hin bewegt,
wihrend der Wille sich selbst das hesondere Einzelgut aussucht. Die
Beziehung zum bonum commune ist ja dem Willen Naturnotwendigkeit.
Verursacht also Gott blofs diese Beziehung, so hat der freie Akt als
freier seine Ursache nicht in Gott und da er sie auch nicht in sich
selber, an erster Stelle, haben kann, denn die Vernunft ist notwendig
auf das Wahre gerichtet und der Wille notwendig auf das Gute, so
hat er gar keine Ursache; abgesehen von allen andern Unmdglichkeiten,
die mit solcher Ansicht verbunden sind. — Der Verfasser geht dann
noch auf die Frage ein, ob etwas zugleich scitum und creditum, durch die
Wissenschaft nimlich und durch den Glauben von ein und derselben Ver-
nunft erfafst sein kann. Wir meinen, er hat einen Gesichtspunkt da
ausgelassen. In der Summa (I, qu. 1, art. 5, ad I) und sonst bezeichnet
Thomas die Principien der theologischen Wissenschaft als mit hoherer
(rewifsheit ausgestattet wie die Principien der natiirlichen Wissenschaften.
Wie also jemand mit Riicksicht auf die Principien der Musik etwas
wissen kann, was er mit Riicksicht auf die hoberen Principien der
Arithmethik, die er nicht versteht, glaubt; so halten wir — und uns
scheint mit Thomas — die Moglichkeit nicht fir ausgeschlossen, dafs
ctwas gewulst werden kann mit Riicksicht auf die Principien der natiir-
lichen Wissenschaft, was, sub alio respectu, mit Riicksicht auf die
Offenbarung, geglaubt wird.

Dr. Martin Berendt vnd Dr. Julius Friedlinder:
Spinozas Erkenntnislehre in ihrer Beziehung zur mo-
dernen Naturwissenschaft und Philosophie, allgemein
verstindlich dargestellt. Berlin, Mayer u. Miiller, 1891.

Je mehr die moderne Philosophie sich in Pessimismus, Nihilismus
und in Unbewuflstes aufldst, desto eifriger wenden sich die Vertreter
derselben den fritheren philosophischen Koryphiden der Neuzeit zu, um
zu sehen, ob nicht bei einem von diesen das im allgemeinen Schiff bruche
rettende Brett zu finden ist. Die Verfasser der verzeichneten Schrift
suchen dicses bei Spinoza und mochten mit Hiilfe dieses Philosophen und
mit Vermeidung von schwer verstiundlichen termini technici die Philosophie
fiberhaupt wieder populir machen. Das letztere Hiilfsmittel wire jeden-
falls das sicherste, wenn nicht die moderne pantheistische Philosophie,
zumal die von Kant, Fichte, Hegel, ihre zuverlissigste Stiitze in solchen
termini héatte. Wir fiirchten, dals, wenn die Systeme dieser Philosophen
in verstiindlichem Deutsch wiedergegeben werden, sie in sich selhst zu-
sammenfallen; abgesehen davon, ob ein solches Wiedergeben iiberhaupt
moglich ist. Bei Spinoza liegt allerdings der Fall nicht so, seine Haupt-
und grundlegenden Werke sind lateinisch abgefaflst; indessen trigt dieser
Umstand in vielleicht noch hoherem Grade zur Erschwerung des Ver-
stiudnisses bei und bildet somit ein Hindernis fiir die Popularisierung des
Spinozaschen Systems. Wir glauben auch nicht, dafs die obigen Verfasser
mit dem, was aus Spinoza sie fir philosophische Grundsiitze herauslesen,
bei allen Kenunern Spinozas recht bekommen werden. Darin sind wir



Litterarische Besprechungen. 503

mit ibnen vollstiindig einverstanden, dals Spinoza, soweit es auf die
modern-pantheistische Richtung der philosophischen Wissenschaft an-
kommt, es in hoherem Grade verdient, an die Spitze gestellt zu werden
wie Kant und dessen Nachfolger. Jeder von diesen hat einen Punkt der
Spinozaschen Spekulation einseitig auf die Spitze getrieben, wiahrend
Spinoza bei aller eingehenden Behandlung der Teile das Ganze nie aus den
Augen verliert, die Dinge nimlich, wie er selbst sagt, sub specie aeter-
nitatis betrachtet. Die Verfasser folgen den drei Quellen der Erkenntnis,
wie Spinoza dirselben angibt: nimlich der imaginatio oder den Sinnen,
der ratio und der Intuition. Die imaginatio nennt Spinoza eine ,unzu-
reichende“ Quelle der Erkenntnis. Dadurch bereits hiitten sich die Ver-
fasser abhalten lassen sollen, sie als eine selbstindige hinzustellen, wie
dies geschieht, wenn sie diese Erkenntnisquelle (S. 176) ,dem gewdhn-
lichen Leben“ entsprechen lassen, ,wo wir kritiklos im naiven Realismus
alle Eindriicke, wie sie der Zufall regellos uns zufihrt, aufnehmen und
aus ihnen uns ein Bild von der wirklichen Beschaffenheit der Dinge
konstruieren®, Ks soll dies ,eine Anschauung sein, wie sie das Be-
diirfnis des Lebens eingibt, das seine nichsten Zwecke erreichen will,
ohne sich um die wirkliche Beschaffenheit der Dinge und den wahren
Zusammenhang zwischen ihnen zu kiimmern.“ Das wire schlimm, wenn
z. B. der farbenblinde Weichensteller sich wenig kimmern wollte ,um
den wahren Zusammenhang der Dinge und rein danach handeln wollte,
wie ihm die Farben vorkommen; oder wenn die Koéchin hinlanfen wollte,
um an der heilsen Sonne ihr Feuer zu entziinden, die ja ,unsern Sinnen so
vorkommt, als ob sie nur 200 Schritt entfernt wire“ (S. 9). Bei Spinoza
wirken vielmehr, wie dies auch in der Wirklichkeit der Fall ist, alle drei
Erkenntnisquelien zusammen bei jedem, im eigentlichen Sinne menschlichen,
d. h. verniinftigen und anrechenbaren Erkenntnisakte. Die Sinne tiuschen
nicht, wenn ihre Eindriicke in Betracht kommen, wie sie an sich sind;
derjenige nur wird von ihnen getiuscht, der nach ihnen endgiiltig
urteilt: Das ist in der Wirklichkeit so, wihrend sie doch, geméils der
Natur der Sache, wie Spinoza sagt, ,unzureichend“ sind. Wenn der
Hund den Mond anbellt, so hiilt sich niemand dabei auf; will aber der
Mensch den Mond behandeln, als ob er ihn greifen konnte, so sagt man,
der Manu ist betrunken. Der Mensch hat eben in sich die ratio oder
die Vernunft, um das Unzurcichende der Sinne zu vervollstindigen, so
dals dieselben der wahren, wirklichen Sachlage dienen. Und diese ratio hat
den Beginn ihres Prozesses in der Intuition der ersten Principien oder
in der natiirlichen Auffassung des Wesens der Dinge. Diese drei Ele-
mente also wirken zusammen in jedem menschlichen KErkenntnisakte,
bewulst odar unbewulst, und danach erkennt der Mensch die objektiv
vorliegende wirkliche Wahrheit. Wir glanben, es konne auch den Ver-
fassern nicht entgehen, wie eine wissenschaftliche Erkenntnis, die also
auf der ohjektiven Wahrheit ruhen mufls. gar nicht maéglich ist, wenn
man auf einzelne ihrer Darstellungen Gewicht legen wollte, Wenn
(S. 13) ,die sinnlichen Formen nur Zeichen sind, die keine Ahnlichkeit
zu haben brauchen mit dem, wovon sie Zeichen sind, und wir somit
nicht die Dinge selber wahrnehmen; wenn zudem (S. 23) die idea ideae,
d. h. der Gegenstand der ratio und des int_mtus, aus digsen sinnlichen
Vorstellungen genommen wird und somit nicht selbstindig fiir sich aus
der Wirklichkeit geschopft ist; — dann haben wir wohl eine gewisse
Kenntnis, aber wir sehen die Sachen und .St'lbst'(]le allgemeinen Natur-
gesetze nur so, wie sie in uns sind, ohne die geringste Biirgschaft dafiir,

dafls dies die Wirklichkeit ist.



H04 Litterarische Besprechungen.

Die ratio hat, nach den Verfassern, bei Spinoza zum Gegenstande
.die Gemeinsamkeit der Einwirkung (von aufsen) und der Sinnesaffektion®.
Wir gestehen dies zu; nur meinen wir, die Art und Weise der Auffassung
dieser Gemeinsamkeit sei von Spinoza nicht so verstanden wie von den
Verfassern, Die letzteren scheinen anzunehmen, dals (S. 35 ff., zumal
S. 46) nach den Sinnesaffektionen und einzig auf Grund derselben die
ratio das Gemeinsame in den Bewegungen und desfallsigen Erscheinungen
sammle, und sie folgern, dals es eigentlich nur eine Wissenschaft gebe,
die der ratio entspreche: die Naturwissenschaft ndmlich und von den
Zweigen dieser hauptsichlich die Mechanik. So kann aber Spinoza dieses
»Gemeinsame® nicht verstanden haben, schon weil alle geistige Krkenntuis
bei ihm schliefslich in der Intuition gipfelt, deren Gegenstand die stets
eine selbe ewige Substanz ist, insoweit sie in den Dingen als den modis
threr Vollkommenheiten erscheint oder zu bestimmter Wirklichkeit wird.
Das Ewige, Eine, Selbe aber kann durch die Sinnesaffektionen und durch
die Bewegung aulsen nicht vorgestellt werden. Das ,Gemeinsame®“ also
als Gegenstand der ratio ist nicht das blofse Erzeugnis dev letzteren, der
allgemeine Begriff, sondern es ist das auflsen objektiv gegebene Allgemeine,
insoweit es, nicht im Sein oder im appetitus perseverandi in esse er-
scheint, sondern in der Bewegung, im Wechsel, und vielmehr diesen
bedingt als eine Frucht desselben ist. Dieses Allgemeine aufzufassen
und auf Grund dessen die Sinneskenntnis zu korrigieren, zureichend zu
machen, ist Sache der ratio; es selber in und an sich anzuschauen,
kommt der Intuition zu.

Die Verfasser haben augenscheinlich es unterlassen, den Spuren
in Spinoza grofsere Aufmerksamkeit zu schenken, auf welche sie selber
in der Vorrede hinweisen. Das Gute, was Spinoza hat, stammt aus
den alten, scholastischen Autoren, deren Terminologie sogar er zum
griofsten Teil folgt. Es ist dies iiberhaupt ein Irrtum bei den Autoren
dieser Richtung in der modernen Zeit, dafs sie immer und immer wieder
von der Voraussetzung ausgehen, erst mit Descartes oder Spinoza oder
Kant habe alle Philosophie begonnen. Hitten die, sonst in der Wissen-
schaft so bewanderten, Verfasser dieser vorliegenden Abhandlung die
Spuren bei Spinoza verfolgt, welche in die Scholastik und weiter bis zu
Aristoteles und Plato fithren, so wiirden sie ihrem Autor ein klareres
Verstindnis abgewonnen haben. Da heifst es gleich im Beginne, bei
Besprechung der ,unzureichenden® Kenutnis der Imagination, erst
Spinoza und dann die Neueren, noch eingehender, hiitten gefunden, dals
die sinnlichen Eindriicke vom Gegenstande aufsen und vom sinnlich
wahrnehmenden Meuschen abhingen. Wollten sie aber Albertus M. nach-
schlagen, so finden sie z. B. in Bd. XI, de animalibus lib. I, tract. 2 u. ff.
sowie in Bd. XII und an vielen andern Stellen (ed. Vivds) die Physiologie
des Auges, des Gehors, des Geschmacks etc. so genau und eingehend
beschrieben, wie in keinem neueren Werke. Warum? Weil es
stehender Satz war, der auf das tiefste begrindet wurde, dals die
Sinnesaffektionen von den #ulseren Gegenstinden und dem Organe des
betr. Sinnes abhéngen, sowie dals diese Sinnesformen deshalb so wichtig
seien, weil mit Hillfe der imaginatio, in der die sinnlichen, von den
iufseren Gegenstinden hervorgebra.t'htpn Eindriicke wie in einer Schatz-
kammer aufbewahrt werden, der Vernunft ihr Gegenstand, das Wesen im
Dinge, vorgehalten wird, so dals die Vernunft, jedoch ans eigener Kraft,
aus den Phantasiebildern das allgemeine Wesen abstrahiert. Dasselbe
wiirden die Verfasser im Thomas (comm ad Arist. de anima, 1ib. 2) finden.
Die Scholastiker betonen, gleich Spincza, die Notwendigkeit der Sinne



b1}

05

Litterarische Besprechungen.

fir das Erkennen -und zerlegen genau das Wesen der sinnlichen Er-
kenntnis; aber sie vermeiden dadurch, dafs sie der Vernunft eine eigene
selbstindige Kraft und einen selbstindigen Gegenstand in jedem Dinge
zuschreiben, die Unmoglichkeiten, die sich bei Spinoza finden und die dabin
sich resumieren, dals nach ihm nur eine Substanz, ein Wesen besteht, das
durch die Kxistenz der Dinge ndher bestimmt wird und Wirklichkeit
gewinnt. Ioxistiert nur eine Wesenheit, so sind auch die Dinge nur
durch Aufserlichkeiten unterschieden, welche der Sinn auffafst. Das eine
Wesen ist schlechthin unkennbar und nicht Gegenstand der Anschauung,
denn es ist ohne Ende bestimmbar, nur aber was bestimmtes Sein hat,
kann geschaut und erkannt haben. Es beginnt mit Spinoza das Unerkenn-
bare, nicht das Unerkannte, Triger aller Erscheinungen zu sein, und da
diese nur Sein haben konnen durch ihr Wesen, dieses Wesen aber
unerkenubar ist, weil endelos bestimmbar, so sind auch die Dinge
schliefshch unerkennbar; d. L. die Philosophie als Forschung nach den
Griinden ist bankerott; nur wechselnde Erscheinungen bleiben, die vor der
Vernunft nicht bestehen. Spinoza anerkennt einensGott, aber er nimmt
ihm die Freibeit, ohne welche alle anderen Vollkommenheiten nichts als
innerliche Widerspriche sind und vielmehr einem uuvdenkbaren Monstrum
zukommen wie dem Triger alles Seins. — Auch die ,Gemeinsamkeit der
Einwirkung von aufsen und der Sinnesaffektionen“ hat Spinoza von der
Scholastik, die da solche Gemeinsamkeit weit schirfer ausdriickt: Visus
(auditus etc.) in actu est visum (auditum etc.) in actu. Soweit etwas
thatsichlich gesehen wird, ist es das Sehende, d. h. was aufsen im
Gegenstande macht, dafs etwas gesehen wird, macht formal innen, dals
der Sehende thatsachlich, nicht blofs in potentia, sieht. — Der nackte
Materialismus ist von den Verfassern meisterlich (S. 80 u. ff. die
Atomseele Hickels S. 86) zurickgewiesen. Dagegen haben dieselben ihrer
Einbildungskraft leider iiber die Maflsen nachgegeben bei der Behandlung
der Wiederkehr der Charaktere und der Volker., Da soll Achilles in
Alex. d. Gr., Casar in Bismarck, Hannibal in Napoleon I., das rémische
Volk im preufsischen wicdererschienen sein. Spinoza mit Christus zu
vergleichen, ist nicht nur blasphemisch, sondern unverniinftig; es gibt da
keinen einzigen andern Vergleichungspunkt als den in der Phantasie. Und
dals in der Zeit des Kulturkampfes und der Griinderjahre ,die urspriing-
liche Bestimmung und Anlage des preulsischen Staates vollkommen
unverkiirzt in die Krscheinung getreten sei“ (S. 129), werden auch
manche fiir ihr preufsisches Vaterland begeisterte Manner nicht zugeben.
— Solche Schnurrpfeifereien verunzieren das sonst sehr edel und ernst
gehaltene Buch.
Floisdorf. Dr. C. M. Schneider.



	Litterarische Besprechungen

