
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 7 (1893)

Buchbesprechung: Litterarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LITTERARISCHE BESPRECHUNGEN.

tirundzüge des Systems der artikulierten Phonetik zur Re¬
vision der Principien der Sprachwissenschaft. Von Karl
Borinski. Stuttgart 1891.

Die Absicht des Verf. ist, als Vorläufer einer ausführlicheren
Darstellung den Entwurf eines, Musik und Sprache (melische und artikulierte
Phonetik) umfassenden, Systems des bezeichnenden Lautes zu geben.
Dem Vorwort zufolge liegen die Resultate seiner Forschungen, soweit
sie die psychologischen und erkenntnistheoretischen Voruntersuchungen
sowie die breite musikalische Theorie betreffen, abgeschlossen vor. —
Die Richtung, welche diese an die Psychophysiker und Stumpf
(Tonpsychologie) anknüpfenden Untersuchungen einschlagen, werden wir am
besten mit den eigenen Worten des Verf. kennzeichnen. Nachdem er
den zu behandelnden Gegenstand in die Theorie vom Lautbestand und
vom Lautwandel unterschieden und von den verschiedenen Auffassungen
des Lautes, der grammatischen und der naturwissenschaftlichen
(physiologischen und physikalischen) geredet und dieselben als unzureichend
nachgewiesen, spricht er sich über das in der Lautbildung wirksame
psychologische und erkenntnistheoretische Princip mit den Worten aus:
„Es ist die Eigentümlichkeit der qualitativen Schätzung im Gegensatz
zu der nur quantitativen Unterscheidung, dafs ihr im Verhältnisse zum
Objekte eine Tendenz innewohnt, die auf ein bestimmtes Moment der
physiologisch möglichen quantitativen Unterscheidung, auf ein bestimmtes
Differenzmoment gerichtet ist. Es ist klar, dafs nur eine solche Tendenz

in den kontinuierlichen Übergang der Zu- und Abnahme der
quantitativen Unterscheidungen einen Schematismus der Wertung herbeiführen
kann. Diese Wertung erfolgt unmittelbar, als
Wahrnehmungsfunktion, und ist als solche vom Urteil (das sich erst a posteriori
auf sie gründet) unabhängig. Und zwar geht die jene Wertung bestimmende

Tendenz unweigerlich auf den Ausgleich oder das Mittel, zwischen
den möglichen Extremen der quantitativen Unterscheidung, ihren Polen,
und fungiert diesen Polen gegenüber als neutrales Moment oder als
Äquator. Nach diesem Mittel wandelt sich die Reihe der sonst nur
quantitativ unterschiedenen Differenzmomente in eine qualitativ nach zwei
Seiten unterschiedene Tendenzabweichung, die je zu einem positiven
und negativen relativen Grenzmomente aufsteigt. Äquator und positives
sowie negatives Grenzmoment verdienen daher in allen möglichen Reiben
(Skalen) qualitativer Unterscheidung die Bezeichnung von qualitativen
Momenten im prägnanten Sinne" (S. 111).

Wir haben die Worte: „Diese Wertung erfolgt unmittelbar als
Wahrnehmungsfunktion" unterstrichen, weil sie uns den schwachen Punkt
in der Theorie des Verf., der auf diese Weise — durch eine psychische
Thätigkeit — in Anwendung der dynamistischen Auffassung unserer
idealistischen Philosophen das Qualitative in den Sinnesfunktionen
erklären will, zu enthalten scheinen. Gehört nämlich, wie unleugbar, die
angebliche „Wertung" zur Wahrnehmungsfunktion und geht sie dem
Urteil voraus, so ist sie überhaupt nicht (subjektive) „Wertung", sondern
ein objektiver Faktor, ein wahrgenommenes Objekt, d. h. die sinnliche
Qualität erweist sich als ein mit dem quantitativen Faktor untrennbar
verbundenes und ihn bestimmendes objektives und zwar formgebendes



Litterarische Besprechungen. 461

Element. In der Auffassung des Verf. bleibt absolut unverständlich, wie
durch die Wertung der Seele das Quantitative in Qualitatives und zwar
so mannigfach verschiedener Art umschlagen soll: in Qualitatives, das
anscheinend den Objekten, nicht der Seele inhäriert.

Der zweite Teil des Schriftchens (S. 19 ff.) behandelt den
Lautwandel und enthält treffende Bemerkungen über Gesetz und Thatsache
im allgemeinen und speciell in Bezug auf die sogenannten Lautgesetze.
Der Thatsache gehört der Anstois, die Richtung an, die Gesetze aber
sind zu suchen in den allgemeinen Beziehungen der Lautstufeu, in den
absoluten Verhältnissen des Lautmaterials (S. 25). Den Anstois und die
Richtung gibt der Accent (was durch den Gegensatz der germanischen
und romanischen Sprachen erläutert wird). Ebenso treffend ist das über
Analogie Gesagte: sie hat mit dem gesetzlichen Lautwandel nichts zu
thun, sondern ist ein Princip der Verwendung von Lautformen, und zwar
das generalisierende im Gegensatz zum individualisierenden. Principien
der lautlichen Analogie sind morphologische (architektonische) Principien
der Sprachbildung; die Stufen dieser phonetischen Architektonik sind das
isolierende, agglutinierende und flektierende System im Sprachbau, denen
das individualisierende, schematisierende und organisierende System in
der Musik entspricht. Selbständig erscheint diese Analogie als Stufe
der verallgemeinernden Analogiebildung (S. 29).

Aufser dem Material (Ton, Stimme) und dem formgebenden Princip
ist als dritter und wichtigster Faktor die Verwendung des Lautes als
Bezeichnungselement die freie Wortbildung ins Auge zu fassen (S. 32 ff.).
Die (dichterische) Neuschöpfung ist mit der Urschöpfung wesentlich
identisch. Dieselben Momente sind es, die der Schöpfung des Wortes
und seiner künstlerischen Verwendung zugrunde liegen. In diesem Sinne
zu forschen, ist Aufgabe der Philologie. Als Resultat wird sich ergeben,
dafs das Wort weder eine mystische Botschaft von oben, noch ein
tierischer Schrei, sondern eine freie Schöpfung des Menschen ist (S. 34).

Was über scholastischen „Johanneismus" gesagt wird (S. 63), beruht
auf Unkenntnis der Scholastik; der vom Verf. so sehr betonte epithetische

Charakter der Sprache wird von niemandem entschiedener als dem
hl. Thomas hervorgehoben.

Ein abschliefsendes Urteil über Wahrheit und Wert der Gesamtansicht

des Verf. wird erst möglich sein, wenn die versprochene
ausführliche Darlegung vorliegen wird. Als ein Symptom der gegen atomistische
und mechanische Vorstellungen, die auch ins Gebiet der Sprachforschung
eingedrungen sind, gerichteten Reaktion verdient die kleine Schrift
sympathische Beachtung.

München. Dr. M. Glofsner.

Die unbefleckte Empfängnis nnd die Erbsünde. Erwiderung
auf Többes: „Die Stellung des hl. Thomas von Aquin zu
der unbefleckten Empfängnis der Gottesmutter" von Dr.
0. M. Schneider. Regensburg, Verlagsanstalt 1892.

Audiatur et altera pars. Wie vorauszusehen war, hat Dr. Schneider
nicht lange auf sich warten lassen, den Angriff Többes zurückzuweisen.
Er thut dies ebenso entschieden, wie ruhig und gründlich. Freilich war
Többe für sich darnach angethan, ganz für seine Ansicht einzunehmen,

Jahrbuch für Philosophie etc. VI. 31



462 Litterarische Besprechungen.

wenn man nur leichthin seine Ausführungen verfolgte, ohne Schneider in
seiner Abhandlung im 9. Bande und besonders in seinem ganzen 8. Bde.
der Übersetzung der Summa theologica entgegenzuhalten. Vor allem
wird nun vorliegende Erwiderung .denen sehr dienlich und willkommen
sein, welche nicht die genannte Übersetzung besitzen, um in hellerem
Lichte Schneiders Ansicht zu schauen, als sie Többe darstellt. Die
Erwiderung umfafst 2 Teile. Der 1. Teil (bis S. 57) bespricht das
Verhältnis der unbefleckten Empfängnis zur Erbsünde. In acht
Paragraphen kommen der Reihe nach zur Sprache: Tragweite der hier
berührten Frage; Meinung des Skotus; das Konzil von Trient und das
Wesen der Erbsünde; das Wesen der Erbsünde. — Leitende Gesichtspunkte;

die Erbsünde ist wesentlich ein Zustand in der Natur; die
Erbsünde und die Urgerechtigkeit; die Erbsünde und unbefleckte Empfängnis;
die dogmatische Bedeutung der unbefleckten Empfängnis. Der 2. Teil
bringt die Zurückweisung der von Herrn Többe gemachten
Einwände (bis S. 92). In drei Paragraphen wird besprochen: Unsere
Behandlungsweise des Stoffes; das Verhältnis des hl. Thomas zur
unbefleckten Empfängnis; Principielles für Dogmengeschichte.

Zunächst müssen wir Schneider vollauf recht geben, wenn er sagt,
dafs es sich bei unserer Frage um einen Gegenstand der tiefsten und
schwierigsten Spekulation handelt. Többe hält die Frage für gar so
einfach und meint mit einigen kurzen Stellen aus St. Thomas dieselbe
beantworten zu können. Von der Erbsünde will er schon gar nichts
Näheres wissen; und handelt es sich doch hier um das Freisein von der
Erbsünde. Zu einem rechten Verständnis des heil. Thomas in unserer
Frage gehört eine gründliche Kenntnis der diesbezüglichen Anschauungsweise

der grofsen Gottesgelehrten des 12. und 13. Jahrhunderts, welche
wesentlich dieselbe Meinung vertreten. Wir erwähnen von denselben:
St. Bernard, St. Thomas, St. Bonaventura, Alexander von Haies, sei.
Albert d. Gr., Petrus von Tarantasia, Richard von Mediavilla, Ägidius
Romanus (de Colonna), Heinrich von Gent, Durandus. Dafs Schneider
nun tüchtiger Kenner der grofsen mittelalterlichen Theologen ist, wird
ihm auch der erbittertste Gegner nicht absprechen können und legt davon
in unserer Frage insbesondere der angeführte 8. Band das glänzendste
Zeugnis ab. Darum aber gebührt schon seinen Ausführungen eine tiefere
Beachtung, als sie Többe ihm zu teil werden läfst.

Im einzelnen heben wir hervor: die treffliche Auseinandersetzung

der Ansicht des hl. Augustin bezüglich der Erbsünde und der
Heiligung Maria (S. 6—12), kurz zusammengefafst in 4 Punkten (S. 12);
der Meinung des Skotus (S. 12—16), welcher in der Auffassung vom
Wesen der Erbsünde von St. Augustin (auch von St. Thomas, St.
Bonaventura etc.) abweicht. Skotus setzt die Plrbsünde nicht in den Mangel
der Urgerechtigkeit, sondern in die Abwesenheit der heiligmachenden
Gnade. Daraus sind einzelne Unterschiede zwischen beiden leicht erklärlich.

— Erklärung des Dekrets Conc. Trident, über die Erbsünde (S. 16
bis 20), can. 5 (S. 19). — Die Erlösung Maria durch Christus; Maria
gehört Adam und Christo an (S. 23 ff.). — Die Erbsünde als Zustand
nach St. Augustin, St. Thomas, St. Anselm (S. 29 ff.). — Die
heiligmachende Gnade als neues Heilswerkzeug verbindet die Seele mit dem
neuen Adam; und dies geschah bei Maria im ersten Augenblicke ihres
Daseins. Positiver Beweis aus dem Ehrentitel Marias „Jungfrau" (S. 33 f.).
— Erklärung des Dogmas der unbefleckten Empfängnis (S. 45—50). —
Dieses Dogma im innigsten Zusammenhange mit den anderen Dogmen ;
tief bedeutungsvoll auch für das praktisch christliche Leben (S. 50—57).



46a

— So im 1. Teile. Im zweiten werden die von Többe gemachten
Einwände ruhig und, wie uns scheint, schlagend zugleich zurückgewiesen.
Unter anderm: die Vorwürfe der ungenauen oder gar falschen
Übersetzung, sowie der Entstellung von Texten, der Konsequenzmacherei, der
petitio principii (S. 66 f.). — Die Gleichstellung des heil. Thomas mit
Bajus bezüglich der 73. propositio damnata (S. 70 f.) von Seiten Többes
wird als durchaus unberechtigt gründlichst nachgewiesen. Eingehendst
wird das Verhältnis des heil. Thomas zur unbefleckten Empfängnis
besprochen (S. 74—83); und zwar werden folgende drei Sätze näher dar-
getban: 1. Thomas versteht unter conceptio nichts als den Ursprung,
dem Fleische nach, von den Eltern her. Die Kirche aber versteht in
ihren diesbezüglichen Entscheidungen unter Empfängnis das eigene für
sich seiende Bestehen des Gezeugten. — 2. Nach Thomas ist Maria stets
und durchaus unbefleckt gewesen. — Der erste Augenblick der Beseelung
ist gleichbedeutend mit der Heiligung, wenn Maria auf Gott und den
Erlöser bezogen wird; und ist gleichbedeutend mit dem Fallen in die
Erbschuld, wenn Maria auf den Ursprung von den Eltern oder von Adam
her bezogen wird. — In Bezug auf Priucipielles für Dogmengeschichte
unterschreiben wir voll und ganz die Sätze Schneiders: „Die stetige
Tradition in der Kirche mufs jeden Glaubenssatz tragen
(S. 85); — je mehr wir hinaufgehen in das christliche
Altertum, desto bestimmter und klarer erscheint der
kirchliche Lehrinhalt vorgelegt (S. 87). — Ein Dogmen-
historiker mufs zuerst studieren, welchen Sinn das Wort „Erbsünde",
„läfsliche Sünde", „Urgerechtigkeit" u. s. w. früher gehabt hat. Dann
erst kann er sagen, was früher gelehrt wurde (S. 67). — Die Häresieen
wechseln; der Ausdruck der Kirchenlehre mufs, zum Heile der Christen,
den bestehenden Gefahren angemessen sein; der Inhalt aber bleibt
immer derselbe. Aufgabe des Dogmatikers ist es, diesen Inhalt
in den verschiedenen Zeiten der christlichen Lehre loszuschälen und zu
zeigen, dafs ein und dasselbe klare und bestimmte Verständnis der
Dogmen vom Anfange an, durch alle Jahrhunderte hindurch, in der
Kirche lebendig war und zwar desto lebendiger und tiefer, je näher den
Aposteln" (S. 89). — Unter die Vertreter der Ansicht, Thomas habe die
U. E. gelehrt, wären zu Többe S. 35 f. noch nachzutragen: Franciscus
Macedo, Reginaldus Lucarini, beide Ord. Praed., Eugenius Martenello
Ord. Min., Augustinus de Angelis Congr. Somascha, Vincentius Latius,
Thyrsus Gonzalez S. J., Bonae-Spei Ord. Carm., öeraphinus Capponi de

Porrecta, Salvator Montalbanus Ord. M. Capuc. Siehe letztern de Im-
macul. Concept. Tom. 2 pg. 335; aus unserer Zeit ist anzuführen der
gelehrte Kardinal Mazella S. J.; siehe dessen Werk de Deo Créante,
Dogma ex Traditione, insbes. nn. 1121—1126, pg. 808 sqq. edit, altera. —
Soviel dürfte wenigstens nach Schneiders Ausführungen jedem vorurteilsfreien

Leser klar sein, dafs von einem Widerspruch des hl. Thomas
gegen das Dogma der U. E. durchaus keine Rede sein kann. Wo
bliebe da auch die Encyklika Leo XIII. Aeterni Patris v. 4. Aug. 1879
und so viele, von ihm in diesem Rundschreiben angeführte, ausgezeichnete

Lobsprüche der Päpste? Welchen Sinn hätten da z. B. die Worte
Innocenz VI.: „Seine (des hl. Thomas) Lehre zeichnet sich aus vor allen
anderen, jene der kanonischen Bücher ausgenommen, durch Richtigkeit
des Ausdrucks, Mafshaltung in der Darstellung, Wahrheit der Lehrsätze,
so dafs, die dieser folgten, niemals auf einem Irrwege
betroffen wurden, und, wer sie angriff, immer im Verdacht des
Irrtums stand". (Siehe Rundschr. Leo XIII.) —



464

Wie alle Werke Schneiders, so durchweht auch vorliegendes Schriftchen

ein überzeugungswarmer Ton und ein echt kirchlicher Geist, gewifs
die beste Empfehlung.

P. Josephus a Leonissa: 0. S. Fr. Cap.

Willensfreiheit? Eine kritische Untersuchung für Gebildete
aller Kreise von Dr. N. Kurt. Leipzig, W. Friedrieh,
1890.

Der Kampf um die Willensfreiheit des Menschen dauert noch immer
fort. Während die auf christlichem Standpunkte stehende Philosophie
bereits seit Jahrhunderten mit der Frage im klaren ist, kann sich die
alte und neue Philosophie, welche dem Materialismus und Pantheismus
in seiner verschiedenen Fassung huldigt, aus den Schwierigkeiten, welche
angeblich in dem Begriffe eines freien Willens enthalten sein sollen,
nicht herauswinden. — Der Verfasser der angezeigten Schrift vermehrt
durch seine Arbeit die bereits angehäufte Litteratur über die Willensfreiheit.

Wir wollen kurz seine Ansichten wiedergeben.— Nichts ist schwerer,
meint er, als traditionelle Vorurteile aus dem menschlichen Herzen
auszurotten. Eine solche ist aber die allgemein verbreitete Lehre über die
angebliche Freiheit des menschlichen Willens, welche, trotz der klarsten
Gegenbeweise, gar so tiefe Wurzel im menschlichen Herzen gefafst hat.
Die Ausrottung dieses allgemeinen Vorurteils wird noch erschwert durch
den Umstand, dafs die Verteidiger der Willensfreiheit sich fortwährend
auf die Sittlichkeit, auf Humanität, auf die moralische Ordnung berufen,
als wenn man nämlich ohne die Freiheit all das nicht ebenso aufrechterhalten

könnte. Nichts ist unrichtiger, als dieses. Der Determinismus
ist berufen, die wahren Principien der Sittlichkeit zu entdecken, er bildet
die festesten Grundlagen für die wahre, leider bis jetzt noch nicht zur
Geltung gelangte Humanität und Kultur, er will dem Menschen ein seiner
Natur und der Wahrheit gemäfses und würdiges Dasein verleihen,
tausende von Menschen von den Unruhen und den Qualen ihres Gewissens
befreien; denn diese foltern und plagen sie nur deshalb, weil sie sich in
der durchaus falschen Anschauung befinden, dafs sie die freien Ursachen
ihrer Fehltritte sind. Wahrlich, etwas Humaneres läfst sich kaum
denken als der Determinismus. Erst dann wird die Menschheit wahrhaft

glücklich und ihrem Ziele nahe treten, wenn einmal die sonnenklare

Lehre über die Unfreiheit des Willens zur allgemeinen Geltung
kommen wird.

Wie wird aber die Unfreiheit des Willens begründet, resp. erklärt?
Aus rein tierischen Lebensäufseruogen entwickelt sich allmälig, je nach
den körperlichen und den vorwiegend durch die Schädel und
Gehirnbildung bedingten geistigen Anlagen, in Verbindung mit dem erzieherischen
Vorbilde und dem Einflüsse der äufseren Lebensverhältnisse das geistige
Wesen des Individuums. Hier sind schon die Keime des zukünftigen
sittlichen Charakters niedergelegt. Dieselben entwickeln sich streng den
Gesetzen der Natur gemäfs, langsam und langsam zu einem reifen
Charakter, aber so, dafs nichts in dem aufgewachsenen Individuum enthalten
sein kann, was nicht bereits in seiner organischen Beschaffenheit wenigstens

dem Keime nach vorgefunden worden wäre. Kein Mensch ist im
stände, zu seinem sittlichen Charakter auch nur ein einziges Atom neu
hinzuzufügen. Alles ist durch die strengste natürliche Notwendigkeit zü



Litterarische Besprechungen. 465

erklären. Wer von seiner Natur aus ein jähzorniges, dem Neide, Hasse,
der Feindschaft u. s. w. geneigtes Temperament besitzt, kann unmöglich
gegen seine Anlagen handeln. Dafs Klima, äufsere Verhältnisse,
Geschlecht und besonders die Erziehung auf das Temperament und den
sittlichen Charakter einen wirkenden Einflufs ausüben, ist ohne Zweifel
wahr. Aber man darf ja nicht denken, dafs dadurch etwas Wesentliches
am Charakter geändert wird. Alle diese und ähnliche Mittel sind
nur darauf berechnet, den vorhandenen Keim zur Sittlichkeit zu wecken
und seine angeborenen sittlichen Organe zum Wachstum zu bringen.
Weil aber die Naturanlagen, körperliche Dispositionen, äufsere wie innere
Beschaffenheit, Klima u. s. w. bei jedem Menschen verschieden sind,
ist daraus auch die Verschiedenheit der einzelnen Handlungen,
Temperamente u. s. w. zu erklären. Bei manchen Menschen sind die
Sittlichkeits-Organe ganz unentwickelt, wie bei den unkultivierten Völkern,
weshalb zwischen ihnen und z. É. dem vollkommensten Affen wohl kein
grofser Unterschied zu finden ist; bei anderen aber werden dieselben durch
Civilisation, Bildung des Verstandes, insbesondere aber durch die
gewissenhafte Erziehung bis zu einer Höhe entwickelt, wie wir sie in
unseren Tagen bei den gebildeten Nationen erblicken. Bei ihnen sind
die Sittlichkeits-Organe fein gebildet, und zu dieser Höhe müfsten sich
alle Völker zu erschwingen suchen.

Bei manchen Menschen, fährt unser Verf. fort, ist die Sittlichkeits-
Empfindung so ungünstig ausgebildet, dafs sie, wenn sie eine böse That
begangen, von Reue und Schmerz ergriffen werden. Aufgabe der
Erziehung sowie der eigenen Anstrengung ist, diese Unglücklichen aus ihrer
traurigen Lage zu befreien und durch die deterministische Anschauung
aus ihrem Wahne zu erlösen. Deshalb ist auch von dieser Lehre der
Friede und die Ruhe der Menschheit abhängig.—Weil von einer freien
Bestimmung keine Rede sein kann, so kann auch im strengen
philosophischen Sinne von Schuld oder Unschuld, sowie von Zurechnungsfähigkeit

nicht gesprochen werden. Dafs manche sich für schuldig u. s. w.
halten, daran ist ihre unglückliche organische Beschaffenheit schuld; an
und für sich befinden sie sich in einem traurigen Irrtume, aus welchem
sie durch die goldene Lehre des Determinismus leicht zu retten wären,
wenn sie dieselbe nur wohl beherzigen möchten. — Führt aber eine
solche Behauptung nicht zur Unsittlichkeit, zum Umstürze in der menschlichen

Gesellschaft? Nicht im mindesten. Allerdings darf man diese
wichtigen Grundsätze und Wahrheiten nicht dem Volke und vor allem
nicht der Jugend vor Augen halten, weil sie noch zu wenig reif sind für
die erhabenen Lehren des Determinismus. Aber im Grunde genommen
kann nur der Determinismus der Sittlichkeit und der menschlichen
Gesellschaft Dauer verleihen. Der Determinist ist der liebevollste Mann
der Welt; er erduldet alles von seinen Nebenmenschen, übt die Feindesliebe,

verzeiht seinen Beleidigern aus ganzem Herzen. Er weifs ja, dafs
alles mit Naturnotwendigkeit vor sich gegangen ist, und hätte er sich
unter den nämlichen Umständen befunden, wahrlich, er hätte ebenfalls
so gehandelt. Er ist nicht stolz, weil er weifs, dafs all das Gute, was
er besitzt, von der Vorsehung ihm gegeben wurde. Das Christentum,
da es die Feindesliebe und zugleich die Freiheit des Willens lehrt,
befindet sich in bedauernswertem Irrtume; denn wie kann man jemanden
lieben und ihm verzeihen, der sich absichtlich und freiwillig in den Fehler
stürzt? Wenn also das Christentum den Bedürfnissen der Sittlichkeit
und den Aufgaben der Zeit gewachsen sein will, mufs es die gründlichen
Reformen, die ihm wirklich not thun, sich einfach gefallen lassen (S. 105).



466

— Aber wo keine Schuld vorhanden ist, wie kann man da jemanden für
seine Fehltritte strafen? Die Deterministen verlangen ja auch die Strafen,
ja sie wünschten, dafs dieselben strenger sein sollten, als die jetzige
Gesetzgebung sie vorschreibt, aber sie verlangen die Strafen nicht für
die Schuld, sondern auf dafs das betreffende Individuum dadurch angeleitet

werde, die in ihm liegenden Keime der Sittlichkeit zu pflegen, und
auch, um dadurch den bereits stark angewachsenen Organen der Unsitt-
lichkeit einigen Einhalt zu thun. So ähnlich wie bei den Tieren mufs
der Mensch, um es kurz zu sagen, dressiert werden. Am besten ist es,
wenn man dieses Verfahren bereits in der Jugend, vielleicht im zweiten
Lebensjahre, beginnt. Aber von einer Schuld kann unter keiner
Bedingung gesprochen werden. — Zu merken ist jedoch, dafs der tiefste
und innerste Grund der menschlichen Handlungen das Unbewufste ist,
weshalb die Untersuchungen Hartmanns nicht genug empfohlen werden
können.

Dafs übrigens die deterministische Lehre sich sehr wohl verträgt
mit den erhabensten Anschauungen über Gott und die Vorsehung, dafür
ist ein klassischer Zeuge Spinoza, der über diesen Punkt die schönsten,
treffendsten und versöhnendsten Gedanken ausgesprochen hat. — Aber
wann wird einmal die goldene Lehre des Determinismus eine
eminentpraktische Bedeutung erlangen? „Solange noch hervorragende
Philosophen mit allen Künsten der Dialektik der Lehre von der Willensfreiheit
eine, wenn auch an sich höchst hinfällige, Basis zu verleihen bestrebt
sind — so lange hinsichtlich vieler Gebiete des Wissens starrsinniger
Aberglaube mit den zweifellosesten Forschungsergebnissen in Zwiespalt
sich befindet, — so lange namentlich der allergröfste Teil der Gebildeten
die wichtigste aller Fragen, als welche sich zweifellos die Frage nach
der Freiheit des Menschen darstellt, entweder auf sich beruhen läfst
oder dieselbe als gelöst erachtet mit der naiv-trivialen Begründung: „weil
jeder Mensch thun kann, was er will, ist er frei und verantwortlich",
und deshalb jede tiefere Auffassung von vornherein als philosophisches
Hirngespinst ablehnt, — so lange alles dieses und noch so vieles
Verkehrte triumphiert, ist die Zeit nicht gekommen für allgemeines
Verständnis und praktische Bethätigung unserer Lehre, die dereinst die
Welt erleuchten wird, wie keine vor ihr." — Schliefslich hofft
der Verf., dafs er durch seine Darstellung manchen denkenden Kopf für
seine Lehre gewinnen wird, und dafs er auch, wenn auch einen noch so
bescheidenen Teil, an dem endlichen Durchbruche der Wahrheit haben
werde. „Auch hofft er, dafs manches in den Qualen der Selbstvorwürfe
befangene Gemüt Trost und Beruhigung aus den Wahrheiten schöpfen
werde, deren Klarlegung ihm ebensowohl Verstandes- wie Herzenssache

war."
Was soll nun die gesunde Philosophie zu dieser Darstellung sagen?

Sie hat bereits längst die Fundamente zu der Lösung aller dieser
Einwände gegeben. Der Grundfehler unseres Verfassers ist, dafs er den
Menschen als ein vollkommeneres Tier betrachtet, d. h. dafs er von der
Geistigkeit, Spiritualitas der menschlichen Seele keine Vorstellung hat.
Wie erhaben sind nicht die Principien der wahren Philosophie im
Vergleich mit diesen Behauptungen! Sie unterscheidet im Menschen genau
zwei Bestandteile, zweifache Fähigkeiten: die sinnlichen, die von den

Organen abhängig sind, und die geistigen, welche zwar von ihnen ex
parte objecti beeinflufst werden können, aber an und für sich mit ihnen
nichts zu schaffen haben, noch weniger einen dominierenden, nötigenden
Einflufs ausüben können. Und eine solche Fähigkeit unserer Seele ist



Litterarische Besprechungen. 467

der Wille. Wir könnten also alles das zugeben, was der Verfasser in
seiner Abhandlung schreibt; aber seine Ansichten gelten nicht für die
geistigen Teile unserer Seele, sondern nur für die niederen, welche wir
mit den Tieren gemein haben. Allerdings kann der Mensch seine
angeborenen (sinnlichen) Eigenschaften und insbesondere sein Temperament
nicht ausrotten, und das verlangt ja auch kein vernünftiger Philosoph,
denn es liiefse die Natur zerstören wollen; aber sie befinden sich in
der Gewalt des geistigen als des höheren Vermögens, und eben deshalb
kann der Mensch dieselben beherrschen, je nach Umständen regulieren,
kurz: seiner Vernunft dienstbar machen. Wenn man aber im Menschen
kein geistiges Strebevermögen annimmt und den Willen identifiziert mit
den niederen tierische;} Fähigkeiten, so ist es nicht zu wundern, dafs
eine solche Behauptung derartige traurige Konsequenzen nach sich zieht,
wie die im Buche des Verf. enthaltenen.

Daher kann sich die wahre Philosophie mit der Lehre des Verf.
nicht einverstanden erklären. Seine Erörterungen über Gewissen,
Charakter, Erziehung u. s. w. sind nicht der Wahrheit entsprechend. Das
Gewissen ist innerlich unserer Natur und eine Eigenschaft unserer
übersinnlichen Vernunft. Ebenso darf der Charakter nicht mit den
sinnlichorganischen Teilen unserer Seele verwechselt werden. Die Erziehung
hat zum Zwecke, die geistigen und nicht die tierischen Vermögen des
Menschen zu veredeln; nicht in dem Sinne, als ob alles nur von ihr
abhängig wäre, nein, in letzter Instanz hängt alles vom freien Willen
des Menschen ab, und nicht allein von den angeborenen Sittlichkeitsorganen

u. s. w. Dafs Klima, innere, äufsere Verhältnisse, Geschlecht,
körperliche Anlagen grofseu Einflufs ausüben auf den sittlichen Charakter
des Menschen, hat noch niemand bezweifelt; aber eben daraus kann man
auf die Freiheit des Willens schliefsen. Wenn Klima, Familieu-Verhält-
nisse, Erziehung auf den menschlichen Charakter einen nötigenden Einflufs

ausübten, dann müfsten diejenigen Völker, die unter dem nämlichen
Klima leben, einen, wenn nicht ganz und gar gleichen, so doch
sehr ähnlichen Charakter besitzen. Dasselbe miifste gelten von den
Kindern derselben Familie, Zöglingen derselben Anstalt etc. Nun
möge mau die Geschichte und die tägliche Erfahrung befragen, und
sie werden uns gerade das Gegenteil von dem Gewünschten sagen,
oder sie werden uns wenigstens keine Beweise für die Ansichten unseres
Verfassers liefern. Was sind die jetzigen Bewohner Nordafrikas im
Vergleich zu den alten Puniern? Die Bewohner Vorderasiens und
Griechenlands werden uns wohl wenig an die alten Perser und Griechen
erinnern. Die jetzigen Italiener und Franzosen werden wohl nicht sehr
ähnlich sein den alten Römern und Galliern resp. Franken, trotzdem
sie unter dem nämlichen Klima leben. Sind nicht die Zöglinge einer
und derselben Erziehungsanstalt oft gänzlich von einander verschieden?
Kinder derselben Familie und der nämlichen Lebensweise erinnern uns
oft an alles eher, als an Ähnlichkeit der Sitten und Charaktere. Nach
der Meinung des Verfassers müfste aber in den genannten Fällen wenn
auch nicht eine Gleichheit, doch wenigstens eine auffallende Ähnlichkeit
zu finden sein.

Es gibt kaum ein Zeugnis von grofser Kenntnis des menschlichen
Herzens, wenn man behauptet, niemand könne innerhalb einer kurzen
Frist, oder gar in einem Augenblicke ein ganz anderer sittlicher
Charakter werden. Die Geschichte und vor allem das Christentum, d. h. der
Katholizismus, haben Beispiele genug dafür geliefert und liefern sie noch
immer. Wenn aber der Verfasser solche unleugbare Erscheinungen für



468 Litterarische Besprechungen.

psychiatrische Zustände hält (S. 117), hat er dadurch nur seine
minder tiefe Beobachtungsgabe verraten. Der Vorwurf, den der Verf.
gegen Kant schleudert (S. 43), dürfte vor allen ihn selbst treffen. — Die
NoteS. 99 hätte wegbleiben können, denn darin gibt der Verf. nur seine
mangelhafte ßelesenheit und Kenntnisse über die theologische Lehre von
der Prädestination und Wahlfreiheit kund. — Dafs des Verf. Lieblingsautoren

Hartmann, Spinoza, Feuerbach sind, dürfte seinen philosophischen
Standpunkt zur Genüge kennzeichnen.

Nur aus Eifer für seine eigene Meinung sind die minder sanften
Ausdrücke zu erklären, mit denen er die Argumente und die Ansichten
seiner Gegner bezeichnet. Die Argumente der Gegner sind „Trugschlüsse,
geschöpft aus oberflächlicher Beurteilung" (S. 17), sie führen „zu
ungeheuerlichen Widersprüchen" (S. 54); sie sind „phantastischen, sich selbst
zersetzenden, Thatsachen und Erfahrung negierenden Trugbildern" ähnlich,

welche vor der Leuchte der objektiven Kritik verschwinden wie der
Nebel vor den Sonnenstrahlen (S. 73), weshalb jeder, der nicht blind ist,
sich der deterministischen Lehre anschliefsen mufs (S. 23), sie beweist
ihre Grundsätze mit überzeugender Wucht (S. 98). Die Lehre von der
Freiheit des Willens versetzt ihn in ein Chaos von Widersprüchen (S. 17).
Kants Behauptung über die angebliche Freiheit der Vernunft ist ein
ungeheuerer Irrtum (S. 79), und überhaupt befindet sich Kant, was
die gegenwärtige Frage anbelangt, in schwerem, thatsächlichem Irrtume
(S. 80). Will jemand sich von diesen kritiklosen Träumereien, haltlosen
logischen Schlüssen (S. 29) und den schroffsten Widersprüchen (S. 31)
befreien, so soll er ja nicht unterlassen, die scharfsinnigsten
Untersuchungen Hartmanns (in der Philosophie des Unbewufsten) genau
nachzulesen (S. 64); wie denn überhaupt daselbst die Fundamente der
deterministischen Lehre mit einer Klarheit dargelegt werden, wie sonst
nirgendswo.

Dafs diese Darstellung nicht schonend genannt werden darf, ist
aufser Zweifel. Aber aus dem ganzen Buche geht es hervor, dafs der
Verf. die Wahrheit zu ermitteln sucht, es fehlen ihm aber die Grundlagen

einer gesunden Philosophie. Sollten wir am Schlüsse unserer
Besprechung dem Verfasser etwas anraten, so möchten wir ihn bitten, er
wolle die Mühe nicht scheuen und ein Handbuch der Philosophie, welches
im Geiste der nüchternen Wahrheit geschrieben ist, in die Hand nehmen,
und insbesondere jene Teile genau durchstudieren, welche über die
Willensfreiheit handeln. Dafs vielleicht dasselbe im scholastischen Geiste
und Stile geschrieben sein sollte, darf ihn nicht zurückschrecken. Sein
die Wahrheit anstrebender Geist wird durch das Studium eines solchen
philosophischen Werkes gesättigt, und er wird alsdann über die Willensfreiheit

anders denken und auch in einem anderen Tone schreiben, als
er es in der vorliegenden Abhandlung that. —„Die letzten dreifsig Seiten
sind der Widerlegung der Prorektoratsrede (Über die menschliche Freiheit)

Kuno Fischers gewidmet.
Graz. Fr. Sadocus Szabo 0. P.

Die Seelenfragc mit Rücksicht auf die neueren Wandlungen
gewisser naturwissenschaftlicher Begriffe von O.Flügel.
2. Aufl. Cöthen, 0. Schulze, 18D0.
Der auf dem Gebiete der Philologie und Theologie rühmlichst

bekannte und eifrig gelesene Verfasser macht in dieser Schrift den
erfolgreichen Versuch, gegenüber dem schrankenlosen Materialismus die Seele



Litterarische Besprechungen. 469

als „unteilbares Wesen, das da Träger aller geistigen Zustände einer
Person ist" (S. 120), wissenschaftlich darzuthun. Unter den „neueren
Wandlungen gewisser naturwissenschaftlicher Begriffe", auf welche er
Rücksicht nimmt, ist jedenfalls die bedeutungsvollste die S. 49 erwähnte
und S. 81—90 ausführlich behandelte, diejenige nämlich, gemäfs welcher
„von einer grofsen Anzahl Naturforscher die Ausschliefslichkeit der äufsereu
Bewegungszustände für die Materie aufgegeben und als Ergänzung dazu
innere Zustände in den Elementen der Materie angenommen werden".
Nach Helmholz (S. 89) wäre ja das Geschäft der Naturforschung
vollendet, wenn einmal die Zurückleitung der Erscheinungen auf einfache
Kräfte vollendet sein wird. Wir geben dem Verfasser Recht, dafs, wenn
der Materialismus die hier angedeutete Wandlung vollzieht und konsequent

durchdenkt, ein Weg zur Verständigung besteht; wir wollen ihm
auch zugeben, dafs anstatt „einfacher Kräfte" besser „einfache Wesen"
zu setzen sei, die, so lange sie jedes für sich, abgesondert von allen
anderen gedacht werden, keine Kräfte sind und haben. Dann aber ist
die Schlufsfolge unausbleiblich, dafs es wohl einen Monismus, der
Kraft nach, gibt, jedoch keinen Monismus, wenn die Wesenheiten in
Betracht gezogen werden. Mit anderen Worten: Eine Kraft besteht,
welche allen Wesenheiten das thatsächliche Sein der Existenz und einer
jeden entsprechende Kraft mitteilt; von der aus die verschiedenen Wesenheiten

in Wechselbeziehung gesetzt werden; die aber selbst nicht in diese
Wechselbeziehung eintritt, so dafs etwas anderes auf sie einwirken könnte,
sondern die vielmehr wesentlich Kraft ist, d. h. deren Wesen selber nichts
ist als reinste Kraft. Denn wenn jedes der „einfachen Wesen" ohne
Kraft ist, wie sollen sie dann sich gegenseitig zur Thätigkeit bestimmen,
während ein jedes nur vermögend ist, bestimmt zu werden; es sei denn
es besteht eine Kraft, die selber Wesen, also in sich notwendig, unendlich,

von allem anderen Sein her unbestimmbar ist. Der Verfasser zieht
diese Schlufsfolge nicht direkt selber, seine Ausführungen aber lassen den
Platz dafür offen. Eine völlig, auch einem Schöpfer gegenüber, ursprüngliche

Mehrheit von Atomen, d. h. von solchen einfachen Wesen, die also
rein aus sich beständen, ist jedenfalls undenkbar; denn einerseits gehört
dazu, um thatsächlich zu sein, Kraft, und diese Wesen haben, nach Annahme,
keine, und andererseits mufs sich, wie Plato beweist, jede Mehrheit auf
eine Einheit zurückführen lassen. Will mau freilich diesen Monismus
der Kraft, wonach alle Kräfte mit ihren Abstufungen und Wirksamkeiten
von einer einzigen Kraft aus an erster Stelle in Thätigkeit gesetzt werden,

konsequent weiter denken, so wird man nicht, wie der Verfasser zu
meinen scheint, die Lebenskraft vom Körper, als Ergebnis verschiedener
körperlicher Erscheinungen, ableiten und die Seele einzig zum Träger
der geistigen/rhätigkeiten machen dürfen. Man mufs dann das Wesen
des Körpers in das Vermögen setzen, Sein zu empfangen und zur Thätigkeit

von anderswoher bestimmt zu werden, das Wesen der Seele aber in
das Vermögen, den Körper, so lange sie in ihm ist, zum lebendigen Sein
und zur Thätigkeit zu bestimmen. Dieses beiderseitige reine Vermögen
oder diese beiden „einfachen AVesen ohne jede Kraft" erhalten dann die
jedem entsprechende Kraft von jener, die wesentlich keinerlei
Vermögen, sondern nichts als Kraft ist. So sind in ihrem gegenseitigen
Wesen Körper und Seele geschieden, als verschieden geartetes Vermögen
für Sein und Wirken; in diesem Wesen aber selbst liegt die Verbindung
zu einheitlichem Sein der Existenz und der natürlichen Thätigkeit auf
Grund der reinen Kraft, mit Bezug auf die allein ein wirkliches Y
ermögen für thatsächliches Sein und Wirken, also ein AAresen, bestehen kann.



470 Litterarische Besprechungen.

Thomas von Aqniuo und die platonische ldeeenlehre; eine
kritische Abhandlung von Dr. Viktor Lipperheide.
München, M. Rieger, 181)0.

Wir haben hier eine höchst interessante Schrift vor uns, die sich
mit Sachkenntnis, reifem Urteil und in klarer, ruhiger Darstellung mit
einer schon oft behandelten Frage beschäftigt: Wie steht Thomas zur
ldeeenlehre Piatos und somit zur Philosophie dieses grofsen Weisen
selber? Der Verf. fafst S. 128 sein Urteil in den Worten zusammen:
„Thomas fühlte sich imstande, seine Auffassung der Platonischen ldeeenlehre

mit der Autorität des Stagiriten zu decken. Weit entfernt, dafs
er die Gestalt, in welcher das System Piatos bei Augustinus, von der,
in welcher es- bei Aristoteles erscheint, nicht gehörig sonderte, strebt er
vielmehr darnach, mit jenem im Einvernehmen zu bleiben, ohne genötigt zu
sein, mit diesem zu brechen." Hatte zudem ja schon Augustin selbst
gesagt, der Unterschied zwischen Aristoteles und Plato sei grofs, wenn
auf die Ausdrucksweise gesehen wird, gering und fast Null, wenn man
den Inhalt berücksichtigt. (Vgl. S. 122 die Stellen aus Thomas zu I de
anima 1, c. 8 und zu I Phys. c. 14, die ähnlich lauten.) Es ist ein
Irrtum, wenn man den hl. Thomas so ganz zum Nachbeter des Stagiriten
macht. Die einschneidendsten Beweise für die Existenz Gottes, für
manche der göttlichen Vollkommenheiten, für die Natur des Übels etc.
hat Thomas aus Plato. Er führt ihn nicht so oft an aus demselben
Grunde, aus dem Aristoteles seinen Lehrer bekämpft: Die figürliche
Redeweise, deren, gleich andern alten Philosophen, Plato sich bedient, konnte
weit leichter zu Mifsverständnissen Anlafs geben, wie die präcise
Terminologie des Stagiriten. Dies ist besonders der Fall mit der ldeeenlehre.

Sind selbständig für sich bestehende, ewige Ideeen die Substanz
des vergänglichen Dinges, so dafs sie dessen Sein formen und die Dinge,
absehend von diesen Ideeen, aufserhalb ihrer selbst, nicht sind, so werden
nicht diese dem Entstehen und Vergehen unterworfenen Dinge verstanden,

sondern etwas, was aufsen sich findet, nicht etwas Vergängliches,
sondern Ewiges und Unveränderliches. Die Dinge werden schliefslich zu
Gott, da ja das Eine, Gute, also nach Plato Gott, auch unter den
Ideeen sich finden und die Dinge danach ihre Güte und Einheit haben. Die
h. Väter haben, gestützt auf das Licht des Glaubens, bereits vom Beginne
des Christentums an diese Mifsverständnisse von der Lehre Piatos
fernzuhalten und das Erhabene herauszuschälen gesucht. Der Areopagite
nahm zuerst und später zumal Augustin die Musterideeen Piatos an, aber
als Ideeen in Gott, nach denen Gott die Welt geschaffen hat und leitet.
Dadurch wurden diese Ideeen nur um so selbständiger, denn ihr Sein war das
reine und einfache Sein des göttlichen Wesens. Es kommt ihnen Schaffenskraft

zu, soweit sie mit Gott selber in reinster Thatsächlichkeit eins
sind. Da sie keine Materie voraussetzen, so ist das Schaffen der
Welt keine Notwendigkeit, sondern ..rein der göttlichen Güte gedankt,
die, wie Thomas sagt, „andern die Ähnlichkeit mit ihr, das Gute,
mitteilt, soweit es möglich ist" (secundum quod possibile est), nämlich einzig
auf Grund des freien Ratschlusses; ist ja doch der göttliche Wille mit
Rücksicht auf alles andere wesentlich frei. Mit dieser Anschauung von
den Ideeen setzten die Väter in Verbindung die Eugelsubstanzen, m
welchen eine stets thatsächlich aufgefafste, von Gott erschaffene Idee die
Wesensform ist, zu der die andern, von Gott eingeprägt, hinzutreten.
Diese intellectus separati sind causae instrumentales für das Hervorbringen

der dem substantiellen Wechsel unterliegenden Dinge, nachdem



Litterarische Besprechungen. 471

diese einmal geschaffen worden. Sie bereiten das wirkliche Sein vor,
als causae efficientes, vermittels der Bewegung der Himmelskörper,
die von ihnen abhängt, wie ja jede Kreisbewegung, auch die des Blutes
im animalischen Leben, von etwas Geistigem, zum mindesten von einer
über dem Stoffe seienden Form, abhängt. So sind diese Substanzen
causae efficientes kraft der ersten Ursache und vermittels der Bewegung.
Sie sind in genere causae formalis, einerseits weil sie in sich eine
abgeleitete Idee haben, die zu ihrem Wesen gehört und gemäfs der sie, als
untergeordneter Exemplaridee, ihre wirkende Thätigkeit ausüben;
andererseits, weil sie die ersten Urbilder in Gott schauen. Sie sind aber
in keiner Weise die Wesensform selber der Ginge, als ob diese in sich
keine hätteu. Sie sind causae finales, insoweit ihre Wirksamkeit mit der
göttlichen Güte verbunden ist. Nie aber sind sie causae materiales mit
Rücksicht auf die sichtbaren Uinge und deren Eigenschaften, denn nie
werden sie von diesen bestimmt.

Diesen Weg der Versöhnung von Aristoteles und Plato schlägt auch
Thomas ein. Wenn Thomas beim Verfasser sagt (S. 104), „dafs für das
Böse keine Idee beansprucht werden könne, da es dem Augustinus
zufolge in dem Mangel des Mafses, des spezifischen Wesens und der
Ordnung bestehe", Plato aber die Idee eben das spezifische Wesen genannt
habe, so vermögen wir darin auch nicht einen Schatten von Widerspruch
zu finden. Nicht den Mangel der Idee, welche Plato das aufsen bestehende
Wesen der Dinge nannte, bezeichnet Th. als das Übel; dann wäre alles
vom Übel, denn nichts hat sein Wesen aufserhalb seiner selbst.
Vielmehr spricht Th. da von den Ideeen in Gott, welche weder Musterformen,
Exemplarideeen für ein Übel seien, noch (secundum quod signiticat ratio-
nem) wirkende Ursachen eines Übels gemäfs der Kraft Gottes, denen
das Wesen i m Dinge folgt vermittels der werkzeuglichen Ursachen. —
Die Darstellung der Erkenntnislehre des hl. Thomas, resp. die
Zurückweisung der Platonischen Ideeenlebre von Seiten des Aquinaten, hätte an
Schärfe gewonnen, wenn der Verfasser (S. 12) die erste Thätigkeit des
Intellekts, vermöge deren das Wesen eines Dinges als etwas Einheitliches
erfafst wird, als eine, ähnlich wie die Erfassung der Sinnenobjekte
seitens der Sinne, mit Naturnotwendigkeit geschehende, unbewufste betont
hätte (S. th. I, qu. 16, art. 2). Diese erste Thätigkeit ist noch nicht Erkennen,
sondern genauer Gegenstand des Erkeunens (conformitatem istam cogno-
scere est cognoscere veritatem). Wird dann noch der zweite Hauptgrundsatz
für die Erkenntnislehre des h. Thomas hinzugenommen, für den der Verf.
ja eine prägnante Stelle (S. 29, IV C. 9. c. 4: Verbum nostri intellcctus
ex ipsa re intellecta habet, ut intelligibiliter eandem naturam numéro
contineat) anführt und gemäfs dem das Eine Selbe, was aufsen macht,
dafs das Ding ist, innen, in der Vernunft, macht, dafs das Ding erkannt
werden kann; so erscheint es völlig unmöglich, dafs etwas anderes das
Wesen im Dinge sein kann, wie was im Dinge selbst die potentia ist für
das Sein, nämlich die Substanz. Nur Vermögen kann ja eins werden
mit Vermögen, nämlich bestimmendes mit dem entsprechenden bestimmbaren.

Und so wird die Idee recht eigentlich zu einem Vermögen, ein
bestimmtes Ding zu kenneu ; nicht ist sie von sich aus etwas Thatsächliches ;

nämlich das wirkliche Erkennen. Dann kann sie aber nimmer etwas
einzeln für sich Bestehendes sein. Bei schärferem Hervorheben dieser
Punkte würde der Verf. auch eine unbestimmte Ausdrucksweise (S. 99)
betreffs der Phantasmen vermieden haben. Die Phantasmen „beeinflussen"
nicht „zur Hervorbringung von Denkformen". Die fertige Idee wird
naturnotwendig eine der Vernunft innewohnende. Die Phantasmen halten sich



47 -2 Litterarische Besprechungen.

rein vom Gegenstande aus, ex parte objecti. Was die Farben für das

Auge sind, das sind die Phantasmen für die Vernunft; oder was das Buch
für das Lesen ist, das ja zum Lesen selber ex parte objecti nichts beiträgt.

'>' •

Kants Lehre von Rannt nnd Zeit, kritisch beleuchtet vom
Standpunkte des gemeinen Menschenverstandes aus; von
Hubertus Gisevius. Hannover, Helwing, 1890.
Der Verfasser behandelt die Auffassung, welche Kant in der tran-

scendentalen Ästhetik betreffs Zeit und Kaum kundgibt und zur Unterlage

seiner Kritik der reinen Vernunft macht. Nachdem er die unstreitbar
vorhandenen Mängel der Kantschen Auffassung, wenn auch hie und da
etwas einseitig, vorgelegt, kommt er zu dem Schlüsse, die Wahrheit über
die Begriffe von Zeit und Kaum könne nur durch die Experimental-
Psychologie festgestellt werden, wieWundts Beobachtungen an der
Entwicklung des Geistes von Kindern dartbun; es handle sich hier also um
„posteriorische Anschauungen" und keineswegs um etwas a priori. „Kant
hat einen durch Erfahrung eingeleiteten höchst verwickelten psychischen
Prozefs als ursprüngliches einfaches Besitztum des Intellekts aufgefafst.
Hätte er Wundts Beobachtungen und Experimente zu machen vermocht,
so würde er nicht einen Augenblick an der Posteriorität der
Kaumanschauung gezweifelt haben." Wir glauben kaum, dafs dergl. Experimente

an Kindern Kants Theorie beeinftufst hätten. Diese Art Beobachtungen

sind zu sehr der vorgefafsten Meinung unterworfen, die der betr.
Beobachter bestätigt zu sehen wünscht. Die einander entgegengesetztesten
Ansichten stützt man heutzutage, vorzugsweise, auf das, was man an
unmündigen Kindern siebt oder doch zu sehen meint; da ist man ja
durchaus Meister, das Kind widerspricht nicht. Wir sind nicht dagegen,
dafs der Forscher solche Beobachtungen zu Hilfe nimmt, soweit sie
nämlich allgemein, und nicht blofs von dem einen oder von dem andern,
als gültig anerkannt sind ; aber eine Wissenschaft darauf, ganz und gar,
errichten, von der dann wieder die Gesamtheit der übrigen Wissenschaften
am Ende abhängen soll, dies scheint uns zu weit zu gehen.

Den Weg also, welchen der Verfasser einschlägt, um Kant zu
bekämpfen, erachten wir nicht als gangbar. Dafs Kant für Raum und Zeit
in der Vernunft die Wurzel sucht, tadeln wir nicht. Er hat nur darin
gefehlt, dafs er seine Vernunft oder die menschliche Vernunft mit
der Vernunft an sich verwechselte, und diesen Fehler haben ihm Hegel,
Fichte, Schelling bis auf Hartmann nachgemacht. Wenn es eine höhere
und eine geringere Vernunft gibt, also Grade in der Vernünftigkeit, dann
mufs es eine unbedingt höchste Vernunft geben, die in ihrem ganzen
Wesen und Fürsichbestehen nichts ist wie Vernunft; denn Grade gibt es

nur, wo ein Höchstes besteht. Mehr oder minder warm wird ausgesagt
mit Rücksicht auf das Feuer, zu dessen Wesen es gehört, im höchsten
Grade, d. h. nichts als notwendig warm zu sein und deshalb in den andern
Dingen die Wärme zu bewirken, weil es, in unbegrenzter Fülle, Wärme hat.
Ohne die höchste Vernunft also, ohne dafs diese nämlich davon die betr.
Idee irgendwie hat, besteht weder Raum noch Zeit; und wird diese hiu-
weggedacht, dann verschwindet notwendig auch Raum und Zeit und was
darin enthalten ist. „Die Dinge sind, weil Gott sie weifs; und soweit sind
sie, als Gott sie weifs." Dieser Satz des Aquinaten ist das Ergebnis
reiner, folgerichtiger Philosophie. Die Kantsche Forschung selber, mit
ihrer reinen Vernunft, mufs dazu führen. Dafs Kant stillstand in seinem
Denken und die „reine Vernunft" nicht zu dem ausbildete, wozu die



Litterarische Besprechungen. 473

Grundlage seines eigenen Forschens ihn hätte treiben müssen, bildet die
Ursache der Widersprüche, die sich in seinem System finden und die der
Verfasser dieser Abhandlung scharf hervorhebt. Die Begriffe von Zeit
und Raum sind Begriffe a priori; aber in der wirklich reinen Vernunft,
die nichts ist als Vernunft, nämlich als vollendete Einheit des Erkannten
und Erkennenden, sonach nichts aufserhalb ihrer für ihr Denken und
Wirken voraussetzt: in der göttlichen Vernunft. Da wird die
Erscheinungswelt nicht blofser Schein (S. 24), -wenn sie auch ganz von dieser
Vernunft abhängt; denn diese letztere ist die Fülle des Seins, weil die
Fülle aller Einheit, und kann somit wirkliches Sein den von ihr gedachten
Dingen geben, sie ist eben dem Wesen nach nichts als Vernunft, d. h.
höchste, freie Wirklichkeit. Bei uns aber findet sich blofs ein
Vermögen der Vernunft. Unsere Natur ist nicht tbatsächliches Erkennen,
sondern bringt blofs ein Können für das Verstehen mit sich ; sie kann
erkennen und kann auch wieder nicht erkennen. Da geht Raum und
Zeit, aber nur als Vermögen, zum entsprechenden Begriffe zu werden,
voraus; und nicht die äufseren Erscheinungen bringen den wirklichen
vollendeten Begriff von Zeit .und Raum in uns hervor, sondern die
Vernunft bildet ihn mit eigener Kraft und trägt die Anwendung von
demselben nach aufsen.

Dazu genügt freilich nicht ein „Intellekt", wie er in dieser
Abhandlung vorgeschlagen ist. Danach wäre die Vernunft „eine grofsartige
Maschinerie" (S. 34), „die am Gehirne haftet". Die Vernunft ist mit
Rücksicht auf das Gehirn eine in ihrem Wirken, im Erkennen, subjektiv
gänzlich freie Kraft. Sie hängt im Akte des Erkennens nicht im
mindesten vom Gehirne ab, und „es wird der exakten Forschung" nie
„gelingen, nachzuweisen, wie bei einem bestimmten geistigen Vorgange in
bestimmten Ganglienkugeln und Nervenröhren eine bestimmte Bewegung
bestimmter Atome stattfindet". Man mag noch so sehr dazu kommen,
„die Hirnvorrichtung sich abspielen zu sehen wie das Räderwerk einer
grofsen Maschine"; man wird nie nachweisen, dafs die eigentlichste Thätig-
keit des vernünftigen Erkennens dadurch erklärt werde. Der Mensch
kann ohne Einbildungskraft, ohne Phautasiebilder nicht vernünftig
verstehen, wie jemand ohne Buch nicht lesen kann, obgleich keinem das

vorliegende Buch die Fertigkeit des Lesens oder auch nur eine gröfsere
Fertigkeit des Lesens verleiht. Ist das Organ der Einbildungskraft
demnach krank, so leidet darunter das vernünftige Erkennen; aber in
keiner anderen Weise wie das gute Lesen leidet, wenn auf den Seiten
sinnstörende Flecken sind oder wenn das Buch in schwankender Bewegung
gehalten wird. Das hängt nicht mit der Vernunft an sich zusammen,
sondern mit dem Zustande, in welchem sich hei uns das Vermögen der
Vernunft, kraft der natürlichen Verbindung mit dem Körperlichen, findet.
In der Einbildungskraft erglänzen die stofflichen Bilder der sichtbaren
Dinge; und diese letzteren sind eben der natürliche Gegenstand des

menschlich-vernünftigen Erkennens, das Bilderbuch, in welchem die Rätsel und
Rebusse stehen; sagt doch der Apostel: „Wir erkennen jetzt wie in Bildern
und Rätseln". Hat das Körperliche diesen Zweck, Bilderbuch für die
erkennende Vernunft zu sein, erfüllt, dann hört der jetzige Zustand der
Vernunft auf. Wenn wir deshalb auch nicht mit dem Verfasser
übereinstimmen, der da meint, dafs „die Wissenschaft sich fortgesetzt Gebiete
erobere, die früher dem Glauben gehörten" (S. 38), als ob nämlich
Wissenschaft und Glaube die erbittertsten Feinde wären, die niemals
Waffenstillstand schliefsen; so sind wir doch seiner Ansicht, dafs „der
Glaube stets der Schlufsstein menschlichen Denkens bleiben wird", und



474 Litterarische Besprechungen.

zwar aus dem Grunde, weil, was für uns Glauhe ist, jetzt bereits als
klares Wissen in der „reinen Vernunft", in der göttlichen nämlich, sich
findet und wir einst daran teilnehmen werden.

Die Seele nild ihre Thätigkeiten. Nach den neuesten For¬
schungen auf Grund physiologischer Gesetze für Theologen,
Pädagogen, Juristen und Gebildete dargestellt von Prof.
Friedrieh Koerner. 2. Aufl. Leipzig, Härtung u. Sohn,
1890.

Ein in hohem Grade dankenswerter Beitrag zur Seelenkunde!
Zumal wird niemand diese Arbeit unberücksichtigt lassen dürfen, welcher
sich über das Verhältnis der Seele zu den physiologischen Erscheinungen
eingehender unterrichten will. Der Verfasser behandelt zuerst die
Beschaffenheit der Verbindung von Leib und Seele, zergliedert darauf
physiologisch das Nerven- und Gehirnsystem und geht dann zu den
eigentlich psychischen Thätigkeiten über, beschreibt nämlich den
Sinnenmechanismus, die Muskelgefühle, Empfindungen, Vorstellungen, die
Gewinnung von Denkformen, Begriffen, Ideeen. Die Darstellung des Kreislaufes

der Geistesthätigkeiten bildet den Schlufs. Was den principiellen
Standpunkt dieser Abhandlung betrifft, so können wir uns gern damit im
Einverständnisse erklären, dafs der Verfasser die Anschauung vertritt,
„die Seele als persönliches Ich veranlasse selber ihre Thätigkeiten";
wir vermögen auch dem Satze ein angemessenes Verständnis abzugewinnen,

dafs „alles psychologische Geschehen physiologisch möglich und
die Seelenlehre selber angewandte Naturwissenschaft ist", insoweit die
Seele „den ihr eingepflanzten Naturgesetzen folgt und sie im freien
Willen zum Ausdrucke bringt", insoweit zumal die Seele mit dem Leibe
zu ein- und demselben Sein verbunden ist. Wenn jedoch hinzugesetzt
wird, dafs, nur durch Physiologie zu psychologischen Kenntnissen gelangt
werden könne", so zeigt dies bereits den die ganze Arbeit in ihrem
principiellen Teile kennzeichnenden Widerspruch, dafs der Verfasser
wohl einen selbständig im Menschen waltenden Geist theoretisch
anerkennen möchte, aber vom Materialismus sich praktisch nicht loswinden
kann. S. 10 verwirft er oben den Satz des Materialismus, dafs „die
Seele nur Ergebnis körperlicher Vorgänge ist", und unten nennt er das
Bewufstsein ein Entwicklung p r o d u k t des Naturlaufes, fafst also die
höchste Thätigkeit der Seele in materialistischer Weise auf. Vielleicht
fühlt er selbst diesen Widerspruch, ohne ihn heben zu können, wenn er
mehrmals versichert, er beanspruche nicht, dafs seine Arbeit einen Ab-
schlufs in der Erforschung des Wesens der Seele und ihrer Thätigkeiten
darstellen solle. Der Widerspruch wäre unschwer zu vermeiden gewesen,
wenn der Verfasser die genaue rechte Mitte eingehalten hätte, wie sie
Thomas von Aquin vorlegt. Er hätte da alle die angeführten
physiologischen Beobachtungen, die sehr zahlreich und höchst interessant sind,
verwerten können; ja vielleicht wären einzelne noch präziser geworden
und somit von einschneidenderem Nutzen für die Sache.

Wenn (S. 9) „Theologen behaupten, Leib und Seele seien
grundverschiedene Wesen, die sich jeweilig verbinden und wechselseitig
beeinflussen (zur Sünde verlocken), um sich dann wieder zu trennen",
so verurteilen wir solche Theologen zusammen mit dem Verfasser.
Man darf sich die Verbindung von Leib und Seele nicht wie ein
Kompagniegeschäft denken, wo die Kasse und der mit Hilfe derselben



Litterarische Besprechungen. 475

gemachte Erwerb gemeinschaftlich ist. Dies ist ein Extrem, das ebenso
falsch ist, wie jenes, wonach die Seele ein Ergebnis der Materie und
ihre Thätigkeit ein Produkt materieller Kräfte ist. Thomas drückt die
eigengeartete Verbindung von Leib und Seele mit Arist. durch die bei
ihm ständige Forme! aus: „Leben ist für die lebenden Wesen Sein".
Nicht der Körper hat ein Sein und die Seele hat ein Sein, welche beide,
zusammengesetzt, das Sein des lebenden Wesens ergäben; sondern nur
ein thatsächlich bestehendes Sein findet sich in jedem lebenden Wesen,
und dieses kommt, als von der im Innern des letzteren waltenden
Form, von der Seele. So verhält es sich auch beim Menschen. Es
mufs da wohl unterschieden werden zwischen der Verursachung, wie sie
vom Künstler ausgeht und das Kunstwerk zur Folge hat, und jener
Verursachung, wie sie in der Form selber des Kunstwerkes liegt. Nach
der erstereu kommt von Michelangelo das Sein des berühmten Standbildes

in St. Peter ad vincula, des Moses; da ist das Sein verschieden
zwischen dem Künstler und dem Kunstwerke, denn hier handelt es sich
um die wirkende oder etwas aufsen herstellende Ursächlichkeit. Diese
Ursächlichkeit besteht nicht zwischen Seele und Leib. Die Seele macht
sich nicht einen Leib und nimmt ihn an, wie der Künstler das Kunstwerk
macht und ihm seinen Namen gibt. Wohl aber steht der Marmor im
Standbilde des Moses ganz unter der Form des Moses; all sein
künstlerisches Sein zieht er von dem Bilde des Moses; man sagt, indem man
darauf zeigt: Das ist Moses und macht des Marmors keine Erwähnung
mehr; ein einziges künstlerisches Sein ist da und dieses kommt ganz
und gar von der Form. Ähnlich ist es beim Menschen. Deshalb sagt
auch Thomas, die Seele gäbe dem Körper das Sein, absehend von der
Seele hat der Körper kein thatsächlicbes Sein; es müfste denn wieder
eine andere Wesensform da sein, wie z. B. die des Staubes. Es ist nur
ein thatsächlicbes Sein im Menschen und dieses erhält durch die Seele
seine Bestimmtheit und Gestalt, nicht aber die Existenz.

Dies verwechselt der Verfasser, wenn er oft in seinem Werke
betont, die Seele sei ebenso allgegenwärtig im Leibe, wie Gott es ist im
All. Gott ist notwendig gegenwärtig jedem Dinge als wirkende, das Sein
nämlich der Existenz gehende und erhaltende Ursache. Diese wirkende
Ursächlichkeit wird von der Seele, die den Körper im Körper selbst zu einem
menschlichen formt und sonach mit ihm ein einheitliches Wesen bildet, wie
die Dreiecksform mit dem Holze, wie das Mosesbild mit dem Marmor, als
der formalen Ursache im Menschen vorausgesetzt. Gott hat der Seele
als wirkende Ursache die Kraft gegeben, im Menschen die den Körper
formende und bildende Ursache zu sein, und Er hat es dem Körper gegeben,
von der Seele, als wesentlicher Form, das Mensch-sein zu erhalten. Ein
andres Vermögen für das Sein bringt der Stoff und ein andres die Seele,
das erstere enthält in seiner ganzen Ausdehnung nichts andres wie nach
allen Seiten hin Bestimmbarkeit, Bildbarkeit, Formfähigkeit; während
das der Seele innewohnende Vermögen bestimmende, bildende, formende
Kraft besagt. Die Bestimmbarkeit aber einerseits und die bestimmende
Kraft andererseits werden, durchaus naturgemäfs, eins dem Wesen nach
durch die einwirkende Ursache: also durch die zeugende als untergeordnete,
werkzeugliche, und durch den ersten Urgrund, durch Gottes Macht als die
an der Spitze stehende und leitende. Da ist die einheitliche Thätigkeit
im Bereiche der Natur gegeben und zwar eine Einheitlichkeit, wie sie
inniger unter Naturkräften nicht gedacht werden kann. Es sind da nicht
zwei Wesen, „die sich nicht verbinden und nicht aufeinander einwirken
können, weil sie sich gegenseitig nicht beikommen". Es ist hier ein



476 Litterarische Besprechungen.

Wesen, in ihm sind bestimmende und bestimmbare, nämlich Seelen-
und rein stoffliche .Kräfte, zu einem Sein und zu einheitlicher
Thätigkeit verbunden. Will aber der Verfasser, dafs „die Vermittlung
zwischen Geist und Körper durch das Nervensystem besorgt wird, das
man kennen mufs, um die gegenseitige Einwirkung beider Gegensätze
sich vorstellig zu machen", so nimmt er selber zwei innerlich nicht
verbundene Elemente im Menschen an, die nur gewaltsam, d. h. durch etwas
Aufserliches, zusammengehalten werden.

Es bedarf keines weiteren Nachweises, dafs, wenn Leib und Seele
im Menschen nur ein Sein hat, weil da nur ein aus der bestimmenden
Kraft und dem bestimmbaren, stofflichen Elemente zusammengesetztesWesen
sich findet, auch all die physiologischen Beobachtungen, welche
eintreten, vom höchsten Werte für die Seelenkunde sind. Deshalb wurden
sie aber auch schon von jeher gepflegt. Es ist dies ein Irrtum beim
Verfasser, wie derselbe sonst auch häufig bei den Vertretern der modernen
Wissenschaft besteht, dafs die Alten von Physiologie nichts gewufst
hätten. Er lese nur bei Albertus M. die Anatomie des menschlichen
Körpers, bei Thomas den Kommentar zu Arist. de anima etc. etc. ; und
er wird nicht in solche Überschwenglichkeiten fallen, wie S. 65, wo „der
Weihrauchduft, der sich zum Gottesdienste gesellt, die überweltlichen,
mystischen Ahnungsschauer erhöht." Wir haben schon sehr oft
Weihrauchduft beim Gottesdienste genossen, aber von solchen Schauern nichts
gespürt, auch nie dgl. Erfahrungen von andern vernommen. Wir wurden
auch nie durch den Weihrauch „in behagliche Feststimmung versetzt".
Die Alten waren weit besonnener bei ihren physiologischen Beobachtungen
und zergliederten weit eingehender den Anteil des betreffenden Organs beim
Empfinden. Dies erklärt sich durch die Notwendigkeit, welche ihnen ihre
Auffassung von der Seele und deren strikte Einheit mit dem Leibe zu natürlicher
Wirksamkeit auflegte. Danach war beim vernünftigen Erkennen alle Einzelheit

und Besonderheit oder Beschränktheit den Sinnen und der mit diesen
eng verbundenen äufseren Welt geschuldet; die Vernunft für sich allein
hatte zum Gegenstande der Erkenntnis nicht das Einzelne, Besondere,
Beschränkte, sondern einzig das Allgemeine. Quod est, cognoscitur, war
die Formel. Der direkte Gegenstand des menschlichen Erkennens war
das wirkliche Sein der Dinge, also das Besondere und stofflich Einzelne
unter dem Gesichtspunkte der allgemeinen Idee. Diese letztere war bei
den Alten nur Mittel oder Erkenntnisform, soweit der direkte Gegenstand
in Betracht kommt; erst auf reflexem Wege konnte die allgemeine Idee
selber Gegenstand des menschlichen Erkennens werden. Das eine
einheitliche Sein des menschlichen Erkenntnisaktes umfafste in sich notwendig
den Sinn, und auf Grund der Sinne ward die Aufsenwelt Gegenstand der
vernünftigen Erkenntnis. Da war also die Erforschung der Siune und
deren Organe sowie der aufsen gegebenen Kräfte notwendig die Aufgabe
des Forschers über die Seelenkunde. Und ebenso verhielt es sich mit dem
Begehren. Der eine selbe Begehrakt gehört den Sinnen an, soweit da
das stoffliche Einzelgut in Frage kommt, und dem vernünftigen Willen
unter dem Gesichtspunkt des allgemeinen, nämlich insofern das einzelne
beschränkte Gut auf den letzten Endzweck bezogen wird, das bonum
commune. Darin besteht ja nicht die Sünde, wie der Verfasser zu meineu
scheint, dafs der Leib die Seele anlockt. Vielmehr ist Sünde dann
vorhanden, wenn der Mensch ein beschränktes einzelnes Gut, das nur Mittel
sein soll, um den letzten Endzweck zu besitzen, und in ihm alles, was nur
immer dem Menschen als ein Gut vorkommen kann, in der Weise begehrt,



Litterarische Besprechungen. 477

dais er dabei stehen bleibt, trotzdem die Stimme der Vernunft ihm den
Gesichtspunkt des Allgemeinen im Bereiche des Guten vorhält.

Der Verfasser hat überhaupt nicht unterschieden zwischen der
Seele als Subjekt und Träger der Thätigkeit einerseits und als Objekt
und Gegenstand der Thätigkeit andrerseits. Das ist eben nur der
vernünftigen Seele eigen, dafs sie auch Gegenstand der menschlichen
Thätigkeit ist, indem sie selber von ihr erkannt und vervollkommnet
werden kann. Damit, weil sie nämlich zugleich Gegenstand der Thätigkeit
ist, hängt es zusammen, dafs die Seele weiter besteht nach dem Tode; ihr
letzter Zweck ist eben die eigene Vollkommenheit, soweit diese durch
das Allgut als Gegenstand des Schauens und Geniefsens hergestellt wird.
Ebenso hat der Verfasser nicht unterschieden zwischen der Seele als
bestimmender Wesensform, von welcher der Leib es hat, ein menschlicher
zu sein, einerseits und zwischen derselben Seele als 1. Beweger, primus
motor, im Bereiche der menschlichen Vermögen. Unter dem 1. Gesichtspunkte

geht die Seele auch den sogenannten unwillkürlichen Bewegungen
als bestimmende Kraft, wie dem Atmen, dem Schlagen des Herzens
tu s. w. unbedingt vorher; unter dem zweiten Gesichtspunkte tritt hinzu
das Moment des sinnlichen Reizes, der Auffassung, der Gewohnheit etc.,
wonach willkürliche Bewegungen entstehen. Die Seele steht immer an
der Spitze als prineipium, und ihre Vollendung ist der Abschlufs oder
terminus vom menschlichen Sein und Leben. Man darf, will man nicht
der ganz materialistischen Auffassung huldigen, nicht sagen, aus dem
Muskelsinne werde die Empfindung erzeugt, von dieser der Gedanke, und
das „Ich" daneben stehen lassen, höchstens damit es unter den vom Stoffe
allein kommenden Erzeugnissen wähle. Mit welcher Kraft soll denn das
„Ich" wählen? Doch jedenfalls kraft der Vorstellungen und Gedanken.
Werden diese vom Stoffe allein erzeugt, so ist die Wahl ein Phantom. Was
stärkere stoffliche Kraft mit sich bringt, wird überwiegen. Wir begreifen
so, dafs, nach dem Verfasser, „die religiösen Gefühle angeboren sind wie
die ästhetischen" und dafs „religiöse Bekenntnisse und Formeln
Menschenwerk sind".

Heinrich Appel, Die Lehre der Scholastiker von der
Synteresis. Gekrönte Preisschrift. Rostock, Volkmann &
Jerosch, 1891.

Es ist immer schlimm, wenn ein Autor über die Scholastiker urteilt,
ohne ihre Terminologie zu kennen; doch daran ist man bereits gewöhnt.
Schlinfmer aber ist es, wenn derselbe die bekanntesten Scholastiker durchaus
etwas sagen lassen will, wovon diese, alle insgesamt, ausdrücklich nichts
wissen wollen. Der Verfasser obigen Schriftchens will unbedingt, dafs
dfe Scholastiker Semipelagianer seien; und deshalb mufs auch ihre Lehre
von der Synteresis dem angemessen sein. Die Scholastiker haben nach ihm
die Synteresis als Aktivvermögen gefafst, kraft dessen sich der Mensch für
die göttliche Gnadenwirkong disponierenkaan. Also bedarf es gar nicht
mehr einer Erwecknng-- de»--GewisSOhs'~ilurch Gott. „Der Mensch kann
aus eigener Kraft, eben weil die Synteresis es der Vernunft diktiert und
der Wille thun kann, was die Vernunft befiehlt, den Weg zur Heiligung
beschreiten" (S. 57). Nun kann Thomas (S. theol. I, II, qu. 109, art. 0
und an vielen andern Stellen), so oft er will, versichern und mit ihm
alle Scholastiker, dafs der Mensch sich nicht vorbereiten kann zum
Empfange der Gnade, es sei denn durch den unverdienten Beistand Gottes,

Jahrbuch für Philosophie etc. VIT. 32



478 Litterarische Besprechungen.

4er innerlich bewegt (homo non potest se praeparare ad lumen gratiae-
suscipiendum nisi per auxilium gratuitum Dei interius moventis); er kann
auf die Frage, ob der Mensch mit Notwendigkeit die Gnade erlange, wenn
er thut, was er kann (S. 57), immerhin antworten, dafs keinerlei Notwendigkeit

vorliege, die Gnade zu erlangen, weil die Gnade alle Vorbereitung der
menschlichen Kraft übersteigt (nullam habet necessitatem ad gratiae con-
8ecutionem praeparatio secundum quod est a libero arbitrio, quia gratiae
donum excedit omnem praeparationem virtutis humanae, S. theol. I, II.
qu. 112, art. B). Das macht nichts. Die Scholastiker müssen einmal die
Lehre vertreten, dafs das bonum morale, also das mit natürlichen Kräften
gethane Gute, eine notwendige „Vorstufe zum bonum meritorium sei"
(S. 56); denn sie müssen Semipelagianer sein und „erst die Reformation
machte den rechtfertigenden Glauben und die damit verbundene Heils-
gewifsheit geltend". Dio scholastischen Autoren können, wie der Verf.
selbst eine Anzahl diesbezüglicher Stellen anführt.,ausdrücklich behaupten,
trotz der Principien, welche die Synteresis Vorlegt, trotz ihrer Vorschriften
also, vermöge der Mensch zu sündigen und zu irren; sie mögen mit aller
möglichen Klarheit behaupten, dafs die Synteresis in der Vernunft sei und
sonach nur Richtschnur des Handelns, aber nicht die Kraft selber, um
gut zu bandeln; — sie müssen trotzdem lehren,1Qlafs „der Mensch kraft der
Synteresis fähig sei, aus eigenen Kräften das Gute zu thuri]* (S. 56). Wie
der Verfasser mit den Citaten der Scholastiker verfährt, erläutere ein
Beispiel. S. 34 heifst es in einer Stelle aus Bonaventura (2. dist. 39,
§ 3, art. 1, qu. 1): Conscientia est habitus perficiens intellectum
nostrum, in quantum est practicus sive in quantum dirigit in opere;
dagegen S. 53: „Bonaventura und Heinrich (von Gent) versieben unter der
Synteresis allein den Willens-Habitus; Thomas etc. allein den Vernunft-
Habitus". Und was sagt Thomas, gemäfs dem Verfasser selbst (S. 52):
Synteresis est aliquod dirigens ad operationem. Aber der Verf.
mufs eben dahin kommen, dafs die Synteresis bei den Scholastikern die
Kraft zum Guten gebe, dafs somit nach ihnen der Mensch von Natur
„den Weg der Heiligung beschreitet". Deshalb ist ihm sein Vorgehen
vorgezeichnet. Die Syuteresis mufs bei den Scholastikern eine Kraft des
Willens sein, dessen Gegenstand das Gute ist. Und so bat sich denn der
Begriff langsam bei den Scholastikern entwickelt von Alexander Hai. bis zu
Gerson, wo die Synteresis offen als „der höchste Grad aller Affekte"
(S. 55), also als blofser Willenshabitus, dasteht und somit als „natürliche
Kraft, das Gute zu thun". Bis dahin war ein Schwanken in der
Scholastik, so dafs Alexander, Albert d. Gr. und Durandus die Synteresis als
Vernunft- und Willenshabitus betrachteten, dann Thomas als Vernunfthabitus,

Bernard aber, jedoch mehr verschämt und unklar, als Willenshabitus.

Wenn aber Thomas, Duns Scotus, Gabriel Biel sie in die Vernunft
allein verlegen, so liegt doch schon, nach Appel, implicite in dieser Ansicht
die andere, dafs die Synteresis im Willen ist, denn nach Th. (S. 41) ist der
Wille unter der Vernunft, nicht neben derselben, mufs also dieser folgen.
So kommen schliefslich doch alle auf dasselbe hinaus, was ja beabsichtigt
war. Nämlich „Aug. nahm das liberum arbitrium als Form neben dem

zum Bösen bestimmten Willen an; die Scholastik gibt dem Willen
(voluntas naturalis) noch die Richtung auf das Gute hinzu und zwar so,
dafs diese Richtung stark betont wird" (S. 54). Das heifst: Der Gegensatz

zwischen Augustin und der Scholastik ist fertig, letztere ist semi-
pelagianisch ; quod erat demonstrandum. Wie Thomas in Wahrheit das

Verhältnis zwischen Vernunft und Willen auffafst, hätte der Verf. leicht
aus Thomas selber lernen können, denn dieser berührt mehrmals aus-



Litterarische Besprechungen. 479

drücklich die Frage und sagt dann: Mit Rücksicht auf das Gute steht die
Vernunft unter dem Willen, dessen Gegenstand das Gute ohne Ausnahme,
das honum commune ist; und mit Rücksicht auf das Wahre steht der Wille
unter der Vernunft, deren Gegenstand alles Wahre ist, also auch jenes
Wahre, welches der Zweck oder das Gute vorstellt. Beide Vermögen
oder Potenzen werden verbunden mit Rücksicht auf die menschliche
Thätigkeit selber in dem freien Willen, der (S. th. I, II, qu. 83, art. 3 ;
Übers. Bd. III, S. 390), nach Arist., als hegehrende Vernunft bezeichnet
werden kann oder als vernünftiges Begehren; mit Rücksicht auf die ersten
Principien der menschlichen Thätigkeit in der Synteresis, von welcher

fTh. sagt (I, II, qu. 80, art. 12; Übers. Bd. III, S. 365): „Die Synteresis
\jst keinerlei Vermögen, potentia, sondern ein Zustand im Vermögen...,

der gebildet wird durch die von der Natur her bekannten unverrückbaren
ersten Principien, um dem Endzwecke angemessen zu handeln", also z. B.
quod honum est faciendum; quod malum vitandum. Da versteht es sich
von selbst, dafs ein "solcher Zustand 1. zum Willen Beziehung hat, dessen
Gegenstand der Zweck ist, und 2. dafs er keine Kraft in sich enthält,
um das gute Handeln zu bewirken, wozu es der natürlichen Tugenden
für das natürliche Gute, der Gnade und der übernatürlichen Tugenden
für das übernatürliche Gute bedarf. Ebenso kann der Architekt die
Principien für ein gutes Bauen in sich haben und trotzdem schlecht oder

L_gar nicht bauen. Weil die Scholastiker das Gewissen und an seiner Spitze
die leitenden Grundsätze für gutes Handeln in die Natur des Menschen
verlegen, ihnen Semipelagianismus vorwerfen, heifst entweder ebensoviel als
in voller Unkenntnis der scholastischen termini sein, oder die Erbsünde,
also das Böse, zur Substanz des Menschen machen, so dafs auch keine
Gnade die Natur des Menschen heilen, sondern höchstens sie verdecken
kann. Hat aber Luther dies gelehrt, so konnte sich „der Mönch von
Wittenberg gegen Papst und Kaiser" nicht „auf sein Gewissen berufen"
(S. 60); denn nach eigener Lehre war ja sein Gewissen verdorben, „der ganze
Mensch sündig", so dafs auch das Vermögen des Willens in ihm zu nichts
Gutem mehr fähig war. Dann mufs man aber auf jener Seite, nach eigener
Lehre, aufhören davon zu sprechen, dafs die sog. Reformation „das
Gewissen des einzelnen geweckt", „das Bewufstsein der persönlichen
Verantwortlichkeit geklärt" habe und wie diese Phrasen noch alle heifsen.
Denn darin geben wir dem Verf. Recht (S. CO), dafs „die Reformation
den umgekehrten Weg ging wie die Scholastik", nämlich „die Vermöglich-
keiten des nicht wiedergeborenen Menschen" zu niedrig anschlug. Der
Mensch behält auch in der Sünde seine natürlichen Vermögen, die
Vernunft bleibt fähig, das Wahre zu erkennen, der Wille auf den Zweck
des Menschen, das Gute, gerichtet; sonst wäre ja jede persönliche Sünde
unmöglich, denn diese setzt voraus, dafs es möglich ist, das Gute zu thun.
Aber der Mensch hat keinerlei Kraft, seinen letzten Endzweck zu erreichen,
diese erhält er durch Christum. Der intellectus practicus Ijezioht sich
nicht, wie der Verfasser meint, bei den Scholastikern auf das sog.
praktische Leben, wie Häuser bauen etc., sondern auf alles Handeln, dirigit
in opere. —- Die Definition (S. 9) bei Alb. M. hängt damit zusammen, dafs
die „haeresis" — Wahl — eine „haesio." zur Folge hat, und sonach
würde das lateinische Wort, auch bei Alb., sich vom griechischen ableiten.



480 Literarische Besprechungen.

Stiborius, Dr. juris und phil.: Die Kategorieen der sinn¬
lichen Perzeption ; eine philosophische Skizze. Leipzig,
Gustav Fock, 1890.

Der Verfasser legt in dieser Schrift gewissermafsen das Programm
vor, nach welchem ein gröfseres Werk von ihm werden soll über das
Verhältnis der äufseren Welt zu den Sinnen des Menschen und zugleich
über die Zurückfiihruug aller Arten von Künsten und Affekten sowie der
Gruppierung der gesamten sinnlich wahrnehmbaren Wesen in der uns
umgebenden Welt auf gewisse, den Sinnen entsprechende allgemeine
Grundformen. Er zerlegt die Sinne in mathematische und physische. Die
ersteren: nämlich das Gehör, das Sehen, das Tasten, haben zum Gegenstande

die Linie, die Fläche, das Volumen oder den Körper; die anderen,
nämlich der Geruch, der Geschmack, das Organ des Lobens, richten sieb,
als auf ihren Gegenstand, auf das Gasförmige, Flüssige, Feste. Danach
ordnen sich dann die Künste, so dafs der Linie die Musik entspricht,
der Fläche die Malerei und die Architektur, Skulptur etc. dem Volumen.
Die Affekte und die Erscheinungen in der sichtbaren Welt werden
ähnlich geordnet. Manchmal scheint dabei die Einbildungskraft dem Zügel
der kalten Vernunft sich entziehen und dem Verfasser offenbar durchgehen

zu wollen. Wir berühren nur 2 Fälle. S. 62 heifst es: „Bei mehr
Aufmerksamkeit vermag man durch Anlegen des Ohres an ein Blatt
Papier die von einer fremden Hand mit Bleistift darauf gezeichneten
Linien in Hinsicht auf gerade und kreisförmige zu unterscheiden und
bei längerer Übung wird man höchstwahrscheinlich alle Figuren mit
dem Ohre erkennen. Wer mir eventuell einwenden würde, dafs es Linien
gibt, die man weniger oder gar nicht hört, dem diene ich mit der
Erklärung, dafs diese Linien ebenso nicht gehört werden, wie man das
Piepen eines Flohs nicht hört, obgleich ein solches stattfindet, was nur
derjenige weifs, der schon einmal einen Floh im Ohre hatte. Das
schreckliche Sausen im Ohre ist nichts anderes als vermittels seiner
kleinen Organe beschriebene Linien oder Linien, hervorgebracht durch
die Bewegung des Flohes im Ohre." Nach S. 126 „ist die Sonne im
Innern der Erde als kolossales Feuer". Die Sonne am Firmamente
erscheint dem Verfasser nur als Abspiegelung dieser Wirklichkeit im
Innern der Erde, während die Sterne ebenfalls keine Wirklichkeit haben,
wie die Astronomen „bisher" meinten, sondern Abspiegelungen der
anderen Erd-Halbkugel sind. S. 59 wird betont, dafs mit Rücksicht auf
die Sinne jetzt ein „Chaos" von Ansichten besteht. Wir vermuten, dafs
der Verfasser, obgleich er im Bereiche der Philosophie sehr belesen ist
und in manchen seiner Ausführungen eine tüchtige Forschungskraft
verrät, dieses Chaos nur vermehren wird, wenn er nicht ein festeres
Fundament flir seinen Aufbau auswählt. Wir raten ihm, den Aristoteles
und dessen Erklärer, zumal Albertus M. und Thomas von Aquin, zuerst
eingehend in den ihn beschäftigenden Fragen zu studieren, ehe er sein

,,grofse8 Werk" veröffentlicht. Es wäre zu bedauern, wenn sein genialer
Einblick in das zusammenhängende Ganze der bestehenden Dinge und
seine bedeutenden Kenntnisse der einzelnen philosophischen Systeme
unter dem Scheine des Geistreichen durch völlig willkürliche, rein
phantastische Annahmen sich in die Irre leiten liefsen.



Litterarische Besprechungen. 481

P. van ttemmelen, Le nihilisme scientifique. I. Dialogue
entre le Dr. Oudèn et l'étudiant Ti, son neveu, S. 19;
II. sources du nihilisme, S. 33; und espace, temps, matière,
mouvement S. 51; correspondance entre l'étudiant Ti et le
professeur de philosophie Ousia. Leide, E. J. Brill, 1891.

In geistreicher, populärer, stilistisch äufserst ansprechender Weise
geifselt der Verfasser in diesen 3 wenig umfangreichen Heften den
wissenschaftlichen Schlufspunkt des modernen Pantheismus, das Unbe-
wufste oder das Nichts als Princip und Ziel des Forschens, ohne dafs
er in den Fehler der Oberflächlichkeit verfällt. Die Lehren des Professors
gibt der Schüler in kurzen Sätzen wieder, so dafs der Leser sich ohne Mühe
von den vorhergehenden philosophischen Auseinandersetzungen Rechenschaft

gehen kann. Der gelehrte Onkel Oudèn entwickelt den
wissenschaftlichen Nihilismus vor seinem Neffen Ti: Es gibt keinen Gott,
keine Seele, keine Kraft, keinen Stoff, keine Bewegung. Nur ein
derartiges Nichts besteht, dafs dasselbe den Schein erweckt, als oh wirkliche
Dinge vor uns wären. Das Néant-Maya, das Nichts, was sich den
Schein des Seins gibt, ist das schliefsliche Ende von allem Forschen.
Demgegenüber setzt, kurz und kraftvoll, der Professor Ousia seinem
Schüler Ti in Briefen auseinander, auf welchen Wegen man — durch
die Ideophobie nämlich, den Materialismus, Monismus, Agnosticismus,
Evolutionismus — zum Nihilismus gelangt ist und dafs der Raum, die
Zeit, der Stoff, die Bewegung keine imaginären, sondern in der
Wirklichkeit bestehende Gröfsen sind. Wir hätten gewünscht, dafs der
Verfasser auch den tief einschneidenden Begriff Piatos, Aristoteles',
Augustins, Thomas' von der materia prima, also von der eigentlichen
Natur des Stoffes, behandelt hätte. Statt dessen finden wir nur die
modernen Auffassungen des Wesens der Materie verzeichnet und die
grofse Definition der Materie als blofses unbestimmtes Vermögen, etwas
Sichtbares zu werden, das nur von Gott her zum Sein bestimmt werden
kann und sonach gegenüber allen Ursächlichkeiten im Bereiche der Natur
endlos ist, kaum angedeutet. Würde die materia prima der Alten besser
berücksichtigt worden sein, so hätten manche Ausführungen über Zeit
und Raum an überzeugender Klarheit und an Schärfe gewonnen, und
einige kleine Irrtümer wären vermieden worden. So ist die durée oder
duratio nicht blofs der Zeit eigen, sondern auch der Ewigkeit und schliefst
somit die Aufeinanderfolge, das ante und post, nicht notwendig in sich
ein. Auch eine Zeit ohne Anfang und Ende läfst sich denken. In
der Be- resp. Verurteilung Kants mit seinen Ideen von Zeit und Raum
scheint der Verfasser zu weit zu gehen. Wenigstens hindert es nichts,
anzunehmen, dafs, auch nach Kant, diese Begriffe einen realen Inhalt
haben, der aber freilich, als Ding an sich, unerkennbar ist.

Kasimir Twardouski, Idee und Per/eption aus
Descartes. Wien, C. Konegen, 1892.

Die moderne Philosophie kehrt, gleichsam naturgemäfs, zu ihrem
Ausgangspunkte immer wieder zurück, und dieser Ausgangspunkt ist
Cartesius. Es sind in allen Fällen die positiveren Geister unter den
Vertretern der modernen Wissenschaft, welche die Ergebnisse ihres
Forschens dadurch sicherstellen wollen, dafs sie dieselben an den
Principien des französischen Philosophen erproben. Der Verfasser der



482 Litterarische Besprechungen.

vorliegenden Abhaudlung hat mit nachahmenswerter Klarheit, mit feiner
und scharfer Abgrenzung der termini, sowie mit philosophischer Gründlichkeit

den interessanten Versuch gemacht, endgültig zu bestimmen, welchen
Begriff Cartesius in seinen bekannten Definitionen mit dem Ausdrucke
„perceptio" und „idea" verbindet. Dieser Philosoph hat noch viel aus
der scholastischen Wissenschaft. Und so meinen wir, dafs auch hier,
um das Endresultat zu festigen und weiter auszubauen, es erforderlich
sein wird, auf die scholastische Lehre nach dieser Seite hin Rücksicht
zu nehmen. Wir müssen uns auf Andeutungen beschränken. Die alte
Philosophie unterscheidet die Auffassung der Wesenheit von Seiten der
Vernunft, wonach letztere gleichförmig wird mit dem Gegenstande, und
die Erkenntnis, die Bejahung oder Verneinung, dieser Gleichförmigkeit.
Die erstere geschieht unbewufst, naturnotwendig und wird deshalb in
Parallele gesetzt mit der Auffassung der Sinne: diese richten sich auf die
äufseren Eigenschaften des Gegenstandes, die der Vernunft dagegen auf das
inmitten der wechselnden äufseren Eischeinungen feststehende und
dasselbe bleibende Wesen. Letzteres ist keine Folge der sinnlichen Findrücke,
sondern die Erfassung seitens der Vernunft ist eine selbständige. Wie
vom Auge die Farbe, vom Ohre der Schall, so wird von der Vernunft das
Wesen „Mensch", „Löwe" etc. erfafst. Darauf, so meinen wir, bezieht
sich der Ausdruck des Cartesius „perceptio", den er ja auch von den
Auffassungen der Sinne gebraucht wissen will. Das „clare und distincte
percipere" aber bezieht sich auf die bewufste Vergegenwärtigung des
aufgefafsteu Wesens, soweit dieses sich klar in sich und unterschieden
von allen andern Wesenheiten vorstellt. Dies begreift indessen nur die
sog. termini incomplexi in sich, wie wenn ich mir eben klar werde, dafs
ich einen Menschen sehe, ohne dafs die allgemeine Idee „Mensch" als
solche, als animal rationale, Gegenstand meiner Erkenntnis ist; vielmehr
erkenne ich den einzelnen Menschen unter dem allgemeinen Gesichtspunkte

des Wesens. Die „idea" aber ist der Inhalt selber des Gegenstandes
der perceptio, nämlich der Begriff „Mensch", als mit den Merkmalen
der Allgemeinheit, Einheit, inneren Notwendigkeit der ihn zusammensetzenden

Kennzeichen ausgestattet. In diesem allem aber ist bis jetzt
weder Falsches noch Wahres. Wie das Auge nichts auffassen kann
wie Farbe, so kann die Vernunft nichts auffassen wie Wesenheit Die
Wahrheit und die Falschheit kommt erst in Betracht, wenn ich anfange
zu urteilen, wenn ich also den Menschen als den Gegenstand der
Perzeption zusammensetze mit dem Begriffe „Sein" oder ihn davon
trenne, indem ich sage: Der Mensch ist ein Mensch, oder: Dieser ist kein
Mensch'; oder wenn ich dasselbe thue mit der idea und sage: Der Mensch
ist vernunftbegabt, oder das Gegenteil. Wir glauben, dafs sich, wenn
auf diese Lehre der Scholastik Rücksicht genommen würde, die Behauptungen

des Verfassers noch prägnanter hinstellen und hier und da au
Schärfe noch gewinnen würden.

Acht Abhandlungen, Herrn Prof. Dr. Michelet zum 90. Geburts¬

tage als Festgrufs dargereicht von Mitgliedern der philos.
Gesellschaft.

Realismus und Idealismus in der Kunst. Von Ad. Las s on.
Anschreiben des Grafen Aug. Cuiszkowski au Prof. Dr. Michelet

aus heider Jugendzeit. 1837.



Litterarische Besprechungen. 483

Die Musikwissenschaft und die Hegeische Philosophie. Von
Gr. Engel.

Über das höchste Hut. Von Friedr. Kirchner.
Wie steht es jetzt mit Philosophie und was haben wir von

ihr zu hoffen? Von W. Paszkowski.
Hegel und Franz v. Badder. Von M. Kunze.
Was heifst Denken? Von G. Ulrich.
De legis apud Pallium apostolum notione. Scripsit P. Zolle.
Zur Bibliographie der Schriften Karl Ludwig Michelets. Von

Ferd. Ascherson. Leipzig, Pfeffer.

Es mufs dem Herrn Prof. Dr. Michelet eine Freude gewesen sein,
eine solche Festgabe zu seinem 90. Geburtstage entgegenzunehmen; so
inhaltreich, stilvollendet und von Proben reifer Gelehrsamkeit und ernsten
Strebens angefüllt sind die acht in diesem Hefte zusammengedruckten
Vorträge, resp. Abhandlungen. Im ersten bespricht Adolf Lasson mit
mafshaltender Wissenschaftlichkeit und feinem Kunstverständnisse den
Realismus und Naturalismus in der Kunst. Beide Richtungen ebenso
wie der Idealismus haben, wenn das Wort nur berücksichtigt wird und
nicht so sehr der damit für gewöhnlich verbundene Sinn, eine gewisse
Berechtigung; hat doch, wie Schinkel bemerkt, die Kunst den Beruf,
,,die innere, sichtbar gewordene Vernunft der Natur weiterzubilden und
das Organ für diese Weiterbildung ist das hohe und eigentümliche
Vermögen des Künstlers." Was ist das für eine „Vernunft der Natur?"
Jedenfalls nichts anderes als die Spur jener Vernunft, die nichts als
Vernunft ist, in ihrem Erkenntnisakt voll selbständig für sich besteht
und, weil alles von ihr kommt, allumfassend ist. Die Kunst ist die
sinnlich wahrnehmbar hervortretende Versöhnung des Allgemeinen und der
besonderen Einzelheit. Jenes Wesen ist die Quelle aller Kunst, welches
von sich aus, wesentlich, Einzeihestand, Wirklichkeit ist, wo demnach
das „Reale", Wirkliche, Einzelne, zusammenfällt mit der „Natur", der
allgemeinen Richtschnur für das Sein im Dinge, und wo diese Natur,
diese Wirklichkeit, das allumfassende Einzelbestehen eben die „Idee",
nichts als tbatsächliches Erkennen ist. Deshalb genügt für den echten
Künstler nicht die eigene Vernunft, die ja, weil blofs Vermögen,
beschränkt und somit entwicklungsfähig ist: es genügt nicht das eigene
Können, so vollendet es sein mag; er bedarf der künstlerischen
Inspiration, die sein Kunstwerk mehr oder minder ähnlich macht der göttlichen
Vernunft, die, kraft ihrer innersten „Natur", einzelne „Wirklichkeit"
als „Idee" ist und wonach dementsprechend im Kunstwerk immer
Naturalismus, Realismus, Idealismus vermischt sein müssen.

Wir heben noch die dritte Abhandlung hervor, die ebenfalls von
hervorragendstem Kuustgefühl zeugt. Der Verlasser steht hier,
wahrscheinlich auf seinem eigensten Gebiete, ganz anders da, wie wenn er
durch Ilegelsche Philosophie, d. h. durch abstraktes Denken, die Social-
demokratie zähmen will. Wir wünschten nur, dafs er, ebenso wie er
Hegel und Helmholtz eingehend studiert hat, auch die Kommentare von
Thomas von Aquin zu den Stellen iu der Aristotelischen Physik und
Metaphysik, wo dieser das Musiksystem des Pythagoras behandelt, einer
Prüfung gewürdigt hätte. Sowohl Hegel wie Helmholtz übergehen das
wichtigste Element des musikalischen Eindrucks. Das ist die Einheit,



484 Litterarische Besprechungen.

welche zwei Intervalle auseinanderhält und docli sie zusammenwirken
läfst. Der Musikdirektor kann blofs deshalb die falschen Töne der
Sänger oder Musiker unterscheiden und korrigieren, weil die Einheit des
Ganzen tiefer ihn beherrscht. Die verschiedenen Schwingungen
erklären nicht den musikalischen Eindruck, sie erklären höchstens den
Lärm. Auch darf man nicht sagen, dafs diese Einheit von der Empfindung

kommt und somit ganz subjektiv ist; denn sie besteht aufsen in der
Partitur und wird von da aus durch alle in derselben Art aufgenommen,
die Empfindung vergegenwärtigt sie blofs dem Zuhörenden. Der Grund,
weshalb die moderne Philosophie diesen Punkt vergifst, ist nicht schwer
aufzufinden. Sie kennt keine Einheitsfälle als erstes Princip des Wirkens,
sondern nur eine abstrakte, also gänzlich schwache und ohnmächtige,
leere Einheit; sie kommt höchstens am Ende zu einer bewufsten Einheit.
Bei der alten Philosophie aber glänzt im ganzen Sein die Einheitsfülle
des ersten Princips durch, das da, seinem Wesen nach, also nichts als
Wirklichkeit und Kraft ist.

Zu Nr. 4 ,,über das höchste Gut'-' bemerken wir, dafs das Ergebnis der
Untersuchung durchaus mit Thomas v. Aquin übereinstimmt, der beständig
wiederholt: Bonum est homini, secundum naturam esse, d. b. der Mensch
handelt gut, wenn er seiner vernünftigen Natur folgt. Es ist falsch,
was so oft wiederholt wird, dafs die „Theologie" kein anderes Princip und
keine andere Richtschnur des Guten kenne, wie einen abstrakten Gott,
will man nämlich unter „Theologie" die scholastische Wissenschaft
verstehen. — Auch die Auslegung von das. 2, 19 in nr. S billigen wir: „Durch
das Gesetz sind wir dem Gesetze gestorben," insoweit das A. G. selber auf
Christum und auf die Kraft des Glaubens hinweist. — Nr. 2 ist mehr
geistvoll und pikant, wie nützlich und belehrend; auch hätte der Brief
Michelets abgedruckt werden müssen, auf den dies die Antwort ist.

Dr. Franz Frhardt, Der Satz vom Grunde als Princij»
des Schliefsens. Halle a. S., Pfeffer (R.Stricker) 1891.

Der Verfasser, welcher, behufs der venia legendi, der philosophischen
Fakultät der Universität Jena diese Abhandlung vorlegte, bietet damit
eine sehr anerkennenswerte Probe seiner philosophischen Bildung. Sehr
angenehm berührt zuvörderst der ruhige Ernst dieser Arbeit, die nicht
alles früher Dagewesene über den Haufen werfen will, um ein ganz neues
System an die Stelle zu setzen, sondern vielmehr mit gereifter
Gründlichkeit das bereits Feststehende übersichtlich und in klarer Redeweise
zusammenfafst, um zu belehren und nur hie und da, in nebensächlichen
Punkten und mit Vorsicht, zu korrigieren. — Wenn er S. 40 die
allgemeinen Regeln nicht anerkennen will: Ex mere negativis nihil sequitur,
und: Ex mere particularibus nihil sequitur, so scheint er die Distinktion
zu übersehen, welche zwischen einer Schlufsfolge per se und einer per
accidens besteht. Bei ihm folgt allerdings etwas, aber nicht per se,,

d. h. aus dem wesentlichen lohalte der Prämissen, sondern per accidens,
d. h. vermöge dessen, was nebensächlich, von aufsen her, diesen Inhalt
begleitet, so dafs es auch, unbeschadet des wesentlichen Inhalts,
fortfallen kann. Auch hätte die zweifache, für die Beurteilung der Schlufsfolge

einflufsreiche Bedeutung des esse zur Vermeidung von Mifsverstänu-
nissen eigens hervorgehoben werden müssen ; insoweit nämlich es die
Thatsache des Seins bezeichnet, welche vom inneren Wesen getragen
wird, und insoweit es blofs als das Ergebnis der Seelenthätigkeit dasten



485

welche das Subjekt mit dem Prädikat verbindet. Der Besprechung des
strengen Syllogismus folgt eine kur^e Darlegung des Analogie- und
Induktionsschlusses.

Emil Schlegel, Arzt in Tübingen, Das Bewnl'stseiii, Grund¬
züge naturwissenschaftlicher und philosophischer Deutung;
mit Geleitsworten von Prof. Th. Meynert in Wien.
Stuttgart, Eromann (E. Hauff), 181)1. S. 126.

.Bei den Vertretern der modernen Wissenschaft herrscht allgemein
der Übelstand, dafs die termini zu unbestimmt gefafst werden. Wenn
der Verstand, z. B. nach dieser Abhandlung über das Bewufstsein,
„empfindet" (S. 124), „Instinkt hat," die „realen, formalen, unwesentlichen

Elemente des Seins" erfafst; wenn die Formen des Bewufstseins
(S. 35) sind „die Empfindung, die Wahrnehmung, das Gefühl, der
Gedanke, die Stimmung, die Einbildung, das Begehren, das Streben, der
Trieb, der Wille; wenn das Ich aus einem Wir kommt (S. 72); so kann
man sich eben alles Mögliche unter dem Verstände, dem Bewufstsein,
dem Ich, denken und da mufs notwendig Unklarheit entstehen. Die sehr
achtenswerten physiologischen und psychologischen Ausführungen des
Verfassers hätten, auch als Ganzes und nicht blofs als einzelne betrachtet,
eine ganz andere Bedeutung gewonnen, wenn sie an die scharf
abgegrenzten Begriffe der alten Philosophie wären angeknüpft worden. Wir
sind der Ansicht, dafs die einzelnen Beobachtungen, welche in dieser
Schrift angeführt werden, nur in wenigen Fällen einer Korrektur bedurft
hätten, auch wenn sie nach den thomistischen Grundbegriffen zu einer Einheit

zusammengefügt worden wären; wohl aber würde die innere Ordnung
und Klarheit, somit die Eindringlichkeit und der Nutzen gröfser gewesen
sein. Nur zu oft tritt jetzt, weil eben alles Mögliche als Bewufstsein, als
Geist, als Verstand bezeichnet wird, das da Ausgeführte in Gegensatz zur
täglichen Erfahrung. Wenn der Verfasser im Beginne seiner Untersuchungen
mit Bewunderung beschreibt, wie der Stichling, ein kleiner Süfswasser-
fisch, sein Nest baut, und daraus schliefst, dieses Tierchen habe Bewufstsein,

wenn er überhaupt Bewufstsein (S. 31) die Selbsterscheinung
der Naturbeziehungen im betr. lebenden Wesen nennt, so verwechselt
er Bewufstsein mit blofser Kenntnis und dementspreohendem Urteile.
Dafs das Tier Kenntnis und Urteil hat, ist kein Ergebnis der modernen
Forschung. Thomas schreibt mit Aristoteles dem Tiere, dem positiven
Inhalte nach, die ratio particularis zu, d.h. einen auf besondere, beschränkte
Verhältnisse gerichteten Verstand, nur nennt er sie beim Tiefe,„um Mifs-
verständnisse zu vermeiden: vis aestimativa, Schätzungskraft. Uberhaupt
redet die alte Philosophie wenig von einem „Instinkt", der ja den
modernen Gelehrten gar nicht gefallen will. Das Tier hat Urteil; aber
die bestimmte Richtung dieses Urteils kommt nicht vom Tiere und steht
nicht in seiner (Jewalt, sondern von der Natur im Tiere und ist somit
notwendig. Der Mensch hat Bewufstsein, weil er, was das Tier nicht
kann, seine eigene Kenntnis, d. h. die Gleichförmigkeit des Verstandes
mit dem Gegenstande, erkennt und kraft der allgemeinen Prineipien
seiner Vernunft beurteilt. Das Tier hat keine allgemeinen Prineipien
vom Guten, vom Wahren, vom Zwecke und deshalb hat es keine freie
Verfügung über sein Erkennen. Der Stichling wird nie anders, als er
thut, sein Nest bauen, denn er kennt wohl die Art und Weise, wie dieses
Nest zu bauen ist; über seine eigene Kenntnis aber hat er kein Urteil..



Litterarische Besprechungen.

Er kann nicht an einem allgemeinen Priucip prüfen, ob nicht unter
Umständen andere Materialien zunehmen oder die nämlichen Materialien
auders zu verwenden seien. Der Mensch oder überhaupt das vernünftige
Wesen kennt sein eigenes Urteil und hält es gegen das allgemeine
Princip. Da erlangt er die freie Verfügung über dasselbe. Es kann ihm
für oinen weitentfernten Zweck das Nämliche als verfehlt erscheinen,
was ihm für einen näheren Zweck gut erschien. Darin besteht das
Bewufstsein, dafs ich Gewalt habe über meine Kenntnis und sonach über
mein Streben. Insoweit erkenne ich mich selbst. Dieses Bewufstsein
ist beim Menschen nicht unbeschränkt, nämlich es erstreckt sich nicht
auf alles; dafs z. B. sein Herz schlägt, sein Magen verdaut, das weifs er.
Aber er hat darüber keine Gewalt; auch wenn er schläft, geschieht es.
Ein einziges Selbstbewufstsein ist völlig unbeschränkt, nämlich das
göttliche Ich; und deshalb steht alles Sein in seiner Gewalt und kommt
von Ihm. Wir sagen nicht, dafs dem Verfasser diese Unterscheidung von
blofser Kenntnis und von Bewufstsein fremd ist. Er spricht von einem
primären und sekundären Ich, indem er letzteres dem Menschen
zuschreibt (S. 31); er trennt vom Instinkt den Instinktzweck (S. 43) und
stattet mit der Richtung auf letzteren das vernünftige Wesen, zum
Unterschiede vom Tiere, aus; er setzt das Denken in die Loslösung vom
individuellen Interesse (S. 62) und löst es demnach los von den materiellen
Schranken, knüpft es an das Allgemeine. Aber diese Unterscheidungen
erscheinen vielmehr als Auskunftsmittel, um offenbaren Widersprüchen
zu entgehen und der täglichen Erfahrung nicht zu sehr ins Gesicht zu
schlagen, als dafs sie Klarheit brächten. Seinen Begriff „Bewufstsein"
mufs er ändern, dann bedarf es dieser Auskunftsmittel gar nicht. —
Gewifs ist das Bewufstsein beim Menschen „an differenzierte Körperteile
geknüpft" (S. 27); aber nur so, dafs diese Körperteile den Gegenstand
der vernünftigen Kenntnis vorlegen, während der vernünftige Geist rein
aus eigener Kraft in diesem Gegenstande das findet, wonach er erkennt.
— Der Satz: animal agitur, non agit (S. 3) ist von Thomas, nicht von
Cartesius. —

Dr. M.'ax Itatfewitz. Gymnasiallehrer zu Aschersleben,
Hegels Ansicht über die Priorität, von Zeit nnd Rannt
und die Kantschen Kategorieen; eine philosophische
Kritik nach Hegels „Phänomenologie des Geistes". Halle a. S.,

Pfeffer (R. Stricker) 181)1. S. 82.

Die Schrift dankt der Überzeugung ihr Entstehen, dafs sich die
deutsche Philosophie zu Hegel zurückwendet und damit ein neues
Emporblühen derselben angebahnt wird. Wir sind dieser Uberzeugung
nicht, meinen vielmehr, dafs die sog. deutsche Philosophie sich zum
Ilartmannschen Unbewufsten d. h. zum Nichts hin entwickelt und
demnach ihrer natürlichen Anlage folgt (vgl. „Das philosophische Dreigestirn
des 19 Jahrhunderts" in E. v. Hartmanns gesammelten Studien und

Aufsätzen). Schopenhauer und Hartmann haben nur die Konsequenzen
aus Kants philosophischem System gezogen: sie haben dem unbekannten
„Ding an sich" den geeigneten Namen gegeben, der eine nach der
praktischen, der andere nach der rein spekulativen Seite hin. "ir
haben jpdoch die vorliegende Studie mit grofsem Interesse gelesen : denn

sie zeigt, wie vergeblich, auch beim besten Willen sowie bei gediegener
Gelehrsamkeit und natürlicher Anlage zu philosophischem Forschen, es



487

ist, aus der Sackgasse herauskommen zu wollen, in welche die Begründer
der modernen Philosophie, von Cartesius und Spinoza an, die
philosophische Forschung hineingeleitet haben, wenn man nicht vollständig
mit deren Principien bricht. Die „Substanz11 des Cartesius, das
„Unendliche" des Spinoza mit den zwei Attributen des Denkens und der
Ausdehnung, das „Ding an sich" des Kant, die reine Abstraktion oder
„das Sein au sich" Hegels besagen ja „am Ende" immer ein und
dasselbe: nämlich, dafs alles Erkennen, also alle Philosophie von einem an
sich unerkennbaren Fundamente getragen wird. Was aber unerkennbar,
notwendig, unbewufst ist, also zum Bewufstsein keiner Vernunft gelangen
kann, das ist nicht, ist das Nichts und da hört alles Philosophieren auf.
— Dafs Sein und Denken zusammenfällt, ist kein Ergebnis Hegelscher
Forschung; das ist Gemeingut der alten Philosophie von Aristoteles und
Plato an. „Soweit die Vernuuft thatsächlich versteht, ist sie das that-
sächlich Verstandene," intelligens .actu est intellectum in actu. Eine
Vernunft also blofs, die gar kein weiter entwickelbares Vermögen hat,
sondern, dem ganzen Wesen nach, thatsächliches Denken ist, actus
purus, ist auch ihr eigenes Sein und versteht alles, weil sie sich selbst
erschöpfend begreift, ohne die nichts sein kann. Wo nicht reines Denken
ist, und nicht rein thatsächliches Sein, sondern noch unentwickeltes
Vermögen, wie wesentlich beim Stoffe und dem, was mit demselben
zusammenhängt, da kann auch Sein und Denken nicht bedingungslos
zusammenfallen, sondern soweit da Vermögen ist für das Sein, besteht auch
Vermögen, Gegenstand des Denkens zu sein. Die unbestimmten termini
sind öfter dem Verfasser verhängnisvoll. Wenn die Einbildungskraft
immer sinnlich ist (S. 10), da kann sie keine Allgemeinbegriffe haben
(S. 9); denn eben der letztere sieht ab von allem Besonderen und
verlangt als seinen Sitz eine vom stofflichen Organ losgelöste Kraft, während
die Sinne wesentlich am stofflichen Organe haften. S. 27 u. 28 bei der
Hegeischen Bewegung von der Einheit zum Unterschiede durch die
Beziehung zum Wesen wieder oder zur Einheit verwechselt der Verfasser
die beiden Arten- von Bewegung: die des Unvollkommenen (actus
imperfecti), wo die Bewegung zu einem neuen Sein führt, wie aus dem
Holze ein Dreieck wird, und die des Vollkommenen (perfecti), nämlich
der Vernuuft, wo Bewegung nur Betbätigung — Akt — besagt.

Dr. J. Paul, liber die Wege (les Denkens. Leipzig,
Wigand, 1891. S. 53.

Dieses Schriftchen regt mehr zu Fragen an, als dafs es Antworten
gibt. Beines Wollen, d. h. ein Wollen ohne Gegenstand, ist Unsinn,
keifst es S. 9; und S. 11: Beim Wahrnehmen tritt meinem Willen ein
Fremdes gegenüber, welches ihn einschränkt. Was wird denn eingeschränkt,
wenn Wollen ohne Gegenstand ein Unsinn ist, also nicht denkbar?
Wenn „Bewegung der Materie im Räume die Natur ist" (S. 19), was ist
eigentlich in Bewegung, da doch dem Anfange und dem Ende einer jeden
einzelnen Bewegung das Subjekt oder der Träger, wie z. B. der Mensch,
der Wagen, gemeinsam, also in der Bewegung ein und dasselbe bleibend
ist? Bekanntlich schliefst Aristoteles aus dieser letzteren Wahrheit auf
die Einheit des Trägers aller substantiellen Bewegung und findet diese
Einheit in der materia prima. Nur Wollen und Kraft existiert beim
Verfasser. 1st denn Wollen keine Kraft? Und wer oder was will denn am
Ende? Woraus besteht das Subjekt des Wollens, wenn alles nichts ist als
Wollen? Inhalt des Bewufstseins ist das Wollen und dessen Gegenstand



488 Litterarische Besprechungen.

(S. 29). Aber biu ich mir des Üblen in mir nicht bewufst, trotzdem
es nicht Gegenstand meines Wollens ist? Der Verfasser nennt, nicht
mit Unrecht, die Anschauung Kants von Zeit und Kaum wunderlich
(S. 38). Vielleicht wird man die seinige noch wunderlicher finden: Die
Zeitlichkeit ist die Form jeden Bewufstseins-Inhalts, die Räumlichkeit
die Form des Wahrgenommenen. Wenn ich nun meinen Bewufstseins-
Inhalt zum Gegenstande der Wahrnehmung mache, dann wäre die
Räumlichkeit die Form der Zeitlichkeit, d. h. die Zeitlichkeit würde
als Räumlichkeit erscheinen. Der Verfasser brauchte den Leser seiner
hohen Achtung für Schopenhauer nicht zu versichern. Wir finden die
Schopenhauerschen Grundideen auf jeder Seite seiner Abhandlung; aber
freilich nicht so geistreich und pikant durchgeführt wie bei diesem
Philosophen, dafür jedoch gemäfsigt durch Hartmannsche Gedanken.
Dieser letztere hat den grofsen Vorzug, dafs er das Kind beim rechten
Namen genannt hat. Das „Unbewufste", was im „absoluten Willen"
Schopenhauers ebenso gut wie „im Ding an sich" Kants liegt, stellt
Hartmann klar und oft'en an die Spitze und hat die Kraft, auch die
allein richtige Konsequenz zu ziehen: alles war Nichts, alles wird
zu Nichts, das Nirwana ist die Vollendung, wonach alles strebt.
Freilich wird dann die nächste Folge sein: Alles ist Nichts. Dem will
der Verfasser entgehen, indem er einen allgemeinen Geist annimmt
(S. 52), den er als „unbewufst" bezeichnet, „sofern die Fülle seines
Wesens weit über unser Fassen und Begreifen hinausreicht." Zu diesem
Ergebnisse seiner „Wege des Denkens" wäre der Verfasser zu
beglückwünschen, wenn er als solchen Geist den persönlichen Gott ansähe, die
Quelle alles Bewufstseins und den Ursprung einer höheren Wissenschaft
durch die Offenbarung seiner Wesensfülle im übernatürlichen Glauben.
Denkt allerdings dir Verfasser erst weiter nach, so zweifeln wir nicht,
dafs er an die Stelle des unbestimmten, „allgemeinen" Geistes den
persönlich sich selbst bewufsten, alles durch seine Macht umfassenden
Geist setzen werde. Ein anderes positives Ende kann die moderne
Wissenschaft für jeden, der vorurteilsfrei zu denken versteht, nicht haben.

Gustav ILauffe, Die Wiedergeburt des Menschen. Ab¬

handlung über die 7 letzten Paragraphen von Leasings
Erziehung des Menschengeschlechts; preisgekrönt durch
die Jury des allgemeinen deutschen Schriftsteller-Verbandes
in Leipzig. Borna-Leipig, Jahnke. S. 300.

Hauffe gehört zu den gewandtesten und geistreichsten Vertretern
joner spiritualistisch-naturalistischen Richtung der modernen Wissenschaft,

welche unter der Etikette des positiv dogmatischen Christentums
den unverfälschten Rationalismus, Naturalismus, und setzen wir getrost
hinzu, den Materialismus der Gegenwart darbietet, Wir finden in dem

angezeigten Werke alle übernatürlich geoifenbarten Dogmen, soweit sie
sich direkt auf die menschliche Seele beziehen, den Worten nach. Aber
welcher Inhalt ist denselben untergeschoben? Das Übernatürliche
existiert; aber es ist ebenso viel wie Eingebungen von kulturfördernden
Tbaten (S. 72). Von einem Fleischwerdeu des Geistes wird gesprochen ;

aber es ist die Zeugung (S. 92), das Unendliche nimmt Gestalt au in der
Seele (S. 201). Das Gewicht der Religion wird anerkannt, „sie hält das

Bewufstsein Gottes, des Unendlichen, gegen unsere und jede andere
Beschränktheit" ; aber „zugleich bringt sie auch das Bewufstsein der Einheit



Litterarische Besprechungen. 489

mit demselben in der Vernunft" (S. 203). Die Gehurt Gottes auf Erden
ist wie die mystischen Gehurten des Wischnu (S. 241). Der Glaube
wird hochgehalten, „er ist unabhängig von aller Wissenschaft" (S. 217);
aber er „ist die Empfänglichkeit für den Geist der Welt (den in der
Welt waltenden Geist, soll dies bedeuten), die Vernunft bringt ihn zur
Entwicklung (S. 197) und setzt ins Licht, was dunkel in ihm ist; was
sich im geistigen Gefühle als der Seele selbst angehörig darstellt, das
offenbart sich im Glauben als Gegenstand"; er scheint also nichts
anderes zu sein wie eine angeborene Leidenschaft im sinnlichen Teile.
Die „Mittlerschaft" ist „die Kommunikabilität höherer und niederer
Geister untereinander" (S. 72). Gott wird gepriesen, aber Er ist „die
allgemeine Seele, die Möglichkeit alles Einzelnen, der passive vovç des
Aristoteles" (S. 91). „Der Mensch ist diese zum Bewufstsein gekommene
Seele" (S. 92) oder, nach Ilegel (S. 204), „die zum Bewufstsein gekommene

allgemeine Seele, ihr Fürsichsein, das Sicherfassen derselben."
Und so darf auch der Leser bei dem Titel nicht an eine „Wiedergeburt"
denken, wie der Inhalt des christlichen Dogmas sie bietet, wie das
Evangelium von einer solchen spricht und die christlichen Väter sie erläutern.
Der Mensch stirbt nach Häufte nur, um zu einem vollendeteren Leben
wiedergeboren zu werden; und mit diesem ausgestattet, wird er wieder
sterben zu demselben Zwecke bis ins Endlose. Nicht dafs die menschliche

Seele durch die Gnade Christi der Sünde abstirbt und der Tugend
zu leben beginnt, bedeutet hier der Ausdruck „Wiedergeburt", sondern
ein endloses Neugeborenwerden nach eingetretenem leiblichen Tode ist
damit gemeint und darin besteht das fortwährende „Erlöstsein" (S. 133),
„das folgende Leben ist das Erlöstsein", nicht also in diesem Leben
wirkt die Macht des Erlösers; „der Tod ist nur das Hinausgehen in
einen besseren Zustand" (S. 135), „keiner geht verloren" (S. 137).

Diese Gewohnheit, mit christlichen Ausdrücken einen unchristlichen
Lehrinhalt zu verbinden, ist alt. Simon magus hat sie bereits, wie
die tpi).oao<pov/xevcc berichten (vgl. unsere Schrift: Areopagitica, Manz,
Regenshurg, 2. Teil, wo die Ausführungen der <piXoao(povßeva grofsenteils
wiedergegeben und richtig gestellt werden); und der Neuplatonismus zumal
setzte dieses System fort. Aber wenn auch eine solche Gewohnheit bis
ins hohe Altertum hineinreicht, so ist doch nicht damit gesagt, dafs sie
eine zu billigende sei. Der Kirche und der vom positiven Glauben
getragenen Wissenschaft könnte ja, an sich betrachtet, es recht angenehm
sein, dafs, will man auch die kirchliche Lehre nicht, so doch einzig
vermittels des Gebrauches der katholischen Terminologie man die eigenen
Ansichten geniefsbar machen kann. Dies zeigt ja offenbar die innere
Macht der christlich-positiven Lehre, wie dadurch, dafs der Stolze sich
in den Mantel der Demut hüllt, die Anziehungskraft dieser Tugend dar-
gethan wird. Aber eine andere Frage ist die, ob durch solchen Brauch,
der sich bei Hegt-l, Fichte, Schelling etc. wiederholt, der Wahrheit ein
Dienst geleistet wird. Wir behaupten durchaus nicht, dafs der Verfasser
der vorliegenden Schrift seine Leser in Irrtum führen will, wenn er seine
rationalistischen Ansichten in termini der christlichen Dogmatik hüllt:
dazu ist er viel zu offen, er läfst gar keinen Zweifel, dafs er positives
Christentum nicht lehren will. Indessen gewinnt er in dieser Weise den
Vorteil, dafs er so manche Schrift- und Väterstelle mifsbrauchen kann,
deren Ausdrücke mit den seinigen, wie I. Cor. 15, 42 und Röm. S etc.,
übereinstimmen, die aber gar nicht im Zusammenhange den Sinn haben
können, welcher ihnen untergeschoben wird. Dadurch entsteht die
Gefahr, dafs der unkundige Leser am Ende der Meinung sein kann, er



490 Litterarische Besprechungen.

stehe mit diesen Ansichten auf demselben Boden wie Paulus, Augustin und
andere Vertreter der christlichen Wahrheit. Wir sehen davon ab, dafs es
immer ein Mifstrauen in die eigene Wissenschaft verrät, wenn man sie nicht
mit den ihr eigens entsprechenden Ausdrücken vorzulegen wagt. Warum
nicht anstatt des Ausdruckes,,Wiedergeburt" offen sagen,.Seelen Wanderung",
„Metempsychose" ; und anstatt des „Erlöstseins" einfach Vervollkommnung;
anstatt „Glaube" Princip der Wissenschaft und anstatt eines „Fleischwerdens

des Geistes" einfach Verbindung des Geistes mit der Materie.
Die christlichen termini passen gar nicht, um das auszudrücken, was
der Verfasser will. Was er z. B. unter „Wiedergeburt" versteht, wird
vom Heilande (Joh. 3, 4 u. 5) entschieden zurückgewiesen. „Kann denn
der Mensch", so Nikodemus, „wenn er alt ist, noch einmal in den Leib
der Mutter eintreten und wiedergeboren werden?" Das hält Nikodemus
für unmöglich und der Heiland weist ein solches Verständnis entschieden
ab. Hauffe aber nimmt grade den vom Urheber des Ausdruckes „Wiedergeburt"

abgewiesenen Sinn und legt ihn demselben unter. Ja, sagt er, der
Mensch wird irdisch und leiblich noch einmal oder vielmehr unendliche
Male von neuem geboren. „Es gibt Menschen, deren geistiges Ich nicht
zum ersten Male den Kreislauf durch das Erdenleben vollendet," heilst
es S. 179. Wir hätten also zuvörderst es lieber gesehen, wenn der
Verfasser nicht dieser Sucht, christliche Namen mit unchristlichem Inhalte
zu füllen, nachgegeben hätte. Sein Werk würde sicher an Klarheit gewonnen

haben, wogegen man sich jetzt, auf jeder Seite beinahe, fragen mufs:
Was meint er denn mit diesen Ausdrücken? Die Schrift ist interessant
genug, um auch ohne das eine grofse Zahl Leser zu finden. Wir
verkennen auch gewifs nicht, dafs der Verfasser, den Worten nach, ganz
entschieden Front macht gegen den krassen Materialismus (S. 165) eines
Moleschott, Vogt, K. Müller etc., die etwas Grofses gesagt zu haben
meinen, wenn sie den Menschen einen „wandelnden Ofen", eine sich
selbst heizende „Lokomotive", das Herz „ein Pumpwerk" nennen. Ob
aber nicht der Materialismus das letzte Ergebnis der Betrachtungen
eines Autors ist, der (S. 36) „die Wesensgleichheit des menschlichen
Geistes mit dem göttlichen" behauptet; der ohne Leib, wenigstens ohne
Atherleib (S. 116), sich keinen Geist denken kann, der da schreibt
(S. 141); „Gott kann allein der höchste Geist sein, denn wir geisten und
denken in ihm, er ist die höchste Liebe, wir lieben in ihm, er ist der
höchste Wille, was wir Vollkommenes wollen, ist die ewige Willenskraft
in uns;" der zudem „die Gesetze der Natur für die notwendige
Offenbarung Gottes" ansieht (S. 198); der also offenbar einen wesentlichen
notwendigen Zusammenhang zwischen Gott und der Materie annimmt,
so dafs die Gesetze der Materie ihn in sich einschliefsen, das überlassen
wir dem Leser.

Der Verfasser scheint seine Ansichten besonders für pädagogisch
wertvoll zu halten. Es kann in den Seminarien seitens der Lehrer kein
gröfserer P'ehler gemacht werden, als Princtpien der Herbartschen, Hegel-
schen und ähnlicher philosophischen Systeme zu Principien des Unterrichts
in der Seelenlehre zu machen. Dadurch wird, eben weil die christlichen
Ausdrücke weiter gebraucht werden, das Herz des Zöglings zur Heuchelei

erzogen, und die Lehrer in den Volksschulen begnügen sich dann ebenfalls

mit christlichen Ausdrücken, ohne den christlichen Lehrinliait
damit zu verbinden. Der naturalistische Geist ergiefst sich so,
unbemerkbar, in die Herzen der Kinder. Diese wachsen, wenn der Einfluls
der Eltern nicht den in der Schule gepflanzten Samen energisch beraus-
reifst, als Verächter des Glaubens heran und treten, reich an Phrasen



Litterarische Besprechungen. 41)1

und arm an innerer sittlicher Kraft, ins öffentliche Leben. Hauife gibt als
die höchste Moralstufe jene an, auf der die Tugend um ihrer selbst willen
geliebt und geübt wird, ohne Rücksicht auf zeitliche oder ewige Vergeltung.
Das ist nichts als Phrase ohne den mindesten sittlichen Inhalt. Was ist
denn die Tugend? Ein Zustand; also nicht einmal eine Thätigkeit,
sondern blofs ein Geeignetsein für die Thätigkeit; ich kann die Tugend
der Mäfsigkeit haben und doch einmal thatsächlich unmäfsig sein; ein
Vermögen, eine gesteigerte Potenz ist die Tugend. Lieben aber kann
ich blofs Wirkliches. Wodurch wird die Tugend zur Tugend? Durch
den Gegenstand; also nicht aus sich selbst. Wie kann ich denn
etwas um seiner selbst willen lieben, was aus sich selbst nichts ist,
sondern blofs durch etwas anderes. Hat die Tugend keinen Gegenstand,
so ist sie gar nichts. Mit solchen Phrasen, aus denen keine Kraft fliefst,
erzieht man die Menschen zu jener Aufgeblasenheit, welche, zumal
heutzutage, den Ungläubigen kennzeichnet. So sagt auch Hauffe
(S. 74), ,,die bereits hier auf Erden zu erringende Seligkeit sei die
Zufriedenheit mit sich selbst." — S. 35 wird Plato falsch erklärt. Spricht
Plato von der Unreinheit der Seelen oder geschaffenen Geister, so meint
er ihre Zusammensetzung aus Potenz und Akt, nicht aus Materie und
Geist. — Augustin hat nicht die Erschaffung der Seelen durch Gott
verworfen; er hat nur keine feste Ansicht gehabt, ob die Seelen
geschaffen oder fortgepflanzt werden (S. 40 u. 41). — Die nächste Quelle
unserer Moralgesetze ist unser mit der Vernunft übereinstimmender letzter
Endzweck, und Gott insoweit als sein Besitz gerade dieser Endzweck ist.
So ist auch der Zweck der Religion zunächst unser Heil (S. G6, 68).

Was den philosophischen Staudpunkt betrifft, so gilt natürlich das
hier Gesagte auch von einer zweiten Schrift Hauffes: „Herder in
seineu Ideen zur Philosophie der Geschichte der Menschheit"; vom
ästhetischen Standpunkte aus aber ist sie bei weitem vorzüglicher. Die
Grundideen Herders glücklich und in Herderscher Weise paraphrasierend,
gibt sie fruchtbare Einblicke in das harmonisch - geordnete Ganze der
Schöpfung. Wenige Stellen ausgenommen, in denen alle Thätigkeit von
innen heraus principiell dem Menschen abgesprochen zu werden scheint,
damit er einzig „ein Kind der Übung, der Tradition und Gewohnheit," von
Klima vollständig frei sei (8. 5), in den Tieren seine Lehrer habe (S. 15),
oder wonach „sich in den Dichterfürsten die höchste Verklärung des menschlichen

Daseins ausdrückt" (S. 50), „die Sprache nicht Sachen, sondern
hlofs Namen bezeichnet" (S. 86) u. s. w., wird der Genufs im Lesen
dieser geistvollen Aperctis nie gestört. Der Inhalt ist bekannt. Von
der Organisation der Geschöpfe auf Erden nach ihren Stufen wird
aufgestiegen zur Einheit des Menschengeschlechts und dem Verhältnisse des
Menschen zum Übersinnlichen. Schade, dafs das Licht des Glaubens und
zuverlässige philosophische Principien fehlen.

Dr. Bernhard Dörholt, Über die Entwicklung des

Dogma uutl den Fortschritt in der Theologie.
Habilitations-Rede. Münster i. W., Aschendorff, 1892.

Eine dogmatisch korrekte, in der Darlegung klare, stilistisch
gewandt geschriebene Abhandlung, welche sich ebenso fern von unnützen
Phrasen hält, wie von unsicheren Behauptungen. Abgesehen von der
Zeit vor Christus, in welcher die Offenbarung auch inhaltlich zunahm
(Gregor d. Gr. in Ez. hom. 4) ist die geoffenbarte Lehre nach Inhalt und



Litterarische Besprechungen.

Sinn allzeit dieselbe, unveränderlich, unwandelbar; „es ist unmöglich, dafs
der Kirche irgend eine Lehre, die im apostolischen Glaubensdepositum
enthalten ist, verloren gehe, dafs die Kirche etwas lehre und als geoffenbarte

Wahrheit verkünde, was im apostolischen Glaubeusdepositum nicht
enthalten ist, sowie dafs einer Lehre die Kirche einen andern Sinn
beilege, als den, in welchem Christus und die Apostel sie verstanden haben"
(S. 16). Trotzdem gibt es eine wirkliche Entwicklung und einen wahren
Fortschritt in der kirchlichen Lehre, insoweit eine ,,immer vollkommenere,
genauere Erklärung, Entfaltung und bestimmtere Formulierung derselben
überlieferten, göttlich geoffenbarten Wahrheit gegeben wird" (S. 18).
Gegenüber dem Wechsel der Angriffe nämlich, welche, durch die Häretiker
zumal, gegen die katholische Lehre gerichtet werden, sowie gegenüber
der Änderung, welche die termini erleiden, und gegenüber der Schwächung
der natürlichen Kraft des Verstandes, die der Lauf der Zeiten mit
sich bringt, ist es erforderlich, dafs die Vorlegung des geoffeubarteu
Glaubensschatzes zu den verschiedenen Zeiten eine verschiedene sei,
damit der Irrtum klarer erkannt, der Sinn der termini, angemessen
dem überlieferten Inhalte der Lehre, unverrückbar festgelegt und die
Kraft selber der Vernunft gestärkt werde. So wird die Unterwerfung
der Vernunft unter den Glauben vertieft, die Natur in weiterem Umfange
dem letzten Endzwecke des Menschen unterthan und der heilbringende
Gebrauch der zur Erreichung der Seligkeit von Gott dargebotenen
übernatürlichen Mittel erleichtert. Nicht der Gegenstand des Glaubens wird
nach und nach Gegenstand des Wissens; im Gegenteil, es tritt, durch
die Erklärung von Dogmen, schärfer hervor, wo das zu glaubende
Geheimnis beginnt und wie die natürlichen Wissenschaften selber, weit
entfernt, demselben Hindernisse zu bereiten, vielmehr auf das unzugängliche

Lichtmeer zeigen, welches im jetzigen Zustande der Vernunft noch
nicht, wie es in seinem inneren Wesen ist, geschaut werden kann, wohl
aber wenn die Schranken der Sterblichkeit werden gefallen sein und
Gott durch unmittelbares Einwirken die Vernunft entsprechend gehoben
und gestärkt haben wird. Zu grofse Fülle des Lichts ist ja bei den
wahren Geheimnissen der Grund, weshalb sie von der menschlichen
Vernunft auf Erden nicht geschaut werden können; nicht Mangel an Licht,
wie hei den sogen. Geheimnissen der Sekten, die sich eben deshalb
verstecken müssen.

Gustav ttuijel, Die Philosophie und die sociale Frage.
Vortrag, gehalten in der Philosophischen Gesellschaft

zu Berlin. Leipzig, Pfeffer, 1892. S. 41.

Wir sind mit dem Verfasser darin vollständig einverstanden, dafs
die Socialdemokratie auch vom wissenschaftlichen Standpunkte ans
bekämpft werden mufs, und zwar nicht blofs von dem der socialökonomischen
Wissenschaften, sondern im strengen Sinne des Wortes von dem der
eigentlichen Philosophie. Solche mächtige Strömungen im Volksleben,
wie die socialdemokratische, entstehen nicht von ungefähr; vielmehr sind
sie, zumal wenn sie Dauer haben und gewaltige Stürme überstehen, der
Niederschlag eines bestimmten Systems von Gedanken; reliquiae cogi-
tationis (Ps 75, 11) möchten wir sie mit dem Psalmisten nennen. Dieser
Umstand aber gerade, dafs das Reich der Ideen mit der Zeit, sozusagen,
Fleisch und Blut annimmt und im politischen Leben der Völker sich

widerspiegelt, müfste die Denker vorsichtig machen. Sie sollten nicht



Litterarische Besprechungen. 493

gleich alles, was ihnen für den Augenblick so scheint, der Öffentlichkeit
preisgeben, nachdem sie es einigermafsen systematisch geordnet haben,
sondern sich vorher klar machen, auf welchem Grund und Boden es
steht, wozu die notwendigen Konsequenzen führen und besonders ob der
Inhalt auch in das praktische Leben übersetzt werden kann, ohne von
Verderben begleitet zu sein. Der Redner stellt sich als Anhänger Hegels
vor und erwartet von der Weiterbildung dieser Philosophie das Heil im
politischen, gesellschaftlichen Leben. Das abstrakte Denken soll den
letzten Zweck aller menschlichen Arbeit bilden. „Und wenn auch nur
ein einziger Mensch zum vollendeten Denken gelangte, so wäre der
Zweck der Menschheit" oder vielmehr alles Seins und Wirkens
„erreicht." Der „vollendete Begriff," in welchem alles, schlechthin, vor das
Bewufstsein tritt, wäre das zu erstrebende Ziel. Worin aber besteht
gerade die socialdemokratische Idee? Zuvörderst darin, dafs alles dem
äufsern Zwange, der Notwendigkeit, unterliegt. Bis ins kleinste soll
alles von aufsen her geregelt werden. Die Arbeit, welche jedem bestimmt
wird, soll er thuu, nicht jene, zu der er sich selbst berufen füblt. Der
Begriff nun ist das 1. Princip aller Notwendigkeit, die Notwendigkeit gehört
zu seinem innersten Wesen, und selbst soweit die Freiheit begrifflich
ausgedrückt wird, wohnt ihr Notwendigkeit inne, sie kann nichts anderes sein,
als was der Begriff besagt. Zudem kommen uns die Hegriffe von aufsen
und die Auffassung geschieht mit natürlicher Notwendigkeit. Das ist aber
gerade das ganze, volle Princip der Socialdemokratie. Es kommt dazu,
dafs, nach dem Verfasser, ausdrücklich es nur einen letzten Zweck für das
Ganze der Menschheit oder für das All gibt. Eben aber bei der Social-
demokratie soll der einzelne aufgehen im Ganzen; nicht der Staat soll
dem Wohle des einzelnen dienen, sondern alle dem Ganzen des Staates.
Und worin soll, konkret, bei dem Verfasser das Wohl des Ganzen sich
finden? Darin, dafs einzelne, oder auch einer, wenn's notthut, sich dem
Denken widmen. Mit andern Worten: Der nackteste Despotismus würde
alle einzelnen Menschen dem Wohl einiger besonders veranlagten
Personen dienstbar machen. In der That lehrt die Erfahrung, dafs nirgends
der Despotismus gröfser ist als bei jenen Parteien, bei denen die Grundsätze

der modernen Philosophie mafsgebend sind, wie viel sie auch von
Freiheit sprechen. Wollte der Verfasser in dieser Weise weiter die
Principien der Hegeischen Phlilosophie erörtern, so sind wir nicht
im Zweifel, er würde darthun, dafs sie sich mit der Socialdemokratie
völlig decken und diese blofs der schroffe praktische Ausdruck
derselben ist. Er wehrt sich bereits jetzt gegen den Vorwurf, als wolle
er einzig im Wissen die Waffe gegen die sociale Unordnung erblicken;
dazu gehöre auch die Bildung von Charakteren. Aber „das reine
Denken" bezieht sich doch auf nichts als auf das Wissen; darin dafs
ein vollendeter Begriff vor mein Bewufstsein tritt, liegt nicht die
geringste Kraft zur Bildung des Charakters. Dieses „reine Denken" läuft
überhaupt auf eine Selbsttäuschung hinaus. Man verwechselt es mit
einem „rein Denkenden", will sagen, mit einem fürsichbestehenden
Wesen, welches nichts als thatsächliches Verstehen, purus intellectus
oder actus intelligendi ist, nämlich mit dem Sein der göttlichen Wesenheit.

Von da kann freilich die Bildung von Charakteren ausgehen;
denn da ist ein Fürsichbestehen, reine Kraft, nichts als Akt. Dies ist
der freie Gott des Christentums.

Ein schon oft gekennzeichneter Irrtum ist es, soweit nämlich die
katholische Religion in Betracht kommt, wenn der Verfasser immer
wieder darauf zurückkommt, dafs das Christentum die Ascese oder die

Jahrbuch für Philosophie etc. VII. 33



494 Litterarische Besprechungen.

Abtötung im Genüsse der zeitlichen Güter als Selbstzweck hinstellt,
wenn auch nicht für alle Menschen. Das Christentum ist kein
Buddhismus; es hat auch nicht, wieHarnack meint, zwei Lehensideale. Der
Zweck, welchen das Christentum allen Menschen ohne Unterschied
vorlegt, ist die Liebe Gottes, die in der Liehe des Nächsten zum
Ausdrucke kommt. Dieser Zweck gilt für Ordensleute und Wcltleute. Die
ersteren unterscheiden sich nur dadurch von den letztgenannten, dafs
die Mittel, die ihnen das Ordenleben gibt, diesen einzigen, allen
gemeinsamen Zweck leichter und zuverlässiger erreichen lassen. Wenn
sodann der Verfasser, S. 18 oben, meint, „mit dem Niedergange der
Religionen habe immer die Zucbtlosigkeit des Daseins überhand genommen",

und auf derselben Seite unten den „allmählichen Untergang der
positiven Religionen, welche den Weg wiesen, das Unendliche mit
Verstand, Gefühl, Phantasie und demutsvollem Autoritätsglauben
autzunehmen", begrüfst, weil nun die Philosophie die Aufgabe erhalte, an
deren Stelle zu treten ; so wird wohl mancher Leser nicht recht wissen,
wie er sich den Widerspruch erklären oder was denn das für eine
Philosophie sein soll, welche den Niedergang hindern wird. — S. 39
verwechselt der Verfasser die Gabe des übernatürlichen Glaubens mit der
wissenschaftlichen Theologie. Die erstere mufs, gemäfs dem Christentum,
jeder haben, der selig werden soll; die theologische Bildung ist verhält-
nismäfsig wenigen eigen und kann nur in Begleitung oder getragen vom
Glauben sich finden, ist sie anders eine wahrhaft christliche; nie ersetzt
sie den Glauben. Da ist also im Christentum keine Parallele mit der
Ansicht des "Verfassers, der da möchte, dafs nur wenige zum „reinen
Denken" gelangen und dafs diesen wenigen alle andern dienen müssen.
Das Christentum hat einen Endzweck, den jeder Mensch, auch das
Kind, erreichen kann, dessen Erreichung auch der Staat zu dienen hat
und der trotzdem das Menschengeschlecht und das All als Ganzes
endgültig vollendet. — Irrtümlich ist ferner im System Hegels, dafs „der
Widerspruch die Triebfeder des realdialektischen Prozesses ist", insofern
er zu seiner Überwindung autreibt. Nicht der Widerspruch, sondern die
Einheit ist Triebfeder zum Handeln. Nicht dafs ich ein Gut nicht habe,
treibt mich zum Streben, sondern dafs ich mit diesem Gute bereits eins
bin in der Liebe. Das Wollen hat, wenn wir auf Thomas hören wollen
(S. th. I, qu. 19, art. 1; Übers. Bd. I, S. 336), eine zweifache Thätigkeit:
es strebt nach etwas, was es nicht hat; und es ruht in diesem Gute,
nachdem es dasselbe hat. Nur die erstere Thätigkeit kennt Hegel; in
beiden ist die Einheit, sei es auf Grund der Liebe allein oder sei es auf
Grund des Genusses zugleich, die Triebfeder; im ersteren Falle ist der
Widerspruch zwischen Wollen und Nichthaben nur etwas äufserlich
Begleitendes. Der Verfasser läfst (S. 16) „den ganzen Reiz des Lebens in
der fortdauernden Überwindung des Widerspruches" bestehen. Wir
meinen, dafs er dadurch die Socialdemokratie nur reizen, aber nicht
besiegen kann.

Jtobert Hugo Hertz»ch, Lehrer und philos. Schriftsteller:
Der autogenetisch-phylogenetisclie Beweis für das Dasein
eines persönlichen Gottes. Halle a. d. S., 0. Hende 1.

„So lange die Welt steht und es Menschen gibt, wird unser Beweis
für das Dasein eines persönlichen Gottes als der beste angesehen werden
müssen und niemals wird die Wissenschaft imstande sein, ihn zu zerstören.



Litterarische Besprechungen. 495

.Wir können stolz auf ihn sein; denn da er nicht zerstört werden kann,
gehört die Auffindung desselben, das Resultat eines langjährigen
Nachdenkens ohne Zweifel mit zu den gröfsten Thaten des Jahrhunderts."
Mit diesen Worten schliefst der Verfasser seine Schrift. Wir fürchten
sehr, dafs er mit diesem Urteile allein bleibt und dafs die Wissenschaft
in allen ihren Schattierungen über seinen sog. Beweis zur Tagesordnung
übergehen wird. Denn das Fundament desselben ist hinfällig, sein Zweck
verfehlt, das Beweismittel unbrauchbar. Der Beweis ruht auf dem
biogenetischen Grundgesetze Haeckels (S. 5): „Die Ontogenie oder die
Entwicklung des Individuunis (Keimesgeschichte, Embryologie) ist eine kurze
und schnelle durch die Gesetze der Vererbung und Anpassung bedingte
Wiederholung (Rekapitulation) der Phylogenie oder der Entwicklung des
zugehörigen Stammes, d. h. der Vorfahren, welche die Ahnenkette des
betr. Individuums bilden." Die Klammern sind im Text. Aber wie ist
denn die Entwicklung bis zu den „Gesetzen der Vererbung" gekommen?
Wenn alles Entwicklung ist, so müssen doch diese Gesetze auch Frucht
der Entwicklung sein, während das „Grundgesetz", welches alles mit
Entwicklung erklären will, aufserhalb der Entwicklung feste „Gesetze
der Vererbung" als Norm der Entwicklung aufstellt und somit sich
selbst leugnet. Wie kommt es denn zudem, dafs, wenn „alles
Entwicklung ist" (S. 10), die Merkmale des „zugehörigen Stammes",
also die Hauptsache, stetig wiederholt werden und somit ein und
dieselben bleiben? Das Fundament, auf welchem der vorliegende Beweis
steht, ist in sich selbst widerspruchsvoll und sonach hinfällig. Der Zweck
zudem ist verfehlt. Der Verfasser kommt nicht zu einem wahrhaft
persönlichen Gotte. Er stimmt mit Haeckel in der ganzen Descendenztheorie
überein. Durch Amöben, Moräaden, Blastäaden, Gasträaden (S. 20),
Plattentiere, Schnurwürmer, Eicbelwürmer, Urchordatiere, Rundmäuler,
Urfische, Schmelzfische, Lurchfische, Kiemenlurche, Scbwanzlurche,
Perreptilien, Säugereptilien, Stammsäuger, Beuteltiere, Halbaffen, hunds-
köptige Affen, Menschenaffen, Affenmenschen hindurch hat sich die
Materie bis zum Menschen entwickelt. Nnr die Urzeugung verwirft der
Verfasser und setzt neben der anorganischen Materie als andern Faktor
Gott als Zeuger. Wohlgemerkt, er bedarf Gottes nicht als Schöpfers,
sondern die Materie ist von Ewigkeit, es fehlte ihr blofs, um zum
Lebensorganismus sich zu entwickeln, das zeugende Princip. Aber da
mufste doch, wenn es sich um einen persönlichen Gott handelt, die
Frucht Gott sein! Nein; sie ist weder anorganisch, wie das empfangende
Princip, noch göttlich, gemäfs dem wirkenden Princip, sondern Zelle,
Fisch, Affe, Mensch etc. Oder ist so wenigstens der Wille Gottes, dafs
seinem Zeugen nicht ein Gott, sondern ein Fisch etc. folgt? Ganz
unmöglich. Der Gang der Entwicklung ist innerlich notwendig, er ist
mit der Natur der Materie gegeben. Dieser sog. „persönliche Gott" ist
nichts als eine der Materie innewohnende und von ihr abhängige Kraft,
ähnlich wie der „Gott" Spinozas, auf den auch der Verfasser sich beruft.
Welche Beweismittel aber gebraucht der letztere, um seinen „persönlichen

Gott" im Zusammenhange mit den Entwicklungsstufen der Materie
als notwendig zu erweisen? „Die vergleichende Anatomie zeigt, dafs
das A'ollkommene aus dem Unvollkommenen sich entwickle" (S. 3).
Aber wenn das Vollkommene sich selber aus dem Unvollkommenen
entwickelt, wozu bedarf es denn eines Gottes? Man würde die
Beweisführung in etwa verstehen, wenn der Verfasser eine fürsichbestehende,
selbständig waltende, unendliche Kraft darthun wollte, durch welche die
ohnmächtige Materie eine Form erhält oder das Nichts Sein, wie etwa

S3*



49G Litterarische Besprechungen.

das Zimmer durch das Sonnenlicht, das von aufsen kommt, aus einem
dunklen ein helles wird. Aber ein Sich-selbst-entwickeln vom
Unvollkommensten aus annehmen und daraus die Notwendigkeit eines „persönlichen

Gottes" heifst nichts anderes wie das voraussetzen, was man
erweisen will. Mufs doch, soll das Unvollkommene sich seihst entwickeln,
mit ihm identisch die Kraft vorausgesetzt werden, vermöge deren die
Entwicklung sich vollzieht.

Und zwar welche Entwicklung? Der Verfasser klagt, dafs Glaubensartikel

(S. 5) die Freiheit der wissenschaftlichen Forschung hemmen.
Aber er selber scheut sich nicht, Wunder über Wunder, die natürlich
keinen Schatten von Beweis, weder in der Theorie noch in der Erfahrung,
zulassen, seiner Darlegung zu Grunde zu legen. Da hat sich (S. 7) „der
intelligenteste, menschenähliche Affe zuerst an den aufrechten Gang
gewöhnt. Dadurch haben sich Wirbelsäule und Becken umgebildet, die
beiden Gliedmafsenpaare haben sich gesondert und aus den Vorderbeinen
und Vorderzehen sind die Arme und die Hände entstanden. Infolge
veränderter Nahrung hat sich auch dann die ivieferform und das Gebifs
verändert, schliesslich das ganze Gesicht. Durch Nichtgebrauch ist der
Schwanz allmählich verloren gegangen. Die unartikulierten Laute des
Affen haben sich nach und nach zur Spracho des Menschen umgebildet.
Mit der Sprache hat sich auch das Denken immer mehr entwickelt und
damit zugleich das Organ des Denkens, das Gehirn." Und nun zähle
man all das Wunderbare hinzu, wie aus einer Pflanze ein Tier, aus einem
Steine eine Pflanze, aus einem Lamm ein Tiger wurde, und wie die
andern Steine, Pflanzen, Tiere, trotz aller Mühe, das blieben, was sie
waren! Anstatt solcher und ähnlicher Glaubensartikel — wenn der
Verfasser noch mehrere in der modernen Naturwissenschaft kennen
lernen will, so lese er die Artikel Karl Vogts in der Hallescheu „Natur"
Jahrgang 18S0. Nr. 464 ff., überschrieben,1,, Dogmen in der Wissenschaft",
sowie in derselben Zeitschrift Jahrgang 1880, Nr. 37 über einen
„Aberglauben in der Naturwissenschaft" —, die weder direkt noch durch
Analogieen bewiesen werden können, wohl aber das Kainszeichen des
inneren Widerspruchs an der Stirn tragen und sonach dem Forschen
ein unerbittliches Halt zurufen, anstatt es mit Freiheit zu durchdringen,
ziehen wir Glaubensartikel vor, die auf eine unendliche Seins- und
Wahrheitsfülle sich beziehen, die also wegen der Fülle ihres Lichts „den
Grenzen der menschlichen Vernunft" (S. 27) in deren jetzigem Zustande
sich entziehen und sonach zur fruchtbaren Forschung anregen, indem
sie das Wissensfeld erweitern. Da der Verfasser (S. 3) nur den onto-
logischen, kosmologischen uud physiko-theologischen Gottesbeweis kennt,
ohue einen von diesen dreien annehmen zu können, so thut es uns
leid, dafs er, ehe er über die Forschung im Mittelalter, als über eine
geknechtete, sich ausliefs, nicht zuerst sich entschlossen hat, auch die von
den grofsen Scholastikern des 13. Jahrhunderts durchgeführten
Gottesbeweise zu prüfen; dieselben haben keinen von diesen dreien, wie sie
heute vorgelegt werden. — Wir lassen dem Verfasser gern die Gerechtigkeit

widerfahren, dafs er am Schlüsse seiner Abhandlung offen erklärt,
sein „persönlicher Gott" sei nicht der christliche, biblische. Ob freilich
von den Theologen viele seinem Rufe folgen werden, seinen Gott
anzunehmen und den „Fabeln" einer Weltschöpfung aus nichts, der Sündflut

etc. zu entsagen, bezweifeln wir.



Litterarische Besprechungen. 497

Dr. Ernst Meiner: Die Augiistiiiisclic Lehre vom Kausa¬
litätsverhältnis Gottes zur Welt. Neisse, Jos. Graveursche
Buchhandlung.

Der Verfasser betont am Ende seiner Abhandlung (S. 44), dafs „die
Augustinische Auffassung Unvollkommenheiten, Fehler und Schwierigkeiten
enthält." Wir glauben dies allerdings, dafs der Verfasser, je mehr er in
den Schriften Augustins forscht, desto gröfseren Schwierigkeiten begegnet.
Das kommt aber nicht von dem Inhalte und der Darstellung, die in

denselben sich findet, sondern von dem Gesichtspunkte, von dem aus diese
Schriften betrachtet werden. Vom Standpunkte der Oüntherschen
Philosophie aus wird in der angezeigten Untersuchung, einem in der
Gesellschaft „Philomathia" zu Neisse in Schlesien gehaltenen Vortrage,
die philosophische Bedeutung Augustins dargetban und nach dieser
Einleitung die Lehre dieses Kirchenvaters über „die vorzeitlichen
Voraussetzungen der Welt in den Ideeen und dem Willen Gottes", über „die
Verwirklichung der Weltidee in der Schöpfung durch Gott" und „die
Erhaltung der geschaffenen Welt durch Çott" besprochen. Dieser
Standpunkt aber ist dem grofsen Kirchenlehrer durchaus fremd. Die
Welt sieht Gott, der Herr, in keiner Weise bei Aug. als „sein Nichtich" an,
also im Grunde genommen, als ein, wenn auch von Ihm abhängiges, Sein
neben Sich; vielmehr sieht Gott in der Welt sein eigenes Ich, insoweit
nichts in der Welt sich findet, was nicht in den Ideeen Gottes enthalten
ist und durch die wirkende Kraft Gottes das Sein erhält und bewahrt.
Wer in Aug. den „Vorläufer des Cartesius" (S. 3) mit Rücksicht auf die
Erkenntnistheorie sieht, mufs sich nicht beklagen, wenn ihm die Schriften
Augustins, je länger er sich mit ihnen beschäftigt, desto dunkler erscheinen.
Zudem mufs Aug. im Zusammenhange mit den ihm vorhergehenden und
ihm nachfolgenden wissenschaftlichen Vertretern des christlichen Dogma
behandelt werden. Es geht nicht an, ihn blofs in Verbindung mit Plato
und dem Neuplatonismus zu setzen, wie der Verfasser, nach dem
Beispiele Haruacks, zu thun scheint; wenigstens haben wir in der ganzen
Schrift weder den berufensten Erklärer des h. Aug., den Aquinaten,
angeführt gefunden, noch Justin, Tertullian, Cyprian, Ambrosius oder gar
den Areopagiten. Die Lehre Aug.s kam nicht, wie Harnack annehmen
möchte, plötzlich vom Himmel geschneit und wurde ebenso plötzlich
mafsgebend für die Kirche, noch weniger trat sie in Gegensatz zu
früheren Vätern. Aug. selbst weist bei jeder Gelegenheit auf den
Zusammenhang mit der Vorzeit hin, und als ihm mit Rücksicht auf die
Gnadenlehre der Vorwurf gemacht wird, früher habe man über die
Gnade nicht so gelehrt, da legt er dar, dafs dieser Vorwurf ungerechtfertigt

ist, wenn er auch eingehender wie die früheren Väter über die
Gnade handle, weil eben früher die diesbezügliche Kirchenlehre nicht
von Häretikern ausdrücklich angegriffen wurde. — Wie soll, wenn wir
auf einige unhaltbare Einzelheiten hindeuten wollen, „das Nicht-Ich als
Gedanke zuerst in Gott sein" (S. 6), der doch, wie der Verfasser selbst
später betont, nichts ist als Er selbst, d. h. sein Ich. Das könnte wohl
behauptet werden, wenn das Nicht-Ich neben Gott etwas, selbständig in sich,
ist; dann fällt aber die Schöpfung aus nichts weg, Gott ist Bildner, nicht
Schöpfer. Die Ideeen sodann (S. 44) sind nicht von Gott „frei gezeugt".
Sie sind Gottes in sich notwendiges Wesen, insoweit es Ähnlichkeiten
mit Kreaturen bietet, d. h. soweit Kreaturen es nachahmen, wieTh. sagt.
Wirklichkeit nur gewinnen sie, in natura sua, wie Aug. sagt, gemäfs dem



498

freien Willensbeschlusse Gottes. „Gott realisiert sich" nicht (S. 16);
Er ist von vornherein alle Wirklichkeit. Diese Wirklichkeit ist bei
Ihm allein, zum Unterschiede von den Kreaturen, Substanz oder Wesenheit;

in den Kreaturen ist die Substanz oder das Wesen Vermögen, po-
tentia ad esse, die Wirklichkeit tritt kraft der wirkenden Ursächlichkeit
Gottes hinzu. „Unvernünftige" Geister (S. 38) gibt es nicht.

Dr. Karl Tatisch: Einleitung in die Philosophie. Wien,
Karl Konegen, 1892.

Es ist das Verhängnis der modernen Wissenschaft, dafs sie am
Ende immer zur Auflösung ihrer selbst kommt. Die Naturwissenschaft
hat endlose Entwicklungen vor und endlose hinter sich. Das Endlose
aber kann nicht durchmessen werden; nur wo ein Erstes ist, kann auch
ein Folgendes sein; nur wo ein von vornherein feststehender Zweck als
Letztes sich vorfindet, kann eine Entwicklung sich dahin vollziehen.
Also besteht, wenn die Naturgeschichte konsequent sein will, ihr Gegenstand,

die Entwicklung, weil endelos, überhaupt nicht und somit auch
sie selbst nicht. Die systematische moderne Philosophie hat immer etwas
in sich, und somit notwendig Unerkennbares zum Abschlüsse, sei es das
„Ding an sich" oder „das Unbewufste" oder eine so allgemeine Abstraktion,
dafs sie gar nicht mehr gedacht werden kann. Die Wissenschaft also, die
sich, als mit ihrem recht eigentlichen Gegenstande, mit dem Erkennen
beschäftigt, schliefst ah, wie in ihrem letzten Princip, auf dem sie ruht,
mit dem Unerkennbaren. Ist aber das Princip, aus dem alles andere
folgt, Unerkennbarkeit, so gibt es überhaupt keiu Erkennen; denn
keine Thätigkeit ohne Gegenstand. Der Verfasser oben angezeigter
Schrift untersucht den Begriff (S. 2) als Grenze oder Abschlufs des
Wissens. Da also diese Untersuchung die Einleitung in die Philosophie
vorstellt und als Inhalt den Begriff, d. b. die Grenze des Wissens hat,
so wird der Gegenstand der eigentlichen Philosophie, zu der diese
Einleitung das „Schwungbrett" ist (S. XIII), die Unmöglichkeit des Wissens
sein. Der Rationalismus schliefst ab mit dem Irrationalismus oder der
Vernunftlosigkeit. Der Verfasser läfst den „Begriff" aus den Empfindungen

entstehen, die zu Anschauungen sich einigen und dann, „nach
aufsen projiciert" (S. 11), den Begriff bilden. Die Empfindungen sind
„rein subjektiv" und ebenso natürlich die Anschauungen. Dadurch dafs
wir sie „nach aufsen projicieren", halten wir dafür, sie seien die Merkmale

eines aufsen befindlichen Gegenstandes. Es folgt daraus, dafs wir
nur Beziehungen der Dinge zu unserer Sinnestbätigkeit wahrnehmen,
nichts aber von den Dingen selbst; diese Beziehungen statten wir mit
den Vorstellungen von Zeit und Raum und ähnlichen aus, damit so die
Einheit des „Begriffes" entstehe. Wenn Kant also (S. XII) noch ein
„Ding an sich" hinter dem Wahrgenommenen annahm, so geschah dies,
weil er sich über die Grenze des Wissens nicht klar war. Der
„Begriff" ist nicht das Thor zum Wissen, sondern der Abschlufs, die Grenze,
hinter der kein Gegenstand des Wissens und somit kein Sein mehr
existiert. Da ist also das Unerkennbare d. h. das Vernunftlose, was
nicht Gegenstand vernünftiger Erkenntnis sein kann, das wahre Wesen
oder die Substanz der Dinge. Die Abhandlung hat mit allen Erzeugnissen

der modernen Philosophie das gemein, dafs sie keinen Gegenstand
der eigentlichen Vernunft, den diese mit eigener Kraft erreicht, finden
kann. Das hinderte Kant, das „Ding an sich" näher zu bestimmen.



Litterarische Besprechungen. 499

Die Vernunft steht als ein Anhängsel der Sinne da. Sie scharrt höchstens
das zusammen, was an Erkanntem .die Sinne übrig lassen, wie nach
dem Mahle in manchen Häusern die Überreste in einen Korb zusammen-
gethan werden. Und da die Sinne wieder nur stets wechselnde
Beziehungen in sich aufnehmen und verarbeiten, so bleibt der Vernunft
jedes Thor verschlossen, durch welches ihr das inmitten der
Veränderungen im Dinge Festbleibende, nämlich das Wesen, wie es aufsen im
Dinge dieses zu dem macht, was es ist, zugänglich würde. Der Verfasser
hat dieser Versinnlichung der Vernunft, wodurch sie ihre Natur als
Vernunft verleugnen und zum Sinne werden mufs, nur ein besonders
grell hervorstechendes Kleid umgethän. Denn wenn der Begriff selber,
also die so recht eigentliche Frucht der Vernunft, das Wissen abschliefst,
so hört ja die Thätigkeit der Vernunft von vornherein auf, sie trägt den
Widerspruch in sich. — An die Behandlung des „Begriffes" schliefst
der Verfasser eine kurze Encyklr.pädie der philosophischen
Wissenschaften. Warum? sagt er nicht. Denn, so sollte man meinen, wenn
der „Begriff", als Einleitung in die Philosophie, das philosophische
Wissen begrenzt, warum dann noch weitere Wissenszweige.

Dr. Wilh. Paszkowski: Die Bedeutung der theologischen
Vorstellungen für die Ethik. Berlin, Mayer und Müller,
1891.

Man würde sich irren, wenn man unter den „theologischen
Vorstellungen" hier Vorstellungen verstehen wollte, die auf dem Boden
übernatürlicher Offenbarung gebildet worden sind. Der Verfasser meint
allerdings, nur beim Christentum komme die Sittlichkeit zu ihrem vollen
Rechte; aber das Christentum, welches er meint, ist das dogmenlose,
auf dem Gefühle allgemeiner Liebe aufgebaute und durch die Kritik
verständiger Männer in einer Weise vervollkommnete, dafs er zwar nicht
mit Straufs meint (S. 03), es gebe keine Christen mehr, jedoch der
Ansicht huldigt, „wir seien schlechterdings nicht mehr die Christen im
Sinne der ersten Jahrhunderte." Beides kommt auf das Nämliche
hinaus. Die theologischen Vorstellungen des Verfassers sind also nichts
als Gedanken an Gott, die, ähnlich wie die Sittlichkeit, mehr dem
Gefühle entstammen wie der kalt urteilenden Vernunft. Woher er es hat,
dafs die sog. „Naturvölker" die Religion erfanden, allerdings im Stande
einer grofsen Unvollkommenheit, sagt er nicht. Die positiven Daten
erweisen, dafs der Monotheismus an der Wiege des Menschengeschlechts
stand, wie der Verf. auch selbst, beiden Ägyptern, nicht verkennt (S. 17).
Dafs „den Islam ein zur Sittlichkeit wahrhaft begeisternder Zug durchzieht,

die in alle Welt zutragen die ideale Aufgabe der Bekenner dieser
Religion ist," dies scheint uns geradezu eine neue Entdeckung zu sein. Die
geschichtlichen Daten stellten bisher fest, dafs Fanatismus und nicht
Begeisterung, blutige Gewalt und nicht die belebende Kraft einer Idee
die weite Verbreitung des Islam verursacht haben. Und wenn der
Verfasser in dem Princip der schrankenlosen Nächstenliebe das Neue im
Bereiche der Religion sieht, was Christus in die Welt gebracht, so
dürfte dio positive Urkunde des Evangeliums dem widersprechen.
Luc. 10, 27 antwortet der Gesetzeslehrer auf die Frage Jesu, was
(bereits) im Gesetze stehe: „Und deinen Nächsten liebe wie dich
selbst." Ähnlich spricht der Herr Matth. 19, 19 eine dem Jünglinge
bekannte Wahrheit aus, wenn er ihm erwidert: „Du sollst deinen



500

Nächsten lieben wie dich selbst" (vgl. desgl. Marc. 12, 33). Wie eben
die andern Religionen vom Monotheismus abgefallen und dadurch
entartet waren, so war das Pharisäertum vom Geiste des Mosaischen Gesetzes
abgefallen und verknöcherte in seinen Satzungen; sagt ja doch Christus
offen zu den Pharisäern: „Leset die Schriften, Moses und die Propheten
haben über mich geschrieben." Christus brachte — und dies
unterscheidet das Christentum der katholischen Kirche, das übrigens
nachweisbar genau dasselbe ist wie das in den Evangelien und apostolischen
Briefen enthaltene und in den ersten Jahrhunderten treu gepflegte.
Christus setzte die übernatürliche Kraft in die Welt und machte sie in
den sichtbaren Sakramenten allgemein zugänglich, vermöge deren die
Gebote der Sittlichkeit, wie solche bereits die Vernunft bietet und das
A. Gesetz bestätigt und klar hingestellt hat, gehalten werden können.
Diese Kraft fliefst aus dem Glauben an die übernatürlichen Geheimnisse,
wenn nur der freie Wille des Menschen nicht hinderlich ist. Freilich
meinen wir da keine „humane Sittlichkeit, für welche die weltliche
Bildung und philosophische Moral ein notwendiges Hülfsmittel ist"
(S. 57), sondern jene, die dem Menschen beisteht, dafs er seinen letzten
Endzweck erreiche, ein eigenes Endwohl.

iS. Joannis Semeria, clericorum regularium S. Pauli,
dissertatio: Analysis actus iidei juxta S. Tlioinani et
recentiores tlieologos. Placentiae, typis „Divus Thomas".

Wir haben hier eine höchst sorgfältig und scharfsinnig
durchgearbeitete, klar und durchsichtig geschriebene, sich treu vor allem auf
den Aquinaten stützende Abhandlung über einen Punkt vor uns, der
nach Kleutgen zu den schwierigsten in der theologischen Wissenschaft
gehört. Auf die Frage, warum denn Thomas nichts über eine Analyse
des Glaubensaktes, wie sie die neueren Theologen, so wenig
übereinstimmend untereinander, geben, kann die Antwort weder richtiger noch
präciser sein als wie der Verfasser sie gibt: Die ganze Schwierigkeit
entstand, weil man die Principien selber, auf denen nach Th. und nach
der Wahrheit die Lehre vom Glaubensakte beruht, willkürlich verdreht
hat (S. 5). Ähnlich geschieht es ja in so vielen andern theologischen
Fragen. Man läfst die festen Principien des eugelgleichen Lehrers
aufser acht und infolgedessen verfällt man in grofse, oft genug unlösbare
Schwierigkeiten, zu deren Beseitigung dann jeder Teil allerlei aus dem
Zusammenhange gerissene Stellen aus Thomas benutzen möchte. Der
Verfasser wendet sich hauptsächlich gegen die Ansichten de Lugos und Suarez',
indem er im ganzen dem Kardinal Mazzella (de virtutibus infusis, disp. III,
art. 9, Romae 1884) beistimmt, nach welchem beim Glaubensakte die
objectiva ratio für die Zustimmung der Veruuuft inevident ist und sonach
nicht die Zustimmung erzwingt, der assensus subjectivus aber vom Willen
her bestimmt wird. Damit wurde offenbar die Frage auf die termini des
hl. Thomas und Augustins zurückgeführt und sonach der erste Schritt
zu endgültiger Lösung gethan, sagt ja doch Augustin (tract. 25 in Joa.):
Caetera potest homo nolens, credere non nisi volens; nur wer da will,
glaubt. Der Verfasser führt aus Thomas zumal qu. XIV de verit. art. 1

an. Wir wären an seiner Stelle noch einen Schritt weiter gegangen
und hätten auch den letzten Teil dieses Artikels berücksichtigt. Nachdem

nämlich der hl. Lehrer erklärt hat, dafs einzig kraft und vermittels
des Willens, der dazu von Gott, als dem Gute der ewigen Seligkeit, in



Litterarische Besprechungen. 501

Bewegung gesetzt wird, die Vernunft zu dem ihr entsprechenden
Gute, zum Wahren, resp. zur Zustimmung zur ewigen, in sich
bestehenden Wahrheit bestimmt ist, und nachdem er das Verhältnis des
Glaubens zum Wissen und zur blofsen opinio erläutert, fäbrt er nun
fort, das cogitare cum assensu, wie Augustin das Glauben definiert,
weiter deutlich zu machen: Die Vernunft ist zwar durch den Willen zur
Zustimmung zu einer gewissen Wahrheit — ad unum —, soweit nämlich
das Allgut selber, der letzte Endzweck, die Wahrheit ist, bestimmt; aber
sie ist nicht bestimmt aus sich selbst, sie schaut nicht die Glaubenswahrheit,

wie sie die ersten natürlichen Principien schaut, denen sie, aus
sich heraus, wegen der Evidenz zustimmen mufs. Deshalb sagt der
Apostel, „die Vernunft sei gefangen (11 Cor. 10, 5), weil sie nämlich nicht
auf eigenem Gebiete den sie beherrschenden Gegenstand hat, sondern
weil dieser ihr vom Willen, gleichsam von fremd her, dargeboten wird
(intellectus credentis dicitur captivatus, quia tenetur terminis alieuis et
non propriis). Von dieser Seite her also ist die Thätigkeit der Vernunft
(motus intellectus) nicht beruhigt, sondern sie hat noch zu denken und
zu untersuchen über das, was sie glaubt (non est quietatus, sed adhuc
habet cogitationem et inquisitionem de his, quae credit)." Der Glaubensakt

mufs aufgefafst werden als Princip des Denkens, nicht als Abschlufs.
Dann allein, so meinen wir, kann man dazu kommen, eine endgültige
Lösung der Schwierigkeiten zu finden. Die motiva credibilitatis und
credenditatis müssen von einem doppelten Gesichtspunkte aus betrachtet
werden: 1. als Früchte und Folgen des Glaubenslichtes im Innern,
danach stehen sie in direkter Verbindung mit dem Glaubensakte, denn
von diesem aus erscheinen auch die natürlichen Wahrheiten als Thore
für den Glauben, nachdem dieser sie geöffnet, und zudem erhalten sie
eindringlichere Deutlichkeit besonders dadurch, dafs ihre natürliche Einheit
unter dem höheren Lichte der geoflrenbarten Wahrheit, also Gottes selber,
ihres Schöpfers, hervortritt. Sie rechtfertigen von der Natur aus, wie auch
immer sie dies nach ihren Wesenheiten vermögen, den Glauben, anstatt
ihm hinderlich zu sein, und so „können wir", der Mahnung des Apostelfürsten

zufolge, „Rechenschaft geben von unserm Glauben jedem, der sie
fordert." Daraus folgt dann der 2. Gesichtspunkt. Diese motiva dienen
als Vorbereitung für den Glauben, sowohl für den Beginn des Glaubens
in andern wie für die Stärkung des Glaubens in uns. Danach aber sind
sie nicht direkt und notwendig mit dem Glauben selber verbunden,
sondern der freie Wille kann sowohl den Gründen widerstehen als auch
dem Gewichte des letzten Endzweckes, von dem der Verfasser die
motiva credenditatis, wie er sie nennt, ableitet. Im entgegengesetzten
Falle, wenn nämlich diese Verbindung eine notwendige und direkte
wäre, würde der Glaube nicht mehr von dem durch Gott übernatürlich
bewegten Willen abhängen, sondern von Gründen, welche in der Natur liegen,
und somit würde er nicht mehr Glaube sein. Damit hängt die Freiheit
des Glaubens zusammen. Wir möchten nach dieser Seite hin annehmen,
dafs sowohl die Inevidenz des Geglaubten diese Freiheit begründet
wie auch das Einwirken Gottes auf den freien Willen. Die Inevidenz
begründet dieselbe, insofern die Freiheit in uns noch mit Unvollkom-
menheit verknüpft ist, insoweit also der Mensch noch fallen kann; ist
doch die Inevidenz selber etwas an sich Unvollkommenes. Dagegen
begründet das Einwirken Gottes in den Willen die Freiheit, weil dadurch
der Grund, weshalb der Mensch glaubt, innerhalb des Menschen, als
Gegenstand des Willens, ist, also nach der positiven Seite hin; ist doch
liberum das, was causa sui ist. Dafs die Einwirkung Gottes in den



50 2 Litterarische Besprechungen.

Willen nicht allein vom exercitium actus, sondern auch von der speci-
ficatio zu verstehen ist, dais also Gott zur bestimmten Glaubenswahrheit
hinbewegt und nicht blofs den Willen in Bewegung setzt, der sich dann
seihst zum einzelnen Gegenstande hinbewegt, ist für jeden klar, der
nicht der (in sich unmöglichen) Ansicht ist, dafs Gott den Willen blofs
zum bonum commune, also zum Guten im allgemeinen hin bewegt,
während der Wille sich selbst das besondere Einzelgut aussucht. Die
Beziehung zum honum commune ist ja dem Willen Naturnotwendigkeit.
Verursacht also Gott blofs diese Beziehung, so hat der freie Akt als
freier seine Ursache nicht in Gott und da er sie auch nicht in sich
selber, an erster Stelle, haben kann, denn die Vernunft ist notwendig
auf das Wahre gerichtet und der Wille notwendig auf das Gute, so
hat er gar keine Ursache; abgesehen von allen andern Unmöglichkeiten,
die mit solcher Ansicht verbunden sind. — Der Verfasser geht dann
noch auf die Frage ein, ob etwas zugleich scitum und creditum, durch die
Wissenschaft nämlich und durch den Glauben von ein und derselben
Vernunft erfafst sein kann. Wir meinen, er hat einen Gesichtspunkt da
ausgelassen. In der Summa (I, qu. 1, art. 5, ad I) und sonst bezeichnet
Thomas die Principien der theologischen Wissenschaft als mit höherer
Gewifsheit ausgestattet wie die Principien der natürlichen Wissenschaften.
Wie also jemand mit Rücksicht auf die Principien der Musik etwas
wissen kann, was er mit Rücksicht auf die höheren Principien der
Arithmethik, die er nicht versteht, glaubt; so halten wir — und uns
scheint mit Thomas — die Möglichkeit nicht für ausgeschlossen, dafs
etwas gewufst werden kann mit Rücksicht auf die Principien der natürlichen

Wissenschaft, was, sub alio respectu, mit Rücksicht auf die
Offenbarung, geglaubt wird.

Dr. Martin Berendt und Dr. Julius Fr iedländer :
Spinozas Erkenntnislehre in ihrer Beziehung' zur
modernen Naturwissenschaft und Philosophie, allgemein
verständlich dargestellt. Berlin, Mayer u. Müller, 1891.

Je mehr die moderne Philosophie sich in Pessimismus, Nihilismus
und in Unbewufstes auflöst, desto eifriger wenden sich die Vertreter
derselben den früheren philosophischen Koryphäen der Neuzeit zu, um
zu sehen, ob nicht bei einem von diesen das im allgemeinen Schiffbruche
rettende Brett zu finden ist. Die Verfasser der verzeichneten Schrift
suchen dieses bei Spinoza und möchten mit Hülfe dieses Philosophen und
mit Vermeidung von schwer verständlichen termini technici die Philosophie
überhaupt wieder populär machen. Das letztere Hülfsmittel wäre jedenfalls

das sicherste, wenn nicht die moderne pantbeistische Philosophie,
zumal die von Kant, Fichte, Hegel, ihre zuverlässigste Stütze in solchen
termini hätte. Wir fürchten, dafs, wenn die Systeme dieser Philosophen
in verständlichem Deutsch wiedergegeben werden, sie in sich selbst
zusammenfallen; abgesehen davon, ob ein solches Wiedergeben überhaupt
möglich ist. Bei Spinoza liegt allerdings der Fall nicht so, seine Haupt-
und grundlegenden Werke sind lateinisch abgefafst; indessen trägt dieser
Umstand in vielleicht noch höherem Grade zur Erschwerung des
Verständnisses bei und bildet somit ein Hindernis für die Popularisierung des
Spinozaschen Systems. Wir glauben auch nicht, dafs die obigen Verfasser
unit dem, was aus Spinoza sie für philosophische Grundsätze herauslesen,
bei allen Kennern Spinozas recht bekommen werden. Darin sind wir



Litterarische Besprechungen. 503

mit ihnen vollständig einverstanden, dafs Spinoza, soweit es auf die
modern-pantheistisebe Richtung der philosophischen Wissenschaft
ankommt, es in höherem Grade verdient, an die Spitze gestellt zu werden
wie Kant und dessen Nachfolger. Jeder von diesen hat einen Punkt der
Spinozaschen Spekulation einseitig auf die Spitze getrieben, während
Spinoza bei aller eingehenden Behandlung der Teile das Ganze nie aus den
Augen verliert, die Dinge nämlich, wie er selbst sagt, sub specie aeter-
nitatis betrachtet. Die Verfasser folgen den drei Quellen der Erkenntnis,
wie Spinoza dieselben angibt: nämlich der imaginatio oder den Sinnen,
der ratio und der Intuition. Die imaginatio nennt Spinoza eine
„unzureichende" Quelle der Erkenntnis. Dadurch bereits hätten sich die
Verfasser abhalten lassen sollen, sie als eine selbständige hinzustellen, wie
dies geschieht, wenn sie diese Erkenntnisquelle (S. 176) „dem gewöhnlichen

Leben" entsprechen lassen, „wo wir kritiklos im naiven Realismus
alle Eindrücke, wie sie der Zufall regellos uns zuführt, aufnehmen und
aus ihnen uns ein Bild von der wirklichen Beschaffenheit der Dinge
konstruieren". Es soll dies „eine Anschauung sein, wie sie das
Bedürfnis des Lebens eingibt, das seine nächsten Zwecke erreichen will,
ohne sich um die wirkliche Beschaffenheit der Dinge und den wahren
Zusammenhang zwischen ihnen zu kümmern." Das wäre schlimm, wenn
z. ß. der farbenblinde Weichensteller sich wenig kümmern wollte „um
den wahren Zusammenhang der Dinge und rein danach handeln wollte,
wie ihm die Farben vorkommen; oder wenn die Köchin hinlaufen wollte,
um an der heifsen Sonne ihr Feuer zu entzünden, die ja „unsern Sinnen so
vorkommt, als ob sie nur 200 Schritt entfernt wäre" (S. 9). Bei Spinoza
wirken vielmehr, wie dies auch in der Wirklichkeit der Fall ist, alle drei
Erkenntnisquelien zusammen bei jedem, im eigentlichen Sinne menschlichen,
d. h. vernünftigen und anrechenbaren Erkenntnisakte. Die Sinne täuschen
nicht, wenn ihre Eindrücke in Betracht kommen, wie sie an sich sind;
derjenige nur wird von ihnen getäuscht, der nach ihnen endgültig
urteilt: Das ist in der Wirklichkeit so, während sie doch, gemäfs der
Natur der Sache, wie Spinoza sagt, „unzureichend" sind. Wenn der
Hund den Mond anbellt, so hält sich niemand dabei auf; will aber der
Mensch den Mond behandeln, als ob er ihn greifen könnte, so sagt man,
der Mann ist betrunken. Der Mensch hat eben in sich die ratio oder
die Vernunft, um das Unzureichende der Sinne zu vervollständigen, so
dafs dieselben der wahren, wirklichen Sachlage dienen. Und diese ratio hat
den Beginn ihres Prozesses in der Intuition der ersten Principien oder
in der natürlichen Auffassung des Wesens der Dinge. Diese drei
Elemente also wirken zusammen in jedem menschlichen Erkenntnisakte,
bewufst odar unbewufst, und danach erkennt der Mensch die objektiv
vorliegende wirkliche Wahrheit. Wir glauben, es könne auch den
Verfassern nicht entgehen, wie eine wissenschaftliche Erkenntnis, die also
auf der objektiven Wahrheit ruhen mufs. gar nicht möglich ist, wenn
man auf einzelne ihrer Darstellungen Gewicht legen wollte. Wenn
(S. 13) „die sinnlichen Formen nur Zeichen sind, die keine Ähnlichkeit
zu haben brauchen mit dem, wovon sie Zeichen sind, und wir somit
nicht die Dinge selber wahrnehmen; wenn zudem (S. 23) die idea ideae,
d. h. der Gegenstand der ratio und des intuitus, aus diesen sinnlichen
Vorstellungen genommen wird und somit nicht selbständig für sich aus
der Wirklichkeit geschöpft ist; — dann haben wir wohl eine gewisse
Kenntnis, aber wir sehen die Sachen und selbst die allgemeinen
Naturgesetze nur so, wie sie in uns sind, ohne die geringste Bürgschaft dafür,
dafs dies die Wirklichkeit ist.



504 Litterarische Besprechungen.

Die ratio hat, nach den Verfassern, bei Spinoza zum Gegenstande
„die Gemeinsamkeit der Einwirkung (von aufsen) und der Sinnesaffektion".
Wir gestehen dies zu; nur meinen wir, die Art und Weise der Auffassung
dieser Gemeinsamkeit sei von Spinoza nicht so verstanden wie von den
Verfassern. Die letzteren scheinen anzunehmen, dafs (S. 35 ff., zumal
S. 46) nach den Sinnesaffektionen und einzig auf Grund derselben die
ratio das Gemeinsame in den Bewegungen und desfallsigen Erscheinungen
sammle, und sie folgern, dafs es eigentlich nur eine Wissenschaft gebe,
die der ratio entspreche: die Naturwissenschaft nämlich und von den
Zweigen dieser hauptsächlich die Mechanik. So kann aber Spinoza dieses
„Gemeinsame" nicht verstanden haben, schon weil alle geistige Erkenntnis
bei ihm schliefslich in der Intuition gipfelt, deren Gegenstand die stets
eine selbe ewige Substanz ist, insoweit sie in den Dingen als den modis
ihrer Vollkommenheiten erscheint oder zu bestimmter Wirklichkeit wird.
Das Ewige, Eine, Selbe aber kann durch die Sinnesaffektionen und durch
die Bewegung aufsen nicht vorgestellt werden. Das „Gemeinsame" also
als Gegenstand der ratio ist nicht das blofse Erzeugnis der letzteren, der
allgemeine Begriff, sondern es ist das aufsen objektiv gegebene Allgemeine,
insoweit es, nicht im Sein oder im appetites perseverandi in esse
erscheint, sondern in der Bewegung, im Wechsel, und vielmehr diesen
bedingt als eine Frucht desselben ist. Dieses Allgemeine aufzufassen
und auf Grund dessen die Sinneskenntuis zu korrigieren, zureichend zu
machen, ist Sache der ratio; es selber in und an sich anzuschauen,
kommt der Intuition zu.

Die Verfasser haben augenscheinlich es unterlassen, den Spuren
in Spinoza gröfsere Aufmerksamkeit zu schenken, auf welche sie selber
in der Vorrede hinweisen. Das Gute, was Spinoza hat, stammt aus
den alten, scholastischen Autoren, deren Terminologie sogar er zum
gröfsten Teil folgt. Es ist dies überhaupt ein Irrtum bei den Autoren
dieser Richtung in der modernen Zeit, dafs sie immer und immer wieder
von der Voraussetzung ausgehen, erst mit Descartes oder Spinoza oder
Kant habe alle Philosophie begonnen. Hätten die, sonst in der Wissenschaft

so bewanderten, Verfasser dieser vorliegenden Abhandlung die
Spuren bei Spinoza verfolgt, welche in die Scholastik und weiter bis zu
Aristoteles und Plato führen, so würden sie ihrem Autor ein klareres
Verständnis abgewonnen haben. Da heifst es gleich im Beginne, bei
Besprechung der „unzureichenden" Kenntnis der Imagination, erst
Spinoza und dann die Neueren, noch eingehender, hätten gefunden, dafs
die sinnlichen Eindrücke vom Gegenstande aufsen und vom sinnlich
wahrnehmenden Menschen abhängen. Wollten sie aber Albertus M.
nachschlagen, so finden sie z. B. in Bd. XI, de auimalibus lib. I, tract. 2 u. ff.
sowie in Bd. XII und an vielen andern Stellen (ed. Vives) die Physiologie
des Auges, des Gehörs, des Geschmacks etc. so genau und eingehend
beschrieben, wie in keinem neueren Werke. Warum? Weil es

stehender Satz war, der auf das tiefste begründet wurde, dafs die
Sinnesaffektionen von den äufseren Gegenständen und dem Organe des
betr. Sinnes abhängen, sowie dafs diese Sinnesformen deshalb so wichtig
seien, weil mit Hülfe der imaginatio, in der die sinnlichen, von den
äufseren Gegenständen hervorgebrachten Eindrücke wie in einer
Schatzkammer aufbewahrt werden, der Vernunft ihr Gegenstand, das Wesen im
Dinge, vorgehalten wird, so dafs die Vernunft, jedoch aus eigener Kraft,
aus den Phantasiebildern das allgemeine Wesen abstrahiert. Dasselbe
würden die Verfasser im Thomas (comm. ad Arist. de anima, lib. 2) finden.
Die Scholastiker betonen, gleich Spinoza, die Notwendigkeit der Sinne



Litterarische Besprechungen. 505

für das Erkennen -und zerlegen genau das Wesen der sinnlichen
Erkenntnis; aber sie vermeiden dadurch, dafs sie der Vernunft eine eigene
selbständige Kraft und einen selbständigen Gegenstand in jedem Dinge
zuschreiben, die Unmöglichkeiten, die sich bei Spinoza finden und die dahin
sich resümieren, dafs nach ihm nur eine Substanz, ein Wesen besteht, das
durch die Existenz der Dinge näher bestimmt wird und Wirklichkeit
gewinnt.. Existiert nur eine Wesenheit, so sind auch die Dinge nur
durch Äußerlichkeiten unterschieden, welche der Sinn auffal'st. Das eine
Wesen ist schlechthin unkennbar und nicht Gegenstand der Anschauung,
denn es ist ohne Ende bestimmbar, nur aber was bestimmtes Sein hat,
kann geschaut und erkannt haben. Es beginnt mit Spinoza das Unerkennbare,

nicht das Unerkannte, Träger aller Erscheinungen zu sein, und da
diese nur Sein haben können durch ihr Wesen, dieses Wesen aber
unerkennbar ist, weil endelos bestimmbar, so sind auch die Dinge
schliefsbch unerkennbar; d. h. die Philosophie als Forschung nach den
Gründen ist bankerott; nur wechselnde Erscheinungen bleiben, die vor der
Vernunft nicht bestehen. Spinoza anerkennt einen»Gott, aber er nimmt
ihm die Freiheit, ohne welche alle anderen Vollkommenheiten nichts als
innerliche Widersprüche sind und vielmehr einem undenkbaren Monstrum
zukommen wie dem Träger alles Seins. — Auch die „Gemeinsamkeit der
Einwirkung von aufsen und der Sinnesaffektionen" hat Spinoza von der
Scholastik, die da solche Gemeinsamkeit weit schärfer ausdrückt: Visus
(auditus etc.) in actu est visum (auditum etc.) in actu. Soweit etwas
thatsächlich gesehen wird, ist es das Sehende, d. h. was aufsen im
Gegenstande macht, dafs etwas gesehen wird, macht formal innen, dafs
der Sehende thatsächlich, nicht blofs in potentia, sieht. — Der nackte
Materialismus ist von den Verfassern meisterlich (S. 80 u. ff. die
Atomseele Häckels S. 86) zurückgewiesen. Dagegen haben dieselben ihrer
Einbildungskraft leider über die Mafsen nachgegeben bei der Behandlung
der Wiederkehr der Charaktere und der Völker. Da soll Achilles in
Alex. d. Gr., Cäsar in Bismarck, Hannibal in Napoleon I., das römische
Volk im preufsischen wiedererschienen sein. Spinoza mit Christus zu
vergleichen, ist nicht nur blaspliemisch, sondern unvernünftig; es gibt da
keinen einzigen andern Vergleichungspunkt als den in der Phantasie. Und
dafs in der Zeit des Kulturkampfes und der Gründerjahre „die ursprüngliche

Bestimmung und Anlage des preufsischen Staates vollkommen
unverkürzt in die Erscheinung getreten sei" (S. 129), werden auch
manche für ihr preufsisches Vaterland begeisterte Männer nicht zugeben.
— Solche Schnurrpfeifereien veruuzieren das sonst sehr edel und ernst
gehaltene Buch.

Floisdorf. Dr. C. M. Schneider.


	Litterarische Besprechungen

