Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 7 (1893)

Artikel: Quaestiones quodlibetales
Autor: Esser, P. Thomas
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761708

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761708
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

QUAESTIONES QUODLIBETALES.

Von
P. THOMAS ESSER, Ord. Praed.

—C-D——

Einleitende Bemerkungen.

Fachzeitschriften nehmen in der Regel auf diejenigen, welche
in das betreffende Fach erst eingefiihrt werden sollen, keine
Riicksicht. Sie sind eben nur da, um das Fach selbst zu fordern
und den Gedanken-Austausch zwischen dessen Vertretern zu
vermitteln.

Bei der eigentiimlichen Aufgabe des Jahrbuches glauben
wir von dieser Regel eine Ausnahme bilden zu miissen.

Die Schwierigkeiten, welche sich bei dem heutigen Stande
der Philosophie dem Studium der Scholastik entgegenstellen,
kénnen fiir Anfinger in den gewohnlichen Handbiichern kaum
vollstandig iiberwunden werden. KEs handelt sich fiir sie ja
namentlich darum, jene Vertrautheit mit der ganzen Denk- und
Rede-Weise der Scholastiker zu erlangen, die allein ihnen ein
leichtes und fruchtbringendes Studium der Werke derselben
ermoglicht. Seitdem es aber Philosophen gegeben hat, die
glaubten, dafls mit ihnen die Philosophie erst anfinge, und die
sich deshalb die zufillig vorgefundenen Kunstausdriicke nach
ihrer Willkiir zurechtlegten, hat auf dem Gebiete der Philosophie
eine solche Sprachen-Verwirrung Platz gegriffen, dafs die altere
durch tausendjihrigen Gebrauch geheiligte philosophische Kunst-
sprache nur noch von wenigen verstanden wird. Daher kommt
es, dafs die Scholastiker selbst manchen, die ihnen sonst freundlich
gesinnt wéren, so fremd bleiben: sie reden zu ihnen eine unver-
standliche Sprache.

Zur Hebung dieser Schwierigkeit soll auch das ,,Jahrbuch“
das Seinige beitragen. )

Deshalb eroffnen wir unter der obigen Uberschrift eine
eigene Abteilung, die dazu bestimmt ist, die héufiger vorkom-
menden scholastischen Grundsiitze zu erklidren, die wichtigeren
Kunstausdriicke zu erliutern und alle jene Schwierigkeiten zu
heben, die dem weniger Geiibten beim Lesen der aristotelisch-
scholastischen Schriftsteller den Weg vertreten.



442 Quaestiones Quodlibetales.

Dabei gedenken wir mit der wortlichen Anfiihrung von
erlduternden Stellen aus dem hl. Thomas nicht zu sparen. Bei
ihm findet sich ja vor allem, wie der grofse Thomist auf dem
pipstlichen Throne in seinem Ruundschreiben , ,Aeterni Patris®
hervorhebt, eine bewundernswerte Durchsichtigkeit und
Angemessenheit des Ausdrucks, und eine staunen-
erregende Leichtigkeit, auch das am schwersten Ver-
stindliche zu erkldren. Auch diirfte es kaum ein besseres
Mittel geben als dieses, in das Verstindnis des hl, Thomas
einzufiihren. Wenn wir verschiedene Stellen aus seinen ver-
schiedenen Werken neben einander setzen, die sich gegenseitig
ergéinzen, von denen die eine ein neues Licht auf die andere
wirft, deren eine auf den knappsten Ausdruck zuriickfiihrt, was
die andere weiter entwickelt, kurz, wenn wir den Aquinaten
selbst den gleichen Gedanken in verschiedener Fassung und von
verschiedenen Seiten beleuchtet entwickeln lassen, so ist das
gewifs die beste Erklirung des Fiirsten der Scholastik, der bei
aller Wortkargheit doch eine so grolse Mannigfaltigkeit im
Ausdruck seiner Gedanken bietet: ,,S. Thomas sui interpres.”
Zugleich hoffen wir dadurch zu erreichen, dafs unsere bald hier,
bald dort nach Belieben (quod libet) herausgegriffenen und lose
aneinander gereihten Erorterungen ,ita nescientibus fiant cognita,
ut tamen scientibus non sint onerosa“ (8. Greg. M., Hom. 13

in Evang.).

+Propter quod unumquodque tale, illud magis tale."

e ] [4 or » . -~ € ¥
At 0 VACQYEL EXCOTOV, EXEIVO URAIOV VIWEQYEL.

Dieser peripatetisch-scholastische Grundsatz ist entnommen
aus Analyt. Poster. I. 2. Aristoteles redet daselbst von dem
Beweise durch Schlufsfolgerung und stellt die Behauptung auf,
die Vordersitze miilsten wahrer, sicherer und bekannter sein
als der aus ihnen abgeleitete Schlufs. E.ms.', Ot dei mioTevEW
Te xal &ldévar 10 Jr@ocyyoc TGO TOLODTOY e,(sw leloycayov
ov XaAOVUEY. anod&tgw w'u & ovroc 6 tad sivou & ov
0 leloywyog, ava}'m] m; yovov Jthywconew Ta Jt()oora, 7/
Jtavra 7 twe, arda xac uaiiov - ael 7ag o o wtaoxfl
Exaotor, &xeivo ya).lov wm()xsz owv o o gptlovyev Exelvo
go:).ov yallov wg ewzep wysv dia Ta eroota xal marevoysv,
%AxEIVQ louer te xal moTevousy uiidov, 6T OF ixeva xal



»Propter quod unumquodque tale, illud magis tale.* 443

T votepor.! Sind also die Vordersitze blofs die Ursache des
Erkannt-werdens des Schlufssatzes, so sind sie vollkommener
erkannt als dieser; sind sie aber, wie Ursache des Erkannt-
werdens, so auch Ursache des Seins des Schlufssatzes, so sind
sie sowohl im Sein als im Erkannt-sein vollkommener als dieser.
Das ergibt sich aus dem allgemeinen Grundsatz: Was immer
die Ursache des So-seins eines Dinges ist, ist selbst
mehr so.

Die Begriindung dieses Satzes liegt in dem Verhéltnis
zwischen Ursache und Wirkung. Die Ursache als solche (for-
maliter sumpta oder reduplicative sumpta: die Ursache als
Ursache) ist ndmlich immer vorziiglicher als die Wirkung als
solche. Dieser Vorzug, den die Ursache vor der Wirkung
voraus hat, kann entweder in der Sache (in re), oder blofs in
der Art und Weise (in modo) liegen. Schon das gibe der
Ursache ja in letaterer Beziehung einen Vorzug, dals sie eine
Eigenschaft oder ein Merkmal, kurz, irgend ein Sein, vor und
unabhingig von der Wirkung hat, das diese nur von und
darum auch nach ihr hat. Aber auch sachlich mag das in
hoherm Grade in der Ursache sein, was sie der Wirkung mit-
geteilt hat. Das kann der Fall sein entweder so, dals die
Ursache das der Wirkung Mitgeteilte in ganz demselben Sinne
(formaliter) besitzt, so dals beides derselben Art ist und mit
demselben Namen benannt wird, wie z. B. das Feuer und das,
was durch dasselbe feurig wird (solche Ursachen heifsen deshalb
mit Ricksicht auf ihre Wirkungen univocae); — oder so dafls
die Ursache zwar nicht das der Wirkung mitgeteilte Sein in
derselben Art besitzt, aber doch so, dals sie durch ihre Wirksam-

1 Quia vero ob id credere et scire rem oportet, quod talis habetur
syllogismus quem vocamus demonstrationem, hic autem est, eo quod haec
sunt ex quibus syllogismus constat, propterea necesse est, non solum
praenoscere prima, aut omnia aut quaedam, sed etiam magis; semper
enim id magis tale est, propter quod unumquodque est tale, ut puta id
magis dilectum est propter quod diligimus; quocira si propter prima
scimus et credimus, illa quoque scimus et credimus magis, quia per illa
scimus et credimus etiam posteriora. — Ks ist nicht ohne Wert, dieser
von der Berliner Akademie angenommenen Ubersetzung diejenige gegen-
iberzustellen, welche dem hl. Thomas vorlag. Sie lautet: Quoniam
autem oportet credere et scire rem in hujusmodi habendo syllogismum
quem vocamus demonstrationem, est autem hoc quidem scire ea ex quibus
est syllogismus, necesse est non solum praecognoscere prima, aut omnia
aut quaedam, sed etiam magis. Semper enim propter quod unumquodque,
et illud magis est; ut propter quod amamus, illud amicum magis est.
Quae siquidem scimus per prima et credimus, illa scimus et credimus
magis, quoniam propter illa et posteriora.



444 Quaestiones Quodlibetales.

keit und Vollkommenheit nicht blofs dasselbe, sondern noch mehr,
und in wesentlich besserer Weise erreicht als die Wirkung. So
hat z. B. Gott keine Augen, wie er sie dem Menschen gegeben
hat; er sieht also nicht formaliter — denn im strengen und
eigentlichen Sinne ist Sehen blofs eine Thitigkeit der Augen —;
aber dennoch hat Gott die Kraft und Fahigkeit (virtus) nicht
blols wahrzunehmen, was dieser oder jener Mensch sieht, sondern
schlechthin alles Sehbare und zwar in unendlich vollkommener
Weise; m. a. W.: Gott sieht virtualiter, und zwar nicht blofs
in einem hohern Grade, sondern in einer wesentlich hohern
Weise (eminenter). Wird also der Begriff Sehen auf Gott
(die Ursache) angewendet, so ist er nicht in derselben Wort-
bedeutung (univoce) wie bei den Menschen (der Wirkung) zu
verstehen, sondern nur in analogem Sinne (analogice). Ursachen,
die in dieser Weise ihre Wirkungen hervorbringen, heilsen
deshalb auch analogicae.

In einem dieser Sinne ist es also immer richtig, dals die
Ursache des So-seins eines Dinges selbst mehr so ist. Das ist
die Erklirung, die der hl. Thomas (In Analyt. post. lib. I
lect. VI) von dem angefiihrten Aristotelischen Grundsatz gibt.
Er sagt: ,Cansa semper est potior effectu suo. Quando ergo
causa et effectus conveniunt in nomine (d. h. wenn es sich um
eine causa univoca handelt), tunc illud nomen magis praedicatur
de causa quam de effectu: sicut ignis est magis calidus, quam
ea quae per ignem calefiunt. Quandoque vero causa et effectus
non conveniunt in nomine (d. h. wenn es eine causa analoga ist);
et tunc, licet nomen effectus non conveniat causae, tamen convenit
el aliquid dignius: sicut etsi in sole non sit calor, est tamen
virtus in eo quaedam, quae est principium caloris (Vgl. In
Metaphys. lib. II lect. II).

Obgleich unser Grundsatz in jener Allgemeinheit unantastbar
scheint, sagt doch schon Joannes Philoponus, dals einige an
seiner Richtigkeit zweifelten. Zur Begriindung dieses Zweifels
hebt er aus tausenden (uvgoia TotatTa) nur einige Schwierigkeiten
hervor. Soll etwa, so sagt er, der Wein, der die Ursache ist,
dafs die Menschen betrunken werden, selbst mehr betrunken
sein? Oder soll das Schwert, das den Tod verursacht, selbst
noch mehr tot sein? Oder soll die Bewegung, durch welche
der sich Bewegende warm wird, selbst noch wirmer als dieser
sein?1

Man sieht gleich, dals in allen diesen Beispielen das ,,Iagis

1 Scholia in Aristotelem ed. Acad. R. Boruss. Berolin. 1836. p. 200.



»Propter quod unumquodque tale, illud magis tale. 445

tale’ formaliter genommen wird, dals also der Aristotelische
Grundsatz eingeschrinkt wird auf einen einzigen Sinn, wihrend
er in seiner Allgemeinheit nach der obigen Erklarung je nach
der Verschiedenheit der Ursachen eine verschiedene Bedeutung
hat.  Will man ihn in jenem ausschliefslichen Sinne verstehen,
so ist er allerdings nicht immer richtig. Soll das ,tale“ und
,magis tale“ im gleichen Sinne genommen, m. a. W., soll der
in Rede stehende Grundsatz blofs formaliter (und nicht auch
virtualiter und eminenter) verstanden werden, so miissen, damit
er wahr sei, gewisse Bedingungen vorhanden sein. Diese Be-
dingungen beziehen sich zum Teil auf das So-sein, von dem ein
mehr und weniger ausgesagt wird, zum Teil auf das Verhiltnis
zwischen Ursache und Wirkung, denen das So-sein in verschie-
denem Grade beigelegt wird.

Zuerst ist es klar, dafs es sich in Ursache und Wirkung
um ein So-sein handeln mufs, welches ein Mehr oder Weniger
zulilst; denn nur so kann man von einem ,magis tale“ reden.
Das beschrinkt sich also fast ausschliefslich auf jene zufilligen,
voriibergehenden Beschaffenheiten, die in der Logik als viertes
Pridikament (qualitates) bezeichnet werden. Wir sagen zufillige
Beschaffenheiten (quae praedicantur in quale accidentaliter),
um sie von jenen Bigenschaften zu unterscheiden, die die Art
ihres Trigers bestimmen, also fiir sie wesentlich sind (quae
praedicantur in quale quid). Deshalb kann man also nicht
sagen: Der Sohn ist Mensch wegen seines Vaters, oder er ist
Vernunft-begabt wegen seines Vaters, aiso ist der Vater mehr
Mensch, mehr Vernunft-begabt wie der Sohn.! Dals das von
Philoponus angefiihrte Beispiel von Schwert und Tod unverstindig
ist, ergibt sich schon daraus, dafs es eine Steigerungsform toter
(magis tale) gar nicht gibt.

Zweitens ist es einleuchtend, dafs die von der Ursache
und von der Wirkung ausgesagte Beschaffenheit zwei (zwar der
Art nach [specifice| gleiche,® aber der Zahl nach [numerice])
verschiedene Dinge sein miissen. Sollen sie nimlich auf den

1 Wir driicken die Ursachlichkeit iberall mit wegen (propter) aus,
weil die logische Genauigkeit erfordert, dals man ohne Not sich nicht
einmal vom Wortlaut des zu Erklirenden (zu Widerlegenden u. s. w.)
entferne.

2 Der hl. Thomas sagt zwar: ,,Si etiam non esset una numero, sed
specie tantum, ratio non valeret; sicut patet in omnibus univocis genera-
tionibus: non enim pater Socratis plus influit in filium Socratis quam
Socrates** (1 Sent. dist. 12 q. 1 a. 2 ad 2), Dasselbe haben wir, wenn
auch in anderer Weise, in der vorhergehenden Bedingung bereits aus-
gedriickt.

Jahrbuch fiir Philosophie ete. VIL 30



446 Quaestiones Quodlibetales.

Grad mit einander verglichen werden, so miissen sie zwei ver-
schiedene Dinge und nicht ein und dasselbe sein. Deshalb kann
ich also z. B. nicht sagen: Ich sehe wegen meiner Augen, also
sehen meine Augen mehr; denn mein Sehen und das Sehen
meiner Augen sind nicht zwei verschiedene Handlungen, sondern
ein und dieselbe. In diesem Sinne sagt der hl. Thomas (I Seunt.
dist. 12 q. 1 a. 2 ad 2): ,,Dictum Philosophi verificatur, quando
illud quod convenit alicui propter aliquid aliud, est diversum in
utroque®. Und er fiilhrt dafir ein Beispiel aus der Theologie
an: ,Quamvis Filius habeat a Patre hoc quod spirat Spiritum
Sanctum, nihilominus tamen non est hoc diversum in Patre et
Filio, quia eandem virtutem spirativam quam Pater habet, Filio
communicat; et ideo per illam aequaliter Pater et Filius Spiritum
Sanctum spirant.*

Drittens. Das So-sein, um dessen Mehr oder Weniger
es sich handelt, mufs sowohl von der Ursache wie von der
Wirkung im eigentlichen, strengsten Sinne (formaliter) ausgesagt
werden konnen. Denn nur so kann das So-sein von ihnen im
gleichen Sinne ausgesagt werden. Kommt zwei Dingen eine
Benennung nicht in demselben Sinne zu — und das wire der
Fall, wenn sie nicht beide Male in ihrer wahren und eigent-
lichen Bedeutung (formaliter) genommen wiirde — so kann man
ein So-sein von ihnen nicht gleichmélsig aussagen, mufs vielmehr
ein Anders-sein zwischen ihnen behaupten. Offenbar kann in
den von Philoponus angefiihrten Beispielen das Betrunken-sein
nicht vom Wein, und das Warm-sein nicht von der Bewegung
formaliter ausgesagt werden. KEbensowenig konnte man also
sagen: Man geht spazieren der Gesundheit wegen, also geht die
Gesundheit mehr spazieren — denn hier liegt keine Benennung
im eigentlichen und wahren Sinne des Wortes vor. Das
Spazierengehen sagt kein Verniinftiger von der Gesundheit aus;
darum kann ihr auch auf Grund jenes Aristotelischen Satzes etwas,
was ihr naturgemdls nicht zukommt, nicht angedichtet werden.
Es kann nichts in der Steigerungsstufe (magis tale) von einem
Gegenstande ausgesagt werden, wenn ihm die Grundstufe des-
selben nicht (formaliter) zukommt. — Auch ginge es nicht an
zu sagen: Der Gegenstand wird wegen der (= durch die)
species intelligibilis erkannt, also wird die species intelligibilis
mehr erkannt. Das wire deshalb verkehrt, weil man 1m
Vordersatz von der species als einem Mittel (ut quo) der Er-
kenntnis, im Nachsatz aber von ihr als einem Gegenstand (ut
quod) der Erkenntnis redet, also das Wort species in beiden
Fillen nicht in demselben, eigentlichen (formalen) Sinne nimm?



,,Propter quod unumquodque tale, illud magis tale. 447

(De veritate q. 10 a. 9 ad 3; 1. q. 87 a. 2 ad 3). Aus
demselben Grunde kann man auch nicht mit den Ontologisten
schliefsen: Gott ist die Ursache alles unseres Erkennens, also
wird er von uns zuerst und am meisten erkannt. Denn Gott
ist die Ursache unseres Erkennens nicht als der erste erkannte
Gegenstand, in dem wir alles iibrige erkdnnten, sondern deshalb
1st er die Ursache unseres Erkennens, weil er uns das Er-
kenntnisvermdgen gegeben hat, durch das wir alles erkennen
(1. q. 88 a. 3 ad 2). Im Vordersatz ist also von Gott als dem
Urheber unseres Erkenntnisvermogens, im Nachsatz aber von
ihm als Gegenstand unserer Erkenntnis die Rede. Beides ver-
hdlt sich aber zu unserm Erkennen in verschiedener Weise.

In den zuletzt gegebenen Beispielen bezieht sich der Fehler
unrichtiger, mehrdeutiger Benennung nicht auf das So-sein,
sondern auf die beiden Begriffe (Ursache und Wirkung), von
denen dasselbe, gradweise verschiedene, So-sein ausgesagt wird :
diese gehoren nicht derselben Ordnung an. Besonders haufig
kommt dieser Fehler (wie schon in den angefiihrten Beispielen)
vor, wenn es sich um zwel Begriffe handelt, die riicksichtlich
eines und desselben Dritten sich als Ursache verhalten. Sehr
oft werden nimlich dann mehrere Arten von Ursachen mit ein-
ander vermengt, wie z B. die bewirkende Ursache mit der
Ziweck-Ursache, oder die Zweck-Ursache mit der formalen Ursache.
Wenn z. B. jemand aus der Behauptung: Das Heilmittel ist
begehrenswert um der Gesundheit willen — auf Grund
unserer Regel den Schlufs ziehen wollte: Also ist das Heil-
mittel mehr begehrenswert als die Gesundheit — so
wiirde er iibersehen, dafs Heilmittel und Gesundheit nicht in
derselben Weise begehrenswert sind. Die Gesundheit wird um
ihrer selbst willen, mithin als Zweck, begehrt, das Heilmittel
aber nur als bewirkende Ursache der Gesundheit. Wenn
aber beide nicht (formaliter) in derselben Weise begehrenswert
sind, m. a. W., wenn beide in einer verschiedenen Ordnung
begehrenswert sind, so ist es unzuldssig, von einem hohern und
niedern Grad der Begehrenswiirdigkeit zwischen ihnen zu reden
(1. q. 87 a. 2 ad 3; In III Sent. dist. 28 ¢q. 1 a. 1 ad 2).

Viertens. Das So-Sein, welches in hoherm Grade von
der Ursache als von der Wirkung ausgesagt wird, muls von
der Ursache unter dem Gesichtspunkt des So-seins
(reduplicative qua talis) in der Wirkung hervorgebracht sein,
so dafs die Wirkung als solche ihre Bezeichnung und Benen-
nung von der Ursache als solcher hat. So ist z. B. der
Mond leuchtend, weil die Sonne leuchtend ist, d. h. nicht die

30%



448 Quaestiones Quodlibetales,

Sonne schlechthin, sondern die Soonne als leuchtende ist
Ursache, dals der Mond leuchtet. Ihr Leuchten teilt sie der
Sache und dem Namen nach dem Monde mit, und daraus wird
mit Recht gefolgert, dafs die Sonne mehr leuchtend als der
Mond ist. Verkehrt wire es also zu sagen: Das Standbild ist
schon durch den Bildhauer, also ist der Bildhauer schoner als
das Standbild. Das wire deshalb verkehrt, weil der Bildhauer
nicht durch seine Schonheit (als schon), sondern durch seine
Kunstfertigkeit Ursache der Schonheit in dem Standbild ist.
Das Standbild wird darum auch nicht (schon) benannt, nach
(der Schonheit) seiner Ursache. — Auch konnte man nicht
sagen: Die Vordersitze werden erkannt um des Schlulssatzes
willen, also wird der Schlufssatz mehr erkannt. Denn der
Schlufssatz als erkannter ist nicht der Grund des Erkannt-
seins der Vordersidtze. Darauf konnte man vielleicht erwidern:
Aber das Erkennen des Schlufssatzes ist der Zweck (causa
finalis) des Erkennens der Vordersidtze. — Ganz richtig. Aber
daraus konnte man nicht folgern: also wird der Schlulssatz mehr
erkannt — ohne den unter Drittens aufgedeckten Fehler zu
begehen. Denn in diesem Schlufs wére ja nicht mehr, wie im
Vordersatz, vom Zweck, sondern vom Gegenstand des Er-
kennens die Rede. — KEbensowenig konnte man sagen: Ich
verabscheue den Gegner meines Freundes um des Freundes
willen, also verabscheue ich den Freund mehr. Das wire
nur dann richtig, wenn der hier gegebenen Regel zufolge die
Ursache ,,um des Freundes willen® so verstanden wiirde: Ich
verabscheue den Gegner des Freundes, weil ich den Freund
verabscheue.

Fiinftens, Das So-sein, welches von der Ursache in der
Wirkung ist, mufls von jener hervorgebracht sein per se und
nicht per accidens; d. h. es mufs eine Wirkung sein, zu deren
Hervorbringung jene Ursache von Natur aus bestimmt ist, nicht
eine solche, die gegen die Absicht der Natur infolge von hin-
dernden oder zufilligen Umstdnden eintritt. Daraus ergibt sich
dann auch, dals die Wirkung etwas thatsichlich Vorhandenes
(Positives) sein muls, und nicht die Abwesenheit von etwas
Dasein-sollendem (Privation). Deshalb lafst sich nicht sagen:
Der Sohn ist grols, klein, lahm, taub u. s. w. um des Vaters
willen, also hat der Vater diese Besonderheiten in hoherm Malse.

Alle diese Regeln lassen sich kurz so zusammenfassen:
Handelt es sich um eine Aussage, die sowohl von einer Ur-
sache als auch (2) von ihrer naturgeméflsen (5) Wirkung
gemacht wird, und zwar so, dafs Ursache und Verursachtes



Zur Lichttheorie. 449

gleichmilsig (3) danach benannt werden (4), so kommt das
Ausgesagte, wenn es ein Mehr oder Weniger zulilst (1), der
Ursache in hoéherm Grade zu als der Wirkung.

Gleichwohl ist es einleuchtend, dals der in Rede stehende
Satz, wenn er nicht in dem eingangs erklirten allgemeinen
Sinne verstanden wird, kaum die Bedeutung eines Grund-
satzes beanspruchen kann. Wird das ,magis tale“ blofs
formaliter aufgefalst, so bedarf es zu vieler Einschrinkungen,
als dafs man ihn fur eine allgemeine und selbstverstindliche
Wahrheit ausgeben konnte. Deshalb diirfte es geraten sein,
sich desselben in wissenschaftlichen Erorterungen, wenigstens
wenn sie miindlich gefiihrt werden, so selten wie moglich zu
bedienen, da er leicht zu Wortgezink Veranlassung werden

konnte.

S WD

ZUR LICHTTHEORIE.
Von Dr. C. M. SCHNEIDER.

S. 3806 des VI. Jahrganges macht Herr P. Feldner auf einige
Schwierigkeiten in unserer Lichttheorie, wie wir dieselbe in Bd. XI
der ,kathol. Wahrheit‘, genau nach den Texten im Thomas, vorgelegt,
aufmerksam. Indem wir uns vorbehalten, bei gegebener Gelegenheit
eingehender darauf zuriickzukommen, gestatten wir uns, fiir jetzt Folgendes
in aller Kiirze zu erwidern.

1. P. F. meint, wir stellten das Licht als ,,drittes konstituierendes
Princip“ dem Stoffe und der Form an die Seite. Dies ist nicht der
Fall, insoweit die verschiedenen genera causae in Betracht kommen.
Form und Stoff konstituieren die stoffl. Dinge in genere causae formalis;
sie bilden das Wesen des stofflichen Seins in diesem Sein selbst, nimlich
das bestimmende und das bestimmbare Klement. Das Licht dagegen ist
causa instrumentalis in genere causae efficientis. (I, qu. 67, 3, ad III;
2 d. 18, 8 ad VII; d. 17, 3, 1 etc.)

2. P. F. meint, wir sprichen uns nicht deutlich genug aus, worin
das Wesen des Lichtes bestehen soll. Wir gebrauchen stiindig die Worte
des h. Th., welche bei ihm so oft wiederkehren: Das Licht ist eine
qualitas activa corporum caelestium, also eine wirkende Eigenschaft der
Himmelskorper. (I, qu. 67, 3; 2 d. 13, 3; de anima 2, lect. 14 etc.)

3. Auch dafs das Licht nichts Stoffliches ist, also etwas ,,Geistiges*,
findet sich oft bei Th. (I, qu. 67, 2; qu. 76, 7; qu. 91, 1 ad II; 2 d. 2,
qu. 2, 3 ad 1V etc.; iber die ,geistige’* Wirkung des Lichtes — immu-
tatio spiritualis s. I, qu. 78, 3 etc.)

4. Die direkte Wirkung des Lichtes ist im stoffl. Dinge das
nichste Vermogen fiir das thatsichliche Sein. Dies hiingt mit dem
Charakter des Lichtes als der causa instrumentalis, die unmittelbar der



	Quaestiones quodlibetales

