
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 7 (1893)

Artikel: Quaestiones quodlibetales

Autor: Esser, P. Thomas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761708

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761708
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


QUAESTIONES QUODLIBETALES.

Von
P. THOMAS ESSER, Ord. Praed.

Einleitende Bemerkungen.
Fachzeitschriften nehmen in der Regel auf diejenigen, welche

in das betreffende Fach erst eingeführt werden sollen, keine
Rücksicht. Sie sind eben nur da, um das Fach selbst zu fördern
und den Gedanken-Austausch zwischen dessen Vertretern zu
vermitteln.

Bei der eigentümlichen Aufgabe des Jahrbuches glauben
wir von dieser Regel eine Ausnahme bilden zu müssen.

Die Schwierigkeiten, welche sich bei dem heutigen Stande
der Philosophie dem Studium der Scholastik entgegenstellen,
können für Anfänger in den gewöhnlichen Handbüchern kaum
vollständig überwunden werden. Es handelt sich für sie ja
namentlich darum, jene Vertrautheit mit der ganzen Denk- und
Rede-Weise der Scholastiker zu erlangen, die allein ihnen ein
leichtes und fruchtbringendes Studium der Werke derselben
ermöglicht. Seitdem es aber Philosophen gegeben hat, die
glaubten, dafs mit ihnen die Philosophie erst anfinge, und die
sich deshalb die zufällig vorgefundenen Kunstausdrücke nach
ihrer Willkür zurechtlegten, hat auf dem Gebiete der Philosophie
eine solche Sprachen-Verwirrung Platz gegriffen, dafs die ältere
durch tausendjährigen Gebrauch geheiligte philosophische
Kunstsprache nur noch von wenigen verstanden wird. Daher kommt
es, dafs die Scholastiker selbst manchen, die ihnen sonst freundlich
gesinnt wären, so fremd bleiben: sie reden zu ihnen eine
unverständliche Sprache.

Zur Hebung dieser Schwierigkeit soll auch das „Jahrbuch"
das Seinige beitragen.

Deshalb eröffnen wir unter der obigen Überschrift eine

eigene Abteilung, die dazu bestimmt ist, die häufiger vorkommenden

scholastischen Grundsätze zu erklären, die wichtigeren
Kunstausdrücke zu erläutern und alle jene Schwierigkeiten zu
heben, die dem weniger Geübten beim Lesen der
aristotelischscholastischen Schriftsteller den Weg vertreten.



442 Quaestiones Quodlibetales.

Dabei gedenken wir mit der wörtlichen Anführung von
erläuternden Stellen aus dem hl. Thomas nicht zu sparen. Bei
ihm findet sich ja vor allem, wie der grofse Thomist auf dem

päpstlichen Throne in seinem Rundschreiben „Aeterni Patris"
hervorhebt, eine bewundernswerte Durchsichtigkeit und
Angemessenheit des Ausdrucks, und eine
staunenerregende Leichtigkeit, auch das am schwersten
Verständliche zu erklären. Auch dürfte es kaum ein besseres
Mittel geben als dieses, in das Verständnis des hl. Thomas
einzuführen. Wenn wir verschiedene Stellen aus seinen
verschiedenen Werken neben einander setzen, die sich gegenseitig
ergänzen, von denen die eine ein neues Licht auf die andere
wirft, deren eine auf den knappsten Ausdruck zurückführt, was
die andere weiter entwickelt, kurz, wenn wir den Aquinaten
selbst den gleichen Gedanken in verschiedener Fassung und von
verschiedenen Seiten beleuchtet entwickeln lassen, so ist das

gewifs die beste Erklärung des Fürsten der Scholastik, der bei
aller Wortkargheit doch eine so grofse Mannigfaltigkeit im
Ausdruck seiner Gedanken bietet: „S. Thomas sui interpres." —
Zugleich hoffen wir dadurch zu erreichen, dafs unsere bald hier,
bald dort nach Belieben (quod übet) herausgegriffenen und lose
aneinander gereihten Erörterungen „ita nescientibus fiant cognita,
ut tarnen scientibus non sint onerosa" (S. Greg. M., Horn. 13
in Evang.).

„Propter quod iinumquodque tale, illud magis tale.'*

Ai' o vnÜQxei exafftov, èxelvo fiâXXov vxâçy.ei.

Dieser peripatetisch-scholastische Grundsatz ist entnommen
aus Analyt. Poster. I. 2. Aristoteles redet daselbst von dem
Beweise durch Schlufsfolgerung und stellt die Behauptung auf,
die Vordersätze müfsten wahrer, sicherer und bekannter sein
als der aus ihnen abgeleitete Schlufs. 'Eoisl ôe âti jiiOxevhv
te xai tîàtvai. to Jtçâyfia rm xoiovxov vyEiv OvXXoycOftov
ov xaXovfiEV ccotoÔEigiv, ÊOri â'ovxoç xcp xâô' sïvai eg cbv

o OvXXoyiOftôç, avâyxrj /t?) /.lôvov JcçoyivmOXEiv xà oiqmxa, i)
oiavxa r) ïvia, àXXà xai /làXXov ' àsi yàç ôi o voiaQX£l

txaOxov, exeIvo fiâllov voiâçyEi, olov ôi o qiXoifiEV, exeîvo
ifilov fiällov, cog eijieq ïôfiev ôià xà otçcôxa xai jtiOxtvoutv,
xaxxtva ÏOfiev xe xai otiOxtvoucv ii&XXov, oxi ôi ixtlva xai



„Propter quod unumquodque tale, illud magis tale." 443

T« vOriQor.1 Sind also die Vordersätze blofs die Ursache des
Erkannt-werden8 des Schlufssatzes, so sind sie vollkommener
erkannt als dieser; sind sie aber, wie Ursache des Erkanntwerdens,

so auch Ursache des Seins des Schlufssatzes, so sind
sie sowohl im Sein als im Erkannt-sein vollkommener als dieser.
Das ergibt sich aus dem allgemeinen Grundsatz: Was immer
die Ursache des So-seins eines Dinges ist, ist selbst
mehr so.

Die Begründung dieses Satzes liegt in dem Verhältnis
zwischen Ursache und Wirkung. Die Ursache als solche
(formaliter sumpta oder reduplicative sumpta: die Ursache als
Ursache) ist nämlich immer vorzüglicher als die Wirkung als
solche. Dieser Vorzug, den die Ursache vor der Wirkung
voraus hat, kann entweder in der Sache (in re), oder blofs in
der Art und Weise (in modo) liegen. Schon das gäbe der
Ursache ja in letzterer Beziehung einen Vorzug, dafs sie eine
Eigenschaft oder ein Merkmal, kurz, irgend ein Sein, vor und
unabhängig von der Wirkung hat, das diese nur von und
darum auch nach ihr hat. Aber auch sachlich mag das in
höherm Grade in der Ursache sein, was sie der Wirkung
mitgeteilt hat. Das kann der Fall sein entweder so, dafs die
Ursache das der Wirkung Mitgeteilte in ganz demselben Sinne
(formaliter) besitzt, so dafs beides derselben Art ist und mit
demselben Eamen benannt wird, wie z. B. das Feuer und das,
was durch dasselbe feurig wird (solche Ursachen heifsen deshalb
mit Rücksicht auf ihre Wirkungen univocae); — oder so dafs
die Ursache zwar nicht das der Wirkung mitgeteilte Sein in
derselben Art besitzt, aber doch so, dafs sie durch ihre Wirksam-

1 Quia vero ob id credere et scire rem oportet, quod talis habetur
Syllogismus quem vocamus demonstrationem, hic atitem est, eo quod haec
sunt ex quibus Syllogismus constat, propterea necesse est, non solum
praenoscere prima, aut omnia aut quaedam, sed etiam magis; semper
enim id magis tale est, propter quod unumquodque est taie, ut puta id
magis dilectum est propter quod diligimus; quocira si propter prima
scimus et credimus, illa quoque scimus et credimus magis, quia per illa
scimus et credimus etiam posteriora. — Es ist nicht ohne Wert, dieser
von der Berliner Akademie angenommenen Übersetzung diejenige
gegenüberzustellen, welche dem hl. Thomas vorlag. Sie lautet: Quoniam
autem oportet credere et scire rem in hujusmodi habendo syllogismum
quem vocamus demonstrationem, est autem hoc quidern scire ea ex quibus
est Syllogismus, necesse est non solum praecognoscere prima, aut omnia
aut quaedam, sed etiam magis. Semper eniin propter quod unumquodque,
et illud magis est; ut propter quod amamus, illud amicum magis est.
Quae siquidem scimus per prima et credimus, illa scimus et credimus
magis, quoniam propter illa et posteriora.



444 Quaestiones Quodlibetales.

keit und Vollkommenheit nicht blofs dasselbe, sondern noch mehr,
und in wesentlich besserer Weise erreicht als die Wirkung. So

hat z. B. Gott keine Augen, wie er sie dem Menschen gegeben
hat; er sieht also nicht formaliter — denn im strengen und
eigentlichen Sinne ist Sehen blofs eine Thätigkeit der Augen —;
aber dennoch hat Gott die Kraft und Fähigkeit (virtus) nicht
blofs wahrzunehmen, was dieser oder jener Mensch sieht, sondern
schlechthin alles Sehbare und zwar in unendlich vollkommener
Weise; m. a. W.: Gott sieht virtualiter, und zwar nicht blofs
in einem höhern Grade, sondern in einer wesentlich höhern
Weise (eminenter). Wird also der Begriff Sehen auf Gott
(die Ursache) angewendet, so ist er nicht in derselben
Wortbedeutung (univoce) wie bei den Menschen (der Wirkung) zu
verstehen, sondern nur in analogem Sinne (analogice). Ursachen,
die in dieser Weise ihre Wirkungen hervorbringen, heifsen
deshalb auch analogicae.

In einem dieser Sinne ist es also immer richtig, dafs die
Ursache des So-seins eines Dinges selbst mehr so ist. Das ist
die Erklärung, die der hl. Thomas (In Analyt. post. lib. I
lect. VI) von dem angeführten Aristotelischen Grundsatz gibt.
Er sagt: „Causa semper est potior effectu suo. Quando ergo
causa et effectus conveniunt in nomine (d. h. wenn es sich um
eine causa univoca handelt), tunc illud nomen magis praedicatur
de causa quam de effectu: sicut ignis est magis calidus, quam
ea quae per ignem calefiunt. Quandoque vero causa et effectus
non conveniunt in nomine (d. h. wenn es eine causa analoga ist);
et tunc, licet nomen effectus non conveniat causae, tarnen convenit
ei aliquid dignius: sicut etsi in sole non sit calor, est tarnen
virtus in eo quaedam, quae est principium caloris" (Vgl. In
Metaphys. lib. II lect. II).

Obgleich unser Grundsatz in jener Allgemeinheit unantastbar
scheint, sagt doch schon Joannes Philoponus, dafs einige an
seiner Richtigkeit zweifelten. Zur Begründung dieses Zweifels
hebt er aus tausenden ([/vQia roiavra) nur einige Schwierigkeiten
hervor. Soll etwa, so sagt er, der Wein, der die Ursache ist,
dafs die Menschen betrunken werden, selbst mehr betrunken
sein? Oder soll das Schwert, das den Tod verursacht, selbst
noch mehr tot sein? Oder soll die Bewegung, durch welche
der sich Bewegende warm wird, selbst noch wärmer als dieser
sein?1

Man sieht gleich, dafs in allen diesen Beispielen das „magis

1 Scholia in Aristotelem ed. Acad. R. Boruss. Berolin. 1836. p. 200.



..Propter quod unumquodque tale, illud magis tale." 445

tale" formaliter genommen wird, dafs also der Aristotelische
Grundsatz eingeschränkt wird auf' einen einzigen Sinn, während
er in seiner Allgemeinheit nach der obigen Erklärung je nach
der Verschiedenheit der Ursachen eine verschiedene Bedeutung
hat. Will man ihn in jenem ausschliefslichen Sinne verstehen,
so ist er allerdings nicht immer richtig. Soll das „tale" und
„magis tale" im gleichen Sinne genommen, m. a. W., soll der
in Rede stehende Grundsatz blofs formaliter (und nicht auch
virtualiter und eminenter) verstanden werden, so müssen, damit
er wahr sei, gewisse Bedingungen vorhanden sein. Diese
Bedingungen beziehen sich zum Teil auf das So-sein, von dem ein
mehr und weniger ausgesagt wird, zum Teil auf das Verhältnis
zwischen Ursache und Wirkung, denen das So-sein in verschiedenem

Grade beigelegt wird.
Zuerst ist es klar, dafs es sich in Ursache und Wirkung

um ein So-sein handeln mufs, welches ein Mehr oder Weniger
zuläfst; denn nur so kann man von einem „magis tale" reden.
Das beschränkt sich also fast ausschliefslich auf jene zufalligen,
vorübergehenden Beschaffenheiten, die in der Logik als viertes
Prädikament (qualitates) bezeichnet werden. Wir sagen zufällige
Beschaffenheiten (quae praedicantur in quale accidentaliter),
um sie von jenen Eigenschaften zu unterscheiden, die die Art
ihres Trägers bestimmen, also für sie wesentlich sind (quae
praedicantur in quale quid). Deshalb kann man also nicht
sagen: Der Sohn ist Mensch wegen seines Vaters, oder er ist
Vernunft-begabt wegen seines Vaters, also ist der Vater mehr
Mensch, mehr Vernunft-begabt wie der Sohn.1 Dafs das von
Philoponus angeführte Beispiel von Schwert und Tod unverständig
ist, ergibt sich schon daraus, dafs es eine Steigerungsform töter
(magis tale) gar nicht gibt.

Zweitens ist es einleuchtend, dafs die von der Ursache
und von der Wirkung ausgesagte Beschaffenheit zwei (zwar der
Art nach [specifiee] gleiche,2 aber der Zahl nach [numerice])
verschiedene Dinge sein müssen. Sollen sie nämlich auf den

1 Wir drücken die Ursächlichkeit überall mit wegen (propter) aus,
weil die logische Genauigkeit erfordert, dafs man ohne Not sich nicht
einmal vom Wortlaut des zu Erklärenden (zu Widerlegenden u. s. w.)
entferne.

5 Der hl. Thomas sagt zwar: „Si etiam non esset una numéro, sed
specie tantum, ratio non valeret; sicut patet in omnibus univocis genera-
tionibus: non eniin pater Socratis plus iuffuit in filium Socratis quam
Socrates" (1 Sent. dist. 12 q. 1 a. 2 ad 2). Dasselbe haben wir, wenn
auch in anderer Weise, in der vorhergehenden Bedingung bereits
ausgedrückt.

Jahrbuch für Philosophie etc. VII. 30



446 Quaestiones Quodlibetales.

Grad mit einander verglichen werden, so müssen sie zwei
verschiedene Dinge und nicht ein und dasselbe sein. Deshalb kann
ich also z. B. nicht sagen: Ich sehe wegen meiner Augen, also
sehen meine Augen mehr; denn mein Sehen und das Sehen
meiner Augen sind nicht zwei verschiedene Handlungen, sondern
ein und dieselbe. In diesem Sinne sagt der hl. Thomas (I Sent,
dist. 12 q. 1 a. 2 ad 2): „Dictum Philosophi verificatur, quando
illud quod convenit alicui propter aliquid aliud, est diversum in
utroque". Und er führt dafür ein Beispiel aus der Theologie
an: „Quamvis Filius habeat a Patre hoc quod spirat Spiritum
Sanctum, nihilominus tarnen non est hoc diversum in Patre et
Filio, quia eandem virtutem spirativam quam Pater habet, Filio
communicat; et ideo per illam aequaliter Pater et Filius Spiritum
Sanctum spirant."

Drittens. Das So-sein, um dessen Mehr oder Weniger
es sich handelt, mufs sowohl von der Ursache wie von der
Wirkung im eigentlichen, strengsten Sinne (formaliter) ausgesagt
werden können. Denn nur so kann das So-sein von ihnen im
gleichen Sinne ausgesagt werden. Kommt zwei Dingen eine
Benennung nicht in demselben Sinne zu — und das wäre der
Fall, wenn sie nicht beide Male in ihrer wahren und eigentlichen

Bedeutung (formaliter) genommen würde — so kann man
ein So-sein von ihnen nicht gleichmäfsig aussagen, mufs vielmehr
ein Anders-sein zwischen ihnen behaupten. Offenbar kann in
den von Philoponus angeführten Beispielen das Betrunken-sein
nicht vom Wein, und das Warm-sein nicht von der Bewegung
formaliter ausgesagt werden. Ebensowenig könnte man also

sagen: Man geht spazieren der Gesundheit wegen, also geht die
Gesundheit mehr spazieren — denn hier liegt keine Benennung
im eigentlichen und wahren Sinne des Wortes vor. Das
Spazierengehen sagt kein Vernünftiger von der Gesundheit aus;
darum kann ihr auch auf Grund jenes Aristotelischen Satzes etwas,
was ihr naturgemäfs nicht zukommt, nicht angedichtet werden.
Es kann nichts in der Steigerungsstufe (magis tale) von einem
Gegenstande ausgesagt werden, wenn ihm die Grundstufe
desselben nicht (formaliter) zukommt. — Auch ginge es nicht an
zu sagen: Der Gegenstand wird wegen der durch die)
species intelligibilis erkannt, also wird die species intelligibilis
mehr erkannt. Das wäre deshalb verkehrt, weil man im
Vordersatz von der species als einem Mittel (ut quo) der
Erkenntnis, im Nachsatz aber von ihr als einem Gegenstand (ut
quod) der Erkenntnis redet, also das Wort species in beiden
Fällen nicht in demselben, eigentlichen (formalen) Sinne nimmt



„Propter quod unumquodque tale, illud magis tale." 447

(De v e r i t a t e q. 10 a. 9 ad 3; 1. q. 87 a. 2 ad 3). Aus
demselben Grunde kann man auch nicht mit den Ontologisten
schliefsen : Gott ist die Ursache alles unseres Erkennens, also
wird er von uns zuerst und am meisten erkannt. Denn Gott
ist die Ursache unseres Erkennens nicht als der erste erkannte
Gegenstand, in dem wir alles übrige erkannten, sondern deshalb
ist er die Ursache unseres Erkennens, weil er uns das
Erkenntnisvermögen gegeben hat, durch das wir alles erkennen
(1. q. 88 a. 3 ad 2). Im Vordersatz ist also von Gott als dem
Urheber unseres Erkenntnisvermögens, im Nachsatz aber von
ihm als Gegenstand unserer Erkenntnis die Rede. Beides verhält

sich aber zu unserm Erkennen in verschiedener Weise.
In den zuletzt gegebenen Beispielen bezieht sich der Fehler

unrichtiger, mehrdeutiger Benennung nicht auf das So-sein,
sondern auf die beiden Begriffe (Ursache und Wirkung), von
denen dasselbe, gradweise verschiedene, So-sein ausgesagt wird :

diese gehören nicht derselben Ordnung an. Besonders häufig
kommt dieser Fehler (wie schon in den angeführten Beispielen)
vor, wenn es sich um zwei Begriffe handelt, die rücksichtlich
eines und desselben Dritten sich als Ursache verhalten. Sehr
oft werden nämlich dann mehrere Arten von Ursachen mit
einander vermengt, wie z. B. die bewirkende Ursache mit der
Zweck-Ursache, oder die Zweck-Ursache mit der formalen Ursache.
Wenn z. B. jemand aus der Behauptung: Das Heilmittel ist
begehrenswert um der Gesundheit willen — auf Grund
unserer Regel den Schlufs ziehen wollte: Also ist das
Heilmittel mehr begehrenswert als die Gesundheit — so

würde er übersehen, dafs Heilmittel und Gesundheit nicht in
derselben Weise begehrenswert sind. Die Gesundheit wird um
ihrer selbst willen, mithin als Zweck, begehrt, das Heilmittel
aber nur als bewirkende Ursache der Gesundheit. Wenn
aber beide nicht (formaliter) in derselben Weise begehrenswert
sind, m. a. W., wenn beide in einer verschiedenen Ordnung
begehrenswert sind, so ist es unzulässig, von einem höhern und
niedern Grad der Begehrenswürdigkeit zwischen ihnen zu reden
(1. q. 87 a. 2 ad 3; In III Sent. dist. 28 q. 1 a. 1 ad 2).

Viertens. Das So-Sein, welches in höherm Grade von
der Ursache als von der Wirkung ausgesagt wird, mufs von
der Ursache unter dem Gesichtspunkt des So-seins
(reduplicative qua talis) in der Wirkung hervorgebracht sein,
so dafs die Wirkung als solche ihne Bezeichnung und Benennung

von der Ursache als solcher hat. So ist z. B. der
Mond leuchtend, weil die Sonne leuchtend ist, d. h. nicht die

30*



448 Quaestiones Quodlibetales.

Sonne schlechthin, sondern die Sonne als leuchtende ist
Ursache, dafs der Mond leuchtet. Ihr Leuchten teilt sie der
Sache und dem Namen nach dem Monde mit, und daraus wird
mit Recht gefolgert, dafs die Sonne mehr leuchtend als der
Mond ist. Verkehrt wäre es also zu sagen: Das Standbild ist
schön durch den Bildhauer, also ist der Bildhauer schöner als
das Standbild. Das wäre deshalb verkehrt, weil der Bildhauer
nicht durch seine Schönheit (als schön), sondern durch seine

Kunstfertigkeit Ursache der Schönheit in dem Standbild ist.
Das Standbild wird darum auch nicht (schön) benannt, nach
(der Schönheit) seiner Ursache. — Auch könnte man nicht
sagen: Die Vordersätze werden erkannt um des Schlufssatzes
willen, also wird der Schlufssatz mehr erkannt. Denn der
Schlufssatz als erkannter ist nicht der Grund des Erkanntseins

der Vordersätze. Darauf könnte man vielleicht erwidern:
Aber das Erkennen des Schlufssatzes ist der Zweck (causa
finalis) des Erkennens der Vordersätze. — Ganz richtig. Aber
daraus könnte man nicht folgern: also wird der Schlufssatz mehr
erkannt — ohne den unter Drittens aufgedeckten Fehler zu
begehen. Denn in diesem Schlufs wäre ja nicht mehr, wie im
Vordersatz, vom Zweck, sondern vom Gegenstand des
Erkennens die Rede. — Ebensowenig könnte man sagen: Ich
verabscheue den Gegner meines Freundes um des Freundes
willen, also verabscheue ich den Freund mehr. Das wäre
nur dann richtig, wenn der hier gegebenen Regel zufolge die
Ursache „um des Freundes willen" so verstanden würde: Ich
verabscheue den Gegner des Freundes, weil ich den Freund
verabscheue.

Fünftens. Das So-sein, welches von der Ursache in der
Wirkung ist, mufs von jener hervorgebracht sein per se und
nicht per accidens* d. h. es mufs eine Wirkung sein, zu deren
Hervorbringung jene Ursache von Natur aus bestimmt ist, nicht
eine solche, die gegen die Absicht der Natur infolge von
hindernden oder zufälligen Umständen eintritt. Daraus ergibt sich
dann auch, dafs die Wirkung etwas thatsächlich Vorhandenes
(Positives) sein mufs, und nicht die Abwesenheit von etwas
Dasein-sollendem (Privation). Deshalb läfst sich nicht sagen:
Der Sohn ist grofs, klein, lahm, taub u. s. w. um des Vaters
willen, also hat der Vater diese Besonderheiten in höherm Mafse.

Alle diese Regeln lassen sich kurz so zusammenfassen:
Handelt es sich um eine Aussage, die sowohl von einer
Ursache als auch (2) von ihrer naturgemäfsen (5) Wirkung
gemacht wird, und zwar so, dafs Ursache und Verursachtes



Zur Lichttheorie. 449

gleichmäl'sig (3) danach benannt werden (4), so kommt das

Ausgesagte, wenn es ein Mehr oder Weniger zuläfst (1), der
Ursache in höherm Grade zu als der Wirkung.

Gleichwohl ist es einleuchtend, dafs der in Rede stehende
Satz, wenn er nicht in dem eingangs erklärten allgemeinen
Sinne verstanden wird, kaum die Bedeutung eines Grundsatzes

beanspruchen kann. Wird das „magis tale" blofs
formaliter aufgefal'st, so bedarf es zu vieler Einschränkungen,
als dafs man ihn für eine allgemeine und selbstverständliche
Wahrheit ausgeben könnte. Deshalb dürfte es geraten sein,
sich desselben in wissenschaftlichen Erörterungen, wenigstens
wenn sie mündlich geführt werden, so selten wie möglich zu
bedienen, da er leicht zu Wortgezänk Veranlassung werden
könnte.

1=—

ZUR LICHTTHEORIE.

Von Dr. C. M. SCHNEIDER.

S. 30ß des VI. Jahrganges macht Herr P. Feldner auf einige
Schwierigkeiten in unserer Lichttheorie, wie wir dieselbe in Bd. XI
der „kathol. Wahrheit", genau nach den Texten im Thomas, vorgelegt,
aufmerksam. Indem wir uns vorbehalten, bei gegebener Gelegenheit
eingehender darauf zurückzukommen, gestatten wir uns, für jetzt Folgendes
in aller Kürze zu erwidern.

1. P. F. meint, wir stellten das Licht als „drittes konstituierendes
l'rincip" dem Stoffe und der Form an die Seite. Dies ist nicht der
Fall, insoweit die verschiedenen genera causae in Betracht kommen.
Form und Stoff konstituieren die stoffl. Dinge in genere causae formalis;
sie bilden das Wesen des stofflichen Seins in diesem Sein selbst, nämlich
das bestimmende und das bestimmbare Element. Das Licht dagegen ist
causa instrumentalis in genere causae efficientis. (I, qu. 67, 3, ad III;
2 d. 13, 3 ad VII; d. 17, 3, 1 etc.)

2. P. F. meint, wir sprächen uns nicht deutlich genug aus, worin
das Wesen des Lichtes bestehen soll. Wir gebrauchen ständig die Worte
des h. Th., welche bei ihm so oft wiederkehren: Das Licht ist eine
qualitas activa corporum caelestium, also eine wirkende Eigenschaft der
Himmelskörper. (I, qu. 67, 3; 2 d. 13, 3; de anima 2, lect. 14 etc.)

3. Auch dafs das Licht nichts Stoffliebes ist, also etwas „Geistiges",
findet sich oft bei Th. (I, qu. 67, 2; qu. 76, 7; qu. 91, 1 ad II; 2 d. 2,
qu. 2, 3 ad IV etc.; über die „geistige" Wirkung des Lichtes — immu-
tatio spiritualis s. I, qu. 78, 3 etc.)

4. Die direkte Wirkung des Lichtes ist im stoffl. Dinge das
nächste Vermögen für das thatsächliche Sein. Dies hängt mit dem
Charakter des Lichtes als der causa instrumentalis, die unmittelbar der


	Quaestiones quodlibetales

