Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 7 (1893)

Artikel: Die sogenannte Aseitat Gottes als konstitutives Princip seiner
Wesenheit

Autor: Feldner, Gundisalv

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761707

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761707
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DIE SOGENANNTE ASEITAT GOTTES ALS KON-
STITUTIVES PRINCIP SEINER WESENHEIT.

Von FR. GUNDISALV FELDNER,
Ord. Praed.

B Lo

1. Durch mehrere in diesem Jahrbuche verdffentlichten Ar-
tikel suchten wir den Unterschied Gottes von den Geschopfen
den Pantheisten gegeniiber allseitig darzulegen und festzustellen.
Wir sind bei diesem Unternehmen von den Kreaturen aus-
gegangen, indem wir das Verhiltnis der Wesenheit der Geschopfe
zu ihrem Dasein einer eingehenden Erforschung unterzogen. Als
Resultat dieser ernsten Arbeit hat sich die Thatsache ergeben,
dals Gott ganz und gar anders beschaffen ist als die Geschopfe.
Denn die Wesenheit der Kreaturen unterscheidet sich der Sache
nach, nicht blofs in unserer Auffassung, von ihrem Dasein,
wahrend der Unterschied der Wesenheit und Existenz Gottes
nur unserer Auffassung gemadls, nicht als in der Wirklichkeit zu
denken ist. Der Weg, den wir hierbei eingeschlagen haben,
erhebt keineswegs den Anspruch auf Originalitit oder Neuheit. Er
wurde vielmehr schon von den Scholastikern eifrig betreten. Sie
alle glaubten auf diesem Wege den verschiedenen Irrtiimern des
Pantheismus am kraftigsten und nachhaltigsten begegnen zu kdnnen.

2. Der vorliegende Artikel verfolgt das nimliche Ziel, nimmt
aber einen anderen Standpunkt ein, geht von einem anderen
Gesichtspunkte aus. Unsere Untersuchung gilt zunéchst nicht
mehr der Weserheit alles Geschaffenen, sondern wir wollen uns
mit der Erkenntnis der Wesenheit Gottes selbst befassen. Nach
dem allgemein anerkannten Grundsatze: dafs jedes Ding ungeteilt
in sich, und geschieden von jedem anderen sei (indivisum in
se, et divisum a quolibet alio), wollen wir die Frage zu lésen
suchen, was eigentlich in Gott den innern formellen Grund
bilde, dals Gott ,ungeteilt in sich und geschieden von allen
andern®“ dasteht. Worin haben wir den innern formellen
Grund zu erblicken, dals Gott in sich nicht allein nicht geteilt,
sondern iiberhaupt nicht einmal teilbar ist? Und worin liegt der



422 Die sogenannte Aseitit Gottes

innere formelle Grund, dals er sich von allen andern Seienden
unterscheidet? Haben wir den innern formellen Grund dafiir
angegeben, wenn wir sagen: Gott sei durch sich selber, durch
keine andere wirksame Ursache, er bilde ein ens a se? Oder
18t vielleicht diese Aseitit Gottes nicht so sehr innerer for-
meller Grund, als vielmehr die notwendige Folge jenes innern
formellen Grundes, den wir erst anfzudecken haben?

Unsere Thesis gipfelt in dem Satze: Die Aseitit Gottes
bildet nicht den innern formellen Grund, dals Gott ungeteilt
in sich und geschieden von allen andern ist. Diese Aseitit
macht folglich auch nicht das konstitutive Princip der gittlichen
Wesenheit aus.

3. Zur nihern Erklarung, wie wir die Sache verstanden
wissen wollen, bemerken wir vor allem folgendes. Wir Menschen
denken keinen Gegenstand, selbst wenn er dem Geschopflichen
angehort, blols durch einen einzigen Begriff, sondern wir fassen
ihn durch vielerlei und verschiedene Begriffe auf. Besteht ja doch
ein jedes Ding aus mehr als Einer Vollkommenheit, unter welcher
wir es infolgedessen betrachten konnen. Die verschiedenen Ge-
sichtspunkte, von denen wir ausgehen, bieten dann auch ebenso-
viele Veranlassungen, mehrfache Begriffe vom Gegenstande uns
zu bilden. Kinen derselben jedoch werden wir stets als Haupt-
begriff ansehen, weil wir unter diesem das innerste Wesen, die
Natur des Dinges uns denken. Das Nimliche, aber freilich mit
noch weit mehr Grund, mufs gesagt werden, sobald wir uns
anschicken, das Wesen Gottes zu ergriinden, soweit eben unsere
geistigen Krifte es vermogen. Sind wir nicht einmal imstande,
ein geschaffenes Wesen durch einen einzigen Begriff voll
und ganz zu erfassen, so wird dies mit Bezug auf die Wesen-
heit Gottes noch um so viel weniger der Fall sein konnen. Die
Uberfiille seiner Vollkommenheiten nétiget uns, gar mancherlei
Begriffe von ihm uns zu bilden. Der wichtigste und eigent-
lichste indessen wird immer der sein, unter welchem wir seine
Wesenheit und Natur erfassen.

4 Nicht darum handelt es sich also hier, wie die Wesen-
heit in Gott selber an sich beschaffen sei, und wie sie von Gott



als konstitutives Princip seiner Wesenheit. 423

selber erkannt wird. In Gott selber bildet sie eine durch und
durch einfache, unendliche, in jeder Beziehung vollkommene
Wirklichkeit, die alle Eigenschaften zu einer unteilbaren Einheit
in sich vereinigt. Allein in dieser Weise ist es uns nicht
moglich, sie zu erkennen, durch einen einzigen Begriff sie zu
denken. Die Frage ist demmnach hier die, was wir nach unserer
beschrinkten Auffassungsweise in Gott als dessen Wesenheit
und als eigentliche Grundlage aller iibrigen Vollkommenheiten
erkennen, wodurch er innerlich und formell als Gott kon-
stituiert wird. Wir konnen die Frage der Deutlichkeit wegen
auch so stellen: was finden wir auf dem bekannten Wege der
Gottesbeweise in Gott als dem innersten formellen Grund,
dafs er Gott ist und von den Geschopfen sich unterscheidet,
gleichwie auch die Grundlage bildet fir alle Attribute?

Damit ist die bekannte Sentenz des Scotus und seiner An-
hdnger im vorhinein abgewiesen. Scotus behauptet namlich,
Gottes Wesenheit als solche bestehe in jener unendlichen Fiille,
Anzahl von Volikommenheiten, oder in allen jenen unendlich
vielen Eigenschaften, die wir alle nach Art eines hochst ein-
tachen Seienden im Gedanken uns vorstellen. KEs unterliegt gar
keinem Zweifel, dals Gott. wie er in sich ist, alle diese Voli-
kommenheiten per modum unius simplicissimae entitatis umfalst,
Allein auf diesc Weise ist er unserer beschriankten Erkenntnis
nicht erreichbar, unserer Auffassung nicht zuginglich. Darum
erweisen sich fiir uns mehrere Begriffe als durchaus notwendig.
Was bildet nun den innern Grund aller dieser Vollkommenheiten?

5. Das konstitutive Princip einer Wesenheit mufs vor allem
zwei Eigenschaften besitzen. Zundchst ist notwendig, dafs es in
sich selber Wirklichkeit habe, oder selber die Wirklichkeit sei.
Ferner ist erforderlich, dals es das erste sei, die Wurzel
bilde fiir alles iibrige, was sich im Dinge selbst vorfindet. So
nennen wir in den Kreaturen konstitutives Princip dasjenige,
wodurch ein Ding das ist, was es ist, und wodurch es sich von
allen andern Dingen unterscheidet, die noch aufser ihm da sind.
Dieses Princip bildet aber noch iiberdies den Grund der andern
Bigenschaften, der accidentia propria, der Thitigkeit u. s. w.



424 Die sogenannte Aseitiit Gottes

Auf Gott angewendet verstehen wir unter dem konstitutiven
Princip der gittlichen Wesenheit jene Vollkommenheit Gottes,
die das erste bildet, was wir in ihm erkennen, um ihn als
Gott zu erkennen, und von allen Geschopfen zu unterscheiden;
und die anderenteils nach unserer Auffassung ebenso den Grund
bildet fiir alle andern Eigenschaften und Vollkommenheiten Gottes.

Diese Vollkommenheit nun finden wir in der Aseitdt Gottes
nicht ausgedriickt.

6. Wir kleiden unsern Beweis in folgende Form: was wir
unter einem Relativbegriffe von Gott uns denken, kann nicht
erstes, konstitutives Princip der gottlichen Wesenheit sein.
Die Aseitit Gottes bildet aber etwas durch einen Relativbegriff
Aufgefalstes. Folglich kann die Aseitit Gottes nicht erstes,
konstitutives Princip seiner Wesenheit sein.

Die Beziehung, relatio, hat ein so schwaches Sein unter
allen 10 Kategorieen, dafs einige Autoren glaubten, dieses Sein
bestehe iiberhaupt nur in unserer Auffassung. (Sicut dicit Com-
mentator, quia relatio est debilioris esse inter omnia praedi-
camenta, ideo putaverunt quidam eam esse ex secundis intellec-
tibus. De potentia. q. 7. a. 9.) Und es ist in der That das
schwichste Sein, das es gibt. (De potentia. q. 8. a. 1. ad. 4.
Vergl.ib. q. 9. a. 5. ad 2 et 14.) Der Grund dieser ihrer Schwiche
ist darin zu suchen, dals sie einem Substrate inhériert, in diesem
Substrate folglich nichts Absolutes setzt, sondern blofs ein
Verhiltnis zu einem andern. (Debilitas esse relationis conside-
ratur secundum inhaerentiam sui ad subjectum, quia non ponit
aliquid absolutum in subjecto, sed tantum respectum ad aliud.
1. d. 8. q. 4. a. 3. ad 4.

Nun ist es doch offenbar ganz und gar unméglich, dals das
erste, was wir in Gott erkennen, etwas Relatives sei. Die
Wesenheit Gott bildet vielmehr etwas durchaus Absolutes,
nicht Relatives. Folglich kann das konstitutive Princip dieser
Wesenheit ebenfalls nicht etwas Relatives, es mufs im Gegenteil
etwas Absolutes sein. Das Sein einer Wesenheit ist von allen
das starkste, festeste, nicht aber das schwichste. Und gerade
nach dem Sein der Wesenheit Gottes fragen wir. '



als konstitutives Princip seiner Wesenheit. 425

Die Aseitit Gottes aber bildet etwas Relatives, keineswegs
etwas Absolutes. Wie kommen wir zu dem Begriffe der Aseitiit?
Durch den Begriff eines Seienden von einem andern. Da
wir keine intuitive Gotteserkenntnis besitzen, so miissen wir auf
dem Wege der Abstraktion von den Kreaturen zu Gott auf-
steigen. Da finden wir denn, dals simtliche Geschiopfe ihr Dasein
von einem andern erhalten haben. Darum nennen wir jedes der-
selben ein ,ens ab alio. Dies ist aber in der That ein Relativ-
begriff, denn ein ,ens ab alio’ bildet jedes nur formell in
seiner Beziehung zu einer wirksamen, hervorbringenden Ursache.
Dem ,ens ab alio“, dem Geschopfe als solchem entspricht in
Gott formell der Schopfer. Wer wollte aber leugnen, dafs
dieses Relativbegriffe sind, denen die reale Beziehung in
der Kreatur, und die relatio rationis von seiten (Gottes entspricht?

Kommen wir nun zu der Aseitit, zu dem ,ens a se“. Bei
der Betrachtung der Geschiopfe haben wir gefunden, dals eines
dem andern sein Dasein verdankt, eines das andere hervorbringt,
eines die wirksame Ursache des andern bildet. Das kann aber
nicht immer so fort gehen, damit kimen wir zu keinem Abschlusse,
sondern in das Unendliche. Es mufs also, so schliefsen wir und
mit Recht, endlich etwas geben, das sein Dasein von keinem
andern hat, das nicht hervorgebracht wurde, das also keine
wirksame Ursache seiner selbst mehr kennt. Und dieses Wesen
nennen wir ein ,ens a se“, und wir sagen, es existiere durch
seine Aseitat. Ist nun das, genau betrachtet, etwas anderes als
ein Relativbegriff? Gewils nicht, denn wir denken dieses
sens in seiner Beziehung zu einer wirkenden, hervorbringenden
Ursache, und sagen dann, eine solche Ursache existiert fiir dieses
»ens“ nicht. Es ist durchaus nicht richtig, wenn behauptet wird,
das ens a se enthalte zundcht einen negativen Begriff. Der
nichstliegende Begriff ist vielmehr ein relativer. Zuerst denken
wir dieses ens in seiner Beziehung zu einer causa efficiens, dann
erst negieren wir in unserm Begriffe ecben diese Ursache, und
fassen dieses ens als ens a se auf. Krweist sich demnach der
Relativbegriff als unfihig, uns die Wesenheit Gottes zu ver-
mitteln, so kaon die Aseitit, die wir unter einem Relativ-



426 Die sogenannte Aseitiit Gottes

begriff denken, nicht inneres formell konstitutives Princip dieser
Wesenheit sein.

7. Was wir unter dem Begriffe ecines Accidens denken,
kann nicht das innere formell konstitutive Princip der Wesenheit
Gottes sein. Die Aseitit aber denken wir unter dem Begriffe
eines Accidens. Sie ist folglich nicht inneres formell konstitu-
tives Princip der Wesenheit Gottes.

Den ersten Satz noch eigens zu beweisen diirfte wohl eine
hochst unnotige Arbeit sein. Wo es sich um die Wesenheit
cines Dinges handelt, da fragen wir nicht nach seinen Acci-
denzen. Allerdings vermittelt uns sehr hdufig die Kenntnis der
Accidenzen auch jene der Wesenheit. Manchmal gelangen wir
sogar einzig und allein nur durch die Kenntnis der Accidenzen
zu der Kenntnis der Wesenheit. Indessen wollen wir hier gerade
die Wesenheit selber erkennen.

Die Schwierigkeit und ganze Bedeutung liegt im zweiten
Satze. Haben wir in unserm ersten Beweise dargethan, dals
die Aseitit auf eine Ursache hinweise und infolgedessen for-
mell etwas Relatives bezeichne, so wird nach diesem Beweise
die Aseitit sich formell auf das beziehen, was die Wesenheit
als Accidens erhéalt. Durch die Betrachtung der Geschipfe kommen
wir zu der Einsicht, dafs jedes von ihnen das Dasein von einem
andern hat, also geschaffen ist. Was begreifen wir nun unter
dem Worte: ,,Schopfung® im passiven Sinne, insofern sie namlich
das Geschaffene betrifft? Die Schopfung, passiv genommen, ist
etwas in dem geschaffenen Dinge. (Oportet creationem passive
sumptam aliquid in re creata esse, sicut calefactionem in cale-
facto. 1. d. 40. q. 1. a. 1. ad 1.) Was ist sie aber im Ge-
.schopfe? Nichts anderes als eine Beziehung. (Si ecreatio
passive accipiatur, cum creatio, sicut jam supra dictum est, pro-
prie loquendo non sit mutatio, non potest dici quod sit aliquid
in genere passionis, sed est in genere relationis. Creatio non
potest accipi ut moveri, quod est ante terminum motus, sed
accipitur ut in facto esse. Unde in ipsa creatione mon impor
tatur aliquis accessus ad esse, nec transmutatio a creante, sed
solumodo inceptio essendi et relatio ad creatorem a quo habet



als konstitutives Princip seiner Wesenheit. 427

esse. Kt sic creatio nihil est aliud realiter, quam relatio quaedam
ad Deum cum novitate essendi. De potentia. q. 3. a. 3.) (Re-
spectus quo essentia rei refertur ad Deum ut ad principium est
aliud quam essentia. De veritate. q. 21. a. 5. ad 3.) -— Die
Schopfung in ‘der Kreatur bildet also eine Beziehung im Ge-
schipfe selber zu Gott. Diese Beziehung setzt demnach ein
Substrat voraus, welches der Natur nach friher ist als die
Beziehung selber. Dieses Substrat nun nimmt die Thatigkeit
Gottes in sich auf, und auf die Aufnahme dieser Thétigkeit Gottes
folgt die Relatio. (In creatione non ens non se habet sicut recipiens
divinam actionem, sed id quod creatum est. 1. c¢. ad 1.) Das
die Thitigkeit Gottes aufnehmende Substrat ist nichts anderes
als die Wesenheit des Geschopfes, und die Relatio nichts an-
deres als ein Accidens, weil es der Wesenheit inhédriert.
(Haec autem relatio creatura quaedam est, accepto communiter
nomine creaturae pro omni eo quod est a Deo. Si vero nomen
creaturae accipiamus magis stricte pro eo tantum quod subsistit,
tunc relatio praedicta non est quoddam creatum, sed concreatum,
sicut nec est ens proprie loquendo, sed inhaerens, Et simile
est de omnibus accidentibus. 1. ¢. ad 2.) Diese Beziehung ent-
steht also eigentlich und hauptséichlich aus dem subsistenten
Wesen, und sie unterscheidet sich real vom genannten Wesen
selber, weil sie ja selber geschaffen, oder wenigstens mit geschaffen
wurde. (Id ex quo acquiritur relatio creationis principaliter est
res subsistens, a qua differt ipsa creationis relatio, quae ef ipsa
creatura est; et non principaliter, sed quasi secundario, sicut quid
concreatum. 1. c.ad 7.) Es bestétigt sich somit unsere Behauptung,
die Schopfung bezeichne im geschaffenen Dinge ein Accidens,
und unser Begriff erfasse das Geschopf als solches formell unter
diesem Accidens und unter der Abhidngigkeit von Gott.
Wie verhdlt es sich nun mit der Aseitit? Die Aseitét
bestreitet die Abhingigkeit Gottes von einer andern Ursache.
Sie negiert, dals sich die Schopfung passiv genommen in Gott
vorfinde. Sie erkldart, in Gott sei dieses Accidens nicht, weil
er unerschaffen ist; oder richtiger, er sei unerschaffen, weil er
dieses Accidens nicht besitzt. Dadurch wird abermals klar, dafls



428 Die sogenannte Aseitit Gottes

die Aseitit niemals das innere formell konstitutive Princip
der Wesenheit ausmachen konne. Das Accidens interessiert uns
weniger als das Substrat fiir dieses Accidens. Die Erkenntnis
dieses Substrates und seines konstitutiven Princips ist fiir uns
die Hauptsache.

Der Einwand, dafs wir in Gott keinerlei Accidens denken,
ist hier nicht zutreffend. Es ist thatséichlich richtig, dafs wir in
Gott kein Accidens annehmen. Allein es ist ebenso richtig, dafls
der eigentliche Grund, warum wir in Gott kein solches annehmen,
durchaus nicht in seiner Aseitit gesucht werden darf. Der
Grund dafiir liegt ganz wo anders, und eben dieser Grund sagt
uns, dals die Aseitiit nicht das innere formell konstitutive
Princip der Wesenheit bildet.

8. Was in unserer Auffassung der Natur nach spéter ist
als die Wesenheit, kann nicht formell konstitutives Princip dieser
Wesenheit sein. Was wir unter der Aseitit denken, ist der
Natur nach spidter als die Wesenheit. Folglich kann die Aseitiit
nicht formell konstitutives Princip der gottlichen Wesenheit sein.

Unter dem konstitutiven Princip verstehen wir das erste,
was wir in einem Dinge begreifen, denn es muls die Wesenheit
des Dinges zu dem machen, was sie ist und wodurch sie sich
von allen andern unterscheidet; es muls iiberdies die Grundlage
bilden fiir alle Eigenschaften des Dinges. Darum fordern wir
von ihm, dals es, wenn auch nicht der Zeit nach, so doch der
Natur nach friither sei als alles andere. Ist es der Natur
nach spater, so hat es keinen Anspruch aut die Stelle eines
konstitutiven Princips.

Was wir unter der Aseitdt denken, ist aber thatsidchlich der
Natur nach spiter als die Wesenheit. Im vorhergehenden Be-
weise wurde gesagt, dafs wir unter der Aseitit formell uns
ein Accidens denken. Jedes Accidens aber ist der Natur nach
spiter als die Wesenheit. (Illa relatio — creatio passiva —
accidens est, et secundum esse suum considerata, prout inhaeret
subjecto, posterius est quam res creata; sicut accidens subjecto
intellectu et natura posterius est. Quamvis non sit tale acci-
dens quod causetur ex principiis subjecti, De potentia. q. -



als konstitutives Princip seiner Wesenheit. 429

a. 3. ad 3.) (Cum dicitur creatura immediate procedere, ex-
cluditur causa media creans, non tamen excluditur mediata realis
habitudo, quae naturaliter sequitur ad productionem creaturae.
Sicut aequalitas sequitur productionem quantitatis indeterminate,
ita habitudo realis creationis naturaliter sequitur ad productionem
substantiae creatae. De potentia. q. 7. a. 9. ad 5.) (Creationis,
secundum quod vere est relatio creatura est ejus subjectum, et
prius ea in esse, sicut subjectum accidente. 1. p. q. 45. a. 3. ad 3.)

Die Aseitat gibt uns also zwar Aufschluls iiber das, was
der Wesenheit noch alles nicht zukommt, allein iiber die
Wesenheit selber lilst sie uns voéllig im Unklaren. Welches
das konstitutive Princip der Wesenheit, dieses Substrates, das
der Natur nach frither ist, sei, davon sagt sie uns kein Wort.
Nur soviel wissen wir, dafs eine Wesenheit, die das Substrat
eines Accidens bildet, wenigstens der Natur nach friiher schon
konstituiert sein miisse, somit bereits in diesem Sinne friiher
sich im Besitze eines konstitutiven Princips befinde. Weiteres
sagt aber die Aseitdt nichts.

9. Was wir als gar nicht zu der Wesenheit gehorend denken,
kann nicht formell konstitutives Princip dieser Wesenheit sein.
Unter der Aseitat denken wir etwas, was gar nicht zu der
Wesenheit gehort. Die Aseitit kann folglich nicht konstitutives
Princip sein.

Das konstitutive Princip einer Wesenheit ist etwas fiir die-
selbe Innerliches und Formelles, keineswegs aber etwas aufser-
halb der Wesenheit Liegendes. Blofs die Relatio wird durch
ein Aulseres formell konstituiert. Die Wesenheit als solche
nimmt keine Riicksicht auf das, was aulserhalb ihrer selbst steht.

Was lehrt uns nun die Aseitit? Nicht mehr und nicht
weniger, als dals Gott das Sein nicht durch eine dulsere Ur-
sache, sondern durch sich hat. Allein die dufsere Ursache,
oder die Beziehung zu dieser dulsern Ursache tritt niemals
in die Konstitution einer Wesenheit ein. Darum heilst eben die
wirkende Ursache eine dufsere. Wir miissen uns z. B. die wirk-
same Ursache friiher als in sich durch ihre Form in genere
causae formalis konstituiert denken, um sie dann als wirkend,

Jahrbuch fiir Philosophie ete, VII. 29



430 Die sogenannte Aseitit Gottes

Effekte hervorbringend zu denken. Ebenso miissen wir uns
Gottes Wesenheit frither als durch ihre Form in genere causae
formalis konstituiert denken, dann erst konnen wir eine #dulsere
Ursache, oder eine Beziehung zu dieser aufsern Ursache von
ihr negieren. Das genus der wirkenden Ursache ist somit ein
durchaus aufsenliegendes, und setzt ein anderes genus, das der
formellen Ursache voraus. Gleichwie daher das ,esse ab alio*
nicht das Erste und in der Wesenheit des Geschopfes Mit-
einbegriffene ist, was wir von der Kreatur an sich denken, ebenso
bildet das ,esse a se“ in Gott nicht das Erste und die Wesen-
heit Gottes selber Konstituierende. Die Aseitdt besagt ja
nichts anderes als dals Gott die Existenz besitzt, eine Existenz,
die nicht verursacht ist, und die Gott nicht von jemand andern
erhalten hat. Durch die Aseitdt wissen wir also blofs, dafs
(Gott keine Ursache hat. Allein warum er keine hat, darauf
gibt sie uns keine Antwort. Oder sollen wir uns vielleicht mit
folgender Erklirung zufrieden geben: Gott ist ein ens a se.
Und warum? weil er nicht ein ens ab alio ist. Aber warum
ist er nicht ein ens ab alio? weil er ein ens a se ist. Jeder-
mann sieht, dals wir aus diesem Zirkelbeweise ein fiir allemal
nicht herauskommen, wenn wir nicht den innern formellen Grund
anderswo suchen, als in dem Mangel einer &ufsern wirksamen
Ursache. Folglich setzt die Aseitit notwendig etwas anderes
als innern formellen Grund voraus.

10. Was in unserer Auffassung die Wesenheit Gottes nicht
konstituiert, kann nicht formell konstitutives Princip dieser Wesen-
heit sein. Die Aseitdt konstituiert nicht die Wesenheit. Folglich
kann sie nicht konstitutives Princip sein.

Zu dem Obersatze kommt weiter nichts zu bemerken, weil
er von sich selber einleuchtet. Die Richtigkeit des Untersatzes
bleibt aber nachzuweisen. Zu diesem Zwecke wollen wir wiederum
uns einige Augenblicke bei der Schopfung aufhalten. Warum
fordern wir fiir die Geschipfe eine iufsere wirksame Ursache?
Offenbar damit ihre Wesenheiten die Existenz erhalten. Die
Hauptsache bei der Schoptung ist also die Existenz. (Quod
aliquid dicatur creatum hoc magis respicit esse ipsius quam



als konstitutives Princip seiner Wesenheit. 431

rationem. 3. p. q. 2. a. 7. ad 3.)) (Cum creatio terminetur ad
esse tamquam ad proprium effectum, impossibile est dicere, ea
quae a Deo creantur ab angelis formas habere, cum omne esse
git a forma. De potentia. q. 3. a. 16. ad 21.)

Wie verhdlt sich nun die Existenz zu der Wesenheit in
den Geschopfen? Bildet sie ein konstitutives Princip dieser
Wesenheit? Keineswegs, sie ist vielmehr in diesem Sinne
ein Accidens. (Esse enim creaturae non est aliquid per se
subsistens, imo est actus subsistentis. KEsse creaturae differt a
quidditate sua. Unde per esse suum homo non ponitur in
genere humano, sed per quidditatem suam. Accidens dicitur hic
quod non est de intellectu alicujus, sicut rationale dicitur acci-
dere animali. Et ita cuilibet quidditati creatae accidit esse, quia
non est de intellectu ipsius quidditatis. Potest enim intelligi
humanitas, et tamen dubitari, utrum homo habeat esse. 1. d. 8.
expositio primae partis textus.) (In solo Deo esse est sua
quidditas vel natura. In omnibus autem aliis esse est praeter
quidditatem cui esse acquiritur. 2. d. 1. q. 1. a. 1.) (Esse non
est pars essentiae sicut nec accidens. De potentia. q. 5. a. 4. ad 3.)

Gibt uns nun die Aseitdt dariiber Nachricht, wie die Exi-
stenz in Gott sich zu seiner Wesenheit verhalte? In keiner
Weise. Sie sagt uns blofs, Gott habe eine Existenz, und diese
Existenz sei nicht verursacht, stamme nicht von einem andern.
Weiter erfahren wir diesbeziiglich nichts, Der Begriff der Aseitit
stellt nichts anderes dar. KEs ist darum nicht richtig, wenn
gesagt wird, die Aseitit bedeute nach ihrer positiven Seite, dafs
Gott in Kraft seiner Wesenheit existiere, die Existenz also in
seiner Wesenheit eingeschlossen, mit dieser eins und dasselbe
sei, Gerade dies ist es, was die Aseitiit eben nicht sagt, und
warum sie infolgedessen nicht inn erliches, formell konstitutives
Princip der Wesenheit sein kann.

11. Was wir als Folge erkennen, kann nicht konstitutives
Princip oder innerer formeller Grund eines Dinges sein. Die
Aseitiat fassen wir als Folge auf. Also ist sie nicht konstitutives
Princip. Der Obersatz ist in sich selber klar. Fiir den Unter-
satz dient folgender Beweis: ,licet habitudo ad causam non in-

29"



432 Die sogenannte Aseitit Gottes

tret definitionem entis quod est causatum, tamen sequitur ad ea
quae sunt de ejus ratione, quia ex hoc quod aliquid est ens per
participationem, sequitur quod sit causatum ab alio. Unde hujus-
modi ens non potest esse quin sit causatum, sicut nec homo
quin sit risibilis. Sed quia esse causatum non est de ratione
entis simpliciter, propter hoc invenitur aliquod ens non causatum.
(L. p. q. 44. a. 1. ad 1.)

Aus diesen Worten geht mit aller Deutlichkeit hervor, dafs
das ,esse ab alio“ nicht zu der Wesenheit eines Dinges an
und fiir sich gehort. Betrachten wir das Ding an und fir sich;
oder wie es hier heiflst, als ein ,ens simpliciter”, so ist es weder
ein ,ens ab alio“ noch ein ,ens a se“. Im Begriffe des Seienden
als solchen, also im Wesen desselben liegt weder, dals es ein
»ens ab alio®, noch auch, dals es ein ,ens a se“ sei. Lige
ersteres im Begriffe, im Wesen desselben, so gibe es kein ,ens
a se“; wenn aber letzteres, so hatten wir kein ,ens ab alio®.
Daher ist es vollstdndig unrichtig, wenn man die Einteilung des
Seienden in ein geschaffenes und in ein uneingeschaffenes
nicht blofs als eine wesentliche, sondern auch als eine formelle
betrachtet, d. h. dafs das eine wie das andere Seiende durch
diese Formalitdt konstituiert werde. Soeben haben wir gehort,
dafs das Seiende nicht an und fir sich schon und ohne weiteres
eingeteilt werden konne in ein ,ens ab alio, und in ein ,ens
a se’. Dadurch wird also weder das eine noch das andere
konstituiert. Somit fallt die Theorie von der Aseitat von selbst
als durchaus unhaltbar.

Diese Einteilung, bemerkt S. Thomas hier, folgt erst aus
einem andern, nimlich je nachdem das eine ein ,ens per essen-
tiam“, das andere ein ,ens per participationem® ist. Was heilst
nun aber ,ens per essentiam®, und ,ens per pa.rticipationem“?
Vielleicht soviel als ,ens a se“, und ,ens ab alio“? Unmoglich,
wie kann denn die Folgo eins und dasselbe ausmachen mit der
innern formellen Ursache? Der englische Lehrer sagt aber hier
klar und deutlich, daraus, dafs etwas ein ,ens per participati-
onem*“ sei, folge, dals es causatum ab alio, also ein ,ens ab
alio sei. Darum kann auch das ,ens a se® nicht formell



als konstitutives Princip seiner Wesenheit. 433

dasselbe bedeuten als das ,ens per essentiam“. Das ,ens a se“
bildet ebenfalls die Folge des ,ens per essentiam®.

Das ersehen wir auch aus dem (ang der Beweisfiihrung
im hl. Thomas. Auf die Frage, ob Gott das Sein ,eigen-
timlich®, das heifst, ihm allein zukomme, antwortet er nicht,
ja, denn er hat es durch sich, er ist ein ,ens a se“, sondern:
.,secundum quod excluditur omne extraneum a natura praedicati, ut
cum dicitur hoc proprie esse aurum, quia non habet admixtionem
alterius metalli, hoc modo esse dicitur proprium Deo, quia non habet
admixtionem divinum esse alicujus privationis vel potentialitatis
sicut esse creaturae.”“ (1. d. 8. q. 1. a. 1. ad 1.) Soll nun dies
formell gleichbedeutend sein mit dem ,ens a se“, und die mixtio
in der Kreatur mit dem ,ens ab alio“? Anderswo beweist er
die Existenz Gottes in folgender Weise: ,est autem ponere ali-
quod ens quod est ipsum suum esse. Quod ex hoc probatur,
quia oportet esse aliquod primum ens, quod sit actus purus,
in quo nulla sit compositio.“ (De potentia. q. 3. a. 5.) Wir horen
hier nichts von einem ,ens a se“, sondern von einen ,actus
purus®. Dies ist aber formell nicht eins und dasselbe mit dem
»ens a se. Wir konnen unmdoglich alle diesbeziiglichen Stellen
anfithren. Das eine geht aus allen mit voller Gewilsheit her-
vor, dals S. Thomas das ,esse a se“ immer und iiberall als
Folge, nicht als innern formellen Grund auffalst.

Wir wollen einige Beispiele bringen: ,si esse Dei non est
sua essentia oportet quod hujusmodi esse sit aliquid praeter
essentiam ejus. Omne autem quod convenit alicui quod non est
de essentia ejus convenit ei per aliquam causam. Ka enim
quae per se non sunt unum, si conjunguntur oportet per aliquam
causam uniri. Hsse igitur convenit illi quidditati per aliquam
causam.“ (1. ctr. Gent. c¢. 22.) Erst dann also ist ein Ding ein
,ens ab alio“, hat es eine Ursache seiner Existenz, wenn diese
Existenz nicht eins und dasselbe bildet mit der Wesenheit,
sondern etwas neben der Wesenheit ist. Wir haben somit hier
wieder die Folge vor uns. ,Deus est ens per essentiam suam
quia est ipsum esse. (2. ctr. Gent. c. 15.) Auch hier ist
der Grund nicht das ,esse a se*, sondern: ,quia est ipsum esse®,



434 Die sogenannte Aseitit Gottes

In Deo autem esse suum est quidditas sua, aliter enim accideret
quidditati et ita esset acquisitum sibi ab alio, et non haberet
esse per essentiam suam. (1. d. 8. q. 4. a. 2.) Cum ipse Deus
sit ens per suam essentiam, quia sua essentia est suum esse,
oportet quod omne quod quocumque modo est, derivetur ab
ipso. Nihil enim aliud est, quod sit suum esse. (De Malo. q. 3.
a. 2.) Diese wenigen Beispiele mogen geniigen, um zu zeigen,
dafs der englische Lehrer das ,,ens a se“ oder die Aseitit nie-
mals als formell konstitutives Princip der Wesenheit Gottes
betrachtet hat, sondern dals ihm dies immer nur eine Folge
des konstitutiven Princips ist.

13. Was die Wesenheit Gottes nicht geniigend von allen
andern unterscheidet, kann nicht konstitutives Princip dieser
Wesenheit sein. Die Aseitit unterscheidet die Wesenheit nicht
geniigend von den Kreaturen. Folglich kann sie nicht konsti-
tutives Princip sein.

Es ist ein allgemein anerkannter Grundsatz, das das kon-
stitutive Princip eines Dinges auch zugleich das unterscheidende
ausmacht. Daher ist das indivisum in se auch zugleich divisum
a quolibet alio, weil das Princip, wodurch es indivisum in se
ist, zugleich auch bewirkt, dals es divisum ab alio sei.

Die Aseitdt nun unterscheidet nicht hinreichend Gott von der
Welt. Denn was besagt sie eigentlich formell? Nichts anderes
als dafs Gott nicht hervorgebracht sei, keine duflsere wirksame
Ursache habe. Dies zugegeben, wie verhilt sich Gott der Welt
gegeniiber? Ist er vollig geschieden von der Welt? oder
bildet er vielmehr die Form alles Geschaffenen? Ist er nicht
vielleicht die Weltseele? Durch die Aseitit werden wir diese
Frage nicht geniigend beantworten.

Gibt es ja doch Autoren, die behaupten, der sogenannte
kosmologische Gottesbeweis des hl. Thomas reiche, fiir sich
genommen, nicht aus. Denu dadurch werde nicht ein aulser-
“weltliches Wesen erschlossen, welches von der Welt un-
abhingig, iiber der Welt existiere. Es konne dabel immerhin
noch Gott als Form der Welt gedacht werden.

Wer sich diesen Gottesbeweis genauer ansieht, der muls



als konstitutives Princip seiner Wesenheit. 435

vom Gegenteil dieser Behauptung iiberzeugt werden. Der Beweis
handelt von der Bewegung. Welchen Zweck verfolgen die Dinge
durch die Bewegung? Sie wollen dadurch zu der Existenz
gelangen. (Deus est actus purus absque alicujus potentialitatis
permixtione. Oportet igitur quod ejus essentia sit ultimus actus.
Nam omnis actus qui est circa ultimum est in potentia ad ultimum
actum. Ultimus autem actus est ipsum esse. Cum enim omnis
motus sit exitus de potentia ad actum, oportet illum esse ultimum
actum, in quod tendit omnis motus. Et cum omnis motus natu-
ralis in hoc tendat quod est naturaliter desideratum, oportet hoc
esse ultimum actum, quod omnia desiderant. Hoc autem est
esse. Oportet igitur quod essentia divina, quae est actus purus
et ultimus, sit ipsum esse. (Compend. Theol. c. 11.)

Das Dasein, die Existenz oder Wirklichkeit bildet also das
Ziel aller Bewegung. Solange etwas nicht das Wirklichsein
besitzt, strebt es nach demselben seinem ganzen Wesen nach.
In diesem Zustande befindet es sich in der Potenz und in der
Bewegung, denn die Bewegung ist der Akt des in der Potenz
Existierenden, insofern es in der Potenz ist. Wird nun an-
genommen, dafs alles bewegt werde, so haben wir iiberhaupt
keinen Anfang der Bewegung, weil nichts im Zustande der
Potenz sich selber zu dem Wirklichsein hinbewegen kann. Die
Bewegung ist verursacht durch eine Thitigkeit, und jede Thitig-
keit setzt das Dasein des Thitigen voraus. Das Seiende in
der Potenz hat aber noch nicht das Dasein, andernfalls wiirde
es ja nicht bewegt. Wir miissen also, um die Bewegung, um
diese Tendenz zu dem Wirklichsein in den Geschiopfen erkliren
zu konnen, annehmen, dafs sie von einem Wesen ausgehe, das
nicht in der Potenz, sondern schon in actu ist, die Existenz
bereits besitzt.

Bis hierher fithrt uns die Aseitat. Nach ihr miissen wir
uns ein Wesen denken, welches keine dufsere, wirksame Ursache
hat, und dennoch in der Wirklichkeit existiert. Von den Krea-.
turen empfingt eine von der andern das Dasein, eine bildet die
Ursache der Bewegung fir die andere. Gott hingegen kennt
keine Ursache. Er hat schon die Existenz. Allein steht er da-



436 Die sogenannte Aseitit Gottes

durch auch schon aufserhalb und iiber den geschaffenen Dingen ?
Nein, denn er konnte ja das Dasein haben und es dann, wie
die menschliche Seele dem Korper, den Kreaturen mitteilen, also
die Weltseele sein. Die Aseitat allein vermag dagegen nichts
einzuwenden. Wir werden demnach noch weiter gehen miissen
als blofs zu dem Punkte, wo wir gefunden haben, dals Gott ein
,ens a se'‘ bilde, dals er die Existenz ohne eine aufsere Ur-
sache besitze. Wir miissen von Gott jegliche Potentialitit
ausschlielsen. Die Potentialitdt eines Dinges besteht aber
nicht blofs darin, dals es noch etwas anderes annehmen, von
einer dulseren Ursache erhalten kann, sondern auch darin,
dals es selbst noch in einem andern aufgenommen werden
kann. Auch in diesem Sinne ist etwas in der Potentialitét.
(In rebus creatis res determinatur ut sit aliquid tripliciter. Aut
per additionem alicujus differentiae, quae potentialiter in genere
est. Aut ex eo quod natura communis recipitur in aliquo, et
fit hoc aliquid. Aut ex eo quod additur alicui accidens per
quod dicitur esse, vel sciens vel albus. Nullus modorum istorum
potest esse in Deo, quia ipse non est commune aliquid, cum de
intellectu suo sit quod non addatur sibi aliquid. Nec etiam ejus
natura est recepta in aliquo, cum sit actus purus. Nec etiam
recipit aliquid extra essentiam suam, eo quod essentia sua continet
omnem perfectionem. 1. d. 8. q. 4. a. 1. ad 2.)

Worin haben wir nun den formellen Grund zu suchen,
dals Gott nicht in einem andern, also in der Welt, aufgenommen
werden kann, dafs er in diesem Sinne keine Potentialitéit
hat? Darin, antwortet S. Thomas, dals Gottes Existenz zugleich
seine Wesenheit ist, dals er somit nicht blofs die Existenz hat,
sondern die Existenz ist. (Aliquid dicitur determinatum dupli-
citer. Primo ratione limitationis. Alio modo ratione distinctionis.
Essentia autem divina non est quid determinatum primo modo,
sed secundo modo. Quia forma non limitatur nisi ex hoc, quod
in alio recipitur, cui materia commensuratur. In essentia autem
divina non est aliquid in eo receptum, eo quod esse ejus est
ipsa natura subsistens, quod in nulla re alia contingit. Nam
quaelibet res alia habet esse receptum et sic limitatum. Et



als konstitutives Princip seiner Wesenheit. 437

inde est quod essentia divina ab omnibus distinguitur per hoc,
quod est in alio non recipi. Quodl. 7. a. 1. ad 1.) (Ex hoe
ipso quod esse Del est per se subsistens, non receptum in aliquo,
distinguitur ab omnibus aliis, et alia removentur ab eo. 1.p.q. 7.
a. 1. ad 3.) (Ipsum esse Dei distinguitur et individuatur a
quolibet alio esse per hoc ipsum quod est esse subsistens, et
non adveniens alicui naturae quae sit aliud ab ipso esse. Omne
autem aliud esse quod non est subsistens oportet quod indivi-
duatur per naturam et substantiam, quae in tali esse subsistit.
Et in eis verum est quod esse hujus est aliud ab esse illius per
hoc quod est alterius naturae. De potentia. q. 7. a. 2. ad 5.)
(Gottes Wesenheit hat also keine Potentialitdt fiir das Auf-
genommenwerden.

Sagt uns demnach die Aseitit Gottes, dals seine Wesenheit
nichts in sich aufnehme, folglich auch keinerlei dufsere Ur-
sache habe, die ihr das Aufzunehmende mitteile, so haben
wir damit das konstitutive Princip dieser Wesenheit noch
nicht gefunden. Es konnte ja noch sein, dals die Wesenheit
Gottes in einem andern, in den Geschopfen aufgenommen
wiirde. Darum thut der kosmologische Beweis iiberdies noch dar,
dals die Wesenheit Gottes nicht in einem andern aufgenommen
werden konne, dazu keine Potentialitat besitze. Und warum
dies? Weil sie mit ihrer Existenz real identisch ist. Die
Wesenheit Gottes ist sachlich nichts anderes als das Dasein
selber, welches infolgedessen weder etwas aufnimmt, noch in
etwas aufgenommen wird, indem ihm dazu jede Potentialitiit
fehlt. Darum ist Gottes Wesenheit nicht allein ihr Dasein, sondern
auch ihr subsistentes Dasein. Das Dasein selber ist indi-
viduell, in diesem Sinne divisum a quolibet, d. h. durchaus
unterschieden von jedem Geschopfe. Gott ist actus purus.

14. Die Aseitit bildet also nicht das konstitutive Princip
der Wesenheit Gottes, sie ist nicht jener innere formelle
Grund, unter welchen wir in unserer beschrinkten Erkenntnis,
secundum nostrum modum intelligendi, Gott als indivisum in se,
et divisum a quolibet alio auffassen. Sie macht auch nicht den
Innern formellen Grund aus aller iibrigen Attribute Gottes,



438 Die sogenannte Aseitit Gottes

die wir als real identisch, aber als virtuell von ihr unterschieden
uns denken. Wie gelangen wir zu diesem Resultat? Dadurch,
dals wir das Seiende als solches, das ,ens simpliciter nach
dem hl. Thomas, in seinem innern Wesen betrachten. Diesen
Weg hat der englische Meister schon in seinem Erstlingswerke,
de ente et essentia, und spater immer und iiberall eingeschlagen.
Rings um uns herum sind Wesen, die existieren, wir selber be-
sitzen ebenfalls das Wirklichsein. Dabei hat jedes Ding seine
eigene Wesenheit, es ist ein ens indivisum in se et divisum a
quolibet alio.

Wie verhalt sich nun in den Dingen, die existieren, das
Dasein zu der Wesenheit? Die Wesenheit der Dinge, die um
uns sind, enthélt nicht auch zugleich ihr Dasein. Dieses liegt
vielmehr aulserhalb der Wesenheit. Es unterscheidet sich
darum real von der Wesenheit, und bildet in diesem Sinne ein
Zufidlliges, ein Accidens. Darum nennen wir diese Dinge
,entia per participationem. Als notwendige Folge davon
ergibt sich dann die Thatsache, dals sie ihr Dasein von einem
andern, von einer aufsern Ursache haben miissen, indem sie sich
selber das Dasein unmoglich geben konnen. Daher sagen wir,
sie seien ,entia ab alio. Die Wesenheit dieser Dinge befindet
sich daher in einer doppelten Potenz, nimlich zu der dulsern
Ursache, von welcher sie das Dasein erhélt, und zu dem Dasein
selber, welches sie in sich aufnimmt. Dies gilt von der
Wesenheit eines jeden Geschiopfes, auch von jener des Engels.
(Si autem inveniamus aliquam quidditatem quae non sit compo-
sita ex materia et forma, illa quidditas aut est esse suum, aut
non. Si illa quidditas sit esse suum sic erit essentia ipsius Dei,
quae est suum esse, et erit omnino simplex. Si vero non sit
suum esse, oportet quod habeat esse acquisitum ab alio, sicut
est omnis quidditas creata. Kt quia haec quidditas posita est
non subsistere in materia, non acquireretur sibi esse in altero.
sicut quidditatibus compositis, imo acquireretur sibi esse in se.
Et ita ipsa quidditas erit hoc quod est, et ipsum esse suum
erit quo est. Kt quia omne quod non habet aliquid a se est
possibile respectu illius, hujusmodi quidditas, cum habeat ess¢



als konstitutives Princip seiner Wesenheit. 439
ab alio, erit possibilis respectu illius esse, et respectu ejus, a
quo esse habet. 1. d. 8. q. 5. a. 2.)

Dies kann aber nicht so in das Unendliche fortgehen. Wir
miissen schlielslich zu einer Wesenheit kommen, die ihre Existenz
selber einschlielst, so dals dieselbe nicht nur zu der Wesenheit
gehort, sondern sachlich die Wesenheit selber ist. Diese Wesen-
heit nennen wir ein ,ens per essentiam“. Aus der realen
Identitit dieser Wesenheit mit ihrem Dasein folgt, dals die
Wesenheit ihre Existenz nicht von einer dufsern wirksamen Ur-
sache hat nach dem richtigen Grundsatze: ,,was ein Ding durch
seine Wesenheit hat, das hat es aus sich, nicht aber von einem
andern. (Alia autem natura invenitur de cujus ratione est ipsum
suum esse, imo ipsum esse est sua natura. KEsse autem quod
hujusmodi est, non habet esse acquisitum ab alio, quia illud
quod res ex sua quidditate habet ex se habet. Sed omne quod
est praeter Deum habet esse acquisitum ab alio. Ergo in solo
Deo suum esse est sua quidditas vel natura. In omnibus autem aliis
esse est praeter quidditatem cui esse acquiritur. 2.d.3.q. 1. a. 1.)
Von dieser Wesenheit sagen wir daher, sie bilde ein ,,ens a se®.

Verwirft man den realen Unterschied zwischen der Wesen-
heit und Existenz in den Geschopfen und sucht man den ganzen
Unterschied zwischen den Kreaturen und Gott darin, dals erstere
,entia ab alio®, letzterer ein ,ens a se“ ausmache, so ist dieser
Unterschied nur mehr ein accidenteller. Denn er fulst einzig
und allein auf einer Beziehung oder Relatio, indem die Kreatur
eine Beziehung zu der éufsern wirksamen Ursache hat, die der
Wesenheit Gottes fehlt. Da nun der Unterschied nicht grofser
sein kann als das Fundament, worauf er sich stiitzt, das Fun-
dament, die Relatio aber ein Accidens bildet, so ist auch dieser
Unterschied blofs ein accidenteller. Der Wesenheit nach
sind die Kreatur und Gott ganz gleich, denn das esse causatum
oder esse ab alio non intrat definitionom entis, sed sequitur
ad ea quae sunt de ratione ejus.

15. Das Principium constitutivum der gottlichen Wesenheit
bildet demnach in keiner Weise die Aseitit, das esse a se,
sondern die reale Identitit der Wesenheit und Existenz in Gott.



440 Die sogenannte Aseitit Gottes etc.

Eine andere Theorie findet dieses konstitutive Princip im sub-
sistenten Erkennen. Wir sehen nédmlich die Geschipfe in einem
dreifachen Grade der Vollkommenheit: manche sind, andere be-
sitzen iberdies noch Leben, wiederum andere endlich fiihren ein
intellektives, das vollkommene Leben. Weil dieser letzte Grad
der vollkommenste von allen ist, so miisse auch das konstitutive
Princip, meinen diese Autoren, in diesen letzten Grad gesetzt
werden. In diesem Grade findet sich aber wiederum das in-
telligere radicale, und das intelligere actuale. Die einen wollen das
eine, die andern das andere als konstitutives Princip gelten lassen.

Wir betrachten weder das eine, noch das andere als for-
mell konstitutives Princip, sondern, wie schon gesagt, einzig
und allein die reale Identitdt der Wesenheit und Existenz.
Wir stiitzen unsern Beweis auf nachfolgende Stelle aus dem heil.
Thomas:

»lertia ratio sumitur ex verbis Dionysii qui dieit, quod
esse inter omnes alias divinae bonitatis participationes, sicut
vivere et intelligere et hujusmodi primum est, et quasi
principium aliorum, praehabens in se omnia praedicta se-
cundum quemdam modum unita. Et ita etiam Deus est prin-
cipium divinum, et omnia sunt unum in ipso.“ (1. d. 8.
q- 1. a. 1.)

Anderswo sagt der englische Lehrer: ,omnia ista quae non
dicunt aliquam materialem vel corporalem dispositionem in Deo
vere sunt, et verius quam in aliis, nec aliquam compositionem
in ipso inducunt. Imo sicut ista nomina (vita, scientia) proprie
conveniunt creaturae propter diversa in ipsa existentia, ita etiam
proprie conveniunt Deo propter unicum et simplex suum esse,
quod omnium in se virtutes uuiformiter praeaccipit ut Diony-
sius dicit. Cum enim in aliis creaturis inveniatur esse, vivere
et intelligere, et omnia hujusmodi secundum diversa in eis
existentia, in Deo tamen unum suum simplex esse habet omnium
horum virtutem et perfectionem.“ (1. d. 25. q. 1. a. 1.)



	Die sogenannte Aseität Gottes als konstitutives Princip seiner Wesenheit

