
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 7 (1893)

Artikel: Die sogenannte Aseität Gottes als konstitutives Princip seiner
Wesenheit

Autor: Feldner, Gundisalv

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761707

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761707
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE SOGENANNTE ASEITÄT GOTTES ALS
KONSTITUTIVES PRINCIP SEINER WESENHEIT.

Won FR. GUNDISALV FELDNER,
Ord. Praed.

1. Durch mehrere in diesem Jahrbuche veröffentlichten
Artikel suchten wir den Unterschied Gottes von den Geschöpfen
den Pantheisten gegenüber allseitig darzulegen und festzustellen.

Wir sind bei diesem Unternehmen von den Kreaturen

ausgegangen, indem wir das Verhältnis der Wesenheit der Geschöpfe

zu ihrem Dasein einer eingehenden Erforschung unterzogen. Als
Resultat dieser ernsten Arbeit hat sich die Thatsache ergeben,
dafs Gott ganz und gar anders beschaffen ist als die Geschöpfe.
Denn die Wesenheit der Kreaturen unterscheidet sich der Sache
nach, nicht blofs in unserer Auffassung, von ihrem Dasein,
während der Unterschied der Wesenheit und Existenz Gottes

nur unserer Auffassung gemäfs, nicht als in der Wirklichkeit zu
denken ist. Der Weg, den wir hierbei eingeschlagen haben,
erhebt keineswegs den Anspruch auf Originalität oder Neuheit. Er
wurde vielmehr schon von den Scholastikern eifrig betreten. Sie

alle glaubten auf diesem Wege den verschiedenen Irrtümern des

Pantheismus am kräftigsten und nachhaltigsten begegnen zu können.

2. Der vorliegende Artikel verfolgt das nämliche Ziel, nimmt
aber einen anderen Standpunkt ein, geht von einem anderen

Gesichtspunkte aus. Unsere Untersuchung gilt zunächst nicht

mehr der Wesenheit alles Geschaffenen, sondern wir wollen uns
mit der Erkenntnis der Wesenheit Gottes selbst befassen. Nach

dem allgemein anerkannten Grundsatze: dafs jedes Ding ungeteilt
in sich, und geschieden von jedem anderen sei (indivisum in

se, et divi8um a quolibet alio), wollen wir die Frage zu lösen

suchen, was eigentlich in Gott den innern formellen Grund

bilde, dafs Gott „ungeteilt in sich und geschieden von allen

andern" dasteht. Worin haben wir den innern formellen
Grund zu erblicken, dafs Gott in sich nicht allein nicht geteilt,
sondern überhaupt nicht einmal teilbar ist? Und worin liegt der



422 Die sogenannte Aseität Gottes

innere formelle Grund, dafs er sich von allen andern Seienden

unterscheidet? Haben wir den innern formellen Grund dafür

angegeben, wenn wir sagen: Gott sei durch sich selber, durch
keine andere wirksame Ursache, er bilde ein ens a se? Oder
ist vielleicht diese Aseität Gottes nicht so sehr innerer
formeller Grund, als vielmehr die notwendige Folge jenes innern
formellen Grundes, den wir erst aufzudecken haben?

Unsere Thesis gipfelt in dem Satze: Die Aseität Gottes

bildet nicht den innern formellen Grund, dafs Gott ungeteilt
in sich und geschieden von allen andern ist. Diese Aseität
macht folglich auch nicht das konstitutive Princip der göttlichen
Wesenheit aus.

3. Zur nähern Erklärung, wie wir die Sache verstanden
wissen wollen, bemerken wir vor allem folgendes. Wir Menschen

denken keinen Gegenstand, selbst wenn er dem Geschöpflichen
angehört, blofs durch einen einzigen Begriff, sondern wir fassen

ihn durch vielerlei und verschiedene Begriffe auf. Besteht ja doch

ein jedes Ding aus mehr als Einer Vollkommenheit, unter welcher
wir es infolgedessen betrachten können. Die verschiedenen

Gesichtspunkte, von denen wir ausgehen, bieten dann auch ebenso-

viele Veranlassungen, mehrfache Begriffe vom Gegenstande uns

zu bilden. Einen derselben jedoch werden wir stets als Hauptbegriff

ansehen, weil wir unter diesem das innerste Wesen, die

Natur des Dinges uns denken. Das Nämliche, aber freilich mit
noch weit mehr Grund, mufs gesagt werden, sobald wir uns
anschicken, das Wesen Gottes zu ergründen, soweit eben unsere

geistigen Kräfte es vermögen. Sind wir nicht einmal imstande,
ein geschaffenes Wesen durch einen einzigen Begriff voll
und ganz zu erfassen, so wird dies mit Bezug auf die Wesenheit

Gottes noch um so viel weniger der Fall sein können. Die
Überfülle seiner Vollkommenheiten nötiget uns, gar mancherlei

Begriffe von ihm uns zu bilden. Der wichtigste und eigentlichste

indessen wird immer der sein, unter welchem wir seine

Wesenheit und Natur erfassen.

4. Nicht darum handelt es sich also hier, wie die Wesenheit

in Gott selber an sieh beschaffen sei, und wie sie von Gott



als konstitutives Princip seiner Wesenheit. 423

selber erkannt wird. In Gott selber bildet sie eine durch und
durch einfache, unendliche, in jeder Beziehung vollkommene

Wirklichkeit, die alle Eigenschaften zu einer unteilbaren Einheit
in sich vereinigt. Allein in dieser Weise ist es uns nicht
möglich, sie zu erkennen, durch einen einzigen Begriff sie zu
denken. Die Frage ist demnach hier die, was wir nach unserer
beschränkten Auffassungsweise in Gott als dessen Wesenheit
und als eigentliche Grundlage aller übrigen Vollkommenheiten
erkennen, wodurch er innerlich und formell als Gott
konstituiert wird. Wir können die Frage der Deutlichkeit wegen
auch so stellen: was finden wir auf dem bekannten Wege der
Gottesbeweise in Gott als dem innersten formellen Grund,
dafs er Gott ist und von den Geschöpfen sich unterscheidet,

gleichwie auch die Grundlage bildet für alle Attribute?
Damit ist die bekannte Sentenz des Scotus und seiner

Anhänger im vorhinein abgewiesen. Scotus behauptet nämlich,
Gottes Wesenheit als solche bestehe in jener unendlichen Fülle,
Anzahl von Vollkommenheiten, oder in allen jenen unendlich
vielen Eigenschaften, die wir alle nach Art eines höchst
einfachen Seienden im Gedanken uns vorstellen. Es unterliegt gar
keinem Zweifel, dafs Gott, wie er in sich ist, alle diese

Vollkommenheiten per modum unius simplicissimae entitatis umfafst.

Allein auf diese Weise ist er unserer beschränkten Erkenntnis

nicht erreichbar, unserer Auffassung nicht zugänglich. Darum

erweisen sich für uns mehrere Begriffe als durchaus notwendig.
Was bildet nun den innern Grund aller dieser Vollkommenheiten?

5. Das konstitutive Princip eiuer Wesenheit mufs vor allem

zwei Eigenschaften besitzen. Zunächst ist notwendig, dafs es in

sich selber Wirklichkeit habe, oder selber die Wirklichkeit sei.

Ferner ist erforderlich, dafs es das erste sei, die Wurzel
bilde für alles übrige, was sich im Dinge selbst vorfindet. So

nennen wir in den Kreaturen konstitutives Princip dasjenige,

wodurch ein Ding das ist, was es ist, und wodurch es sich von

allen andern Dingen unterscheidet, die noch aufser ihm da sind.

Dieses Princip bildet aber noch überdies den Grund der andern

Eigenschaften, der accidentia propria, der Thätigkeit u. s. w.



424 Die sogenannte Aseitiit Gottes

Auf Gott angewendet verstehen wir unter dem konstitutiven

Princip der göttlichen Wesenheit jene Vollkommenheit Gottes,
die das erste bildet, was wir in ihm erkennen, um ihn als
Gott zu erkennen, und von allen Geschöpfen zu unterscheiden;
und die anderenteils nach unserer Auffassung ebenso den Grund
bildet für alle andern Eigenschaften und Vollkommenheiten Gottes.

Diese Vollkommenheit nun finden wir in der Aseität Gottes
nicht ausgedrückt.

6. Wir kleiden unsern Beweis in folgende Form: was wir
unter einem .Relativbegriffe von Gott uns denken, kann nicht

erstes, konstitutives Princip der göttlichen Wesenheit sein.

Die Aseität Gottes bildet aber etwas durch einen Relativbegriff
Aufgefafstes. Folglich kann die Aseität Gottes nicht erstes,
konstitutives Princip seiner Wesenheit sein.

Die Beziehung, relatio, hat ein so schwaches Sein unter
allen 10 Kategorieen, dafs einige Autoren glaubten, dieses Sein

bestehe überhaupt nur in unserer Auffassung. (Sicut dicit
Commentator, quia relatio est debilioris esse inter omnia praedi-
camenta, ideo putaverunt quidam earn esse ex secundis intellec-
tibus. De potentia. q. 7. a. 9.) Und es ist in der That das

schwächste Sein, das es gibt. (De potentia. q. 8. a. 1. ad. 4.

Vergl. ib. q. 9. a. 5. ad 2 et 14.) Der Grund dieser ihrer Schwäche

ist darin zu suchen, dafs sie einem Substrate inhäriert, in diesem

Substrate folglich nichts Absolutes setzt, sondern blofs ein

Verhältnis zu einem andern. (Débilitas esse relationis conside-

ratur secundum inhaerentiam sui ad subjectum, quia non ponit
aliquid absolutum in subjecto, sed tantum respectum ad aliud.
1. d. 8. q. 4. a. 3. ad 4.)

Nun ist es doch offenbar ganz und gar unmöglich, dafs das

erste, was wir in Gott erkennen, etwas Relatives sei. Die
Wesenheit Gott bildet vielmehr etwas durchaus Absolutes,
nicht Relatives. Folglich kann das konstitutive Princip dieser
Wesenheit ebenfalls nicht etwas Relatives, es mufs im Gegenteil
etwas Absolutes sein. Das Sein einer Wesenheit ist von allen
das stärkste, festeste, nicht aber das schwächste. Und gerade
nach dem Sein der Wesenheit Gottes fragen wir.



425

Die Aseität Gottes aber bildet etwas Relatives, keineswegs
etwas Absolutes. Wie kommen wir zu dem Begriffe der Aseität?
Durch den Begriff eines Seienden von einem andern. Da

wir keine intuitive Gotteserkenntnis besitzen, so müssen wir auf
dem Wege der Abstraktion von den Kreaturen zu Gott
aufsteigen. Da finden wir denn, dafs sämtliche Geschöpfe ihr Dasein

von einem andern erhalten haben. Darum nennen wir jedes
derselben ein „ens ab alio". Dies ist aber in der That ein Relativbegriff,

denn ein „ens ab alio" bildet jedes nur formell in
seiner Beziehung zu einer wirksamen, hervorbringenden Ursache.

Dem „ens ab alio", dem Geschöpfe als solchem entspricht in

Gott formell der Schöpfer. Wer wollte aber leugnen, dafs

dieses Relativbegriffe sind, denen die reale Beziehung in
der Kreatur, und die relatio rationis von Seiten Gottes entspricht?

Kommen wir nun zu der Aseität, zu dem „ens a se". Bei

der Betrachtung der Geschöpfe haben wir gefunden, dafs eines

dem andern sein Dasein verdankt, eines das andere hervorbringt,
eines die wirksame Ursache des andern bildet. Das kann aber
nicht immer so fort gehen, damit kämen wir zu keinem Abschlüsse,
sondern in das Unendliche. Es mufs also, so schliefsen wir und

mit Recht, endlich etwas geben, das sein Dasein von keinem
andern hat, das nicht hervorgebracht wurde, das also keine

wirksame Ursache seiner selbst mehr kennt. Und dieses Wesen

nennen wir ein „ens a se", und wir sagen, es existiere durch
seine Aseität. Ist nun das, genau betrachtet, etwas anderes als

ein Relativbegriff? Gewifs nicht, denn wir denken dieses

,,ens" in seiner Beziehung zu einer wirkenden, hervorbringenden
Ursache, und sagen dann, eine solche Ursache existiert für dieses

„ens" nicht. Es ist durchaus nicht richtig, wenn behauptet wird,
das ens a se enthalte zunächt einen negativen Begriff. Der

nächstliegende Begriff ist vielmehr ein relativer. Zuerst denken

wir dieses ens in seiner Beziehung zu einer causa efficiens, dann

erst negieren wir in unserm Begriffe eben diese Ursache, und
lassen dieses ens als ens a se auf. Erweist sich demnach der

Relativbegriff als unfähig, uns die Wesenheit Gottes zu
vermitteln, so kann die Aseität, die wir unter einem Relativ-



426 Die sogenannte Aseität Gottes

begriff denken, nicht inneres formell konstitutives Princip dieser
Wesenheit sein.

7. Was wir unter dem Begriffe eines Accidens denken,
kann nicht das innere formell konstitutive Princip der Wesenheit
Gottes sein. Die Aseität aber denken wir unter dem Begriffe
eines Accidens. Sie ist folglich nicht inneres formell konstitutives

Princip der Wesenheit Gottes.
Den ersten Satz noch eigens zu beweisen dürfte wohl eine

höchst unnötige Arbeit sein. Wo es sich um die Wesenheit
eines Dinges handelt, da fragen wir nicht nach seinen Acci-
denzen. Allerdings vermittelt uns sehr häufig die Kenntnis der
Accidenzen auch jene der Wesenheit. Manchmal gelangen wir
sogar einzig und allein nur durch die Kenntnis der Accidenzen

zu der Kenntnis der Wesenheit. Indessen wollen wir hier gerade
die Wesenheit selber erkennen.

Die Schwierigkeit und ganze Bedeutung liegt im zweiten
Satze. Haben wir in unserm ersten Beweise dargethan, dafs

die Aseität auf eine Ursache hinweise und infolgedessen
formell etwas Relatives bezeichne, so wird nach diesem Beweise

die Aseität sich formell auf das beziehen, was die Wesenheit
als Accidens erhält. Durch die Betrachtung der Geschöpfe kommen

wir zu der Einsicht, dafs jedes von ihnen das Dasein von einem

andern hat, also geschaffen ist. Was begreifen wir nun unter
dem Worte: „Schöpfung" im passiven Sinne, insofern sie nämlich

das Geschaffene betrifft? Die Schöpfung, passiv genommen, ist
etwas in dem geschaffenen Dinge. (Oportet creationem passive

sumptam aliquid in re creata esse, sicut calefactionem in cale-

facto. 1. d. 40. q. 1. a. 1. ad 1.) Was ist sie aber im

Geschöpfe? Nichts anderes als eine Beziehung. (Si creatio

passive aeeipiatur, cum creatio, sicut jam supra dictum est,

proprie loquendo non sit mutatio, non potest dici quod sit aliquid
in genere passionis, sed est in genere relationis. Creatio non

potest accipi ut mover:, quod est ante terminum motus, sed

accipitur ut in facto esse. Unde in ipsa creatione non impor-

tatur aliquis accessus ad esse, nec transmutatio a créante, sed

solumodo inceptio essendi et relatio ad creatorem a quo habet



als konstitutives Princip seiner Wesenheit. 427

esse. Et sie creatio nihil est aliud realiter, quam relatio quaedam
ad Deum cum novitate essendi. De potentia. q. 3. a. 3.) (Re-

speetus quo essentia rei refertur ad Deum ut ad prineipium est

aliud quam essentia. De veritate. q. 21. a. 5. ad 5.) — Die

Schöpfung in der Kreatur bildet also eine Beziehung im
Geschöpfe selber zu Gott. Diese Beziehung setzt demnach ein

Substrat voraus, welches der Natur nach früher ist als die

Beziehung selber. Dieses Substrat nun nimmt die Thätigkeit
Gottes in sich auf, und auf die Aufnahme dieser Thätigkeit Gottes

folgt die Relatio. (In creatione non ens non se habet sicut recipiens
divinam actionem, sed id quod creatum est. 1. c. ad 1.) Das

die Thätigkeit Gottes aufnehmende Substrat ist nichts anderes

als die Wesenheit des Geschöpfes, und die Relatio nichts
anderes als ein Accidens, weil es der Wesenheit inhäriert.
(Haec autem i-elatio creatura quaedam est, aeeepto communiter
nomine creaturae pro omni eo quod est a Deo. Si vero nomen
creaturae aeeipiamus magis stricte pro eo tantum quod subsistit,
tunc relatio praedicta non est quoddam creatum, sed concreatum,
sicut nec est ens proprie loquendo, sed inhaerens. Et simile

est de omnibus accidentibus. 1. c. ad 2.) Diese Beziehung
entsteht also eigentlich und hauptsächlich aus dem subsistenten

Wesen, und sie unterscheidet sich real vom genannten Wesen

selber, weil sie ja selber geschaffen, oder wenigstens mit geschaffen

wurde. (Id ex quo acquiritur relatio creationis principaliter est

res subsistens, a qua differt ipsa creationis relatio, quae et ipsa

creatura est; et non principaliter, sed quasi secundario, sicut quid
concreatum. 1. c. ad 7.) Es bestätigt sich somit unsere Behauptung,
die Schöpfung bezeichne im geschaffenen Dinge ein Accidens,
und unser Begriff erfasse das Geschöpf als solches formell unter
diesem Accidens und unter der Abhängigkeit von Gott.

Wie verhält es sich nun mit der Aseität? Die Aseität
bestreitet die Abhängigkeit Gottes von einer andern Ursache.
Sie negiert, dafs sich die Schöpfung passiv genommen in Gott
vorfinde. Sie erklärt, in Gott sei dieses Accidens nicht, weil
er unerschaffen ist; oder richtiger, er sei unerschaffen, weil er
dieses Accidens nicht besitzt. Dadurch wird abermals klar, dafs



428 Die sogenannte Aseität Gottes

die Aseität niemals das innere formell konstitutive Princip
der Wesenheit ausmachen könne. Das Accidens interessiert uns

weniger als das Substrat für dieses Accidens. Die Erkenntnis
dieses Substrates und seines konstitutiven Princips ist für uns
die Hauptsache.

Der Einwand, dafs wir in Gott keinerlei Accidens denken,
ist hier nicht zutreffend. Es ist thatsächlich richtig, dafs wir in

Gott kein Accidens annehmen. Allein es ist ebenso richtig, dafs

der eigentliche Grund, warum wir in Gott kein solches annehmen,
durchaus nicht in seiner Aseität gesucht werden darf. Der
Grund dafür liegt ganz wo anders, und eben dieser Grund sagt

uns, dafs die Aseität nicht das innere formell konstitutive
Princip der Wesenheit bildet.

8. Was in unserer Auffassung der Natur nach später ist
als die Wesenheit, kann nicht formell konstitutives Princip dieser

Wesenheit sein. Was wir unter der Aseität denken, ist der
Natur nach später als die Wesenheit. Folglich kann die Aseität
nicht formell konstitutives Princip der göttlichen Wesenheit sein.

Unter dem konstitutiven Princip verstehen wir das erste,
was wir in einem Dinge begreifen, denn es mufs die Wesenheit
des Dinges zu dem machen, was sie ist und wodurch sie sich

von allen andern unterscheidet; es mufs überdies die Grundlage
bilden für alle Eigenschaften des Dinges. Darum fordern wir
von ihm, dafs es, wenn auch nicht der Zeit nach, so doch der
Natur nach früher sei als alles andere. Ist es der Natur
nach später, so hat es keinen Anspruch auf die Stelle eines

konstitutiven Princips.
Was wir unter der Aseität denken, ist aber thatsächlich der

Natur nach später als die Wesenheit. Im vorhergehenden
Beweise wurde gesagt, dafs wir unter der Aseität formell uns

ein Accidens denken. Jedes Accidens aber ist der Natur nach

später als die Wesenheit. (Illa relatio — creatio passiva —
accidens est, et secundum esse suum considerata, prout inhaeret

subjecto, posterius est quam res creata ; sicut accidens subjecto
intellectu et natura posterius est. Quamvis non sit tale
accidens quod causetur ex principiis subjecti. De potentia. q. 3.



als konstitutives Princip seiner Wesenheit. 429

a. 3. ad 3.) (Cum dicitur creatura immediate procedere, ex-
cluditur causa media creans, non tarnen excluditur mediata realis

habitudo, quae naturaliter sequitur ad productionem creaturae.
Sicut aequalitas sequitur productionem quantitatis indeterminate,
ita habitudo realis creationis naturaliter sequitur ad productionem
substantiae creatac. De potentia. q. 7. a, 9. ad 5.) (Creationis,
secundum quod vere est relatio creatura est ejus subjectum, et

prius eâ in esse, sicut subjectum accidente. 1. p. q. 45. a. 3. ad 3.)
Die Aseität gibt uns also zwar Aufschlufs über das, was

der Wesenheit noch alles nicht zukommt, allein über die

Wesenheit selber läfst sie uns völlig im Unklaren. Welches
das konstitutive Princip der Wesenheit, dieses Substrates, das

der Natur nach früher ist, sei, davon sagt sie uns kein Wort.
Nur soviel wissen wir, dafs eine Wesenheit, die das Substrat
eines Accidens bildet, wenigstens der Natur nach früher schon

konstituiert sein müsse, somit bereits in diesem Sinne früher
sich im Besitze eines konstitutiven Princips befinde. Weiteres

sagt aber die Aseität nichts.
9. Was wir als gar nicht zu der Wesenheit gehörend denken,

kann nicht formell konstitutives Princip dieser Wesenheit sein.

Unter der Aseität denken wir etwas, was gar nicht zu der

Wesenheit gehört. Die Aseität kann folglich nicht konstitutives

Princip sein.

Das konstitutive Princip einer Wesenheit ist etwas für
dieselbe Innerliches und Formelles, keineswegs aber etwas aufser-

halb der Wesenheit Liegendes. Blofs die Relatio wird durch
ein Äufseres formell konstituiert. Die Wesenheit als solche

nimmt keine Rücksicht auf das, was aufserhalb ihrer selbst steht.

Was lehrt uns nun die Aseität? Nicht mehr und nicht

weniger, als dafs Gott das Sein nicht durch eine äufsere
Ursache, sondern durch sich hat. Allein die äufsere Ursache,
oder die Beziehung zu dieser äufsern Ursache tritt niemals

in die Konstitution einer Wesenheit ein. Darum heifst eben die

wirkende Ursache eine äufsere. Wir müssen uns z. B. die wirksame

Ursache früher als in sich durch ihre Form in genere
causae formalis konstituiert denken, um sie dann als wirkend,

Jahrbuch für Philosophie etc. VII. 21)



430 Die sogenannte Aseität Gottes

Effekte hervorbringend zu denken. Ebenso müssen wir uns
Gottes Wesenheit früher als durch ihre Form in genere causae
formalis konstituiert denken, dann erst können wir eine äufsere

Ursache, oder eine Beziehung zu dieser äufsern Ursache von
ihr negieren. Das genus der wirkenden Ursache ist somit ein

durchaus aufsenliegendes, und setzt ein anderes genus, das der
formellen Ursache voraus. Gleichwie daher das „esse ab alio"
nicht das Erste und in der Wesenheit des Geschöpfes

Miteinbegriffene ist, was wir von der Kreatur an sich denken, ebenso

bildet das „esse a se" in Gott nicht das Erste und die Wesenheit

Gottes selber .Konstituierende. Die Aseität besagt ja
nichts anderes als dafs Gott die Existenz besitzt, eine Existenz,
die nicht verursacht ist, und die Gott nicht von jemand andern
erhalten hat. Durch die Aseität wissen wir also blofs, dafs

Gott keine Ursache hat. Allein warum er keine hat, darauf

gibt sie uns keine Antwort. Oder sollen wir uns vielleicht mit
folgender Erklärung zufrieden geben: Gott ist ein ens a se.

Und warum? weil er nicht ein ens ab alio ist. Aber warum
ist er nicht ein ens ab alio? weil er ein ens a se ist. Jedermann

sieht, dafs wir aus diesem Zirkelbeweise ein für allemal

nicht herauskommen, wenn wir nicht den innern formellen Grund
anderswo suchen, als in dem Mangel einer äufsern wirksamen
Ursache. Folglich setzt die Aseität notwendig etwas anderes

als innern formellen Grund voraus.
10. Was in unserer Auffassung die Wesenheit Gottes nicht

konstituiert, kann nicht formell konstitutives Princip dieser Wesenheit

sein. Die Aseität konstituiert nicht die Wesenheit. Folglich
kann sie nicht konstitutives Princip sein.

Zu dem Obersatze kommt weiter nichts zu bemerken, weil

er von sich selber einleuchtet. Die Richtigkeit des Untersatzes

bleibt aber nachzuweisen. Zu diesem Zwecke wollen wir wiederum

uns einige Augenblicke bei der Schöpfung aufhalten. Warum
fordern wir für die Geschöpfe eine äufsere wirksame Ursache?

Offenbar damit ihre Wesenheiten die Existenz erhalten. Die

Hauptsache bei der Schöpfung ist also die Existenz. (Q,uod

aliquid dicatur creatum hoc magis respicit esse ipsius quam



als konstitutives Princip seiner Wesenheit. 431

rationem. 3. p. q. 2. a. 7. ad 3.) (Cum creatio terminetur ad

esse tamquam ad proprium effectum, impossibile est dicere, ea

quae a Deo creantur ab angelis formas habere, cum omne esse

sit a forma. De potentia. q. 3. a. 16. ad 21.)
Wie verhält sich nun die Existenz zu der Wesenheit in

den Geschöpfen? Bildet sie ein konstitutives Princip dieser
Wesenheit? Keineswegs, sie ist vielmehr in diesem Sinne
ein Accidens. (Esse enim creaturae non est aliquid per se

subsistens, imo est actus subsistentis. Esse creaturae differt a

quidditate sua. Unde per esse suum homo non ponitur in

genere humano, sed per quidditatem suam. Accidens dicitur hic

quod non est de intellectu alicujus, sicut rationale dicitur acci-

dere animali. Et ita cuilibet quidditati creatae accidit esse, quia
non est de intellectu ipsius quidditatis. Potest enim intelligi
humanitas, et tarnen dubitari, utrum homo habeat esse. 1. d. 8.

expositio primae partis textus.) (In solo Deo esse est sua

quidditas vel natura. In omnibus autem aliis esse est praeter
quidditatem cui esse acquiritur. 2. d. 1. q. 1. a. 1.) (Esse non
est pars essentiae sicut nee accidens. De potentia. q. 5. a. 4. ad 3.)

Gibt uns nun die Aseität darüber Nachricht, wie die
Existenz in Gott sich zu seiner Wesenheit verhalte? Id keiner
Weise. Sie sagt uns blofs, Gott habe eine Existenz, und diese

Existenz sei nicht verursacht, stamme nicht von einem andern.

Weiter erfahren wir diesbezüglich nichts. Der Begriff der Aseität

stellt nichts anderes dar. Es ist darum nicht richtig, wenn

gesagt wird, die Aseität bedeute nach ihrer positiven Seite, dafs

Gott in Kraft seiner Wesenheit existiere, die Existenz also in
seiner Wesenheit eingeschlossen, mit dieser eins und dasselbe

sei. Gerade dies ist es, was die Aseität eben nicht sagt, und

warum sie infolgedessen nicht innerliches, formell konstitutives

Princip der Wesenheit sein kann.

11. Was wir als Folge erkennen, kann nicht konstitutives

Princip oder innerer formeller Grund eines Dinges sein. Die
Aseität fassen wir als FoIge auf. Also ist sie nicht konstitutives

Princip. Der Obersatz ist in sich selber klar. Für den Untersatz

dient folgender Beweis: „licet habitudo ad causam non in-
29*



432 Die sogenannte Aseität Gottes

tret definitionem entis quod est causatum, tarnen sequitur ad ea

quae sunt de ejus ratione, quia ex hoc quod aliquid est ens per
participationem, sequitur quod sit causatum ab alio. Unde hujus-
modi ens non potest esse quin sit causatum, sicut nec homo

quin sit risibilis. Sed quia esse causatum non est de ratione
entis simpliciter, propter hoc invenitur aliquod ens non causatum."

(1. p. q. 44. a. 1. ad 1.)

Aus diesen Worten geht mit aller Deutlichkeit hervor, dal's

das „esse ab alio" nicht zu der Wesenheit eines Dinges an

und für sich gehört. Betrachten wir das Ding an und für sich,

oder wie es hier heifst, als ein „ens simpliciter", so ist es weder
ein „ens ab alio" noch ein „ens a se". Im Begriffe des Seienden

als solchen, also im Wesen desselben liegt weder, dafs es ein

„ens ab alio", noch auch, dafs es ein „ens a se" sei. Läge
ersteres im Begriffe, im Wesen desselben, so gäbe es kein „ens
a se"; wenn aber letzteres, so hätten wir kein „ens ab alio".
Daher ist es vollständig unrichtig, wenn man die Einteilung des

Seienden in ein geschaffenes und in ein uneingeschaffenes
nicht blofs als eine wesentliche, sondern auch als eine formelle
betrachtet, d. h. dafs das eine wie das andere Seiende durch

diese Formalität konstituiert werde. Soeben haben wir gehört,
dafs das Seiende nicht an und für sich schon und ohne weiteres

eingeteilt werden könne in ein „ens ab alio", und in ein „ens
a se". Dadurch wird also weder das eine noch das andere

konstituiert. Somit fällt die Theorie von der Aseität von selbst
als durchaus unhaltbar.

Diese Einteilung, bemerkt S. Thomas hier, folgt erst aus

einem andern, nämlich je nachdem das eine ein „ens per essen-

tiam", das andere ein „ens per participationem" ist. Was heifst

nun aber „ens per essentiam", und „ens per participationem"?
Vielleicht soviel als „ens a se", und „ens ab alio"? Unmöglich,
wie kann denn die Fol go eins und dasselbe ausmachen mit der

innern formellen Ursache? Der englische Lehrer sagt aber hier

klar und deutlich, daraus, dafs etwas ein „ens per participationem"

sei, folge, dafs es causatum ab alio, also ein „ens ab

alio" sei. Darum kann auch das „ens a se" nicht formell



als konstitutives Princip seiner Wesenheit. 433

dasselbe bedeuten als das „ens per essentiam". Das „ens a se"
bildet ebenfalls die Folge des „ens per essentiam".

Das ersehen wir auch aus dem Gang der Beweisführung
im hl. Thomas. Auf die Frage, ob Gott das Sein

„eigentümlich", das heifst, ihm allein zukomme, antwortet er nicht,
ja, denn er hat es durch sich, er ist ein „ens a se", sondern:

„secundum quod excluditur omne extraneum a natura praedicati, ut
cum dicitur hoc proprie esse aurum, quia non habet admixtionem
alterius metalli, hoc modo esse dicitur proprium Deo, quia non habet

admixtionem divinum esse alicujus privationis vel potentialitatis
sicut esse creaturae." (1. d. 8. q. 1. a. 1. ad 1.) Soil nun dies

formell gleichbedeutend sein mit dem „ens a se", und die mixtio
in der Kreatur mit dem „ens ab alio"? Anderswo beweist er
die Existenz Gottes in folgender Weise: „est autem ponere ali-

quod ens quod est ipsum suum esse. Quod ex hoc probatur,
quia oportet esse aliquod primum ens, quod sit actus purus,
in quo nulla sit compositio." (De potentia. q. 3. a. 5.) Wir hören

hier nichts von einem „ens a se", sondern von einen „actus
purus". Dies ist aber formell nicht eins und dasselbe mit dem

„ens a se". Wir können unmöglich alle diesbezüglichen Stellen
anführen. Das eine geht aus allen mit voller Gewifsheit
hervor, dafs S. Thomas das „esse a se" immer und überall als

Folge, nicht als innern formellen Grund auffafst.

Wir wollen einige Beispiele bringen: „si esse Dei non est

sua essentia oportet quod hujusmodi esse sit aliquid praeter
essentiam ejus. Omne autem quod convenit alicui quod non est

de essentia ejus convenit ei per aliquam causam. Ea enim

quae per se non sunt unum, si conjunguntur oportet per aliquam

causam uniri. Esse igitur convenit illi quidditati per aliquam
causam." (1. ctr. Gent. c. 22.) Erst dann also ist ein Ding ein

„ens ab alio", hat es eine Ursache seiner Existenz, wenn diese

Existenz nicht eins und dasselbe bildet mit der Wesenheit,
sondern etwas neben der Wesenheit ist. Wir haben somit hier
wieder die Folge vor uns. „Deus est ens per essentiam suam

quia est ipsum esse. (2. ctr. Gent. c. 15.) Auch hier ist
der Grund nicht das „esse a se", sondern: „quia est ipsum esse".



434 Die sogenannte Aseität Gottes

In Deo autem esse suum est quidditas sua, aliter enim acoideret

quidditati et ita esset acquisitum sibi ab alio, et non haberet

esse per essentiam suam. (1. d. 8. q. 4. a. 2.) Cum ipse Deus

sit ens per suam essentiam, quia sua essentia est suum esse,

oportet quod omne quod quocumque modo est, derivetur ab

ipso. Nihil enim aliud est, quod sit suum esse. (De Malo. q. 3.

a. 2.) Diese wenigen Beispiele mögen genügen, um zu zeigen,
dafs der englische Lehrer das „ens a se" oder die Aseität
niemals als formell konstitutives Princip der Wesenheit Gottes
betrachtet hat, sondern dafs ihm dies immer nur eine Folge
des konstitutiven Princips ist.

13. Was die Wesenheit Gottes nicht genügend von allen
andern unterscheidet, kann nicht konstitutives Princip dieser
Wesenheit sein. Die Aseität unterscheidet die Wesenheit nicht
genügend von den Kreaturen. Folglich kann sie nicht konstitutives

Princip sein.

Es ist ein allgemein anerkannter Grundsatz, das das

konstitutive Princip eines Dinges auch zugleich das unterscheidende
ausmacht. Daher ist das indivisum in se auch zugleich divisum

a quolibet alio, weil das Princip, wodurch es indivisum in se

ist, zugleich auch bewirkt, dafs es divisum ab alio sei.

Die Aseität nun unterscheidet nicht hinreichend Gott von der

Welt. Denn was besagt sie eigentlich formell? Nichts anderes

als dafs Gott nicht hervorgebracht sei, keine äufsere wirksame
Ursache habe. Dies zugegeben, wie verhält sich Gott der Welt

gegenüber? Ist er völlig geschieden von der Welt? oder

bildet er vielmehr die Form alles Geschaffenen? Ist er nicht

vielleicht die Welt seele? Durch die Aseität werden wir diese

Frage nicht genügend beantworten.

Gibt es ja doch Autoren, die behaupten, der sogenannte

kosmologische Gottesbeweis des hl. Thomas reiche, für sich

genommen, nicht aus. Denn dadurch werde nicht ein aul'ser-

weltliches Wesen erschlossen, welches von der Welt

unabhängig, über der Welt existiere. Es könne dabei immerhin

noch Gott als Form der Welt gedacht werden.

Wer sich diesen Gottesbeweis genauer ansieht, der mufs



als konstitutives Princip seiner Wesenheit. 435

vom Gegenteil dieser Behauptung überzeugt werden. Der Beweis

handelt von der Bewegung. Welchen Zweck verfolgen die Dinge
durch die Bewegung? Sie wollen dadurch zu der Existenz
gelangen. (Deus est actus purus absque alicujus potentialitatis
permixtione. Oportet igitur quod ejus essentia sit ultimus actus.

Nam omnis actus qui est circa ultimum est in potentia ad ultimum
actum. Ultimus autem actus est ipsum esse. Cum enim omnis

motus sit exitus de potentia ad actum, oportet ilium esse ultimum

actum, in quod tendit omnis motus. Et cum omnis motus naturalis

in hoc tendat quod est naturaliter desideratum, oportet hoc

esse ultimum actum, quod omnia desiderant. Hoc autem est

esse. Oportet igitur quod essentia divina, quae est actus purus
et ultimus, sit ipsum esse. (Compend. Theol. c. 11.)

Das Dasein, die Existenz oder Wirklichkeit bildet also das

Ziel aller Bewegung. Solange etwas nicht das Wirklichsein
besitzt, strebt es nach demselben seinem ganzen Wesen nach.

In diesem Zustande befindet es sich in der Potenz und in der

Bewegung, denn die Bewegung ist der Akt des in der Potenz
Existierenden, insofern es in der Potenz ist. Wird nun

angenommen, dafs alles bewegt werde, so haben wir überhaupt
keinen Anfang der Bewegung, weil nichts im Zustande der
Potenz sieh selber zu dem Wirklichsein hinbewegen kann. Die

Bewegung ist verursacht durch eine Thätigkeit, und jede Thätig-
keit setzt das Dasein des Thätigen voraus. Das Seiende in
der Potenz hat aber noch nicht das Dasein, andernfalls würde

es ja nicht bewegt. Wir müssen also, um die Bewegung, um
diese Tendenz zu dem Wirklichsein in den Geschöpfen erklären

zu können, annehmen, dafs sie von einem Wesen ausgehe, das

nicht in der Potenz, sondern schon in actu ist, die Existenz
bereits besitzt.

Bis hierher führt uns die Aseität. Nach ihr müssen wir
uns ein Wesen denken, welches keine äufsere, wirksame Ursache

hat, und dennoch in der Wirklichkeit existiert. Von den Krea--
turen empfängt eine von der andern das Dasein, eine bildet die
Ursache der Bewegung für die andere. Gott hingegen kennt
keine Ursache. Er hat schon die Existenz. Allein steht er da-



436 Die sogenannte Aseität Gottes

durch auch schon aufs erhalb und über den geschaffenen Dingen?
Nein, denn er könnte ja das Dasein haben und es dann, wie
die menschliche Seele dem Körper, den Kreaturen mitteilen, also

die Weltseele sein. Die Aseität allein vermag dagegen nichts
einzuwenden. Wir werden demnach noch weiter gehen müssen

als blofs zu dem Punkte, wo wir gefunden haben, dafs Gott ein

„ens a se" bilde, dafs er die Existenz ohne eine äufsere
Ursache besitze. Wir müssen von Gott jegliche Potentialität
ausschliefsen. Die Potentialität eines Dinges besteht aber

nicht blofs darin, dafs es noch etwas anderes annehmen, von
einer äufseren Ursache erhalten kann, sondern auch darin,
dafs es selbst noch in einem andern aufgenommen werden
kann. Auch in diesem Sinne ist etwas in der Potentialität.
(In rebus creatis res determinatur ut sit aliquid tripliciter. Aut
per additionem alicujus differentiae, quae potentialiter in genere
est. Aut ex eo quod natura communis recipitur in aliquo, et
fit hoc aliquid. Aut ex eo quod additur alicui accidens per
quod dicitur esse, vel sciens vol albus. Nullus modorum istorum

potest esse in Deo, quia ipse non est commune aliquid, cum de

intellectu suo sit quod non addatur sibi aliquid. Nec etiam ejus
natura est recepta in aliquo, cum sit actus purus. Nec etiam

recipit aliquid extra essentiam suam, eo quod essentia sua continet

omnem perfectionem. 1. d. 8. q. 4. a. 1. ad 2.)
Worin haben wir nun den formellen Grund zu suchen,

dafs Gott nicht in einem andern, also in der Welt, aufgenommen
werden kann, dafs er in diesem Sinne keine Potentialität
hat? Darin, antwortet S. Thomas, dafs Gottes Existenz zugleich
seine Wesenheit ist, dafs er somit nicht blofs die Existenz hat,
sondern die Existenz ist. (Aliquid dicitur determinatum dupli-
citer. Primo ratione limitationis. Alio modo ratione distinctions.
Essentia autem divina non est quid determinatum primo modo,

sed secundo modo. Quia forma non limitatur nisi ex hoc, quod
in alio recipitur, cui materia commensuratur. In essentia autem

divina non est aliquid in eo receptum, eo quod esse ejus est

ipsa natura subsistens, quod in nulla re alia contingit. Nam

quaelibet res alia habet esse receptum et sie limitatum. Et



als konstitutives Princip seiner Wesenheit. 437

inde est quod essentia divina ab omnibus distinguitur per hoc,

quod est in alio non recipi. Quodl. 7. a. 1. ad 1.) (Ex hoc

ipso quod esse Dei est per se subsistens, non receptum in aliquo,
distinguitur ab omnibus aliis, et alia removentur ab eo. 1. p. q. 7.

a. 1. ad 3.) (Ipsum esse Dei distinguitur et individuatur a

quolibet alio esse per hoc ipsurn quod est esse subsistens, et
non adveniens alicui naturae quae sit aliud ab ipso esse. Omne

autem aliud esse quod non est subsistens oportet quod
individuatur per naturam et substantiam, quae in tali esse subsistit.
Et in eis verum est quod esse hujus est aliud ab esse illius per
hoc quod est alterius naturae. De potentia. q. 7. a. 2. ad 5.)
Gottes Wesenheit hat also keine Potentialität für das

Aufgenommenwerden.
Sagt uns demnach die Aseität Gottes, dafs seine Wesenheit

nichts in sich aufnehme, folglich auch keinerlei äufsere
Ursache habe, die ihr das Aufzunehmende mitteile, so haben

wir damit das konstitutive Princip dieser Wesenheit noch

nicht gefunden. Es könnte ja noch sein, dafs die Wesenheit
Gottes in einem andern, in den Geschöpfen aufgenommen
würde. Darum thut der kosmologische Beweis überdies noch dar,
dafs die Wesenheit Gottes nicht in einem andern aufgenommen
werden könne, dazu keine Potentialität besitze. Und warum
dies? Weil sie mit ihrer Existenz real identisch ist. Die

Wesenheit Gottes ist sachlich nichts anderes als das Dasein

selber, welches infolgedessen weder etwas aufnimmt, noch in
etwas aufgenommen wird, indem ihm dazu jede Potentialität
fehlt. Darum ist Gottes Wesenheit nicht allein ihr Dasein, sondern

auch ihr subsistentes Dasein. Das Dasein selber ist

individuell, in diesem Sinne divisum a quolibet, d. h. durchaus

unterschieden von jedem Geschöpfe. Gott ist actus pur us.
14. Die Aseität bildet also nicht das konstitutive Princip

der Wesenheit Gottes, sie ist nicht jener innere formelle
Grund, unter welchen wir in unserer beschränkten Erkenntnis,
secundum nostrum modum intelligendi, Gott als indivisum in se,
et divisum a quolibet alio auffassen. Sie macht auch nicht den

Gnern formellen Grund aus aller übrigen Attribute Gottes,



438 Die sogenannte Aseität Gottes

die wir als real identisch, aber als virtuell von ihr unterschieden

uns denken. Wie gelangen wir zu diesem Resultat? Dadurch,
dafs wir das Seiende als solches, das „ens simpliciter" nach

dem hl. Thomas, in seinem innern Wesen betrachten. Diesen

Weg hat der englische Meister schon in seinem Erstlingswerke,
de ente et essentia, und später immer und überall eingeschlagen.

Rings um uns herum sind Wesen, die existieren, wir selber
besitzen ebenfalls das Wirklichsein. Dabei hat jedes Ding seine

eigene Wesenheit, es ist ein ens indivisum in se et divisum a

quolibet alio.

Wie verhält sich nun in den Dingen, die existieren, das

Dasein zu der Wesenheit? Die Wesenheit der Dinge, die um

uns sind, enthält nicht auch zugleich ihr Dasein. Dieses liegt
vielmehr aufserhalb der Wesenheit. Es unterscheidet sich

darum real von der Wesenheit, und bildet in diesem Sinne ein

Zufälliges, ein Accidens. Darum nennen wir diese Dinge

„entia per participationem". Als notwendige Folge davon

ergibt sich dann die Thatsache, dafs sie ihr Dasein von einem

andern, von einer äufsern Ursache haben müssen, indem sie sich

selber das Dasein unmöglich geben können. Daher sagen wir,
sie seien „entia ab alio". Die Wesenheit dieser Dinge befindet
sich daher in einer doppelten Potenz, nämlich zu der äufsern

Ursache, von welcher sie das Dasein erhält, und zu dem Dasein

selber, welches sie in sich aufnimmt. Dies gilt von der

Wesenheit eines jeden Geschöpfes, auch von jener des Engels.
(Si autem inveniamus aliquam quidditatem quae non sit compo-
sita ex materia et forma, ilia quidditas aut est esse suum, aut

non. Si ilia quidditas sit esse suum sic erit essentia ipsius Dei,

quae est suum esse, et erit omnino simplex. Si vero non sit

suum esse, oportet quod habeat esse acquisitum ab alio, sicut

est omni s quidditas creata. Et quia haec quidditas posita est

non subsistere in materia, non acquireretur sibi esse in altero.

sicut quidditatibus compositis, imo acquireretur sibi esse in sc.

Et ita ipsa quidditas erit hoc quod est, et ipsum esse suum

erit quo est. Et quia omne quod non habet aliquid a se est

po8sibile respectu illius, hujusmodi quidditas, cum habeat esse



als konstitutives Princip seiner Wesenheit. 4311

ab alio, erit possibilis respectu illius esse, et respectu ejus, a

quo esse habet. 1. d. 8. q. 5. a. 2.)
Dies kann aber nicht so in das Unendliche fortgehen. Wir

müssen schliefslich zu einer Wesenheit kommen, die ihre Existenz
selber einschliefst, so dafs dieselbe nicht nur zu der Wesenheit

gehört, sondern sachlich die Wesenheit selber ist. Diese Wesenheit

nennen wir ein „ens per essentiam". Aus der realen
Identität dieser Wesenheit mit ihrem Dasein folgt, dafs die

Wesenheit ihre Existenz nicht von einer äufsern wirksamen
Ursache hat nach dem richtigen Grundsatze: „was ein Ding durch
seine Wesenheit hat, das hat es aus sich, nicht aber von einem

andern." (Alia autem natura invenitur de cujus ratione est ipsum

suum esse, imo ipsum esse est sua natura. Esse autem quod

hujusmodi est, non habet esse acquisitum ab alio, quia illud
quod res ex sua quidditate habet ex se habet. Sed omne quod
est praeter Deum habet esse acquisitum ab alio. Ergo in solo

Deo suum esse est sua quidditas vel natura. In omnibus autem aliis

esse est praeter quidditatem cui esse acquiritur. 2. d. 3. q. 1. a. 1.)
Von dieser Wesenheit sagen wir daher, sie bilde ein „ens a se".

Verwirft man den realen Unterschied zwischen der Wesenheit

und Existenz in den Geschöpfen und sucht man den ganzen
Unterschied zwischen den Kreaturen und Gott darin, dafs erstere

„entia ab alio", letzterer ein „ens a se" ausmache, so ist dieser

Unterschied nur mehr ein accidenteller. Denn er fufst einzig
und allein auf einer Beziehung oder Relatio, indem die Kreatur
eine Beziehung zu der äufsern wirksamen Ursache hat, die der

Wesenheit Gottes fehlt. Da nun der Unterschied nicht gröfser
sein kann als das Fundament, worauf er sich stützt, das

Fundament, die Relatio aber ein Acciden s bildet, so ist auch dieser

Unterschied blofs ein accidenteller. Der Wesenheit nach
sind die Kreatur und Gott ganz gleich, denn das esse causatum

oder esse ab alio non in trat definitionom entis, sed sequitur
ad ea quae sunt de ratione ejus.

15. Das Principium constitutivum der göttlichen Wesenheit
bildet demnach in keiner Weise die Aseität, das esse a se,
sondern die reale Identität der Wesenheit und Existenz in Gott.



440 Die sogenannte Aseität Gottes etc.

Eine andere Theorie findet dieses konstitutive Princip im sub-

sistenten Erkennen. Wir sehen nämlich die Geschöpfe in einem

dreifachen Grade der Vollkommenheit: manche sind, andere
besitzen überdies noch Leben, wiederum andere endlich führen ein

intellektives, das vollkommene Leben. Weil dieser letzte Grad
der vollkommenste von allen ist, so müsse auch das konstitutive

Princip, meinen diese Autoren, in diesen letzten Grad gesetzt
werden. In diesem Grade findet sich aber wiederum das in-

telligere radicale, und das intelligere actuale. Die einen wollen das

eine, die andern das andere als konstitutives Princip gelten lassen.

Wir betrachten weder das eine, noch das andere als
formell konstitutives Princip, sondern, wie schon gesagt, einzig
und allein die reale Identität der Wesenheit und Existenz.

Wir stützen unsern Beweis auf nachfolgende Stelle aus dem heil.
Thomas :

„Tertia ratio sumitur ex verbis Dionysii qui dicit, quod

esse inter omnes alias divinae bonitatis participationes, sicut
vivere et intelligere et hujusmodi primum est, et quasi

principium aliorum, praehabens in se omnia praedicta
secundum quemdam modum unita. Et ita etiarn Deus est

principium divinum, et omnia sunt unum in ipso." (1. ,d. 8.

q. 1. a. 1.)
Anderswo sagt der englische Lehrer: „omnia ista quae non

dicunt aliquam materialem vel corporalem dispositionem in Deo

vere sunt, et verius quam in aliis, nec aliquam compositionem
in ipso inducunt. Imo sicut ista nomina (vita, scientia) proprie
conveniunt creaturae propter diversa in ipsa existentia, ita etiam

proprie conveniunt Deo propter unicum et simplex suum esse,
quod omnium in se virtutes uuiformiter praeaccipit ut Dionysius

dicit. Cum enim in aliis creaturis inveniatur esse, vivere
et intelligere, et omnia hujusmodi secundum diversa in eis

existentia, in Deo tarnen unum suum simplex esse habet omnium

horum virtutem et perfectionem." (1. d. 25. q. 1. a. 1.)


	Die sogenannte Aseität Gottes als konstitutives Princip seiner Wesenheit

