
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 7 (1893)

Artikel: Ein Traktat gegen die Amalricianer aus dem Anfang des XIII.
Jahrhunderts

Autor: Baeumker, Clemens

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761705

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761705
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


EIN TRAKTAT GEGEN DIE AMALRICIANER
AUS DEM ANFANG DES XIII. JAHRHUNDERTS.

Nach der Handschrift zu Troyes zum ersten Mal

herausgegeben

von Dr. CLEMENS BAEUMKER.

Einleitung.

§ 1. Die Handschrift.

Ausgehend, wie es scheint,1 von dem Neuplatonismus des

Johannes Scotus Eriugena,2 dessen rätselhafte Schrift jtsqi
<pvö£(og (JSQiOfiov sive de divisione naturae in anderm Sinne

1 Charles Jourdain, Mémoire sur les sources philosophiques des
hérésies d'Arnaury de Chartres et de David de Dinant (Mémoires de
1' Institut de France, académie des inscriptions et bell, lettr. T. XXVI,
2. Paris 1870, p. 467—498.

2 Ich schreibe Eriugena, wie aufser zwei von Floss in seiner
Ausgabe (Migne, Patrol., S. L., T. 122) benutzten Handschriften, einer
Florentiner s. XI oder XII und einer Darmstädter s. XII (vgl. Floss a.
a. 0. p. XIX), auch die wohl älteste aller Handschriften der Dionysius-
Übersetzung, der cod. Bernens. 19 s. X—XI (vgl. Hagen, Catalogua codi-
cum Bernensium, Bernae 1875, p. 12) bietet. Dort heifst es (ich konnte
die Handschrift in Breslau benutzen) fol. 3V: IN HOC LIBRO 8CI
DIONISII ARIOPAGITE; CONTINENT LIBRI QVATVOR: QVOS IO^'S
6RIVGENA TRANSTVLIT D6 GR6C0 IN LATINVM • Andere
Handschriften — aufser den von Floss a. a. 0. vermerkten u. a. auch die des
Oistercienserstifts Zwettl in Nieder-Österreich n. 236 s. XII; vgl. Xenia
Bernardina, II., Handschriftenverzeichnisse, Bd. I, Wien 1890, S. 381 —
haben die Form Ierugena. Die gebräuchliche Form Erigena ist nach
Floss a. a. 0. ohne handschriftliche Gewähr.



Ein Traktat gegen die Amalricianer etc. 347

auch von orthodoxen Theologen, wie Jsaak, dem Abt von
Stella,1 und Garnerius von Rochefort, dem Abt von Clairvaux
und spätem Bischof von Langres,2 verwertet wurde, hatte um
die Wende des 12. zum 13. Jahrhunderts Amalrich von Bennes
(in der Dioecese Chartres) eine extrem pantheistische Lehre
ausgebildet,3 in welcher die auch sonst in der Schule von Chartres,
wie bei Bernard von Chartres,4 anklingende naturalistische

Richtung auf theoretischem, wie auf praktischem Gebiet zum
vollen Durchbruch gelangt ist, und sich zugleich mit der auch

sonst um diese Zeit auftretenden5 schwärmerischen Lehre von
dem neuen Zeitalter des heiligen Geistes verbindet.

Uber die Lehre des Amalrich und seiner Anhänger, die nach

Amalrich's Tode auf der Synode zu Paris im J. 12106 verworfen

1 Jsaak von Stella scheint die Lehre von den Theophanieen dem
Johannes Scotus Eriugena entnommen zu haben, auf den Garnerius
(s. Anm. 2) sie ausdrücklich zurückführt. Vgl. Jsaac Stellensis de anima,
Migne, Patrol. Curs, comp!., Ser. lat., T. 194, col. 1888 B.

2 Garnerius, In die Epiphaniae sermo II (Migne, Patrol, S. L.
T. 205, col. 631 B): Nam sicut in caelis descrihit Ioannes cogno-
mento Scotus quatuor manifestationes, id est theophaniam, epiphaniam,
hyperphaniam, hypophaniam, de quibus alibi disseruisse me memini

3 Hauréau, Histoire de la philosophie scolastique, II. Part., T. 1,
Paris 1880, p. 83—107: Amaury de Bennes et le concile de Paris.

4 Bernardi Silvestris de mundi universitate libri duo sive mega-
cosmus et microcosmus. Nach handschriftl. Überlieferung zum ersten
Male hrsg. von C. S. Barach und J. Wrobel (Bibl. Philosophor. mediae
aetatis, hrsg. von C. S. Barach Bd. I), Innsbruck 1876. —Wenn Reuter,
Gesch. d. religiösen Aufklärung im Mittelalter, Bd. II, Berlin 1877,
S. 307 Anm. 16 meint, es bedürfe dringend einer grammatisch erklärenden
Behandlung dieses Werkes, so ist vielmehr eine Textausgabe nötig, welche
durch Herstellung eines gereinigterenWortlauts, als diese mangelhafte Editio
princeps ihn bietet, denselben schon ohne weitere Erklärungen lesbar
machen wird. Dann werden auch Versungetüme, wie I, c. 3, v. 147: Sol
iubar est medius, quo plenus (lies plenius, mit cod. Bernens. 710)
astra niterent, II, c. 4, v. 17: Nempe tuum genus unum (lies unde, die
Abkürzung uil ist falsch aufgelöst) meum etc., II, c. 14, v. 65 : Quod foris,
auditus interpres, lingua quod intus est (lies intra est, mit cod. Bern.
A. 91. 19 und 710), und manche ähnliche, von selbst wegfallen.

5 Bei Joachim von Fiore; vgl. H. Denifle, Das Evangelium
aeternum und die Commission zu Anagni, Archiv f. Litteratur- u.
Kirchengeschichte des Mittelalters, Bd. I, Berlin 1885, S. 49—142. — Der aus
Apocal. 14, 6 entnommene Ausdruck „Evangnlium aeternum" hat schon
bei Origenes de princip. interprète Rufino IV, 25 (p. 363, 31-—365, 2
ed. Redepenning) eine schwärmerische Auslegung gefunden.

6 C. J. von Hefele, Conciliengeschichte. Bd. V, Aufl. 2, besorgt
von A. Knöpfler, Freiburg i. Br. 1886, S. 861 f.



348 Ein Traktat gegen die Amalricianer

wurde, waren wir bis dahin am genauesten durch den Dialogus
iniraculorum des Caesarius von Heisterbach1, sowie durch
den Chronisten Martinus Polonus unterrichtet. Eine neue

Quelle wurde vor kurzem durch B. Hauréau,2 den verdienten
französischen Geschichtschreiber der scholastischen Philosophie,
herangezogen. Es ist ein anonymer Traktat „Contra Amau-
rianos", welcher sich in der Handschrift 1301 der Bibliothek
zu Troyes findet. Hauréau teilt aus demselben nur einzelne

Sätze mit, zumeist in französischer Übersetzung. Burch Mitteilung
der ganzen Abhandlung hoffe ich, für die geschichtliche
Darstellung der Philosophie und Theologie des Mittelalters einen

nicht wertlosen Baustein zu liefern.
Die Handschrift hat in dem Catalogue général des manuscrits

des bibliothèques publiques des départements, T. II, Paris
1855 (von Harmand) p. 536 eine bis auf Kleinigkeiten
zutreffende Beschreibung gefunden. Es ist eine Pergamenthandschrift

in 4°, in zwei Columnen von verschiedenen Händen im
ersten Drittel des XIII. Jahrhunderts gesehrieben. Die Numerierung

(in römischen Ziffern) geht bis fol. 171; doch springt sie

von fol. 148 gleich auf fol. 150, so dafs der Codex nur 170
Blätter zählt. In orthographischer Beziehung ist zu bemerken,
dafs meist noch t steht, wo bald c überzugreifen beginnt; die

Interpunktion ist im ganzen sorgfältig, der Text ziemlich cor-
rekt. Nach Angabe des Katalogs stammt die Handschrift aus
C1 a i r v a u x.

Der Band scheint aus zwei Teilen hergestellt zu sein. Den

gröfseren ersten Teil bildet eine zusammenhängende Masse von

Sermonen, der kleinere zweite Teil enthält verschiedenartige

Nachträge.
Fol. 1—140v finden sich 41 ursprünglich anonyme

Sermonen. Von einer Hand des XVII. Jahrhunderts ist auf dem

1 dist. V. c. 22, ed. Strange, Colon. 1851, T. 1, p. 304—307.
* In der Histoire de la phil. scol., H, 1, Paris 1880. In der altern

Arbeit Hauréaus: De la philosophie scolastique, T. I, Paris 1850
(p. 391—417: Amaury de Bène et David de Dinant) ist der Traktat noch
nicht berücksichtigt.



aus dem Anfang des XIII. Jahrhunderts. 349

oberen Rande von fol. lr übergeschrieben: Sermones Garnerii
magni Lingonensis Episcopi, Clariuallensis monachi,
Theologi docti8si<jmij>; fol. 140v ist von alter Hand
vermerkt: Explicinnt sermones numéro XLI. — Der Gelehrte,
welcher im XVII. Jahrhundert auf der ersten Seite die Titelnotiz

eintrug, hat richtig gesehen. Wir haben in der That die

Sermones des Garnerius vor uns, welche von Bertrand Tissier
in der Bibliotheca Patrum Cisterciensium, T. III, Bonofonte 1660,

p. 75—192 veröffentlicht und in der M ig ne'sehen Patrologie,
Ser. Lat. T. 205, col. 555—828 wieder abgedruckt sind. Wenn
aber Tissier S. 75 bemerkt: Huius sermones elegantes exhibemus,

quos nobis Bibliothecae Olarae-vallis et Vallis-Ciarae suppe-
ditarunt. so hat er jedenfalls nicht unsere Handschrift benutzt,
welche gegen seinen Text teils mehr, teils weniger Sermonen

bietet, sondern wohl die Handschrift Troyes 970, s. XIII., welche
nach Aitgabe des Katalogs1 gleichfalls aus Clairvaux herrührt.

Fol. 141r col. a — 154r col. a2 steht ein anonymer
Traktat, mit der Rubrik: Contra amaurianos3 XLII, wo die
Ziffer XLII die Zählung nach den voraufgehenden 41

Sermones weiter führt. Derselbe ist von zwei Händen geschrieben,
deren erste von fol. 141ra bis fol. 142vb geht, worauf die

zweite fol. 143r a einsetzt. Da die Schrift in dem von der ersten
Hand geschriebenen Stück in den letzten Zeilen im Vergleich
zu der sonstigen kleinen und engen Buchstabenform plötzlich
auffallend gedehnt erscheint, hat es den Anschein, als seien die

zwei ersten Blätter einer andern Handschrift, die im Anfang
vielleicht beschädigt war, erst später vorgesetzt, wo dann beim
Schreiben jene Dehnung notwendig wurde, um den Anschlufs
an das folgende Blatt zu gewinnen und auf der Seite nichts
leer zu lassen. Hinsichtlich des Alters besteht aber zwischen
beiden Händen kein merkbarer Unterschied.

1 Cat. gén. etc. p. 401.
2 Der Cat. gén. etc. p. 536 gibt fälschlich an fol. 141 bis fol. 155

einschliefsl. — Dafs die Blattzählung von fol. 148 auf fol. 150 springt,
wurde schon oben bemerkt.

3 Das erste a in amaurianos ist sehr undeutlich.



350 Ein Traktat gegen die Amalricianer

Nach dem Traktat gegen die Amalricianer folgen noch

6 Sermonen, von denen zwei sich unter den von Tissier
abgedruckten Sermone8 des Garnerius finden. Von den vier andern

vermute ich. dafs sie gleichfalls dem Garnerius angehören. Sie

haben mit den andern in der Form grofse Ähnlichkeit, und die

eben erwähnten nachgetragenen zwei Sermonen des Garnerius
stehen mitten zwischen ihnen. Da die Zuteilung an diesen indes
immerhin nicht ganz sicher ist, so habe ich sie in der folgenden
Übersicht mit einem vorgesetzten Fragezeichen versehen.

Bei der Wichtigkeit, welche die Sermonen des Garnerius
für die folgende Ausgabe gewinnen, wird eine tabellarische
Gegenüberstellung des Tissier'schen Drucks und des im cod. Troyes
1301 Enthaltenen nicht unwillkommen sein. Ich folge dabei der

Reihenfolge bei Tissier. Was in der Handschrift in der Tissier'schen

Reihenfolge sich findet, ist einfach als „vorhanden"
bezeichnet, was von derselben abweicht, wenn es innerhalb der

Sammlung von 41 Sermonen sich findet, als „vorhanden" mit
zugesetzter Foliozahl, wenn es erBt später nachgetragen ist, als

„nachgetragen" mit zugesetzterFoliozahl gekennzeichnet. Die Stelle,
welche ein Sermo in der Handschrift einnimmt, wird durch die

in Klammer stehende Zahl angegeben. Die bei Tissier fehlenden
Sermones — die sicher echten, wie die zweifelhaften des Nachtrags

— sind durch vorgesetzte Ziffern in Fettdruck
hervorgehoben. Die Seitenzahl für die gedruckten Sermonen gebe
ich in dieser Tabelle nach dem Tissier'schen Originaldruck, was
niemanden stören wird, da die Reihenfolge der Stücke bei Aligne
die gleiche ist.

Tissier, Bibl. Patr. Cistert. Cod. Troyes 1301

1. in adventu domini sermo I (p. 75)
2. „ „ „ sermo II (p. 80)
3. „ „ „ sermo III (p. 85)
4. „ „ „ sermo IV (p. 89)
5. de uativitate domini sermo I (p. 92)
G. „ „ „ sermo II (p. 90)
7. „ „ „ sermo III (p. 99)
8. in die epiphaniae sermo I (p, 103)
9. « * » „ sermo II (p. 105)

(1) vorhanden.
(2) vorh.
(3) vorh.
(4) vorh.
(5) vorh.
(6) vorh.
(7) vorh.
(8) vorh.
(9) vorh.



aus dem Anfang des XIII. Jahrhunderts. 351

Tissier, Bibl. Patr. Cistert. Cod. Troyes 1301

fehlt.

10. in purifie. B. Mariae sermo 1 (p. 107) i

11. „ „ „ sermo II (p. 109) i

12. „ „ „ sermo III (p. 113) |

fehlt.

13. in dominica Septuagesimae (p. 118)
14. in Quadragesima (p. 120)

fehlt.

15. in ramis Palmarum (p. 123)
16. in coena domini (p. 125)
17. in die s. Paschae sermo I (p. 128)
18. „ „ „ „ sermo II (p. 131)

fehlt.

„ „ „ „ sermo III (p. 134)
in ascensione Domini (p. 137)
in die saneto Pentecostes (p. 138)
de sanetissima Trinitate (p. 141)
des.JoanneBaptista sermo I (p. 146)

„ „ „ „ sermo II (p. 150)

„ „ » „ sermo III (p. 153)
in natali apostol. Petri et Pauli (p. 155)
in assumpt. B. Mariae sermo I (p. 158)

„ „ „ sermo II (p. 159)
in festo saneti Bernardi (p. 161)
in nati vit. B. Mariae sermo I (p. 163)

„ „ „ sermo II (p. 165)

„ „ „ sermo III (p. 169)
in capitulo generali sermo I (p. 171)

„ „ „ sermo II (p. 173)

„ „ „ sermo III (p. 178)
in festo omnium sanctorum (p. 180)
in dedicatione eccl. sermo I (p. 183)

„ „ „ sermo II (p. 186)
in festo saneti Benedicti (p. 188)

40. de area spirituali (p. 190)

fehlt.

1. (10) Item in epiphania sermo III.
Anf. : Confitemini domino in
cithara in psalterio decern chor-
darum (f. 30*a-34ra)

(11) vorli.
(12) vorli.
(13) vorh.

2. (14) Item in ypapanti sermo IUI.
Anf.: Misericordia et ueritas
obuiaueruntsibi(f.46rb—51 rfi)

(15) vorh.
(16) vorh.

3* (17) In ramis palmarum sermo I.
Anf. : Maledictus omnis qui pen-
det in ligno (f. 57r b—61 a)

(18) vorh.
(19) vorh.
(41) vorh. (f. 138va—140^b)
(20) vorh.

4. (21) Item in die saneto pasche sermo
II. Anf.: Fratres nolumus uos
ignorare de dormientibus (f.
71 v b —77 r a)
nachgetragen f. 154 ra—l56vb

fehlt.
(22) vorh.
(23) vorh.
(24) vorh.
(25) vorh.
(38) vorh. (f. I22va—124vb)
(26) vorh.
(27) vorh.
(28) vorh.
(29) vorh.
(30) vorh.
(39) vorh. (f. 125'a—132 rb)

nachgetragen f. 164'b —166'b
(31) vorh.
(32) vorh.
(33) vorh.
(34) vorh.
(35) vorh.
(36) vorh.
(37) vorh. (38 ir: Tissier 25; 39

Tissier 31)
(40) vorh. (als sermo in natiuitate

beate Marie virginis)
5. Item sermo in natiuitate beate Marie

virginis. Anf.: Uenit Dauid in do-
mum Abymelech (fol. 135 v n—i38v a ;
der Titel steht fol. 135rb am untern
Rande, schwarz; Rubrik fehlt;
daher ist der Sermo nicht mitgezählt)
(41) Tissier 17

fehlt.

fehlt.

fehlt.

fehlt.

| O. fol. I53ra- 164rb Sermo contra Ju¬
deos. Anf. : Quociens spuria iudaice
superstitionis ustulamina de orto

— horto) aromatum agricole spiri-
tales uolunt euellere

I 7. fol. 166rb—167va mit Nachtrag
168ra—168va In festo omnium
sanctorum. Anf. : isti sunt Cynei qui ue-
neruntexCaloredomuspatrisKechab

I 8. fol. I68va—l69vb Sermo in festiuitate
omnium sanet. Anf. : Sacerdotes
domini induantur iusticiam. Propterea
dilectissimi fratres ostendite uos

; J). fol. iG9vb—171 ra Ohne Titel. Anf.:
Eduxit Anna puerum postquam lac-
tauerat eum tribus uitulis



352 Ein Traktat gegen die Amalricianer

§ 2. Abfassungszeit.
Eine ungefähre Abschätzung der Abfassungszeit unseres

Traktates wird schon durch das Alter der Handschrift ermöglicht,

in welcher er sich findet. Der paläographische Charakter
derselben weist sie meines Erachtens entschieden in das erste

Drittel des XIII. Jahrhunderts. Unsere Handschrift ist jedenfalls

kein Original, wie schon die oben erwähnte Art der

Zusammenfügung der beiden, von verschiedenen Händen geschriebenen

Stücke nahelegt, aus denen der den Traktat enthaltende

Teil zusammengesetzt ist. Die Entstehung des Originals dürfte
darum wohl einige Zeit vor 1230 anzusetzen sein. Andererseits

erregte vor 1200 die Amalricianische Lehre kein Aufsehen, und
eine wesentlich frühere Abfassung ist zudem durch ein c. 10

sich findendes Citat aus des AI an us Maximae (Regulae) theo-

logiae ausgeschlossen. Sonach ist für die Entstehung der
Abhandlung eine erste ungefähre Grenzbestimmung gewonnen.

Einen weiteren Anhaltspunkt bietet uns die Erwähnung eines

Godinus als Vertreters der amalricianischen Lehren, welche an

zwei Stellen der Abhandlung sich findet.1 Bereits Hauréau2
hat diesen Godinus aus der Chronik eines Canonicus von Laon
nachgewiesen. Nachdem dieser über die Sentenz des Jahres 1210

berichtet, fügt er hinzu: „Der letzte aller Amalricianer war der

Magister Godinus, welcher zu Amiens als Häretiker erwiesen und
ebendaselbst mit dem Feuertode bestraft wurde",3 Der Kanoniker

von Laon führt die Erzählung der Zeitereignisse überhaupt nur
bis zum Jahre 1219. Die Sentenz gegen den Godinus, deren

1 Fol. 147: Quid absurdius, quam quod deus est lapis in lapide,
godinus in godiuo; adoretur ergo godinus, non solum dulia, sed

latria, quia deus est. Fol. 148: Ecce, hucusque credidimus filium in-
carnatum; iam isti predicant christum ingodinatum.

2 A. a, 0. S. 86 Anm.
8 Item notandum, quod magister Almaricus, qui sepultus fuerat se-

pultura Christiana, combustis haereticis, ut superius dictum est, extra -

hitur a sepultura et canibus expositus est, cuius ossa dispersa sunt per
campos. Novissimus vero omnium Almaricorum haereticoruui fuit magister
Godinus, qui Ambianis haereticus probatus est et ibidem igne fuit ustu-
latus. Chronicon anonymi Laudunensis canonici, Recueil des
historiens des Gaules et de la France, T. XVIII, p. 715 B.



aus dem Anfang des XIII. Jahrhunderts. 353

Jahr von dem Chronisten nicht angegeben wird, mufs sonach

wenigstens vor diesem Zeitpunkte vollstreckt worden sein. Da
der Traktat den Godinus durchaus als einen lebenden behandelt,
ist derselbe vor 1219 entstanden.

Indes hindert die Nachricht des Kanonikus von Laon uns

nicht, mit der Festsetzung der Ursprungszeit des Traktates noch

weiter herauf zu gehen. Zwar wird von ihm Godinus als

„letzter aller Amalricianer" (novissimus omnium Almaricorum)
bezeichnet; aber damit ist doch nur eine relative Bestimmung
gegeben. So konnte er heifsen, wenn ihm auch nur ein Jahr nach

den Verurteilten des Jahres 1210, dem Goldschmied Wilhelm
von Paris und dessen Genossen, der Prozefs gemacht wurde.

Zudem konnte Godinus ja von einem Näherstehenden litterarisch

angegriffen werden, lange bevor ein Prozefs gegen ihn
eröffnet worden.

In der That legt die ganze Haltung des Traktates die

Vermutung nahe, dafs derselbe nicht nur vor 1219, sondern schon

vor dem Ende des Jahres 1210, mindestens aber vor dem vierten
allgemeinen Laterankonzil von 1215, welches Amalrichs Lehre
abermals verwarf,1 entstanden sei. Zahlreiche Bibelstellen und

Väteraussprüche, ebenso, wie wir sehen werden, umfangreiche
Ausführungen zeitgenössischer Schriftsteller werden den Amalricianern

entgegengehalten ; von einem gegen sie erlassenen Urteil aber ist
nicht die Rede, so nahe eine solche Berufung auch gelegen hätte.

Indes soll hierauf kein entscheidendes Gewicht gelegt werden;
denn auch Amalrichs vor seinem Tode (1204) geleisteter Widerruf,

welcher, wie sich zeigen wird, der Abfassung des Traktates
sicher voraufgeht, wird nicht erwähnt. Freilich läfst sich erwidern,
dafs ein solcher persönlicher Akt keineswegs die Bedeutung
hatte, wie die feierliche Verwerfung durch eine Synode; weshalb

bei jenem durchaus nicht die gleiche Veranlassung, ihn zu

erwähnen, vorlag, wie es bei dieser der Fall gewesen wäre.

Sehr erwünscht bleibt es gleichwohl, dafs unsere Vermutung, die

Schrift sei vor dem Ausgange des Pariser Prozesses abgefafst,
eine anderweitige Bestätigung findet.

1 Hefele a. a. 0. S. 881.
Jahrbuch für Philosophie etc. VII. 23



354 Ein Traktat gegen die Amalricianer

Im letzten Kapitel derselben heilst es nämlich, die
Amalricianer behaupteten, dafs nach Verlauf von fünf Jahren alle
Menschen „geistig" sein würden, so dafs ein jeder sagen könne :

„Ich bin der heilige Geist" und: „Ehe Abraham wurde, bin
ich."1 Dafs es sich bei der Erwähnung dieser fünf Jahre nicht
etwa um einen schon vorlängst gemachten Ausspruch handelt,
sondern dafs dieselben auch zur Zeit der Abfassung des Traktates
noch für die Zukunft gelten sollen, zeigt der Verfasser selbst
deutlich an, wenn er bemerkt, er erachte diese Behauptung für
so abgeschmackt, dafs er nichts auf dieselbe erwidere, zumal
er über die Zukunft nicht urteile.2

Die Zeit aber, in der diese Prophezeiung von dem nach

fünf Jahren erfolgenden Eintritt des Zeitalters des heiligen
Geistes ausgesprochen wurde, läfst sich mit ziemlicher Sicherheit
bestimmen. Caesarius von Heisterbach nämlich berichtet

uns, eines der Häupter der Amalricianer zu Paris, der
Goldschmied Wilhelm, habe dem Magister B,udo 1 f von Nemours,
der sein Vertrauen gewonnen, die Lehren der Gemeinschaft

mitgeteilt, und dabei auch prophezeit, dafs innerhalb fünf
Jahren vier Plagen kommen würden; die erste über das Volk,
das von einer Hungersnot betroffen würde; die zweite sei das

Schwert, mit dem die Fürsten sich töten würden; bei der

dritten würde die Erde sich aufthun und die Stadtjunker
verschlingen ; bei der vierten werde Feuer über die Prälaten
der Kirche kommen, welche Glieder des Antichristes seien.3

1 Contra Amaurian. c. 12, f. 154r: Quod uero dicunt, quod
usque ad quinque annos omnes homines erunt spirituales, ita ut unus-
quisque poterit dicere: „Ego sum Spiritus sanctus" et: „Antequam
Abraham fieret, ego sum", sicut Christus dicere poterat: „Ego sum
filius Dei" et: „Antequam Abraham fieret, ego sum", ita frivolum
reputo, quod nec responsione sit dignum, praesertim quia de futuris
non iudico.

2 Vgl. die vor. Anm. zu Schlufs.
3 Caesarius Heisterbacensis Dialogus miraculorum, dist.

V, c. 22 (ed. Jos. Strange, Colon. 1851, T. I, p. 305) : Item prophetabat,
quod infra quinque annos istae quatuor plagae evenire deberent:
prima super populum, qui fame consumetur; secuuda erit gladius, quo
se principes interficient; tertia, in qua terra aperietur et deglutiet
burgenses; in quarta descendet ignis super praelatos Ecclesiae, qui sunt
membra Antichristi; dicebat enim, quia Papa esset Antichristus et



aus dem Anfang des XIII. Jahrhunderts. 355

Um sieh das Wohlwollen des Königs Philipp von Frankreich1
zu erwerben, habe er noch hinzugefügt, dafs alle Reiche dem

Könige von Frankreich unterworfen würden, und dessen Sohn,2
der in der Zeit des heiligen Geistes leben und nicht sterben
werde.3 Die fünf Jahre, innerhalb deren die angedrohten Plagen
über geistliche und weltliche Obrigkeit, wie über das gesamte
Volk kommen sollen, erscheinen hier als die Vorbereitungszeit,
nach der das Zeitalter des heiligen Geistes kommen wird, wie
nach den ägyptischen Plagen der Auszug aus dem Lande der

Bedrückung. Wir werden daher berechtigt sein, die fünf Jahre
des Traktates gegen die Amalricianer, nach denen das Zeitalter
des heiligen Geistes einbrechen soll, mit diesen fünf Jahren des

Caesarius chronologisch zu identifizieren. Trifft dieses zu, so

würde die Abfassungszeit des Traktates bestimmt sein, falls es

gelänge, für die fünf Jahre bei Caesarius den Ausgangspunkt der

Berechnung zu finden.
Dieser läfst sich nun in der That bestimmen. Caesarius

läfst den Goldschmied Wilhelm seine Prophezeiung dem

Rudolf von Nemours gegenüber aussprechen, zu der Zeit,
als dieser bemüht war, für den Prozefs des Jahres 1210 die

Unterlage zu beschaffen. Es ist wohl nicht anzunehmen, dafs

diese Nachforschungen sich durch Jahre hingezogen haben. So

lange würde jener Rudolf schwerlich das Vertrauen der von ihm

Ausgeforschten sich haben wahren können. Es dürfte daher

Roma Babylon, et ipse Papa sedet in monte Oliveti, id est in pinguitu-
dine potestatis.

1 Philipp II. Augustus (1180—1223). Schon Amalrich selbst
hatte sich dessen Sohn Ludwig genähert; vgl. Chron. anonymi
Laudunens. canonici ad a. 1212 (Ree. des Hist, des Gaules et de
la France, T. XVIII, p. 715 A): Item sciendum, quod iste magister
Almaricus fuit cum domino Ludovico, primogenito Regis Francorum, quia
credebatur vir esse bonae conversationis. et opinionis illaesae.

2 Ludwig VIII. (1223—1226). Über Amalrichs Beziehungen zu
ihm vgl. die vor. Anm.

3 Caesar. Heisterh. a. a. 0.: Et ut favorem sibi captaret
Philippi Regis Franciae, etiam hoc adiecit: Regi Francorum subicientur
omnia régna et filio eius, qui erit in tempore Spiritus saneti, et
non morietur, et dabuntur duodeeim panes Regi Francorum, id est
scientia scripturarum et potestas. Man sieht, wie hier, wie im
Voraufgehenden, biblische Anspielungen (hier an I Reg. 21, 6) dem Ausdruck
Kraft geben sollen.

23*



356 Ein Traktat gegen die Amalricianer

der Anfang des Jahres 1210 oder das Jahr vorher als

Entstehungszeit des Traktates anzunehmen sein.

Eine schlagende Bestätigung erfährt dieser Wahrscheinlich-
keit8schlufs durch eine gelegentliche Bemerkung des Oaesarius.
Nachdem er über die Prophezeiung berichtet, dafs innerhalb
fünf Jahren jene vier Plagen über Volk und Obrigkeit
hereinbrechen sollten, fährt er fort: „Schon sind dreizehn Jahre
verflossen, und nichts von dem ist eingetroffen, was nach der

Voraussage jenes falschen Propheten innerhalb fünf Jahre bevorstehen

sollte."1 Hiernach liegt der Anfang jenes Zeitraums von
fünf Jahren und damit die Abfassung der Abhandlung gegen
die Amalricianer dreizehn Jahre vor der Niederschrift des

Berichtes im Dialogus des Oaesarius. Als Abfassungszeit des

letzteren aber gibt Wattenbach2 das Jahr 1221 oder 1222

an. Man wird indes noch ein Jahr weiter hinabgehen müssen.

Mehrmals nämlich wird in demselben eine Synode erwähnt,
die unter Erzbischof Engelbert3 von Köln abgehalten sei,4 und

zwar zweimal5 mit dem ausdrücklichen Zusatz, dafs sie im

„vorigen Jahre" (anno praeterito) stattgefunden habe. Diese

Synode aber fallt in das Jahr 1222.6 Der Bericht des Oaesarius

ist also 1223 abgefafst. Zählen wir dreizehn Jahre zurück, so

kommen wir wiederum auf das Jahr 1210. Der Wattenbachsche

Ansatz würde als frühesten Abfassungstermin das Jahr 1208 ergeben.

1 Caesarius Heisterb. a. a. 0.: Iam eniin tredecim anni elapsi
sunt, et nihil horum contigit, quae pseudo ille propheta futura infra
quinquennium praedixerat.

W. Wattenbach, Deutschlands Geschichtsquellen im Mittelalter

bis zur Mitte des dreizehnten Jahrhunderts, Bd. II, 5. Aufl., Berlin
1886, S. 445. Bei AI. Kaufmann, Caesarius von Heisterbach, Kölu 1862,
findet sich nichts Genaueres über die Abfassungszeit des Dialogus.

8 Engelbert I., Erzbischof von Köln, 1216—1225.
J Dial. Il c. 25, T. I p. 96 Strange; VI c. 20, T. I p. 378;

IX c. 52, T. II p. 207. Auch XII c. 5, T. II p. 322 erscheint Engelbert
als noch am Lehen befindlich.

6 an den ersten beiden in der vor. Anm. citierten Stellen. Man
beachte, dafs die erste dein V. Buche voraufgeht, die andere ihm folgt.

6 Hefele-Knöpfler a. a. 0. S. 927. Wenn es übrigens dort
(nach M an si) heifst, dafs von den Beschlüssen der Synode nur ein
einziger bekannt sei, aus der ersten der Anm. 4 citierten Stellen des
Caesarius, so kann man aus den beiden andern dort angeführten Stellen
weitere Beschlüsse hinzufügen.



aus dem Anfang des XIII. Jahrhunderts. 357

Mit dem Grade der Sicherheit, welcher in derartigen
Untersuchungen überhaupt erreichbar ist, dürfen wir also jetzt behaupten,
dafs derTraktat gegen die Amalri cianer wahrscheinlich
anfangs 1210, frühestens aber 1208 abgefafst worden ist.

§ 3. Die Frage nach dem Verfasser.
Nicht mit derselben Bestimmtheit, wie die Frage nach der

Abfassungszeit unsere Traktates, läfst sich die Frage nach dem

Verfasser desselben entscheiden. Gleichwohl bieten sich auch

hier so viel Anhaltspunkte, dafs wenigstens eine Vermutung
gewagt werden darf.

Schon B. Il au r eau hat sich mit der Frage beschäftigt.1
Fol. 152r a der Handschrift von Troyes findet sich am Rande

zu einer Ausführung des Traktates bemerkt: Petrus Picta-
viensis. Hauréau ist dieser Andeutung nachgegangen. In
fast wörtlicher Übereinstimmung fand er die Stelle wieder in den

Sentenzen des Peter von Poitiers,2 des berühmten Schülers
des Petrus Lombardus und Kanzlers von Notre Dame de

Paris,3 welchen der leidenschaftliche Walther von St. Viktor
freilich unter die „Labyrinthe" Frankreichs zählt,4 (Sent. 1. V

cap. 12). Noch an einer andern Stelle glaubte er den Gedanken
desselben Autors wieder zu begegnen, fol. 153 recto und verso,
wo eine Definition der Sakramente des Alten Bundes gegeben

wird, die bei Petrus Pictaviensis Sent. IV c. 3 sich finde.

In Wahrheit ist hier freilich die Übereinstimmung nicht so schlagend.

Eine viel genauere Parallele zu dieser Stelle wird meine Ausgabe

1 Hist, de la phil. scol., II 1, p. 86 n. 1.
2 Petri Pictaviensis, Academiae olim Parisiensis cancellarii,

Sententiarum libri V, ed. Hugo Mathoud, Paris 1655 (zusammen mit
Roberti Pulli, Cardinalis et Cancellarii, tbeologorum scholasticorum
antiquissimi, Sententiarum libri VIII). Darnach wieder abgedruckt bei
Migne, Patrol. Curs, compl. Ser. lat. T. 211, Paris 1855. Nach dem
Migneschen Abdruck ist in der folgenden Ausgabe citiert.

3 Über ihn vgl. Du B ou lay, Historia Universitatis Parisiensis,
T. II. Paris 1665, p. 767. Histoire littéraire de la France.
T. XVI. Paris 1824, p. 484 — 490. Seine fünf Bücher „Sentenzen" sind
vor 1175 redigiert; vgl. Hist. litt. a. a. 0. p. 485. — Über die Stellung

des Kanzlers von Notre Dame vgl. H. Denifle, Die Universitäten
des Mittelalters bis 1400, Bd. I, Berlin 1885, S. 685 ff.

1 Vgl. den Auszug aus Walt her s Schrift bei Du B ou lay II
p. 629—660, bes. p. 652 ff.



358 Ein Traktat gegen die Amalricianer

aus den Schriften eines andern, gleich zu besprechenden Theologen

bieten.
Diese Übereinstimmungen mit Peter von Poitiers legten

Hauréau den Gedanken nahe, ob nicht in jenem der Verfasser
des Traktates zu suchen sei. Er glaubte indes die Frage
verneinen zu müssen. Peter von Poitiers sei schon gegen
1205 gestorben — wenigstens erscheine bereits 1207 für ihn
ein Nachfolger im Kanzleramte — ; er könne also nicht der
Verfasser eines Werkes gegen Godinus, den jüngsten aller
Amalricianer nach dem Bericht des Kanonikers von Laon,
gewesen sein. Um jene Übereinstimmungen des Traktates mit
Peter von Poitiers zu erklären, glaubte deshalb Hauréau

denselben „einem seiner besten Schüler" zuschreiben zu
sollen.1

Nun gehen die Übereinstimmungen unseres Traktates mit
Peter von Poitiers allerdings noch viel weiter, als Hauréau
bereits gesehen. In der folgenden Ausgabe wird man zahlreiche
fernere Parallelen nachgewiesen finden, so zu cap. 2: Petrus
Pictav. Sent. II c. 10—12; 22 zu cap. 3: Petr. Pict. Sent. III c. 9,

zu cap. 4; Petr. Pict. Sent. III c. 21. Aus den Anmerkungen
zu cap. 2 und cap. 3 wird man zugleich ersehen, dafs da, wo
Petrus Pictaviensis in seinen betreffenden Auslührungen an

das Sentenzenbuch seines Lehrers, Peters des Lombarden, sich

anschliefst, in den kleinen Verschiedenheiten zwischen der Schrift
des Schülers und des Lehrers unser Traktat meist auf der Seite
des ersteren steht.

Aber gleichwohl ist die Autorschaft Peters von Poitiers
aus den schon von Hauréau geltend gemachten Gründen völlig
ausgeschlossen. Eine Schrift, die, wie oben erwiesen wurde,
frühestens 1208, wahrscheinlich 1210 entstanden ist, kann einen

Mann nicht zum Verfasser haben, der sicher 1207 nicht mehr

unter den Lebenden war.
Indes ist Peter von Poitiers nicht der einzige Schrift-

1 Hauréau a. a. 0.: Le traité que nous offre le manuscrit de
Troyes n' est donc pas l'ouvrage de Pierre de Poitiers, mais il est
certaiuement d'un de ses meilleurs disciples.



aus dem Anfang des XIII. Jahrhunderts. 359

steller jener Zeit, auf den in unserm Traktat Spuren hinführen.1
Derselbe weist vielmehr ebenso weitgehende Berührungen, die sich

mehrfach zu annähernd wörtlicher Übereinstimmung in längeren
Stücken steigern, mit den Schriften des Mannes auf, dessen

Sermones den Hauptinhalt der Handschrift bilden. Es ist
G-arnerius (Werner) von Rochefort, der spätere Bischof

von Langres,2 von dem, wie oben schon bemerkt, 40 Sermones

durch Tissier in der Bibliotheca Patrum Cisterciensium
veröffentlicht sind. Wegen des Interesses, das derselbe für unsere

Untersuchung gewinnen wird, mögen hier seine hauptsächlichsten
Lebensdaten folgen. — Yom Mönch zu Longue wurde Garnerius

von Rochefort 1180 Abt zu Auberive, dann 1186 neunter in der
Reihe der Äbte von Clairvaux. Im Jahre 1192 zum Bischof

von Langres ernannt, geriet er mit seinem Kapitel in unerquickliche

Streitigkeiten, die darin ihren Grund hatten, dafs der

Mildherzigkeit des Bischofs in der Verteilung von Gütern nicht
ein entsprechendes Verwaltungstalent zügelnd zur Seite stand.

Garnerius legte, wie es scheint, sein Amt im J. 1200 nieder,
worauf sein Hauptgegner Hilduin im J. 1201 ihm in der
Bischofswürde nachfolgte. Garnerius zog sich in das Kloster
Glairvaux zurück, wo er auch gestorben ist, wie eine ihm
gesetzte Inschrift besagte. Über das Jahr seines Todes fehlt jede
Nachricht. Daunou in der Histoire littéraire de la France3 nimmt

an, dafs er 1202 gestorben sei, weil wir nach 1201 keine Nachricht

mehr von ihm haben. Aber dieser Schlufs ist ein sehr

unsicherer. Die häufigen Nachrichten, welche die öffentliche

Thätigkeit des Bischofs selbstverständlich mit sich brachte, dürfen

wir bei dem in das Kloster zurückgetretenen Mönche nicht
mehr erwarten.

1 Die erste Anregung, nach etwaigen Beziehungen unsers Traktates
zu dem den übrigen Teil der Handschrift füllenden Garnerius zu forschen,
verdanke ich meinem Kollegen an hiesiger Universität Karl Müller.

2 Über ihn vgl. Gallia Christiana T. IV, ed. 2, Paris 1876, col.
591—594. Casim. Oudin, Commentarius de scriptoribus ecclesiae anti-
quis, Lipsiae 1622, T. II, col. 1619—1621. Jo. Alb. Fabricius, Bibl.
med. et intim, aetatis, Florent. 1858, T. III, p. 115. Histoire
littéraire de la France, T. XVI, Paris 1824, p. 425—431. (Der Artikel ist
von Daunou verfafst.) 3 A. a. 0. S. 428.



360 Ein Traktat gegen die Amalricianer

Garnerius war ein nicht unfruchtbarer Schriftsteller.
Aufser seinen „ziemlich subtilen" Sermonen verfafste er, wie
Alberic von Trois Fontaines berichtet,1 „einige neue Bücher
und neue Traktate". Unter diesen „neuen Büchern" waren
jedenfalls die „Distinctiones", welche, in etwa nach der Weise
der theologischen Distinktionen des Al anus,2 in alphabetischer
B.eihenfolge biblische Ausdrücke erläutern, und von denen noch

mehrere Handschriften vorhanden sind.3 Sonst sind die Titel
nicht bekannt; ebensowenig die Zeit, wann er die einzelnen

Schriften verfafste. Wenn Daun ou4 ihre Abfassung
(abgerechnet die Sermones) in die Zeit seiner Mufse nach der

Abdankung verlegt, wie es scheint, wegen des von A 1 b e r i c

gebrauchten Ausdrucks „neue Bücher und neue Traktate"
(novos libres et novos tractatus), so erscheint die Sache selbst

mir sehr wahrscheinlich, der Grund als solcher aber wenig
zwingend.

Mit den Sermonen des Garnerius nun berührt sich

unser Traktat in mindestens ebenso weitem Umfange, wie mit
den Sentenzen des Beter von Poitiers. Die Nachweise im

einzelnen wird man in den Anmerkungen der folgenden Ausgabe
finden. Schon die eine der Stellen, welche Hauréau für die

Ubereinstimmung mit Petrus Pictaviensis anführt (fol. 153r
und 153 v), hat eine weit genauere Parallele an Garnerius, De nati-
vitate Domini sermo I (Tissier 95 b, Migne 606 B). Sehr auffallend

1 Chron. Albrici monachi Trium Fontium ad ann. 1200: Garnerius
episcopatum Lingonensem dimisit, ita quod auctoritatem ordinandi et
ecclesias consecrandi retinuit a summo Pontifice, qui aliquos novos libros
compilavit et novos tractatus et sermones subtiles satis ipse composuit.
(MG. SS. XXIII, 878, 15.)

- Abgedruckt bei Migne, Ours. Patr. comp]., Ser. lat., T. 110 col. 685 ff.
:l Troyes n. 32 und 392 (letztere von Garnerius selbst an die

Abtei Clairvaux geschenkt). — Das in 21 Bücher geteilte umfangreiche

Werk fängt an: Angelus quatidoque dicitur filius Dei; unde
Isaias, magui consilii Angelus, etc. Ende: Zona pellicea accinctus reni-
bus, id est carnis mortificatione in membris roboratus (Cat. gén. etc.
II, p. 26). Nach dem Anfaugswort wird das Werk auch Angelus
genannt und dann leicht mit andern mit dem gleichen Wort beginnenden
Sammlungen verwechselt (z. B. werden im Inhaltsverzeichnis des Cat.
gén. II die Handschriften Troyes 1697 und 1704, welche einen anderen
„Angelus" enthalten, unter dem Namen des Garnerius angeführt).

4 Hist. litt, de la France p. 431.



aus dem Anfang des XIII. Jahrhunderts. 361

aber ist die völlige, vielfach wörtliche Übereinstimmung, welche
die lange Auseinandersetzung über das Tetragrammaton in c. 10
mit Garnerius' sermo de Trinitate zeigt;1 um so auffälliger, als es

sich hier um eine höchst eigenartige symbolisierende Spekulation
handelt. Ebenso finden sich zu Garnerius, In die sancto Paschae

sermo II, in c. 9 und c. 11 ziemlich schlagende Parallelen.
Auch sonst liefse sich noch auf manche gemeinschaftliche

Züge hinweisen, die freilich nicht sehr charakteristisch sind und
daher keine durchschlagende Bedeutung haben. So ist der

Stil, die Art der Benutzung zahlreicher Bibelstellen in den

Sermonen und im Traktat — freilich auch noch in manchen

andern mittelalterlichen Schriften — eine ganz ähnliche.

Eingehende Berücksichtigung wenigstens älterer Häresie en findet
sich gelegentlich auch in den Sermonen des Garnerius.2 Eine

gewisse geringere Schätzung der Philosophen, wie sie

gelegentlich in dem Traktat hervortritt, findet sich auch in den
Sermonen des Garnerius mehrfach.3

Doch soll hierauf kein Gewicht gelegt werden ; der
Hauptnachdruck liegt auf den oben hervorgehobenen weitgehenden
inhaltlichen Übereinstimmungen. Da ergibt sich denn der Stand

der Präge folgendermafsen:
In der Handschrift Troyes n. 1301, welche nur anonyme

Stücke enthält — denn dafs die Zuschreibung der ersten
41 Sermonen an Garnerius erst von einer Hand des sieb en-
zehnten Jahrhunderts herrührt, wurde oben schon hervorgehoben

—, die aber, soweit wir sie mit Bekanntem identifizieren
können, sämtlich dem Garnerius angehören, findet sich,

mitten zwischen nachweisbaren Stücken des Garnerius,4
1 Eine Spekulation über die Bedeutung des hebräischen j-]> des

griechischen 0, bei Garnerius, In die sancto Paschae sermo II,
Tissier p. 132 b, Migne col. 689 C.

2 Vgl. die Zusammenstellung Hist. litt, de la France XVI, p. 429 f.
3 De sanctissima Trinitate sermo ad scolares, Einleitung (Tissier

III b, Migne 710C ff.), In nativitate s. Joannis Baptistae sermo I (p. 148a
—148 b, Migne 723 B ff). Die gewöhnliche Auffassung vom Verhältnis
der sieben freien Künste zur Theologie In capitulo generali sermo II
P- 176 a, Migne 789 D f.

4 Der dem Traktat voraufgehende Sermo steht Tissier p. 128—131
(Migne 681—686), der ihm folgende Tissier p. 134- 137 (Migne 694—700).



362 Ein Traktat gegen die Amalricianer

ein, wie alle Stücke der Handschrift, anonymer Traktat gegen
die Amalricianer, welcher in seinem Inhalt vielfache,
tei 1 s wörtliche, Übereinstimmung mit den in dem
Bande enthaltenen Sermonen des Garnerius zeigt und
in seinem sonstigen Charakter wenigstens nicht im
Widerspruch mit denselben steht.

Einem jeden wird sich der Schlufs aufdrängen: also hat
auch dieser Traktat den Garnerius zum Verfasser. Um

so mehr, als ja Alberic von Trois Fontaines neben den

Sermonen des Garnerius und den von ihm kompilierten Büchern
auch ausdrücklich von „neuen Traktaten" spricht, die derselbe
verfafst habe (novos tractatus composuit).

Nicht durchschlagend ist hingegen der naheliegende
Einwand, dafs in dem Traktate auch Petrus Pictaviensis stark
ausgeschrieben ist, ohne dafs derselbe doch, wie erwiesen, der
Verfasser sein könnte. Die Sentenzen des Petrus Pictaviensis

waren eine allgemein bekannte Schulschrift. Sie stehen darum,
was ihre Benutzbarkeit anlangt, keineswegs auf derselben Stufe,
wie die Predigten eines nicht weiter berühmten Zeitgenossen.

Wenn eine aneignende Verwertung der Schulschrift durch einen

Fremden ganz natürlich ist, so weist ein solches Verhältnis, wie

es zwischen den Predigten des Garnerius und der Schrift gegen
die Amalricianer besteht, weit eher auf ein Selbstausschreiben
des Autors hin.

Ebenso wenig durchschlagend ist ein sich leicht ergebendes

chronologisches Bedenken. Der Tod des Garnerius wird
um 1202 angesetzt,1 noch vor das wahrscheinliche Todesjahr
Peters von Poitiers (1205). Schon oben wurde hervorgehoben,
dafs dieser Ansatz sich allein auf ein argumentum ex silentio
stützt. Weshalb dasselbe aber hier wenig Kraft hat, ist dort

gleichfalls gezeigt worden. Nichts hindert uns, soweit ich sehe,

die Lebenszeit des Garnerius noch ca. 8 Jahre weiter
hinabzuführen, bis Anfang 1210 oder — nach dem andern Ansatz —

gar nur bis 1208 oder 1209.
Wohl aber scheint mir ein anderes Bedenken sehr erheblich.

1 Hist. litt. XVI, p. 428.



aus dem Anfang des XIII. Jahrhunderts. 363

Der Traktat gegen die Amalricianer ist nicht in dem einheitlichen
ersten Teil der Handschrift enthalten, sondern in dem zweiten,
welcher verschiedene Nachträge bringt. Von den Sermonen
dieses Nachtrags nun gehören zwei — und darunter der
unmittelbar auf den Traktat folgende — dem Garnerius an, wie

man aus der oben gegebenen Tabelle ersieht; aber für die vier
andern ist dieses nicht erwiesen. Möglich also bleibt es

immerhin, dafs unser Traktat einen Späteren zum Verfasser

hat, mag auch die gröfsere Wahrscheinlichkeit für den Garnerius
selbst sprechen.

Wie dem indes auch sei; jedenfalls würden wir auch im

letztern Falle den Verfasser des Traktates aller Wahrscheinlichkeit

nach im Kreise der Ordensgenossen des Garnerius, der

Ci8tercienser, zu suchen haben. Unter ihnen, als Abt von

Auberive und von Clairvaux, wie es scheint,1 hielt er die in

dem Traktat benutzten Predigten, welche, nach dem Ursprünge
der Handschriften derselben zu schliefsen, schwerlich weit über
den Kreis seiner Ordensbrüder hinausdrangen; aus Clairvaux
stammt auch die Handschrift, welche unsern Traktat enthält.2

Im folgenden Druck habe ich alles, was sich als Bericht über die
Amalricianische Lehre darstellt, durch gesperrten Druck, die Hauptthesen
durch Fettschrift ausgezeichnet.

Hinsichtlich der Orthographie habe ich mich im ganzen der
Handschrift angeschlossen. Doch schien es zweckentsprechend, den Gehrauch
eines grofsen Buchstabens zur Hervorhebung des Satzanfangs, welcher in
den am sorgfältigsten geschriebenen ersten beiden Blättern der
Handschrift meistens eingehalten ist, konsequent durchzuführen und denselben
auch auf die Anfänge von Citaten auszudehnen. Bei Eigennamen habe ich
dagegen die Schreibung mit kleinem Anfangsbuchstaben beibehalten, da
dieselben durch den gewählten Sperrdruck hinreichend gekennzeichnet sind.

Für den Vokal u und den Konsonanten v verwendet die Handschrift
der Regel nach gleichmäfsig u, im Wortanlaut auch öfter v, und zwar
wiederum sowohl für den Konsonanten, wie für den Vokal. Um den Druck
nicht zu bunt erscheinen zu lassen, habe ich die Minuskel stets u, die
Majuskel — wie es dieser Schriftgattung mehr entspricht — stets V
geschrieben.

Aus gleichem Grunde habe ich die vereinzelten Fälle, in denen statt
t bereits c in die Handschrift eingedrungen ist (wie meist bei noticia,
iusticia, leticia und ähnlichen Wörtern) geglaubt beseitigen zu sollen.

Wo mir Textesverbesserungen nötig erschienen, findet sich die
bandschriftliche Lesart in Kursivdruck am Fufse.

1 Hist. litt, de la France XVI, p. 431.
5 S. oben die Beschreibung der Handschrift.



<364 Ein Traktat gegen die Amalricianer

CONTRA AMAVRIANOS.1

foi- hi*. Incipit prologus in opere sequenti.

In nouissimis diebus erunt homines seipsos amantes, non

filios, non parentes, sed nec deum, pecunie cupidi, superbi et

contra deum blasphemi, spiritualibus parentibus inobedientes, in-

grati id est mala pro bonis reddentes, scelesti, peccatis suis

5 omnia peccata transcendentes, sine affectione, nulli compatientes,
sine pace, quia alios inquiétantes, criminatores crimen perfidie aliis
imponentes, detractores, sanctorum fidei detrahentes, incontinentes

id est carnis uoluptatibus seruientes, immites, crudeles, sine be-

nignitate id est pauperibus non subuenientes, dei proditores,
10 proterui, uerbis procaces, humanam uerecundiam inuerecunde

agentes, tumidi, inflato corde, ceci id est ueritatem non
intelligentes, speciem pietatis id est religionis habentes, sed uirtutem
eius id est caritatem abnegantes. Quid igitur mirum, si corrum-
pant simplice8 homines mente corrupti? Yenit alchimus ad

15 assideos iudeorum,2 uerbis pacificis loquens eis in dolo, et
dixerunt: ,Venit ad nos homo de semine aaron, non decipiet
nos'; et tarnen seducti sunt. Tales isti sunt, quorum sermones
molliti sunt pariter et melliti, quia ipsi sunt uirus et iacula.

Propter huiusmodi dicit dominus in euangelio: ,Attendite a fer-

20 mento phariseorum, quod est ypochrisis.3 Veniunt enim ad uos

in uestimenti8 ouium, intrinsecus autem sunt lupi rapaces'.4 Nolite

ergo fieri sicut ypochrite taies, qui exterminant5 faciès suas, ut

pareant hominibus ieiunantes.6 Cauete ergo a tali bus, quia nulla

pestis efficacior ad nocendum, quam familiaris inimicus. Plus

25 quam ciuile bellum est, quod filii inpugnant matrem. Genimina

uiperarum sunt, qui matrem ecclesiam euiscerare nituntur. Tarnen

si earn impugnant: non expugnant. Arcturus uertitur, et non

cadit. Vnde etsi timendum, non tarnen desperandum; quoniam

1 Das erste a von amaurianos ist unsicher.
2 I. Macchab. c. 7. 8 Luc. 12, 1. 4 Matth. 7, 15.
5 exterminât. c Matth. 6, 16.



aus dem Anfang des XIII. Jahihunderts. 365

in talibus chananeis uires suas israel experitur. Videamus igitur,
quomodo seductores isti, qui mel habent super linguam, sed

uenenum sub lingua; cum econtrario mel et lac sub lingua sponse
et stimulus super linguam. Videamus quomodo uinum eorum

ingreditur blande et in nouissimo mordet ut coluber, uinum 5

uidelicet quod apostare facit etiam sapientes. Videamus
quomodo inebriat1 auditores, mellitis siquidem quibusdam sacre

scripture auctoritatibus ac ueris, ut postea paulatim ad heresim

suam descendant.

Caput 1.2

Dicunt enim: Deus est ubique. Nemo est qui hoc negare 10

audeat. Sed inferunt: Ergo est in omni loco. Ad hoc respondet

augustinus: ,Sicut deus est sine quantitate magnus, sine qua-
litate bonus, ita est sine loco ubique totus'. Et alibi idem, de

questionibus euangeliorum : ,Tanto uerius deus ubique est, quanto
nullo contiuetur loco'. 15

Item si aliquid est ubique, illud est alicubi. Sed
deus est ubique. Ergo est alicubi. Dicimus quod assumptio
argumenti incongrua est. Nam cum dico: aliquid est ubique,
ibi esse ,ubique' prédicat id quod pertinet ad predicamentum

ubi; sed cum assumis: deus est ubique, ibi ostenditur, quod 20

presentia dei est in qualibet re essentialiter; et sie ,ubique'
sub alia significatione in propositione ponitur et sub alia in as-

sumptione.

Item liec est falsa: deus est alicubi. Ergo hec est
uera: deus non est alicubi. Ergo deus nusquam est. 25

Ergo non est ubique. Nota, quod uehemens est negatio, cum
dicitur: deus nusquam est; negat enim ilium nec esse alicubi,
aec ubique; sicut cum dicerem, iste non est sanus, si infero: iste
est insanus, illud ,in' uehementer negat. /

Item gregorius in parabola de regulo, cuius filius infirma- 30
batur cafarnaum,3 dicit: ,Si perfecte regulus credidisset,
proculdubio sciret, quia non esset locus, ubi non esset

1 ieli'at (Lesung nicht ganz sicher). Von mir hinzugefügt, wie
im Folgenden. Jo. 4, 46.



366 Ein Traktrat gegen die Amalricianer

deus'. Ergo deus est in omni loco. Sed nota, quia regulus
presentiam domini querebat, quia filium suum ab ipso posse sanari

non e8timabat, nisi presentialiter aecessisset. Dicit ergo gre-
gorius: ,Eon esset locus, ubi non esset deus' — supple: potens

5 ad sanandum — ,qui etiam absens potest sanare'.

Item iacob: ,Vere deus est in loco isto'.1 Ergo deus
est in aliquo loco. Sed nota quia, quando dicitur: deus est
in loco isto, non ita dicitur esse in hoc loco, quasi capiatur loco,
sed quia uirtutes2 operatur in hoc loco.

10 Item in oratione dominica petimus: ,Pater noster
qui es in celis'. Si in celis, ergo in aliquo loco. Sed

nota, quia dicitur deus esse in celis, id est in Sanctis, per in-
habitantem gratiam. Vel in celis materialibus ; sed hoc dictum
est per causam, quia inter alias creaturas maxime relucet sa-

foi. i4iv. pientia in celo et pulcritudo artificis et opi- | ficis tanquam in

pulcriori; unde: ,Celum michi sedes est'.3 Cum enim pulcra
uidemus, per communem consuetudinem minus pulcra pedibus
apponimus. Vnde sequitur: ,Terra autem scabellum pedum me-
orum'.4

20 Item querit augustinus: ,Vbi erat deus, antequam
mundus fieret?' Et respondet: ,in seipso'. Videtur quod
si alicubi non fuisset, incongrua esset questio, quia
falsum implicaret. Ergo fuit alicubi. Ergo in aliquo
loco fuit ab eterno. Ergo aliquis locus fuit eternus.

25 Ergo aliquis locus fuit deo coeternus. Ergo il 1 e locus
fuit deus, quia nichil eternum nisi deus. Dicimus ergo
quod deus non fuit ab eterno in aliquo loco, et quod augustinus
non satisfecit questioni, sed querenti. Debuisset enim respon-
di8se: incongrue queris, quia innuis, quod aliquis locus fuerit ab

30 eterno, quod falsum est. Fateamur igitur, quia deus est ubique
sine loco.

Sed queris: Quid est, cum dico: ,deus est ubique'.
Respondet iohannes crisostomus était: ,Multa intelligere de

deo possumu8, que loqui non possumus; rursus multa loqui, que

1 Gen. 28, 16. 2 uirtute sua oder Ähnliches? 3 Is. 66, 1;
Act. 7, 49. * Ebd.



aus dem Anfang des XIII. Jahrhunderts. 367

intelligere idonei non sumus. Yerbi gratia ait: quod deus ubique
est, scimus; quomodo autem ubique sit, nos nescimus. Quare
scrutator es maiestatis? Nonne qui scrutator est maiestatis, op-
primetur a gloria? Lucem deus inhabitat inaccessibilem; inaccessi-

bilem dico non solum loco, sed nec intelligentia nec cogitatione'. 5

Sed dicis: Non uidetur esse omnipotens, qui non
potest esse in omni loco. Sed audi super hoc augustinum:
,Sicut cum dicitur : deus non potest ambulare uel bibere uel loqui,
non remouetur aliquid a potentia dei, sed tantum modus qui
pertinet ad effectum, quia non est propter hoc minus omnipotens, 10

ita cum dico: deus non est in loco, non ideo minus ueruin est:
deus est ubique, quia modus existendi ibi tantum remouetur;
scilicet quia ita non includitur loco, sicut homo uel aliqua alia
creatura'. Vnde boetius in libro de trinitate ita dicit: ,Predica-
mentum ubi de deo uel de homine predicari potest, de homine, 15

ut in foro, de deo, ut ubique; sed ita ut non quasi ipsa sit res
id quod predicatur. Non enim ita homo1 dicitur esse in foro,

quem ad modum esse albus, nec quasi circumfusus et determinatus

proprietate aliqua, que2 designari secundum se possit; sed

tarnen3 quo sit illud aliis informatum rebus, per hanc predicationem 20

ostenditur. De deo uero non ita. Nam quod ubique est, ita
dici uidetur, non quod in omni loco sit; omnino enim in loco

esse non potest; sed quod omnis locus ei adsit ad eum capien-

dum, cum ipse non suscipiatur in loco. Atque ideo esse nus-

quam dicitur, qui ubique est, sed non in loco.' Hucusque boe- 25

tius. Ecce, sicut ait boetius, predicamentum ubi etiam de

creaturis dictum in predicamentum relationis reducitur, quia per
hoc homo esse in foro non attenditur predicati ad subiectum in-

herentia, sed predicatur de homine quedam circumstantia uel
circumfusa collatio, quia in eo, quod dicitur esse in foro, non 30

notatur homini inherens proprietas, sed ostenditur, quod illud cir-
cumfusum et determinatum sit aliis rebus circumstantibus,
informatum non forma inherente, sed relatione et collatione facta ad

'Ha, quibus extra se circumdatur. De deo uero non ita dicitur,
1 homo fehlt in der Handschrift; von mir zugesetzt nach Boeth. de

trinit. c. 4, p. 157, 45 Peiper. 2 Boethius qua. 3 Boeth. tantum.



368 Ein Traktat gegen die Amalricianer

ut de creaturis, cum dicitur: deus ubique est. Ita enim dici

uidetur, quod sit in omni loco, id est, quod circumfusus aliquibus
eontineatur uel aliqua terminetur circumstantia. Omnino enim
dici non potest esse in loco ut circumfusus et determinatus, sed

5 ita, quod omnis locus ei adsit ad eum capiendum, qui est intra
se sine termino, cum ipse tarnen non suscipiatur in loco tanquam
circumfusus uel determinatus aliquibus exterioribus. Et ideo nus-

quam ut in loco esse dicitur, quia reuera ubique est totus, sed

non in loco circumfusus.
10 Iheronimus tamen quoquo modo insinuare uidetur, quare

dicitur deus ubique est Dicit enim: ,Ideo ubique esse dicitur,
quia supra est presidendo, infra subsistendo, intus regendo'. Vnde1

cum tribus modis dicatur esse in rebus, potentialiter, essentialiter,

preseutialiter, nichil aliud est potentialiter esse et supra presi-
15 dendo esse. Potentialiter enim esse est: habere in qualibet re

dominium et potestatem ; et hoc est esse presidendo. Quod uero

dicit,infra subsistendo', idem uidetur quod ,esse in re essentialiter',
id est ita esse in re, quod sua essentia ipsam sustentât; et quod
dicit ,intus est regendo', idem est quod ,esse in re presentialiter'.

20 Regere enim ad presentiam siue ad cognitionem pertinet; sed

sicut omnia dicuntur ei presentia, ita ipse est omnium presens.
Licet ergo idem sit eius potentia et essentia, tamen in mentibus
nostris ex usu loquendi alium intellectual constituit hoc uocabulum,
alium illud. Cum enim dico: deus est in omni re potentialiter,

25 intelliget forte animus, eum habere potentiam in omni re. Licet
enim sit in omni re presens per notitiam, sicut rex habet
potentiam in regno suo, idcirco adiunctum est ,presentialiter'. Sed

quia posset aliquis intelligere, quod esset presens sicut amicus

amico, quem habet in mente, licet absit corpore, ideo adiunctum
30 est ,essentialiter', ut eius essentia in qualibet re esse non du-

bitetur. Et isti sunt modi essendi in rebus generates. Nam

sunt alii modi, quibus uel specialiter uel singulariter inesse

dicitur diuina essentia. Specialiter, sicut in angelis et in Sanctis,

in quibus inest per inhabitantem gratiam. Singulariter uero multis
35 de causis inesse dicitur. Aliquando, ut una ostendatur essentia

1 Zum Folgenden vgl. Petrus Lombardus, Sent. I dist. 37, a.



aus dem Anfang des XIII. Jahrhunderts. 369

pater et filius; unde dominus ad phylippum:1 ,Phylippe, qui uidet

me, uidet et patrem. An nescis, quia ego in patre, et pater in
me est?' Quandoque, ut ostendatur una | persona deus quod fol. 1*2>.

homo, ut cum dieo: deus erat in christo mundum reconcilians
sibi. Non enim erat in christo solum per inhabitantem gratiam, 5

sed per utriusque nature unionem. Vnde alibi:2 ,In quo erat

plenitudo diuinitatis corporaliter'. ,Corporaliter' ait, id est

personaliter, quia ita fuit in ipso, quod non in alio. Quandoque ad

ostendendam transubstantiationem3 panis et uini in corpus christi,
ut cum dico: totus Christus sumitur in forma panis. Gum igitur 10

generalis modus essendi ad species siue ad indiuidua reducitur,
uerbi gratia cum dicis : deus est in lapide uel in musca, uel
deus est in hoc lapide uel in hac musca, timendum est, ne propter
hoc, quod specificatur uel indiuiduatur, specialis uel singularis
essendi modus in locutione attendatur, id est, ne intelligatur esse 15

ibi per inhabitantem gratiam, qui est modus specialis, uel per
transubstantiationem, uel nature unionem, qui sunt singulares
modi. Timenda est ergo simplicitas hominum et cauenda, et
solummodo specificanda in illis rebus, in quibus uel specialiter
uel singulariter inest diuina essentia. Sicut ergo dictum est, deus 20

ubique est ita, quod non in omni loco. Si enim locum attendas,

quando dico: deus ubique est, quid est quod iob ait:4 ,Non in-

uenitur in terra suauiter uiuentium'. Dicit enim gregorius super
locum istum: ,Vera sapientia non moratur in mente carnalibus

desideriis subiecta'. Item alibi iob:5 ,Abyssus dicit non est in 25

me'. Et gregorius: ,Obsura impii uita clamat, sibi sapientiam

non inesse'. Item ecclesia canit: ,Aspiciens a longe ecce uideo
dei potentiam uenientem'. Quomodo a longe ueniebat, que in
omni loco erat? Et iterum ysaias:6 ,Ecce nomen domini uenit
de longinquo'. Quamuis igitur non sit in loco, ubique tamen est, 30

quia scriptura dicit:7 ,Celum et terram ego impleo'. Et alibi:8
,Spiritus domini repleuit orbem terrarum'. Et iterum:9 ,Sapientia
attingit a line usque ad finem fortiter'. Et iterum psalmista:10

> Joann. 14, 9. » Col. 2, 9.
4 Job 28, 13. 6 Job 28, 14.
8 Sap. 1, 7. 9 Sap. 8, 1.

6 Is. 30, 27. 7 Jerem. 23, 24.
10 Ps. 138, 7—8.

3 transubstantionem.

Jahrbuch für Philosophie etc. VII. 24



370 Ein Traktat gegen die Amalricianer

,Quo ibo a spiritu tuo? et quo a facie tua fugiam? Si ascen-

dero in celum, tu illic es/ et cetera. Si tarnen cum dicimus

,deu8 est alicubi', intelligimus: deus est in aliqua re essentialiter,
sicut cum dicimus: deus est ubique: deus est in qualibet re essen-

5 tialiter, id est secundum generalem essendi modum, non peccamus.
Sed adhuc instant aduersarii, quia querunt, utrum deus

sit alibi quam in seipso, quod sic probant. Deus est in
seipso, et in alia re que ipse non est. Ergo est alibi,
quam in seipso. Quod si concesseris, sie procedit:1 Deus

10 est alibi quam in se. Ergo est in alio loco a se. Ergo
ipse est locus alius ab illo in quo est. Ideo dicimus istam

locutionem incongruam esse : deus est alibi quam in seipso.

Item querunt, utrum deus sit in tempore. Quod sic

probant: Deus est semper; ergo est in tempore. Vel sic:
15 Deus est in omni tempore; ergo est in tempore. Et

rursum dicit auctoritas: ,Sicut erat in principio, et nunc,
et semper'. Ergo nunc est. Ergo est in hoc tempore.
Econtra dicit augustinus: ,Deus sine loco, quia sine tempore
inouet creaturas per loca et per tempora.' Ergo sicut non est

20 in loco, nec in tempore. Dicimus ergo, quod deus est in tem¬

pore, sub hoc sensu: deus est, dum tempus defiuit. Quod autem

dicit augustinus, quod creaturas mouet sine loco et sine

tempore, intelligendum est sine locali et temporali mutatione.

Item cum deus sit in omnibus, querunt, utrum omnia sint in
25 deo, quia dicit apostolus2: ,In quo uiuimus, mouemur et

sumus'. Et alibi3 : ,Ex ipso et per ipsum et in ipso sunt omnia'.
Quod si concedis, sicinfert: Ergo tarn mala, quam bona. Ergo
mala sunt in deo. Sed quicquid estin deo, deusest. Ergo
malum deus est. Item, demonstrato diabolo: hec crea-

h2t tura est in deo, quia | ex ipso et per ipsum et in ipso
est. Ergo hanc creaturam approbat. Ergo non reprobat.
Dicimus ergo quod omnia sunt in deo, quia sunt in eius cogni-
tione. Sed cognitio eius duplex est, notitie scilicet et appro-

1 an dem allerdings auffallenden Singular ist wohl nichts zu ändern.
Derselbe kehrt auch im Folgenden mehrfach wieder.

2 Act. 17, 28. 2 Rom. 11, 37.



aus dem Anfang des XIII. Jahrhunderts. 371

bationis: notitie, secundum quam mala cognoscit, unde: ,Quia
alta a longe cognoscit';1 approbations, secundum quam sola bona

cognoscit, unde in f'uturo dicet malis: ,Non noui uos',2 id est non

approbaui uos. Cum ergo demonstrato diabolo dicit: hec creatura
est in deo, uerum dicit quantum ad notitiam, sicut alta a longe 5

cognoscit. Vnde male concludit: ergo earn deus approbat; nisi
forte in hoc approbat, quod uult hanc creaturam esse creaturam,
et placet ei earn conseruari in suo esse. Sed quando concludit:

ergo non punit earn eternaliter, male concludit. Et sic refeile:
deus uult iudeum8 esse; ergo non punit eum eternaliter. 10

Item cum idem sit deus et diuina essentia, et prorsus
nichil aliud, cum omnia sint in deo, queritur utrum
omnia sint in diuina essentia. Dicit enim augustinus:
,Ex ipso et per ipsum et in ipso sunt eiusdem rationis'.
Ergo, si omnia sunt ex eius essentia, et peripsam: [ergo] 15

omnia sunt in eius essentia. Sicut credimus, hec concedere

possumus conuenienter, sine preiudicio sententie melioris; sed

quomodo, uideamus. Dicimus, quod in diuina essentia sunt omnia

secundum exempiares formas uel, quod idem est, secundum

exemplares rationes, ad quarum similitudines res creatae sunt. 20

De quibus ita augustinus: ,Filius est quedam ars omnipotentis
dei, plena omnium rationum uiuentiuin, et omnes in ea unum'.

,Rationes' uocat exemplares formas, sicut dixi. De quibus alibi
ait idem augustinus: ,Si plato dixit ydeas, id est exemplares

formas, esse in mente diuina, et esse deum, non errauit; sed si 25

credidit non esse deum, errauit'. Sic ergo exemplares forme

fuerunt in deo et fuerunt deus, ad similitndinem quarum res
create sunt. Quid ergo? Si ad similitudinem exemplarium for-

marum omnia sunt creata, et ipse sunt deus, ergo ad
similitudinem dei omnia creata sunt. Sic enim probatur: omnia facta 30

sunt ad similitudinem exemplarium formarum; et exemplares forme

sunt deus; ergo ad similitudinem dei. Quare ergo specialiter
attribuitur rationali creature similitudo dei, scilicet angelice nature
et humane menti? Dicimus ergo, quod quamuis sit sophysma

1 Ps. 137, 6. s Matth. 7, 23.
a Trotz Cap. V ist jedenfalls Judam zu lesen.

24*



372 Ein Traktat gegen die Amalricianer

secundum accidens in illo argumente», et sie possit refelli: hec

res facta est ad similitudinem statue, et statua est es,1 ergo
facta est ad similitudinem eris: tarnen sciendum quod illud quod
commune est aliis, attribuitur rationali creature, et non tantum

5 illud quod habent alie, sed etiam id quod capax est dei in cogni-
tione ueri et amore boni. Rationalis enim creatura non tantum
hoc habet, quod ad similitudinem exemplaris forme facta est, sed

etiam quod discernit uerum a falso et diligit naturaliter bonum,
in quibus maxime imago et similitudo dei attenditur. Ynde au-

10 gustinus: Mens est omnium que sunt in anima sublimitate in-

tegrior et integritate sublimior, dei affectuum2 et effectuum3
naturaliter capax, habens imaginem dei in potentia cognoscendi
et similitudinem in potentia diligendi.

Et hec de labro facto de speculis mulierum que exeubant
15 ad ostium4 tabernaculi5 diligenter assumpta ad primam heresim

confutandam, ad questionem soluendam dicta sufficiant.

Caput II.
Secundam eorum heresim sumunt ex auetoritate apostoli

fol. us*, dicentis:6 Deus operatur omnia in omnibus;7 | unde in-
ferunt: ergo tarn bona quam mala. Ergo qui cognoscit

20 deum in se omnia operari, peceare non potest. Et sic deo,

et non sibi, attribuunt, quod peccant; et sie neminem penitentia
indigere mentiuntur. 0 filii adam, que est et quanta8 talis in-
sanitas! ,Filii' dico non tarn propagatione, quam9 imitatione. Sicut
enim adam et eua, post peccatum humiliter noluerunt confiteri,

25 sed obliquauerunt peccatum suum in auetorem iustitie. Nam cum
dixit adam:10 ,Mulier, quam dedisti michi, dedit michi de ligno,
et comedi', mulier uero :11 ,Serpens deeepit me', adam non tarn

in mulierem, quam in mulieris auetorem, similiter eua non tarn

in serpentem, quam in serpentis auetorem peccatum retorsit;
30 et illi quidem peccatum tantum originale, isti uero peccatum

omne. Quare hoc? Vt inférant impunitatem peccandi, et sie

proeliuiores faciant ad peccandum mulierculas oneratas pecatis,

1 das ist aes. 2 affectum. 3 effectum. * hostium. 5 Exod. 38, 8.
" I Cor. 12, 6. 7 Von hier ab andere, doch gleichzeitige Hand.
8 tanta. 9 quam fehlt. 10 Gen. 3, 12. 11 Gen. 3, 13.



aus dem Anfang des XIII. Jahrhunderts. 373

ut sic per eos impleatur, quod ait apostolus:1 ,Et captiuas
dueunt mulierculas oneratas peccatis'.

Yel ubi2 impunitatem peccandi predicant, quia quid sit pec-
catum, forte ignorant: uideamus, quid sit peccatum, et in qua
re sit, et que sit causaeius.3 Dicit igitur augustinus: ,Pec- 5

catum est, quiequid factum uel dictum est uel concupitum contra

legem dei'. Audi: ,contra legem dei'. Quomodo illius mali auetor

esset, quod est contra legem eius? Item alibi augustinus:
.Peccatum est uoluntas retinendi uel consequendi, quod iustitia uetat'.
lustus autem dominus et iustitias dilexit. Ergo ipsius est, facere io
quod iustitia approbat, non quod iustitia uetat. Ambrosius autem

sie diffinit:4 ,Peccatum est preuaricatio legis diuine et celestium

inobedientia mandatorum'.5 Si igitur esset auetor malorum, esset

preuaricator legis diuine, id est sue. Propter hoc ait augustinus:

,Rem, quam solus deus facere non potest, damnare potest'; 15

et alibi: ,Illius rei est ultor, cuius non est auctor'. Vnde quia
actus peccandi propter prauum et distortum finem peccandi de-

formatur, a deo non est; sed in hoc quod peccatum est, niehil
est, quia non opus est dei aut hominis deum imitantis. Dicit
autem augustinus: ,Q,uicquid est, aut est opus dei aut hominis 20

deum imitantis.'6 Ynde, cum iohannes ait:7 ,Omnia per ipsum

1 II Tim. 3, 6. 2 tibi unsicher.
3 Die folgenden Ausführungen berühren sich in vielen Hauptpunkten

mit Petrus Lombardus (Sent. II dist. 35) und besonders mit Petrus
Pictaviensis (Sent. II c. 10—12). Am engsten sind die Berührungen
mit dem letztern. Schon die Problemstellung unseres Traktates: videamus

quid sit peccatum, et in qua re sit, et quae sit causa eius, wiederholt in
umgekehrter Reihenfolge die Kapitelüberschriften bei Peter von Poitiers,
c. 10 Quae sit causa peccati, c. 11 In qua re sit peccatum, c. 12 An
peccatum sit aliquid: et si est aliquid, an natura, an Vitium naturae.

4 deffinit.
5 Dieselben zwei Definitionen Augustins und die Definition des

Ambrosius bilden bei Pet rus Lombar d us, Sent. II d. 35 und bei Petrus
Pictaviensis, Sent. II c. 12 den Ausgang der Erörterung.

6 Derselbe Ausspruch Augustins wird von Petrus Pictaviensis
(Sent. II c. 12, col. 674 B Migne) sogleich nach der in der vorigen
Anmerkung angezogenen Erörterung verwertet; Petrus Lombardus
benutzt ihn nicht. 7 Jo. 1, 3.



374

facta sunt et sine ipso factum est nichil', dicit glosa: ,Q,uia

malum uel ydolum non est factum a deo auctore, quia unum-
quodque nichil est'. — Quod tarnen de illis peccatis maxime in-

telligendum est, que sunt priuationes. Sunt enim, qui distinguunt
5 inter peccatum, quod nichil est, et peccatum, quod aliquid est.

Quomodo, inquiunt, fieret1 aut puniretur,2 si penitus nichil esset?8

Peccatum enim, quod fit per absentiam boni uel per carentiam
uel per negationem, penitus nichil est; ut non credere, non dili-

gere deum peccatum est, et nichil est istud, quia negatio nichil
10 ponit, nec aliquis effectus ostenditur; sed interficere homineiu et

furari et alia peccata, que actu fiunt, aliquem habent effectum;
unde et aliquid sunt. Ynde augustinus dicit tale peccatum

rem, ut ibi: ,Huius rei deus est ultor, cuius non est auctor, sed

homo uel dyabolus'. Quoniam tarnen peccatum non subsistit
15 naturaliter, unde,4 cum dicitur: ,Omnia per ipsum facta sunt', in-

foi. 143v telligendum | est de hiis que naturaliter fiunt; peccatum enim

potius corrumpit naturam et quasi uitiat, et ideo non est naturaliter.

Dicit tarnen augustinus, quod peccata actus sint et non

res; quod sic intelligitur: ,non res', id est creature, quia non

20 sunt substantie, nec naturaliter habent esse. Tarnen quia
peccatum nichil aliud est, quam priuatio boni et nature corruptio,
cum nichil sit priuatio siue corruptio, de omni peccato intelligi
potest: peccatum nichil est. Quod ideo dicitur, quia peccantem
ad nichilum trahit, id est ad non existentem3 et ad mortem ducit,

25 id est separat a uero esse, id est a deo. — Ynde que6 supra
dixi, custodiam. Dicit auetoritas:7 bona aliquid sunt, quia ad

uitam dueunt; a simili per contrarium: malum nichil est, quia
ducit ad mortem. Inde est, quod8 ilia que pro eis facere uide-

batur auetoritas, scilicet: ,Sine ipso factum est nichil', pro nobis

30 facit, quia peccatum, quod a uero esse retrahit ad nichilum, factum

est sine ipso, quia, sicut dictum est, hoc solum est, quod solus

deus facere non potest.

1 fièrent. 2 punirentur. 8 essent.
4 statt unde ist wohl inde zu lesen; oder es ist vor unde eine Lücke

anzunehmen. 5 existendum oder existere?
" que von mir hinzugefügt. ' actoritas. 8 quo.



aus dem Anfang des XIII. Jahrhunderts. 375

Sed infert: Si hoc facere non potest, ergo non est omni-
potens. — Non est uerum, quia talia magis sunt infirmitatis, quam
potentie; ipse uero id solum potest, quod posse potentie est.

Ideo enim uere et proprie dieitur omnipotens, quia per se, id
est naturali potentia, potest quicquid uult fieri et quicquid uult 5

se posse. Nichil enim uult fieri, quod non possit facere per se

uel per creaturam, et nil nuit se posse, quod non possit, et omne,

quod uult fieri, uult se posse. Si enim uellet, et fieret, quia
uoluntati eius nichil1 resistit.

Sed iterum inducunt auctoritatem prophète2 dicentis: 10

,Si est malum in ciuitate, quod dominus non fecerit?' Sed

teste gregorio ibi ,malum' ponitur pro aduersitate, quia aduersi-

tatem dominus in ecclesia ad eius emendationem fieri permittit. Et
rursus ysaia8:3 ,Ego dominus faciens pacem et creans
malum'. Sed eodem teste gregorio ibi ,malum' ponitur pro 15

,temptatione' quia dominus in anima facit pacem, et temptationem

nonnumquam esse permittit.
Quod ergo dieitur:4 ,Deus operatur omnia in omnibus', in-

telligendum est de naturalibus; omnia enim naturalia operatur
deus; sed peccata non sunt naturalia, sed corruptio. Vel ,omnia 20

operatur', scilicet facienda, sicut habes alibi:5 ,Omnia queeumque
audiui a pâtre meo, nota feci uobis'; ,omnia', scilicet notificanda.

Sicut ergo dictum est, hec ideo dicunt, ut impunitatem

peccandi inducant. Vnde dicunt: Qui cognoseit deum in se

omnia operari, etiam si fornicationem faceret, non6 pec- 25

caret. Non enim sibi attribuere debet, sed totum deo

quod facit. Os impudens! Auctorem peccati dicunt, qui pec-
catum non fecit nec inuentus est dolus in ore eius.7 Quare?
Vt facilius flectant mulierculas in fornicationem.

Sed addunt: Qui aliquid sibi attribuit, quod facit, 30

et non totum deo, in ignorantia est, que est infernus.
Sed si nichil habet homo de suo in suis operibus, perit liberum
arbitrium. Dicit uero ieronimus in omelia quadam de prodigo

1 nichil fehlt. * Amos 3, 6. 3 Js. 45, 7. 4 I Cor. 12, 6; s. 0.
6 Joaon. 15, 15. 6 Die Hdschr. d. h. nec. Es ist wohl

einfach non zu lesen. ' I Petr. 2, 22.



376 Kin Traktat gegen die Amalricianer

filio: ,Solus deus est, in quem peccatum cadere non potest;
cetera, cum sint liberi arbitrii, in utramque partem flecti

n*r possunt.' | Quid est ergo meritum hominis, si nichil attribui
debet homini de operibus suis? Dicit eniin apostolus;1

5 Coadiutores dei sumus'. Non enim uirtus uel gratia a deo

collata meretur — alioquin gratia non esset gratia —, sed

uirtutis usus proueniens ex gratia et libero arbitrio. Vnde
liberum arbitrium dicitur facultas2 uoluntatis et rationis, qua
bonum eligitur gratia assistente, uel malum eadem desistente.

10 Vnde, sicut ait augustinus, libero arbitrio male utens homo

et se perdit et ipsum. Aliquid igitur habet homo de suo in

operibus suis, facultatem3 scilicet rationis, que promouetur per
gratiam preeuntem, et promota operator per gratiam subsequentem.
Sed nota quod internum ignorantiam dicunt. Dicunt enim;

Caput III.4
15 Infernus nichil aliud est, quam ignorantia; nec aliud

est paradisus, quam cognitio ueritatis, quam se dicunt
habere.5 Sed queso, ubi erat diues ille, qui induebatur purpura
et bysso,6 quando dicebat: ,Pater Abraham, mitte lazarum, ut
intingat extremum digiti in aquam et refrigeret linguam meam,

20 quia crucior in hacflamma'?7 Bespondeant: in ignorantia; etuerum
dicent, quia ipsi ignorant. Si ergo nesciant, quid sit infernus
uel ubi sit, audiant, quid inde patres sancti senserunt.8 Dicit
itaque gregorius; ,Vltrix flamma uitiorum cremationem habet,
lumen non habet, ad consolationem non lucet, et tarnen, ut magis

25 torqueat, ad aliquid lucet. Nam reprobi se uisuri sunt in inferno,
ut magis doleant, quia diues lazarum uidit'.9 Quod si queras

1 I Cor. 3, 9. 2 humiliais. Die Definition aus Petrus Lombardus,
Sent. II dist. 24, e (vgl. Petrus Pictav. Sent. II c. 22, cöl. 1031 C).

3 facultatem. 4 Am Rande rot: Contra tertiam, qua dicunt, quod
infernus nichil aliud est quam ignorantia.

5 Über den Satz: nec aliud est paradisus, quam cognitio ueritatis
wird erst im folgenden Kapitel gehandelt.

0 Luc. 16, 19. ' Luc. 16, 24.
a f ^

8 Die Ildschr. fenxert, wo die Formen sanxerunt und senserunt
vermischt erscheinen. 9 Luc. 16, 23.



377

de inferno, ubi sit, audi ieronimum: ,Internum sub terra esse

nemo ambigat'. Vnde in psalmo1: ,Eruisti animam meam ex
inferno inferiori', superiorem locum2 mundum, inferiorem ilium
qui sub mundo est significans. Qualis uero iste sit, audi

augustinum: ,Inferorum substantia corporalis est; et bene 5

locus ille sub terra esse dicitur, quia anime per lapsum terrene
uoluptatis eum incurrunt'. Vnde augustinus: ,Cur non dica-

mus spiritus incorporeos posse pena corporalis ignis affligi?'
Hinc gregorius in iob: ,Miro modo gehenne ignis corporeus
est, nec lignis nutritur, nec succensione indiget, et est inex- 10

tinguibilis, a deo paratus ab origine mundi'. Vnde et eternus
dictus est, secundum quod ait ysaias3, cum impiorum tormenta
describit et ex uisione eorum letitiam bonorum exprimit, dicens:

,Egredientur electi et uidebunt cadauera uirorum, qui preuaricati
sunt in me, uermis eorum non morietur et ignis non extinguetur, 15

et erunt usque ad satietatem uisionis omni carni', id est electis.

Vnde psalmus:4 ,Letabitur iustus, cum uiderit uindictam'. ,Vnus

igitur', sicut ait augustinus, ,est gehenne ignis, sed non eodem

modo omnes crucians, sicut solis ardorem non oranes equaliter
sentiunt'. Idem alibi: ,Tam grandis erit pena, ut ei nulla, que 20

nouimus, possint tormenta comparari. Transibunt enim ab aquis
niuium ad calorem nimium ,'5 Dolor autem iste uocatur ,tenebre
exteriores',6 que sic describuntur: | ,Tenebre exteriores sunt toi. 1«»

malignitas odii et uoluntatis, que crescunt mentibus impiorum,

quorum corpora tot et tantis subieeta erunt7 tormentis, quod 25

eorum mens eo tota flectitur ubi dolor erit, ita ut eorum
ad deum nulla dirigatur cogitatio'.s Vnde in euangelio

1 Ps. 85, 13. 2 locum fehlt in der Hdschr. 3 Is. 06, 24.
4 Ps. 57, 11. 5 Job. 24, 19. « Matth. 22, 13.
7 erunt von mir hinzugefügt; s. die folgende Anm.
8 Die ganze Stelle ist den Sentenzen des Petrus Pictaviensis

entnommen. Sent. III c. 9, col. 1061 D Migne: Ille autem dolor notatur tene-

brae exteriores, quae sic describuntur: ,Tenebrae exteriores sunt malignitas

odii et voluntatis, quae excrescit mentibus impiorum, quia eorum
corpora tot et tantis subiecta erunt tormentis, quod eorum mens tota
eo flectitur ubi dolor erit, ita ut eorum nulla ad deum dirigatur cognitio.'
Peter von Poitiers bezieht sich hier auf Petrus Lombardus, Sent. IV,



378 Ein Traktat gegen die Amalricianer

legitur:1 /Mittet dominus angelos suos et colligent de regno
sno omnia scandala, et mittent ea in caminum ignis'; et iterum:2
,Exibunt angeli et separabunt malos de medio iustorum, et mittent
eos in caminum ignis'. Non igitur excuset eos ignorantia, quia

5 dicunt: ,Internus ignorantia est', quia ex hiis testimoniis eorum

ignorantia uincibilis est, eo quod erassa et supina comprobatur.

Caput I V.s

Q,uod autern paradisum cognitionem ueritatis dicunt,
quam habere se iactant, dico quod, si illam ueritatera haberent,

que de ipsamet loquitur, dicens:4 ,Ego sum uia, ueritas et uita',
10 cuius fruitio cognitio est — quando enim eo fruemur, tunc

cognoscemus, sicut et cogniti sumus5 —: bene intelligerent
paradisum cognitionem ueritatis, quia, sicut in euangelio dicitur,6
hec est uita eterna, vit cognoscant patrem, et quem misit ihesum
christum. Sed hec cognitio haberi non potest in hac uita, ubi

15 cognoscimus ex parte, ubi uidemus eum per speculum in enig-
mate,7 sed ubi cognoscemus eum per speciem,8 ubi uidebimus

facie ad faciem.9 Hic igitur, id est in hac uita, potest
haberi fides ueritatis, ueritas fidei; sed in illa eterna uita et

cognitio ueritatis et ueritas erit cognitionis. Est eniin fides

20 ,uoluntaria certitudo absentium infra cognitionem et supra opini-

d. 50, b: Sane exteriores tenebrae intelligi possunt quaedam malignitas
odii et voluntatis, quae tunc excresset in mentibus reproborum, et
quaedam oblivio dei, quia tonnentorum interiorum et exteriorum dolo-
ribus adeo afficientur et turbabuntur, ut ab illis ad cogitandum aliquid
de deo vix vel raro vel numquam mentem revocent. — Die
Übereinstimmung unseres Traktates mit Peter von Poitiers nicht nur in den

einleitenden Worten, sondern auch in den formellen Veränderungen,
welche derselbe an dem Wortlaut des Lombarden vorgenommen, zeigt,
dafs Petrus Pictaviensis, nicht Petrus Lombardns, seine unmittelbare

Quelle war.
' Matth. 13, 41—42. 2 Matth. 13, 49-50.
3 Am Rande rot: Contra quartam, qua dicunt, quod paradisus

non est aliud quam cognitio ueritatis, quam se dicunt habere.
4 Jo. 14, 6. 6 I Cor. 13, 12. 6 Jo. 17, 3. 7 I Cor. 13, 12.
8 Jo. 5, 37. « I Cor. 13, 12.



ans dem Anfang des XIII. Jahrhunderts. 379

onem constituta'.1 Tunc igitur in paradiso erimus, quando dei

filio perfruemur. Vnde et latroni ait:2 ,Hodie mecum eris in
paradiso', id est, hodie mecum eris, quod est esse in paradiso.

Vides igitur, quam aperte mentiuntur, qui dicunt, paradisum
esse Cognitionen) ueritatis, quam habere se dicunt, 5

quia, sicut dixi, nec ueritatis cognitio, nec paradisus haberi potest
in hoc exilio; Cognitionen) dico specificam,3 non enigmaticam,4
quia, sicut dictum est, quoquo modo potest hic agnosci quasi per
speculum in enigmate, sed specietenus cognoscemus eum in illa
beatitudine. 10

Caput V.5

Sed ad hee de ueritate sua, id est de illa quam dicunt se

habere, que ueritas utique non est, prosequunturdicentes: Si iudeus
habet cognitionem ueritatis, quam habemus, non oportet
ut baptizetur. Pape! multos6 ueritas ista latuit, que nec patuit
ueritati. Christus ueritas est, christus baptizatus est. Si ergo 15

christus hanc ueritatem cognouit, quare baptizatus est, cum nec
iudeus baptizari debet, qui hanc ueritatem cognoscit? Quod si

ueritatem istam non cognouit, que est ista ueritas, que in ueritate

non fuit? Non est uera ueritas, quam uera ueritas non cognouit.
Bone ihesu! si sic est, ut isti dicunt, quid hoc mandatum, ut 20

specialius7 apostolorum mentibus imprimeres, hoc quasi ultimo

1 Die Definition ist wörtlich den Sentenzen Peters von Poitiers
entnommen (Sent. III, c. 21; col. 1091 B Migne). Thomas von Aquin
citiert dieselbe mit den einführenden Worten: alii dicunt, ohne ihren
Urheber zu nennen, in der Summa theol. 2" 2ac, q. 4 a. 1 c. Ganz

ähnlich definiert Alanus, de articulis catholicae fidei, I, 17 (col. 601

C Migne): Fides igitur utique super opinionem, sed infra scientiam.
- Luc. 23, 43.
:i Nach Jo. 5, 37: Et qui misit me, Pater, ipse testimonium per-

hibuit de me; neque vocem eins umquam audistis, neque speciem eius

vidistis. ' Nach I Cor. 13, 12.

5 Am Rande rot: Contra quintam, qua dicunt, quod si iudeus habet

cognitionem ueritatis, quam habemus, von oportet ut baptizetur.
" Die Handschrift multö.
7 oder spiritualis. Die Handschr. fpalius.



380 Ein Traktat gegen die Amalricianer

precepisti, dicens:1 ,Ite, predicate euangelium omni creature,
baptizantes eos in nomine patris et filii et spiritus sancti'; et

foi. 145r iterum:2 ,Nisi quis renatus fuerit | ex aqua3 et spiritu sancto,

non intrabit in regnum celorum1. Ita dico: si adesse potest
5 baptismi facultas. Nam si uoluntas baptismi aderit, et facultas

deerit, sufficit, sed adultis; nam paruuli sine baptismo etiam

cum a patrinis ad ecclesiam deferuntur, ab originali peccato non
mundantur, et ideo nec saluantur; adulti uero sola contritione
cordis uel sola uoluntate uel martirii susceptione, si adesse non

10 potest baptizandi facultas, saluantur. Vnde sie intelligeudum est,

quod dictum est: ,Nisi quis renatus fuerit ex aqua etc.', id est:
nisi quis fuerit eo modo renatus, quo renasci soient illi, qui
renascuntur ex aqua et spiritu sancto etc. Sed illi modi multi
sunt; alii enim per sanguinis effusionem, alii per confessionem,

15 alii per solam cordis contritionem renasci possunt, ita tarnen, si

non affuerit facultas baptismi, sed uoluntas. Eateamur igitur,
quod omnes, qui ante legem saluati sunt, per fidem uenturi salui

sunt, fidem dico uel uelatam uel reuelatam, prout ,boues tunc

arabant et asine pascebantur iuxta eos':4 paruuli quidem per
20 fidem parentum, per proprium ipsi parentes cum uirtute sacri-

ficiorum, sub lege uero per eandem legem et circumcisionem,
sub gratia auttem per eandem et baptismum, ita tarnen, quod
eiusdem rei euentus tunc per futurum designatus designetur,
nunc per preteritum, ut credamus eum, qui uenturus erat,5 uenisse

25 in nomine domini.6 Vnde gregorius in moralium libro IV.: ,Quod

apud nos ualet aqua baptismi, hoc egit apud ueteres uel pro
paruulis sola fides, uel pro maioribus uirtus sacrificii' — sed cum
fide intellige — ,uel hiis, qui ex abrahe Stirpe descenderunt,
misterium circumcisionis.'

1 Marc. 10, 15, verbunden mit Matth. 28, 19. 2 Jo. 3, 5.
8 qua. 4 Job 1, 14.
5 Matth. 11, 3.
c Math. 21, 9; 23, 39; Marc. 11, 10; Luc. 19, 38.



aus dem Anfang des XIII. Jahrhunderts. 381

Caput VI.
Sed adhuc addunt huic heresi talem blaspkemiam dicentes,1

quod si quis a sacerdote longam suscepisset penitentiam,
si haberet eorum cognitionem, non oporteret ut ageret
penitentiam. Intende, quam miserabiliter euacuare sacramenta

contendunt, ut inducant impunitatem peccandi. Prima siquidem 5

fidei tabula [est] fracta, que data erat ante naufragium, secundam

etiam conterunt tabulam, que data est post naufragium, scilicet

penitentiam, ut sie presto sit submersionis abyssus, nec pateat
euasionis locus. Quis enim homo super terram, qui uiuat, et non

peccet? Nec infans, cuius est uita unius diei super terram. 10

Solus excipitur agnus dei, ,qui peccatum non fecit, nec inuentus

est dolus in ore eius'.2 Ceterum ,si dixerimus', ait iohannes,3
,quia peccatum non habemus, nos ipsos sedueimus, et ueritas
in nobis non est.' Non ergo in eis ueritas, si se peccatores non

agnoscunt. Quod si se peccatores dicunt et tamen penitere 15

negligunt, audiant augustinum in libro de penitentia: ,Penitere
est penam tenere, ut semper puniat in se ulciscendo, quod com-
misit peccando'; et infra: ,Vbi dolor finitur, deficit et penitentia'.
Si uero penitentia finitur, | quid relinquitur* de uenia? Non foi. uf>»

est ergo ueritas, que penitentiam oblitérât. Clamat enim ueritas; 20

,Eacite fructus5 dignos penitentie' ;6 et baptista : ,Penitentiam

agite; appropinquat enim regnum celorum'.7

Pretendunt tamen quasdam friuolas rationes, cur hoc dicant.

Qui cognoscit, inquiunt, deum esse in se, lugere non
debet, sed ridere. Gens insana! Et quis ad hoc tam 25

ydoneus? quis seit an dignus amore sit uel odio? ,Quam

magna', ait psalmista,8 ,multitudo dulcedinis tue, domine, quam
ubscondisti timentibus te'. Edesse, que alio nomine hester
uoeabatur, introducitur in domo assueri. Quid est edesse?

1 Nach dicentes Absatz, mit der Rubrik : Contra sextam, qua dicunt,
quod si quis a sacerdote longam suscepisset penitentiam, si haberet eorum
cognitionem, non oporteret, ut ageret penitentiam.

2 I Petr. 2, 22. 8 I Jo. 1, 8. 4 relequintur. 6 fractus,
Matth. 8, 8. 7 Matth. 3, 2. 8 Ps. 30, 20.



382 Ein Traktat gegen die Amalricianer

miseria; sie enim interpretatur; hester: abscondita: assuerus:
bonus. Ergo miseria, sed abscondita, est in domo assueri, id
est in corde boni. Quomodo abscondita? Tribulationibus; ut
clamet egrotus ad me, dicit, nec de miseria sibi collata présumât.

5 Vnde et nutricium dicitur1 habuisse mardocheum, qui dicitur
mirra munda, quia tunc manus eius distillant mirram mundam
et digiti eius mirram probatissimam, quando uir bonus amaricatur
animo inter tribulationes, uel quia exulat in mundo, uel quia
differtur a regno. Quid est quod dicitis: qui cognoscit deuin

10 in se esse, non debet lugere; nonne deum in se esse sciebat,

qui ,tristis erat'?2 Et re uera, ,quia in ipso erat plenitudo
diuinitatis corporaliter',3 id est personaliter; uel corporaliter,
quia sic in ilia creatura, quod non taliter in alia creatura. Ipse
etiam, qui diseipulis suis ait:4 ,Mundus gaudebit, uos autem

16 contristabimini'. Non nesciebant deum habitare in se, qui tot in
mundo pressuras habebant?6 Hinc est quod ait psalmista:
,Qui seminaut in lacrimis, in exultatione metent.'6 Super quod
ait augustinus: ,psalmus, qui cantatur domino, uidetur sanetis

martiribus conuenire'. Sed si membra christi sumus, sicut esse

20 debemus, ad omnes nos pertinere credamus. Sic enim dicit7

g-regorius: ,uva8 calcibus tunditur et in uini saporem liquatur;
oliua contusionibus expressa amurcam suam deserit et in olei

liquorem pinguescit.' Hinc salomo ait:8 ,Melior est ira risu';10
et iterum:11 ,Melius est, ire ad domum luctus quam ad domum

25 conuiuii'; et rursus:12 ,Qui apponit scientiam, apponit et dolorem.'

Vnde et in antiquo dicebatur prouerbio: ,Qui interrogat, interroget
in abela';13 quod interpretatur luctus. Hinc etiam est, quod
dominus in sacrificio uult habere turtures et columbas,14 uidelicet

gemebundas aues, et non philomenas. Videtis ergo, quod quanto

i Esther 2, 7. 2 Matth. 26, 38; Marc. 14, 34. 3 Col. 2, 9.

* Jo. 16, 20. 5 Jo. 16, 33. « Ps. 125, 5.
1 dicit von 2. Hand hinzugefügt. 8 vua. 9 Eccl. 7, 4.
10 ira korrigiert aus terra. 11 Eccl. 7, 3.
12 Wohl Eccl. 1, 18: Qui addit scientiam, addit et lahorem.
13 abejla (mit Rasur). Gemeint ist neuhebr. rfrllNt rP'îfcti

Trauer. " Levit. 5, 7.



aas dem AnfaDg des XIII. Jahrhunderts. 383

quis maior est, tanto humiliare se debet in omnibus, et ymaginem
dei in se deformatam per peccata plorare, donee redeat in uirum

perfectum in mensuram etatis plenitudinis christi.1 Defleat
ueterem suum hominem,2 donee nouum induat, qui secundum

deum creatus est in institia et sanctitate ueritatis.3 Tunc erit 5

tempus letitie, nunc autem luctus et lucte; tunc tempus recon-

ciliationis, nunc deuiationis.

Caput VII.4
Ex hac eadem cognitione fabulosum dicunt quicquid

magistri parisienses de resurrectioiie asseuerant, quia, ut
aiunt, cognitio bee plena est resurrectio, nec alia est ex- 10

pectanda. Sed super hoc tot habemus nubes testium,6 ut nullus

sit, qui super hoc debeat hesitare. Si enim non est resurrectio

| mortuorum, neque christus, ut ait apostolus,6 resurrexit; foi. i46>-

et si in hac uita tantum in ipsum sperantes sumus, sicut idem

(licit,7 miserabiliores sumus omnibus hominibus. Hoc tarnen et 15

ipsi fatentur, uidelicet quod christus in carne non resurrexit.

Sed qua fronte presumunt tarn manifestum mendacium uel

cogitare, cum teste apostolo8 post resurrectionem uisus sit plus

quam quingentis fratribus simul? Sed et primo die sue resur-
rectionis apparuit primo marie magdaiene9 flenti ad monumentum,10 20

secundo eidem et alteri11 regredientibus nuntiare discipulis suis,12

tertio symoni13, quarto Cleophe14 et socio eius, quinto reuersis illis
et narrantibus quomodo cognouissent eum in fractione panis;15
et hec omnia prima resurrectionis die facta sunt, unde et

dixerunt:16 tertia dies est hodie, quo hec facta sunt. Sexto 25

apparuit post dies17 VIII, quando cum eis erat thomas;18 nam

I Ephes. 4, 13. 2 Ephes. 4, 22. 3 Ephes. 4, 24.
4 Am Rande rot: Contra septimam, qua dicunt, fabulosum esse,

quicquid Magistri parisienses de resurrectione asseuerant.
5 Hebr. 12, 1. 6 I Cor. 15, 13. ' I Cor. 15, 19.

8 I Cor. 15, 6. 8 Marc. 16, 9. 10 Jo. 20, 11.

II Matth. 28, 1. 12 Matth. 28, 8. 13 Luc. 24, 34.
14 Luc. 24, 18. Die Hdschr.: Cleople. 16 Luc. 24, 35.
18 Luc. 24, 21. 17 die. 18 Jo. 20, 26.



384

cum dixissent1 ei discipuli: ,Vidimus dominum' — quando eis

apparuit, ubi2 non erat thomas —, et thomas respondisset:® ,Nisi
uidero in manibus eius fixuram clauorum, et rnittam manum
meam in locum clauorum, et mittam digitum meum in latus

5 eius, non credam': propter hoc post dies VIII — erat thomas

cum discipulis—, tunc dominus salutatis discipulis dixit thome:4

,Infer digitum tuum hue et uide manus meas, et affer manum
tuam et mitte in latus meum, et noli esse incredulus, sed fidelis'.
Et uos miseri, cur infideles estis? Quid hoc argumenta mani-

10 festius? Nonne ostendit ei illud idem corpus, quod clauis

transfixum, quod lancea fuit perforatum Alias quoque cum
uenisset ad eos et putarent eum phantasma esse,5 dixit eis:6

,Palpate et uidete, quia spiritus carnem et ossa non habet, sicut

me uidetis habere.' Sed ut nulla super hoc ambiguitas remaneret,
15 comedit et bibit cum eis, postquam a mortuis resurrexit, scilicet

piscem assum et fauum mellis.7 Sed in die ascensionis conuescens
eleuatus est.8 Vnde gregorius: ,Comedit, ut per effectum
comestioni8 ueritas patesceret carnis.' Sed quia de illa resur-
rectione iam nulla dubitationis nebula debet animum obfuscare,

20 de omnium resurrectione sanctorum testimoniis eos confundamus.

Accédât igitur primo iob, cuius testimonia credibilia facta sunt
nimis,9 utpote uir simplex et rectus et timens deum et recedens

a malo.10 ,Credo', ait,11 ,quod redemtor meus uiuit, quem uisurus

sum ego ipse et non alius, et oculi mei conspecturi sunt; et
25 rursum circumdabor pelle mea et in carne mea uidebo saluatorem

meum.' Sed et ille machabeus, scilicet iudas, uir fortissimus,
collatione facta, XII millia dragmas argenti misit ierosolimam
offerri pro peccatis mortuorum, iuste et religiose de resurrectione

cogitans.12 Apostolus uero: ,Oportet', ait,13 ,corruptibile hoc

30 induere incorruptelam et mortale hoc inmortalitatem'. Sed et

1 Jo. 20, 25. 4 Wohl cam eis zu lesen, nach Jo. 20, 24.
8 Jo. 20, 25. * Jo. 20, 27.
5 Luc. 24, 37. Der Ausdruck nach Matth. 24, 26; Marc. 6, 49.
6 Luc. 24, 39. ' Luc. 24, 41—43. 8 Act. 1, 4. 9.
0 Ps. 92, 5. »o Job 1, 1. » Job 19, 25—27.
12 II Macch. 12, 43. 18 I Cor. 15, 53.



aus dem Anfang des XIII. Jahrhunderts. 385

ipse dominus, cum saducei, qui resurrectionem non credebant,1

[eum] super septemuira2 muliere, cuius in iudicio esset, questi-
onem mouerent,8 respondit:4 nonne legistis: Ego sum deus

abraham et deus ysaac et deus iacob? Kon est, inquit,5 deus

mortuorum, sed uiuentium.' Et alibi:6 ,Qui uerbum meum audit 5

et credit ei, qui misit me, habet uitarn eternam, et ego resusci-

tabo7 eum | in nouissimo die'. Sed forte isti euticiani non foi. iis>

audierunt, quomodo beatus Gregorius istam heresim iuuante

gratia catholice ueritatis attriuit. Tempore huius beati uiri fuit
quidam episcopus nomine euticius, qui dogmatizabat corpus 10

nostrum in ilia resurrectionis gloria impalpabile, uentis aëreque

subtilius esse futurum. Quod audiens uir beatus et ratione

ueritatis et exemplo dominice resurrectionis probauit, hoc dogma
orthodoxe fidei omnimodis esse contrarium. Catholica etenim

fides habet, quod corpus nostrum in ilia immortalitatis gloria 15

sublimatum8 sit quidem subtile per effectum spiritualis potentie,
sed palpabile per ueritatem nature, iuxta exemplum dominici

corporis, de quo a mortuis suscitato dicit ipse discipulis suis:9

,Palpate et uidete, quia spiritus carnem et ossa non habet, sicut

me uideti8 habere'. In cuius assertione fidei uenerabilis pater 20

gregorius in tantum contra nascentem heresim laborare con-

tendit tantaque instantia, iuuante etiam piissimo imperatore

tyberio Constantino, comminuit, ut nullus exinde sit inuentus,

qui eius usque ad hoc tempus resuscitator existeret. Et quid

mirum, fratres, si resuscitare nos10 poterit de subiecta materia, 25

qui nos formare potuit de nulla; si reformare nos poterit de

1 Am Rande von zweiter Hand: et solum quinque libros moysis
recipiebant.

2 semptemuira. 3 Matth. 22, 23—28; Marc. 12, 18—23.
4 Matth. 22, 32; Marc. 12, 26—27. 5 inquid.
6 Jo. 5, 24 verbunden mit 6, 4.
7 Am Rande von 2. Hand: ysyas quoque: ,Suscitabuntur mortui

et resurgent hii qui in sepulcris sunt'. Et alibi: ,Multi dormientium
de puluere terre resurgent, alii in uitam, alii in opprobrium et confu-
sionem eternam'. Die letzte dieser Stellen ist freies Citât nach Dan. 12, 2 ;

die erste kann ich nicht nachweisen.
8 sullimiatur. 9 Luc. 24, 39. 10 nos korrigiert aus non.

Jahrbuch für Philosophie etc. Vll. 25



386 Ein Traktat gegen die Amalricianer

aliquo, qui formare potuit de nichilo; si de puluere suscitât

hominem, qui de puluere suscitât fenicem. Dicite, queso: si

resurrectionem credimus, et ipsa est, nenne per hanc fidem

multum proficimus; si uero non est, quid dampni patiemur?
5 non enim resuscitabimur, et sic non erimus. Quod si resurrectio

erit, et nos earn non credimus: uidete, quomodo nos conuincunt1

sacra uerba, confundunt exempla, premunt miracula, quomodo
tandem hec omnia faciunt nos dignos gehenna. Q,ui enim susci-

tauit iahiri filiam, uidue filium, lazarum quatriduanum, très

10 mortuos per martinum, per petrum uero post XL dies a funere

maternum, eadem facilitate poterit suscitare totum mundum.

Q,ui igitur hoc fideliter firmiterque non crediderit, sit anathema

maranatha.2

Caput YIII.3
Addunt quoque supradictis assertionibus : Nemo, inquiunt,

15 potest esse saluus, nisi credat se esse membrum Christi.
Si addidissent: ,fore', uera posset esse talis assertio; ut sie

dicatur: Nemo potest esse saluus, nisi credat se esse uel fore

membrum christi, quia si non efficiatur membrum christi, non

potest esse saluus. Tarnen multi, qui modo non sunt membrum

20 christi, sed diaboli, saluari possunt. Possunt enim offerre deo

sacrificium spiritus eontribulati4 et per plenam penitentiam, que
omnia ablata restituit, possunt iterum fieri membrum christi.
Dicit enim apostolus:5 ,Tollens membrum christi faciam membrum

meretricis?' Fit igitur aliquis per fornicationem membrum mere-
25 tricis, et tunc tollitur membrum christi. Sed unde tollitur? A

corpore. Ergo quando per fornicationem fit membrum meretricis,
tollitur membrum a corpore christi. Ergo iam non est membrum

christi. Sed post fornicationem nonne penitere potest? Alio-

foi. 147r quin nichil aliud restât quam j desperatio, que omni fornicatione

30 peior est. Scriptum uero est: ,Plena penitentia omnia ablata

1 conuincant. 2 I Cor. 16, 22.
s Am Rande: Contra octauam, qua dicunt, quod nemo potest esse

saluus, nisi credat se esse membrum christi.
1 Ps. 50, 19. s i Cor. 6, 15.



387

re8tituit' ; et sic potest saluari. Son est ergo uerum quod dicitur,
nisi addatur ,fore': non potest aliquis esse saluus, nisi se

eredat esse membrum christi.

Caput IX.1
Item occasione illius auetoritatis, quam inducit apostolus,

dicens:2 Deus erit omnia in omnibus, dieunt quod deus est 5

omnia in omnibus. Sic enim procedunt: Deus erit omnia
in omnibus; sed quicquid erit, est, quia mutatio non
cadit in deum; ergo deus est omnia in omnibus. Sed

quid est absurdius, quam quod deus est lapis in lapide, go din us
in godino? Adoretur ergo godinus, non solum dulia, sed 10

latria, quia deus est. Immo et talpa uel uespertilio adoretur,
quia deus in talpa talpa est et in uespertilione uespertilio.

Non intelligunt miseri, quid propter quid dicatur. Cum

enim filius tradiderit regnum deo et patri,8 tune erit omnium una

concordia, ita ut idem sit eis [idem] uelle, idem nolle; nulla dis- 15

cordia, nulla separatio erit a uoluntate diuina; et quamuis ,in
domo patris mansiones multe sint',4 id est uariorum premiorum
dignitates, tarnen ibi erit deus omnia in omnibus, quia in dispari
caritate erit par gaudiurn, ut quod habent singuli, omnibus sit

commune, quia in gloria capitis erit par uinculum karitatis; et 20

quamuis tunc non omnium par beatitudo, sicut nec par cognitio,
omnes tarnen cuncta ilia uidebunt, quorum cognitioni beatitudo

seruit; et erit differentia non quantum ad hoc quod uidebitur,
sed quantum ad modum uidendi. Nichil enim in deo noscibile

magis digniusque uidetur, quam intelligere trinum et unum; et 25

hoc omnes per speciem cognoscent, sed differenter quoad modum

uidendi; nam alius alio magis, alius alio minus fulgebit; stella
enim differt a stella in claritate. Secundum ergo disparem

cognitionem dispar erit beatitudo; sed imparitas beatitudinis non
faciet5 imparitatem gaudii, nec imparitas gaudii imparitatem BO

beatitudinis, quia deus erit omnia in omnibus. Modo non est
deus omnia in omnibus, quia modo uolumus, quod deus non uult,

1 Am Rande rot: Contra nonam, quocl deus est omnia in omnibus.
2 I Cor. 15, 28. 3 I Cor. 15, 24. " Jo. 14, 2. 3 faceret.

•>.v



38« Ein Traktat gegen die Amalricianer

et quandoque non uolumus, quod deus uult. Immo, ut manifestum

fiat, quod deus nondum est omnia in omnibus, uelle possumus
etiam absque peccato quandoque, quod deus non uult, uel nolle

quod deus uult.1 Possum enim absque peecato uelle patrem
5 meum saluari, qui dampnandus est; tunc uero, quem dampnare

uoluerit, etiam patrem meum, uel saluare, et hoc idem michi

placebit, quia scriptum est: ,Letabitur iustus, cum uiderit uin-

dietam; manus suas lauabit in sanguine peccatoris2 et tunc

primo erit deus omnia in omnibus.

10 Sic autem8 potest argumentum refelli. Deus erit, inquit,
omnia in omnibus; et quicquid erit, est; ergo deus est
omnia in omnibus. — Fallacia:4, Karitas dei erit in omnibus

saluandis; et quicquid erit karitas, est karitas dei; ergo karitas
dei est in omnibus saluandis. Et hoc falsum est, quia multi

15 saluandi sunt, qui necdum nati sunt.
Sed ad hoc instant: Quicquid in deo est, deus est;

toi. 147v sed in deo sunt omnia, | quia quod factum est, in ipso
uita erat;5 ergo deus est omnia. — Ideo errant, quia non

intelligunt scripturas, nec quid propter quid dicatur, attendunt;
20 siquidem scilicet dogma magistrorum: ,In naturalibus nichil est

id quod de eo6 predicatur,' quia cum petrus sit albus, non est

albedo, qua albus est. Ynde quicquid de creatura dicitur, et est

in ea afficiens earn: si de deo dicatur, intelligitur non esse in

eo ut in subiecto afficiens ipsum tanquam subiectum, sed est
25 ipse deus, uel si mauis, ipsa diuina essentia. Cum igitur dicitur :

quicquid in deo est, deus est, ostenditur differentia inter creatorem

1 Vgl. Garnerius, Serm. II. in die sancto Paschae (Tissier,
p. 133 a, Migne col. 690 D): Sicut e contrario potest esse bona voluntas

hominis, et aliud tarnen volentis quod Deus Alia enim debet esse

voluntas iudicis, alia iudicio subiacentis. Iudex vult exercere iustitiam,
iudicandus praestolatur misericordiam; iudex eum damnandum disponit,
sed quis unquam carnem suam odio habuit?

2 Ps. 57, 11. 3 autem von 2. Hand übergeschrieben.
4 Auch bei Peter von Poitiers gebräuchliche Einführung, z. B.

Sent. I c. 9, col. 822 D Migne.
5 Jo. 1, 3—4. Die Zusammenziehung nach einer schon bei vielen

Vätern sich findenden Interpunktion. 6 de eo korrigiert aus deo.



aus dem Anfang des XIII. Jahrhunderts. 381'

et creaturam, in concretiuis et mathematicis predicationibus.
Petrus enim Justus est, sed non est iustitia que in eo est; deus

uero iustus est et est iustitia que in eo est; et quicquid de eo

uere dicitur, id ipse est, quod de eo predicatur; neque diuersitas
nominurn facit diuersitatem rerum, sicut fieri solet in creaturis, 5

sed totum quod in eo est, unum est, id est, quod de eo dicitur

quocumque nomine, unum et idem est predicatum. Ynde

augustin us in libro de fide ad petrum: ,In dei substantia

non est aliquid, quod non sit substantia, sed quicquid ibi intelligi
potest, substantia est.' Ysidorus quoque ait: ,Deus simplex 10

est. Quare? Quod aliud non est ipse et quod in ipso est.'

Hinc hylarius in VII. libro de trinitate: ,Non ex compositis
deus qui ueritas est subsistit, neque qui uirtus est ex infirmis,

neque qui lux est ex obscuris, neque qui Spiritus est ex dispa-

ribus formalis est. Totum quod in eo est, unum est.' — Est 15

igitur sensus, cum dicitur: ,Quicquid in deo est, deus est,' id

est: quicquid est in creatura et earn afficit, si de deo dicitur,
non per inherentiam est in eo, sed est ipse deus. Tarnen in

eo dicitur esse propter formam uerborum, que inherentiam solet

predicare. Dicitur enim: ,petrus est bonus', ,deus est bonus', et 20

uti'imque inherentiam significare uidetur. Petro aliquid inheret,
deo nichil. Vnde hylarius in libro de trinitate inquit: ,Deus

non humano modo compositum est, ut in eo aliud1 sit quod ab

eo habetur, et aliud sit ipse qui2 habeat.'

Quod autem in assumptione argumenti dicunt: Omnia 25

sunt in deo, [quod] etiam confirmare uolunt auctoritate a post

oli dicentis ad colosenses:8 ,Quia in ipso condita sunt uniuersa

in celis et in terra, uisibilia et inuisibilia'; et quia intelligitur:
,in ipso', id est per ipsum, uniuersa sunt condita, ideo, quod

sequitur in eadem, ad sententiam suam confirmandum apponunt: 30

,siue troni, siue dominationes, siue principatus, siue potestates,
omnia per ipsum et in ipso creata sunt, et ipse est ante omnes

et omnia in ipso constant.'4 Sed si sermo eorum in gratie5 sale

conditus esset, sicut in eadem epistola idem apostolus ait,6

1 alius. - quod. 3 Coloss. 1, 16. 4 Col. 1, 16—17.
6 so, nicht gratia, die Handschr. 6 I Col. 4, 8.



390 Ein Traktat gegen die Amalricianer

intelligerent quod ideo omnia dicuntur esse in ipso, quia causa
omnium est in ipso. Sicut omne quod factum est, in ipso uita

dicitur,1 id est uite causa omni enti suo genere uiuendi, id est

essendi, ita omnia in ipso dicuntur esse, quia ipse est causa,
5 quare omnia subsistunt. Sicut enim domus dicitur esse in artifice,

antequam fiat, quia dispositio domus est in mente sua, ita
et omnia dicuntur esse in deo, quia dispositio omnium, antequam
quicquam fieret, erat in mente diuina. Et illa dispositio et illa
causa fuit ab eterno et nichil aliud quam deus, quia ipse sua

10 dispositio est et causa causalissima2 non solum omnium reruin,
sed omnium causarum; et ideo causaliter ipse in omnibus, et
omnia dicuntur in ipso. Nee tarnen aliquid causatum uel aliquid

foi. usr dispo- | situm, id est nullum mutabile, nullum perpetuum, nullum
15 sempiternum, in ipso est, nisi per causam; sed quod eternum

est, in ipso est,3 id est causa et dispositio faciendorum; et

ipsum eternum, id est causa et dispositio, deus est, quia quic-
quid in deo est, deus est. — Vel ideo omnia in ipso esse

dicuntur, quia eum non excednnt, qui immensus est, et ideo

extra substantiam eius esse non possunt.
20 Fallacia: Idem est potentia dei et caritatis dei; sed potentia

dei est in lapide; ergo caritatis dei est in lapide. Yel sie: Pater

paternitate distinguitur a filio; sed essentia diuina est pater;
ergo paternitate distinguitur a filio.

Sed quia diximus, quod deus est causa omnium causarum, sie
25 instant: Manente causa manet effectus; ergo corrupto

effectu corrumpitur causa. Sed corpus est corruptibile,
et est a deo. Ergo deus corrupti bilis est. Sed nota, quod
id quod4 ait: ,manente causa manet effectus, et corrupto effectu

corrumpitur causa', uerum5 quidem est6 de7 formali causa,

30 quia manente albedine manet album, et cum aliquid desinit

esse album, desinit albedo; sed non sic est de causa efficienti.
Manet artifex corrupto artificio, et etiarn artificium manet
corrupto artifice.

1 Jo. 1, 3 -4. 2 cälifma. 3 est übergeschrieben.
4 id quod fehlt. 5 verum korrigiert aus vnde. 6 esset.
7 de korrigiert aus dum.



aus dem Anfang des XIII. Jahrhunderts. 391

Item, non est eadem causa priuationis et habitus,
siue contrariorum. Sed malum et bonum, ut priuatio
et habitus uelud contraria opponuntur. Non ergo
idem est causa eorum. — Sed nota quia priuationum nulle
sunt cause; immo priuatio est ex defectu cause. Est enim quis 5

cecus non ex eo quod habet, sed ex eo quod non habet, scilicet
uisum. Quod uero ait, contrariorum eandem non esse causam,
uerum est de formali; nam alio albet album, ut albedine, alio

nigrum, ut nigredine; sed de causa efficienti falsum est; idem
enim artifex potest idem dealbare et denigrare. Deus autem 10

auctor est boni [et] inquantum bonum; sed mali non est auctor
in quantum est malum.

Item, deus est causa constructiua, non peremtoria.
Sed malum potius perimit, quam construit. Ergo non
est causa mali; et sic uidetur, quod non sit omnium 15

causa. Ynde cum dicitur: deus non est causa mali, si nomine

mali intelligit malitiam priuationem, uerum dicit, quia, sicut
dictum est, priuationum nulle sunt cause; sed si intelligit rem

que est mala, id est rem que est a bono priuata, falsum dicit.

Caput X.1

Item fabulantur et dicunt: Pater incarnatus fuit in «0

abraham et in aliis ueteris testamenti patribus, Alius dei
in Christo et in aliis christianis, spiritus sanctus in illis
quos uocant spirituales. Ecce, hucusque credidimus filium

incarnatum; iam isti christurn predicant ingodinatum. Nichil
iam restât nisi ut latriam aut certe duliam ei impendamus: quia 25

si adorari debet caro christi et anima, quia per incarnationem

ista duo unita sunt uerbo, latria uel certe, sicut quidam uolunt,

superiori dulie gradu, que soli christi humanitati debetur: quare
dulia uel latria non adorabitur go din us, si christus incarnatus

est in eo? Miseri, quales uel quantos uos facitis, ut dicatis quod go

1 Am Rande rot: Contra décimant, quod pater incarnatus fuit in
abraliam et in aliis ueteris testamenti patribus, filius dei in christ0 et in
aliis christianis, spiritus sanctus in illis quos uocant spirituales.



392 Ein Traktat gegen die Amalricianer

ille, qui uenit in similitudinem carnis peccati,1 ueniat in carnem

peccati non solum per gratiam, sed etiam per carnis unitionem!
Et quamuis ista tamquam friuola ea facilitate reprobari pos-

sent, qua probantur: ne tarnen contemptum2 fidei surdis auribus

5 preterisse uideamur, sapientia nincat malitiam sanctorum testimo-

foi. i48v niis roborata. I Dicitis quod, sicut filius, ita pater et spiritus
sanctus sunt incarnati. Sed attendite, quid ait augustinus in
libro de trinitate: ,Solus filius in carne missus est, ut, qui erat
in diuinitate dei filius, humanitate fieret hominis filius; nec pater

10 carnem induit, ne idem esset pater et filius'. Item et3 ecele-

siasticis dogmatibus idem ait: ,Non pater nec spiritus sanctus

scilicet carnem sumpsit, sed tantum filius, ut qui erat in diuinitate

dei filius, in humanitate fieret hominis filius, ne filii nomen
ad alteram transiret, qui non esset eterna natiuitate filius. Ideo

15 ergo missus est filius, et non pater, quia congruentius mitti di-
citur qui est ab aliquo, quam qui est ex nullo, ne, si mitteretur,
ab alio putaretur'. Item idem in sermone de incarnatione domini :

,Deus unus est pater, deus4 unus est filius, deus6 unus est spiritus

sanctus, non très dii; sed unus est6 deus tribus7 in uocabulis,

20 unus in deitate substantie.8 Sed dicit michi hereticus: Si unum

sunt, omnes sunt incarnati. — Non; ad solum Christum pertinet
caro. Nempe aliud est anima, aliud est ratio, et tarnen in anima

est ratio; et una est anima; sed aliud anima agit, aliud ratio;
anima uiuit, ratio sapit, ad animam pertinet uita, ad rationem

25 sapientia'. Et paulo post: ,Ecce, inquit, aliud. In sole splendor
et calor in uno radio sunt; sed calor exsiccat, splendor illuminât;
suscipit calor feruorem, non illuminationem, suscipit splendor
illuminationem, non feruorem. Sic et pater et filius, licet unum
sint et unus deus sit, ad solum Christum tarnen pertinet caro,

30 sicut ad solam rationem sapientia uel ad solum calorem feruor'.
Quia ergo pater et filius secundum substantiam non sunt plures,
nec alii ab inuicem — non enim sunt due substantie —, secundum

1 Rom. 8, 3. 2 conceptum. 8 wohl zu lesen in libro de.
4 deus von 2. Hand übergeschrieben. 5 deus von 2. Hand

übergeschrieben. 6 est übergeschrieben, anscheinend von 1. Hand.
7 très. 8 fab'e, am Rande von 2. Hand fub'e.



aus dem Anfang des XIII. Jahrhunderts. 393

personam uero sunt plures et alii ab inuicem, quia pater et filius
non sunt una persona sed due, dicit hereticus: si filius incar-
natus est, et filius non est alia, sed una et eadem

numéro res, que pater est: ergo necesse est patrem quo-
que esse incarnatum. Ynam enim eandem rem numéro 5

impossibile est simul esse et non esse in eodem homine
incarnatam. Et ego dico: Si filius incarnatus est, et filius
non est una et eadem numéro persona, que pater est, sed

alia: non iccirco necesse est patrem quoque esse incarnatum;
aliam enim personam esse in uno homine incarnatam et aliam 10

simul in eodem homine impossibile1 est. Et ille: Si deus
filius incarnatus est, et deus, qui est filius, non est
alius, sed unus et idem numéro deus, qui est pater:
plus tarnen, quamuis diu erse sint persone pater et

filius, uidetur necesse esse patrem quoque esse incar- 15

natum cum filio propter unitatem deitatis, quam possi-
bile esse propter diuersitatem personarum non eum
esse simul incarnatum. Videte, quomodo Claudicat circa
incarnationem filii dei. Nam qui recte suscipit eius incarnationem,
credit eum non assumpsisse hominem in unitatem nature, sed in 20

unitatem persone: hic2 autem sompniat, hominem a filio dei magis

esse assumptum in nature unitatem, quam in persone unitatem.

Si enim hoc non opinaretur, non diceret, magis esse necessariuin

patrem cum filio esse incarnatum, quoniam unus est dous pater
et filius, quam esse possibile ilium3 | simul non esse incarnatum, f„i. 150t

quia plures sunt persone. Claudicat igitur utroque pede circa

filii dei incarnationem, qui una natura est cum pâtre |et filio]
et alia persona a pâtre. Nam quicunque existimat eandem

incarnationem sic esse secundum nature unitatem, ut filius non

possit incarnari sine pâtre, non intelligit sic eum incarnatum4 30

secundum unitatem persone esse, ut pater non possit incarnari

cum filio. Quippe deus non sic assumpsit hominem, ut natura
dei et hominis sit una et eadem, sed ut persona dei et hominis

1 inpossibile korrigiert aus possibile. 2 hinc.
3 von fol. cxlvi springt die Handschr. gleich auf fol. cl.
4 earn incarnatam.



.394 Ein Traktat gegen die Amalricianer

una sit et eadem, quod non nisi in una dei persona esse potest.
Diuersas enim personas unam eandemque personam esse cum

uno eodemque homine nequit intelligi. Nam si unus homo [est]
communis1 singulis pluribus personis est una persona, necesse

5 est plures personas, que alie sunt a se inuicem, esse unam

eandemque personam; quod non est possibile. Quapropter
impossible est, deo incarnato secundum unamquamlibet personam,
ilium secundum aliam quoque personam incarnari.

Sed quoniam michi uideor magis philosophis loqui quam
10 tbeologis — nam si uere theologi essent, magis sanctorum testi-

inoniis, quam humane rationi consentirent, scientes quia fides

non habet meritum, cui humana ratio prebet experimentum -—

ideo facultatis ratione naturalis hoc idem probare possumus,
scilicet quod, quamuis idem sint pater et filius, tarnen filius

15 rubore carnis sic superindui potuit, quod pater illius incarnatiouis

expers fuit. Ponatur2 in medium triangulus equilaterus. Scien-

1 communis übergeschrieben.
2 Mit dem Folgenden vergleiche man Garnerias, Serm. de sanc-

tissima Trinitate (in der Handschrift Troyes 1301 fol. 80v alsSermo ad
sco lares de trinitate bezeichnet), Tissier p. 142 f., Migne col. 713 A ff.:
Duobus modis deum cognoverunt philosophi per rationem: vel in iis,
quae erant in se, vel in iis, quae erant extra se In iis itaque, quae
erant extra se, cognoverunt deum quibusdam probabilibus et necessariis

argumentis, in quibus summae trinitatis apparet vestigium, non probabi-
litertantum, sed necessario probatum; sicut in illa geometrica propositione
demonstratur aperte, quae sic proponitur illis, qui sibi vindicant hanc

artem: ex data recta linea triangulum aequilaterum constituere Sed

nunc sacramentum trianguli videamus. In triangulo très lineae sie
aemulanturunitatemetadinvicemuniunturetacceduutadse,
ut fiat illis simile esse. Unde talis est in eo singularitas, ut
nec augeri vel minui,nec subtrahi quidquam possitabeo;alio-
qui vel circulos (es sind die Kreise gemeint, vermittelst derer über

einer gegebenen Grundlinie ein gleichseitiges Dreieck konstruiert wird),
quibus probatur, excedit, si quid augeatur, vel ad circulorum
circumferentias non perveniet, si quid minuatur, vel totus
destruetur, si quid subtrahatur. Talis tarnen in lineis plura-
litas comprobatur, ut liaec non sit illa vel tertia, vel e converso; alioqui
non esset aequilaterus, cum nihil sit illud, cui est aequale;
sed est unus aperte triangulus illesine divisione (l. confusione)



aus dem Anfang des XIII. Jahrhunderts. 395

dum quod in triangulo equilatero très linee sie emulantur unita-
tem et ad inuicem uniuntur et aeeedunt ad se, ut fiat illis simul

esse et conuenire in unuru esse. Vnde talis est in eo singula-
ritas, ut nee augeri nee minui nee subtrahi quiequam posait ab

eo; alioquin uel circulos quibus probatur excedit, si quid au- 5

geatur, uel ad circulorum circumferentias non pertingit, si quid
minuatur, uel totus destruitur, si quid subtrahatur. Talis tarnen

pluralitas in lineis est, quod eorum nulla sit altera; alioquin non

esset equale, quia nichil est illud, cui est equale. Est igitur
unus sine confusione trinitatis, trinus sine diuisione unitatis. Non 10

est in eo singularitas imperfecta nee pluralitas superflua, quia nee

imperf'ectionem ostendit in lineis, cum nichil minus habeant

singula; nee superfluam geminationen in toto, cum nulla ibi sint

imperfecta. Vnde nulla partium est ibi dissimilitudo.
Vocetur1 ergo triangulus ieveth2, linea uero prima ie, 15

trinitatis, trinus vero sine confusione (l. divisione) unitatis.
Non est enim in eo singularitas imperfecta nec pluralitas
superflua, quia nec imperfectionem ostendit in lineis, cum
nihil minus habeant singula, nec superfluam geminationem
in toto, cum nulla sint ibi imperfecta. Unde patet quod nulla
est partium ibi dissimilitudo. Non est etiam ibi collectio diver-

sorum, quia nou est turba; non enim hoc vocabulum ,triangulus' nomen

est collectivum; alioqui grammatice diceretur: ,triangulus sunt'. Nec est

ibi membroruin corporea compositio, quia non est corpus; si enim corpus
esset, constaret ex superfieiebus.

1 Am Rande die Figur eines gleichseitigen Dreiecks mit eiuge-

Mit der ganzen Stelle vgl. Garuerius 143 b f. (Migne 715 C): Huic
nostrae assertioni illud ineffabile uomen, quod tetragrammaton
vocant, eo quod ex quatuor con stet figuris, videlicet jod, he,
vau, he, apertissime suffragari videtur. Weiter unten 144 b (Migne 717 C):
Manifeste ergo ostensum est, quod quaedam hebraica nomina unitatem

essentiae, quaedam significant pluralitatem personarum; istud vero nomen
tetragrammaton, eo quod utrumque, sicut dictum est, praefigurat, ceteris
d'gnius invenitur. 2 ievheth. Vgl. welter unten.

statt welcher zu
setzen war:

uhet



396 Ein Traktat gegen die Amalricianer

secunda ev, tertia veth.1 Qnare uero huiusmodi nomine hunc

triangulum appellauimus, lineas uero huiusmodi nominibus distinxi-

mus, hee ratio est. Notum quippe est, quod illud ineffabile nomen,
quod tetragrammaton uocabant2, eo quod quatuor litteris, id est

5 ioth, he, vau, heth,3 scribebatur, excellentius erat omnibus dei

nominibus; unde in lamina aurea in fronte sacerdotis quasi in

digniori et eminentiori loeo ponebatur; et dicebatur ineffabile, non

quia fari non posset, sed quia ineffabilem nominabat. Sam4 cum
in ebreo quedam nornina essentiam diuinam solum demonstreut,

foi. i5ov. ut hei, alia uero | solam personarum distinctionem, ut adonay,
8aday: istud unitatem essentie et trinitatem insinuât personarum.
Et hoc perpendi potest ex interpretationibus litterarum.5 Joth

1 Über diese Bezeichnungen der drei Linien siehe weiter unten.
2 uacabant.
3 statt scheint also nrp geschrieben werden zu sollen.
4 Zum Folgenden vgl. Garnerius p. 144af. (Migne 716 C ff.): Cum

igitur decern sint nomina, quorum alia divinam significant essentiam,

aliapersonarumpluralitatem, ut testatur hebraea Veritas,
istud inter alia ideo dignius invenitur, et adeo, ut in lamina aurea in-
fronte sacerdotis portaretur; quod ipsum, sicut dictum est, utrumque,
scilicet unitatem essentiae et trinitatem significat personarum.
Haec enim sunt nomina, quae essentiam repraesentant: Saddai, quem
robustum et ad omnia sufficientein accipere possumus; secundum El,
quod „deus" sive „fortis" interpretatur; deinde Eloi et Eloe, quod et

ipsum, „deus" dicitur; quintum Sabaotli, quod „virtutum" vel „exer-
cituum" Septuaginta transtulerunt; sextum Je, je, quod in Exodo dicitur:
,Qui est, misit me ad vos'; septimum Jah, quod in halleluiah extremam
syllabam sonat et „iuvisibilis" dicitur, unde „halleluiah" „laudate iuvisi-
hilem" interpretatur; octavum vero, quod est Elohim, idem est ac si

dicerem: ,,dii nostri", et cuius singulare est Eloah; similiter cum dico

Adonai, idem est ac si dicam dominum, cuius singulare est Adou
Istud vero nomen tetragrammaton

5 Mit dem Folgenden vgl. Garnerius 143a—144b (Migne 715Cflf.):
Huic nostrae assertioni illud ineffabile nomen, quod tetragrammaton
vocant, eo quod ex quatuor constet figuris, videlicet jod, he, van, he,
(zu lesen heth; s. weiter unten) apertissime suffragari videtur. Nam

litterae istae simul coniunctae nomen unum efficiuut, quod essentiam
divinam praefigurat, videlicet jeve (zu lesen jeveth). Distinctae vero per
très distinctiones tria efficiunt nomina, quae très désignant hypostases,
ut sit prima distinctio je, secunda eu, tertia ve (I. veth). Quod autem



aus dem Anfang des XIII. Jahrhunderts. 397

enim principium interpretatur, he vita, vau ipsa, heth
viuacitas; coniuncte igitur insinuant: ,principium uite ipsa uiua-

citas'; quod est dicere: ,ipsa omnium rerum uiuacitas est prin-

coniunctae litterae essentiam divinam significent, vel distinctae hypostases,
ex litterarum interpretationibus potest perpendi. Jod enim principium,
he vita, van ipsa, heth (hiernach war auch oben heth, jeveth, veth
zu schreiben) vivacitas interpretatur. Dicatur ergo jeve (lies: jeveth),
id est: principium vitae ipsa vivacitas, ut sit sensus: ipsa omnium rerum
vivacitas est principium vitae temporalis et aeternae. Omnia enim per
ipsum vivunt, qui est ipsa rerum vivacitas; et haec est sola divina essentia.
Prima vero litterarum distinctio, scilicet je, interpretatur principium vitae.
Istud Patri proprie ideo convenit, quia hoc vocabulum „principium" modis
omnibus Patri congruit. Pater enim est totius Trinitatis principium;
principium filii, quia filius a Patre est generatione, principium Spiritus
sancti, quia ab ipso est processione vel spiratione; principium etiam est
ad creaturas. Hoc de Filio, hoc de Spiritu sancto dici non potest. Filius
enim non est principium Patris, sed Spiritus sancti et ad creaturas;
Spiritus vero sanctus nec Patris nee Filii est principium, sed principium
dicitur ad creaturas. Licet ergo Pater et Filius et Spiritus sanctus sint
unum principium, tarnen antonomastice Patri convenit, quod de ipso omni-
modis praedicatur; non de Filio, nec de Spiritu sancto. Secunda distinctio,
id est eu, vita ipsa interpretatur; et haec Filio ideo proprie convenit,
quia ipse hoc vocabulum „vita" sibi singulariter appropriât, ubi ait: „Ego
sum via, veritas et vita". Unde Apostolus. Nam licet una sit vita
Pater et Filius et Spiritus sanctus, Filius tarnen uuione deitatis, animae

et carnis aliter et quodam utiliori modo factus est omnium vita. In hoc

enim, quod deus erat, temporalem contulit bomini vitam, quoniam ipse

est; sed per illam, quam diximus, unionem vitam contulit ei sempiternam,

quoniam sine tine beatus est. Omni modo igitur de Filio praedicatur
hoc vocabulum „vita". Tertia distinctio, id est ve (zu lesen veth)
interpretatur „ipsa vivacitas"; et haec Spiritui sancto proprie convenit, quo
omnia vegetantur et foventur, ut suo calore vivant. Ipse enim est ardor
Patris et Filii (auch hier ist wohl angespielt auf Alanus, Reg. theol.,
Reg. III, Migne col. 624 C: „Monas gignit Monadem et in se suum reflectit
ardorem", eine Stelle, die weiter unten in dem Traktat gegen die Amal-
ricianer unter ausdrücklicher Nennung des Alanus citiert wird). Hinc

scriptum est: „Spiritus Domini ferebatur super aquas", vel, sicut habet
alia translatio: „incubabat aquis", sicut mater ovis incubât, ut ea vivificet.
Hinc etiam Ezechiel ait. Bene ergo Spiritus sanctus dicitur „ipsa
vivacitas" ; nam sicut in prima, sie in secunda conditione inspirante cuncta
sancto Spiritu vivifieata sunt, quia cunctorum est ipsa vivacitas.



398 Ein Traktat gegen die Amalricianer

cipinm uite presentis et future'. Herum autem uiuacitas est

diuina essentia, in qua est causa uite omni enti suo genere ui-

uendi, id est essendi. Prima autem distinctio,1 id est ie, primam
désignât ypostasim, id est patrem; interpretatur enim: principium

5 uite. Hoc enim uocabulum ,principium', licet toti conueniat trini-
tati, quia pater et filius et spiritus sanctus sunt uuum principium,
tarnen in hoc patri proprie attribuitur, quia de eo omnimodis

predicatur. Pater enim est principium filii et spiritus saneti et

creaturarum, filius uero non est principium patris, sed spiritus
10 saneti et creaturarum ; spiritus uero sanctus nec patris nec filii est

principium, sed solum creaturarum. Est ergo pater totius trini-
tatis principium et creaturarum, sed non sic filius uel spiritus
sanctus; et ideo de pâtre proprie dicitur ie, id est principium
uite. Secunda distinctio, id est ev, secundam désignât ypostasim,

15 id est filium. Interpretatur enim ,uita ipsa'; quod licet etiam
omni trinitati conueniat — nam pater utique et filius et spiritus
sanctus sunt una et ipsa uita —, tarnen filius quodam speciali
modo et nobis meliori fons est omnium uite,2 quando per sus-

cepte carnis passionem aperta est celi ianua et reddita uita
20 eterna; nichil enim in hac uita nasci prodesset, nisi redimi pro-

fui8set. Propter hoc bene de se ipso ait:3 ,Ego sum resurrectio
et uita', et:4 ,Ego sum uia, ueritas et uita'. Tertia uero

distinctio, id est veth, tertiam désignât personam, spiritum sanctum ;

interpretatur enim: ,ipsa uiuacitas'. Ipse enim est spiritus non
25 solum uiuens, sed uiuificans; ipso enim omnia uegetantur, uiui-

ficautur et fouentur. Vnde scriptum est:5 ,Spiritus dei ferebatur

1 Die Buchstabenbezeichnungen ergeben sich folgendermafsen. Das

Nomen tetragrammaton wird geschrieben pfl-p, un<* transkribiert ievheth,
oder vielmehr, wie unten, ieveth, womit oben das ganze Dreieck, weiter
unten die göttliche Wesenheit bezeichnet wird (das h in den Buchstabennamen

he und heth chetb) wird nach romanischer Aussprache ganz
ausgelassen). Von diesen vier Buchstaben nipp werden nun drei
Kombinationen („distinetiones") von je zwei aufeinander folgenden Buchstaben

gebildet, welche oben die Seiten des Dreiecks, hier die göttlichen
Personen bezeichnen: pp, (,—j, pp. Da i mit i, n mit [h]e, i mit v, n
[h]eth transkribiert wird, ergehen sich so die drei „distinetiones" ie>

ev, veth. 2 3 j0, u, 25. 4 Jo. 14, 6. 5 Gen. 1, 2.



399

super aquas', uel, sicufc habet alia translatio : ,incubabat aquis'

— sicut mater incubât ouis, ut calefiant et sic calore uiuant.
Vnde dicitur ardor patris et filii. Hinc alanus in maximis

theologie :1 ,Monas gignit inonadem et in se suum reflectit ardo-

rem'. Vt igitur ad methaforam trianguli reuertamur, totus ille 5

triangulus, id est ilia figura, uoeetur secundum supradictas rationes

ieueth, et intelligatur tota trinitas, tamquam figura figurans omnia

et a nullo figurata; que etiam in hoc, quod triangulus dicitur,
et unitatem désignât in figura et trinitatem in lineis, sicut et
trinitas et unitatem désignât in essentia et trinitatem in personis. 10

Prima uero linea dicatur ie, et patrem significet, secundum quod

supradictum est ; secunda uero ev, et filium significet, ut dictum

est; tertia veth,2 et designet spiritum sanctum, ut ostensum est.

Et bene, quia3 tribus istis personis tamquam tribus lineis rectis
ad uitam eternam peruenitur, cuius figure ratio et equalitas duo- 15

bus circulis sic ordinatis, ut circumferentia unius centrum tangat
alterius, et e contrario, comprobatur; sicut4 etiam unius essentie

1 Alanus, Regulae theologicae, Reg. Ill, Migne, Ser. lat., T. 210,
col. 624 b. Der richtige Titel dieser Schrift ist, wie hier citiert wird,
„Maximae theologiae". Auf denselben weist Alanus selbst in der
Einleitung hin (Migne col. 621 B): „Supercaelestis vero scientia, id est theo-
logia, suis non fraudatur maxi mis", wo freilich das nach cod. Cam-

pililiensis (Stift Lilienfeld in Nieder-Österreich) n. 144, fol. 102r von
mir zugesetzte maximis bei Mingarelli und darnach bei Migne im Drnck
ausgefallen ist. 2 Die Handschr. vhet.

3 Der Beweis ist ausgeführt hei Garnerius, p. 143a (Migne
714 A ff.): Probatur autem sic linearum aequalitas. Propositae lineae, quae
vocetur a, talis circumducatur circulus, cuius finem circumferentia tangat,
et centrum in capite ponat. Addatur etiam et secundus, in quo ratio
conversa discernatur, et vocetur b. Et a capite datae lineae protrahatur
secunda linea ad locum, ad quem circuli conveniunt, quae vocetur c. Et
probatur secunda a prima hoc modo, a et b a centro ad circumferentiain
procedunt. Ego b est aequalis a. Tertia vero, id est e, a prima et
secunda probatur quadam argumentatione, quam logici vocant a primo
ad ultimum, hoc modo, a est aequalis b, quia hoc iam probatum erat.
Sed a est aequalis c, quia a centro veniunt ad circumferentiam. Ergo
b est aequalis c. — Dazu bietet die Handschr. von Troyes 1301 auf
fol. 132 v Jig entsprechende Figur.

* Vgl. Garnerius 143 b (Migne 715 A): Sicut autem aequalitas



400 Ein Traktat gegen die Amalricianer

et trium personarum ueritas duobus testameDtis quasi duabus1

iezechielis2 rotis, de quibus dictum est: ,Et erat rota in
medio rote', dinoscitur.

foi. 15ii" Si» ig-îtur in illo triangulo inter duos circulos posito et dispo- j

5 sito secunda linea, id est eu, colore rubeo superinduceretur,
remanentibus aliis duabus in colore pristino, quo depiete erant,

quero utruin in triangulo eadem singularitas in figura uel plura-
litas in lineis remanserit? Vtrum quantitas uel ratio mutata
sit? Vtrum augmentum uel diminutionem receperit? Si enim

10 non sit eadem singularitas, iarn non est unus triangulus, sed

plures figure; si maior sit quantitas, excedit circulos; si uero
minor, non attingit eos. Non est, in quo uel figuram uel lineas

a ratione trianguli ostendere posait alteratas; non color secunde

linee superinductus mutat figure naturam uel proprietatem linea-
15 rum. Quid igitur mirum, si eodem modo filius rubore carnis

sic superinduci potuit, ut nec unitas essentie nec pluralitas
personarum mutaretur? Quamuis ergo pater et filius et spiritus
sanctus unum sunt in essentia, solus tarnen filius rubore carnis

trianguli ex duobus circulis sic ad invicem ordiuatis, ut alter in alterius
medio collocetur, sic et sanctae Trinitatis Veritas ex duobus Testamentis,

quorum alterum in altero intelligitur, novo scilicet et veteri, compro-
batur, quorum dispositionem Ezechiel contemplatus ait: „Et erat rota in
medio rotae". Rotam autem in medio rotae esse, est : unum Testamentum
intelligi in altero.

1 duobus. 2 Ezech. 1, 16: „quasi sit rota in medio rotae".
3 Vgl. Garnerius 144b (Migne 717Cf.): Sed et modo talis inter eos-

dem circulos triangulus proponatur, cuius linea tantum secunda b minio

superinducatur; quaero a geometra, utrum in triangulo eadem singularitas
in figura vel pluralitas in lineis remanserit? Utrum quantitas vel ratio
trianguli mutata sit? Utrum augmentum vel diminutionem receperit? Si

enim non sit eadem singularitas, quae prius, plures suntfigurae; si maior
sit pluralitas, non est triangulus; si quantitatem excessit, excedit
circulos; si diminutionem, non pervenit ad eos. Undo patet, quod eadem

singularitas, pluralitas et quantitas mutata non fuit. Non minima nostrae
fidei nobis hie triangulus sacramenta ostendit, quia, quamvis Pater et

Filius et Spiritus sanctus unum sint in essentia, solus tamen Filius
rubore carnis sic superinduci potuit, ut in nullo diminutionem pateretur
Trinitas, nec essentiae divideretur unitas, nec augmenti superfluitatem
reciperet, nec imperfectionis detrimentum.



aus dem Anfang des XIIJahrhunderts. 401

sie superinduci potuit, ut in nullo diminutionem pateretur trinitas,
nec essentie diuideretur unitas nec augmenti superfiuitatem re-

eiperet nec imperf'ectionis detrimentum.
Sed adhuc instant: Cum indiuisa sint opera trinitatis,

si filius carnem sumpsit, ergo et pater et Spiritus 5

sanetus. — Non, sed quo modo très sorores texunt tunicam
uni soli earum, ita quoque très persone operate sunt incarnationem
soli filio. IJnde augustinus in libro de trinitate: ,Trinitas
assumptionem carnis fecit uerbo, non patri uel spiritui'.

Caput XI.1
Sequitur alia heresis, quod affirmant scilicet, quod corpus 10

domini est ubique. Gaudeo plane, quia sathanas sathanam

eicit, et ideo non stabit regnum eius. Dicunt resurrectionem

corporum non esse. Apostolus autem dicit:2 ,Si mortui non

resurgunt, neque christus resurrexit'; et si Christus corpore non

resurrexit, ubi, queso, corpus eius est, quod nusquam est, immo 15

quod nec est? Quesitum est a quodam: ,Quid factum est de

corpore christi post mortem'? Qui respondit: ,Quid factum est
de3 terra'? Et querens: .Terra nichil aliud est quam terra'. ,Ita',
inquit,4 ,est hereticus de corpore christi'. Quoraodo potest
credere iste quod corpus christi ubique? Sic sathanas sathanam 20

eicit. Tu uero, si corpus christi ubique est, quid est quod
iuuenis in albis in monumento sedens5 mulieribus ait:B ,Ihesum

[quem] queritis; non est hie, sed surrexit'. ,Non est', inquit
angelus, ,hic, sed surrexit'. Affirmât7 resurrectionem dominici

corporis, et quod ubique non sit, dicens: ,Non est hie'. Vno 25

uerbo dampnat utramque heresim, affirmans quod christus corpore
resurrexit, et quod non est ubique. Hinc est, quod gregorius
in omelia de ceco, qui sedebat secus uiam mendicans8 ait: ,Hu-
manitatis est transire, diuinitatis stare. Per humanitatem enim

habuit nasci, crescere, mori, resurgere et de loco ad locum tran- 30

sire; diuinitatis uero eius est stare, quia ubique presens est nec

1 Am Rande rot: Contra undecimam, quod affirmant, quod corpus
domini est ubique. 2 I Cor. 15, 13. 8 de fehlt. 4 inquid.

6 Marc. 16, 5, verbunden mit Jo. 20, 12.
l: Matth. 28, 5—6; Marc. 16, 6. arfirmat, 8 Luc. 18, 35.

Jahrbuch für Philosophie etc. VII. 20



I 02 Ein Traktat gegen die Amalrieianer

per motum uenit nec per motum recedit'. Per hoe, quod ait,

quod per humanitatem de loco ad locum transit, corpus domini-

locale ostendit; per hoc autem, quod secundum diuinitatem ipsum

ubique presentem esse dicit, manifestât quod secundum diuini

5 tatem illocaliter perseuerat.
Sed |quoniam| in sacro eloquio corpus ehristi multipliciter

accipitur; nam corpus ehristi illud est quod semel est in pati-
bulo crucifixum, et illud quod cotidie in misterio est immolatum,
et illud quod ei unico domino est subiectum, una fide illu-

foi. i5iv minatum, | uno baptismate mundalum, quod corpus est sancta
ecclesia. Est autem ecclesia congregatio fidelium, que modo

ubique non est, quamdiu fiiii matris sue, id est heretici, de quibus
dictum est: ,Exierunt de nobis, sed non erant de nobis', pugnant
contra earn. Nec etiam illud quod semel est in patibulo cru-

15 cifixum, quod, sicut dictum est, locale est. Vnde augustinus in
cantico1graduum: ,Absens est, qui nobis dedit arram sanguinis sui,
id est christus, sponsus noster; sed absens est corpore, presens
maiestate'. Idem LXXV0 capitulo iohannis: ,Sursum est do-

minus; sed etiam hie ueritas est. Corpus enim domini, in quo
20 resurrexit, uno loco esse potest, Veritas eius ubique diffusa est'.

Dicitur quoque corpus domini, quod in misterio per manus sacer-
dotum in memoriam dominice passionis et eximie dilectionis, qua
redemit nos, iugiter immolatur, non quod aliud ab illo, quod de

uirgine natum est, sed alio modo sub specie panis et uini in

25 misterio datum. Vnde constat quod2 corpus ehristi quandoque
accipitur pro solo sacramento. Vnde augustinus: ,Caro carnis
et sanguis sacramentum est sanguinis'. Nam cum species panis
significet carnem, quodam tropo loquendi, quo res significans
nomine rei significate uocatur, nomine panis ilia panis species et

30 nomine sanguinis uini species appellatur.3 Quandoque caro
ehristi accipitur, ut dictum est, pro ea que crucifixa est, id est

pro re et sacramento, quandoque pro carne spirituali, id est pro

1 Lesung unsicher. 2 quod fehlt.
Die Stelle ist aus Petrus Pictaviensis entnommen und erhält

dorther ihr Verständnis; vgl. Sent. V c. 12, col. 1250 B Migne: Item,
dicit Augustinus: ,Caro carnis et sanguis sacramentum est sanguinis.



aus dem Anfang des XIII. Jahrhunderts. 403

re et non pro1 sacramento. Vnde ieronimus: ,Dupliciter
ictelligitur caro et sanguis, uel ilia que crucifixa est et sepulta,
et sanguis, qui militis effusus est lanceà, uel spiritualis illa ac

diuina, de qua ipse:2 ,Caro inea uere est cibus, et sanguis

meus uere est potus'; et: ,Nisi manducaueritis carnem' etc.' 5

Ynde cauendum est, ne impediat aequiuocatio. Nam propter
hoc lapsi sunt in errorem quidam discipuli, dicentes:3 ,Durus
est hic sermo', et abierunt retro. Sed dominus illis disceden-

tibus, XII, qui reinausorunt, instruxit. ,Spiritus est', inquit,4
,qui uiuificat; caro nichil prodest; verba, que locutus sum uobis, 10

spiritus et uita sunt.' Intellexistis5 spiritualiter: spiritus et

uita sunt, et uobis sunt. Intellexistis6 carnaliter: spiritus et

uita sunt, et uobis non sunt.7 Intelligite8 ergo spiritualiter.

Carne et sanguine utrobique invisibili, spirituali, intelligibili significatur
corpus Christi visibile, palpabile, plenum gratia et divina maiestate.'
Et hic videtur dicere aperte, quod caro Christi sit aliquid quod videtur,
et sanguis similiter (so Petrus Lombardus, Sent. IV dist. 10, c). Sed

utitur hic quodam tropo loquendi, quod res significans nomine rei signi-
ficatae vocatur. ünde cum species panis significet carnem, nomine carnis
hic appellatur, et species vini nomine sanguinis.

1 pro fehlt. - Jo. 6, 54. 54. 8 Jo. 6, 61. 4 Jo. 6, 64.
5 Intellexistis statt des handschriftlichen Intellexi schreibe ich nach

dem Folgenden, und fasse Intellexistis spiritualiter dem Sinne nach als
Vordersatz eines Bedingungssatzes, spiritus et vita sunt etc. als Nachsatz
desselben. Ebenso beim folgenden Satz. Das Ganze denke ich als eine

dem Heiland in den Mund gelegte Erläuterung des vorhergehenden
Ausspruchs. So ist der grammatische Bau auch in der mit unserer
Stelle dem Gedanken nach völlig übereinstimmenden bei Garnerius, In
die sancto Paschae sermo II, p. 131 b (Migne 688 A): Si liaec spiritualiter
et cum caritate intelligis, verba eius spiritus et vita sunt, et tibi sunt;
si haec non caritative, sed carnaliter intelligis, verba eius nihilominus
spiritus et vita sunt, sed tibi non sunt, sed fomentum damnationis et

mortis tibi sunt.
8 Intellexi 1. Hand, das »' von zweiter Hand oben hinzugefügt.
7 Vgl. aufser dem Anm. 5 citierten Garnerius auch Petrus

P i c t a v i e n s i s, Sent. V c. 12, col. 1249 D Migne: Quid tarnen
dominus Jesus discipulis abeuntibus propter sermonem, qui eis uidebatur
durus, respondit? Quod carnaliter intelligebant, quod spiritualiter intel-
Hgendum erat.

8 e von erster Hand dem ursprünglichen Intelliqit hinzugefügt.



404 Ein Traktat gegen die Amalricianer

Non hoc corpus, quod uidetis, manducaturi estis, neque bibituri
sanguinem, quem effusuri sunt, qui mo crucifigent.

Ex hiis uerbis illi quos supra diximus heretici abierunt

retro, non intelligentes, quod corpus suum non per partes
5 discerptum, sed integrum, nec uisibiliter in humana forma, sed

inuisibiliter in forma panis et uini corpus suum nobis se1 daturum
asserebat. Sensus enim uerborum talis est: ,Spiritus est, qui
uiuificat', id est: uerba hec spiritualiter intellecta uiuificant;

,caro nichil prodest', id est: carnaliter intellecta. Non hoc

10 corpus, quod uidetis, id est non tale corpus, scilicet non ita

nec sic effigiatum; sed sub alia specie, id est sub forma panis;

neque bibituri sanguinem ilium, id est talem, quia sub specie
uini bibituri estis, non sub figura sanguinis humani; nec etiam

per partes, sed integrum. Vnde hylarius: ,Vbi pars est

15 corporis, ibi est totuin'; et ieronimus: ,In singulis portionibus
totus christus sumitur, nec per singulos minuitur, sed integrum
se prebet in singulis.'

Cum igitur sit in omni- | bus illis locis, in quibus consecratur,
et cum eodem momento in diuersis locis et ualde distantibus simul

20 consecretur, querunt forte, utrum sit locale, et si locale, utrum ita
sit in loco, quod faciat distantiam Iocalem, sicut omne corpus, uel

utrum diffinitione loci sit in loco, ita quod in uno sit loco, quod

non sit in alio, licet in eo non faciat Iocalem distantiam, sicut

nunc sunt angeli et anime.2 Nos dicimus, quod neutro istorum

' Se fehlt.
* Am Rande rot: Petrus pictauiensis (pictauiensis soll das etwas

unsicher geschriebene Wort — etwa pictauif — jedenfalls heifsen). In
der That schliefst sich die ganze Ausführung, wie schon Hauréau,
Hist, de la phil. scol., II, 1, p. 86 n. 1 gesehen, eng au dessen Sentenzen

an. Vgl. Petrus Pictav. Sent. V c. 12, col. 1250 0 ff. Migne : Item,
corpus Christi est locale; aut ita est iu loco, quod facit distantiam localem,
sicut omne corpus; aut diffinitione loci est in loco, quia ita est in uno

loco, quod non in alio, licet in eo non faciat localem distantiam, sicut
sunt angeli et animae. At neutro istorum modorum dicitur corpus Christi
locale. Non enim implet locum faciendo distantiam localem; nam sic

uno et eodem tempore infinita loca impleret, quod est impossibile. Non
est verum, quod sit in loco diffinitione loci, scilicet quod ita sit in uno,
quod non sit in alio, cum sit similiter (wohl zu lesen: simul) in pluribus



aus dem Anfang des XIII. Jahrhunderts. 40ö

inodorum dicitur corpus christi locale. Non enim implet locum
faciendo localem distautiam; nain sie uno eodemque tempore
impleret infinita loca, quod est impossibile. Nec est uerum, quod
sit in loco diffinitione loci, scilicet quod ita sit in uno loco, quod

non sit in alio, cum sit simul in pluribus locis. Sed ita in loco 5

diffinitione loci continetur, quod non sit in quolibet, sed in uno
uel in pluribus simul. Est igitur ita locale, non quod ita sit
alicubi, quod non alibi, sed quia ita alicubi, quod non ubique;
et 8icut plenitudo diuinitatis habitauit in christo solo corporaliter,1
sic etiam corpus christi simul in pluribus locis spiritualiter. 10

Vtrumque enim, etsi mirura, tamen uerum, quod spiritus increatus
alicubi est corporaliter, et corpus christi sacramentale in pluribus
locis spiritualiter. Sed non mireris;2 attende, cuius sit corpus.
Ipsum est, quod de uirginis utero per clausam portam exiuit,
quod ad discipulos clausis ianuis intrauit,3 quod contra uaturam 15

nubes suscepit et leuauit.4

Transubstantiatur5 ergo panis et uinum in corpus et san-

guinem christi. Et quid mirum? Eumquid non ipsum est,

quod coram petro et iacobo et iohanne transfiguratum est?6

locis. Ideo dicendum, quod ita est in loco, quod loci diffinitione
continetur, quia ita est in uno loco, quod non in quolibet, licet in pluribus
similiter (I. simul).

» Col. 2, 19.

- Das Folgende stimmt fast völlig überein mit Garnerius, Iii die

s, Paschae sernio II, p. 131 b (Migne 687 C f.) : Cum haec attendis et

iniraris, attende, cuius sit corpus, et non miraberis. Ipsum est enim

corpus illud, quod de Virginia utero per clausam ianuam exivit. Ipsum
est, quod ad discipulos clausis ianuis intravit. Ipsum super mare siccis

vestigiis ambulavit. Ipsum contra naturam nubes suscepit et levauit.
3 Jo. 20, 26. < Act. 1, 9.
5 Vgl. Garnerius nach der Anm. 2 citierten Stelle: Hanc igitur

speciem panis et vini in corpus Christi transubstantiatam miraris? Num-
quid ipse est, qui coram Petro et Jacobo et Joanne transfiguratus est?

Numquid ipse est, qui cum duobus diseipulis euntibus in Emmaus pere-
grini formam suscepit? Illas transfigurationes non miraris, et propter
hanc obstupescis? Verbum, per quod omnia facta sunt, et omnia potest,
istud non potest? Yerbo, quo dixit, et facta sunt, hoc dixit, et factum
non erit? Veritas est, verba eius spiritus et vita sunt.

11 Matth. 17, 1—2; Marc. 9, 1.



40(! Ein Traktat gegen die Amalricianer

Numquid marie magdalene sub specie hortolani1 apparuit?2
Nonne coram duobus discipulis euntibus in emaus peregrini
formam suscepit?3 Verbum, per quod omnia facta sunt4, et
omnia potest, istud non potest? Verbo, quo dixit, et facta sunt,5

5 hoc dixit, et factum non erit? Veritas est,6 et uerba eius

spiritus et uita sunt,7 et propter hoc uera sunt.
Sed adhuc forte dicis: si corpus christi ubique non est, sed

locale, ubi est corpus christi, uel quid factum est de corpore
christi, postquam sumpsi illud et manducaui Audi. Corporalem

10 christi presentiam queris; in celo quere. Tecum ad tempus esse8

uoluit, quando et quamdiu necesse fuit. Exhibuit cibi corporalem
presentiam, ut te ad spiritualem excitaret. Discerne prudenter, quid
in sacramento dei sensui exhibitum est, quid spiritui accomodatum.9

Quando in manibus eius sacramentum tenes, quando ore sus-

15 cipis, quando manduc.as, quando gustas, corporaliter tecum est;
denique in uisu, in tactu, in sapore corporaliter tecum est.

Quamdiu sensus corporaliter afficitur, presentia corporalis non

aufertur; postquam autem sensus corporalis deficit in percipiendo,
deinceps corporalis presentia querenda non est, sed spiritualis

20 retinenda. Dispensatio compléta est, perfectum est sacramentum,
uirtus manet, Christus de ore ad cor transit. Melius est, ut
uadat ad mentem tuam, quam in uentrem tuum. Cibus est

anime, non corporis. Venit ad te, non ut consumatur, sed ut

fol. ir.iv comedatur. Cibus grandium10 est; crede,11 et manducabis, | non

25 ut mittas eurn in te, sicut cibum carnis tue, sed tu mutaberis

in ilium. Si ergo queris, ubi sit corpus christi compléta tue
salutis dispensatione, ibi quere, ubi et prius fuit, quam per
sacramentum suum corporaliter tecum esse inciperet, et inde12 non

discessit, quando ad te uenit.

1 ortolani. 2 Jo. 20, 15. 3 Luc. 24, 13 ff.; Marc. 16, 12.
I Jo. 1, 3. 5 Ps. 32, 3. 0 Jo. 14, 6. 7 Jo. 6, 64.
3 esse fehlt. " So, r.icht accommodation, die Hdschr.
10 Lesung unsicher.
II Die Handschr. cresce. Vgl. Garnerius, In die s. Paschac

serm. II, p. 131 b (Migne 688 A): Para igitur mentem, non dentem ;

crede, et manducasti.
12 Vielleicht unde?



aus dem Anfang des XIII. Jahrhunderts. 407

Sunt tarnen inter eos aliqui, qui distinguunt inter
corpus exterius et corpus interius, corpus exterius
uocantes uisibile et palpabile corpus, quod cruci af-
fixum fuit, corpus uero interius quandam uim diuinam,
quam plato uel mentis conceptum, uel noym, uel ydeas 5

nominauit. Deceptus enim fuit plato humana similitudine,
quoniam in humanis aliud est artitex, aliud materia, aliud mentis

conceptum, quo preconcipit artifex operis futuri statum; quod

conceptum dicitur notio, quia eo innotescit artifiei opus suum

futurum, antequam sit, exemplariter. Vnde plato ab eterno 10

deum esse artificem de preiacente materia uoluit, non creatorem
de nichilo, et ylem, primordialem materiam, coeternam artiiici, et

mentis conceptum, quod plato dixit ydeas, id est formas,

aristotiles speciem, et quod plato artificem, iste operatorium;
et sie fingebant plura prineipia coeterna. Illud ergo mentis 15

conceptum uel ydeas uel, secundum aristotilem, speciem

uoeant quidam istoruin corpus interius, quod forte dicunt esse

ubique. Sed in hoc etiam sibi uidentur contrarii, cum dicant:

Quidquid in deo est, deus est. Nam cum illam uim dicant
in deo esse, et ipsa deus est. Sicut ergo non intelligibile, quo- 20

modo deus ubique est, sicut testatur crisostomus, sie nec ab

eis intelligitur, quomodo corpus domini ubique est.

Q,uia tarnen istud magis est fictio philosophi, quam ueri-
tas theologica, tali facilitate respuatur, qua probatur. Nam

si ita uerum esset, ut plato dicebat, multa sequerentur incon- 25

ueuientia, quia plura essent prineipia coeterna: et sie nou esset

unum prineipium, neque deus et unus et simplex, quod secundum

multipliées rationes sic oportet esse. Omne enim compositum ab

uno simplici necesse est habere prineipium. Nulla enim forma
sine subiecto, nec aliquid subiectum sine forma.1 Quicquid autem 30

est, uel est subiectum forme, uel forma subioeti. Necesse est

ergo, tarn subiectum, quod non potest esse sine forma, tam

formam, que non potest esse sine subiecto, esse composita. Sed

quicquid est compositum, est ab aliquo uel ab aliquibus. Si ab

' Vgl. Ala 11 us, de articulis catholicae fidei I, 4 (Migne col. 59911).



408 iiiii Traktat gegen die Amalricianer

aliquo; ergo a composite, tiel non. Sed non a composite; quia,
si a composito, et illud compositum iterum esset ab aliquo; et
sic in infinitum. Nulla ergo esset suprema causa. Necesse est

ergo, ut causa compositions omnium prorsus sit simplex.

Caput XII.1
5 Sed ad hoc, quod adiungunt, transeamus. Sicut, inquiunt,

corpus domini adoratur in pane consecrato in altari, ita
adoratur in pane simplici apposito comedenti. Hec heresis

ab ilia descendit, qua dicunt, corpus domini esse ubique.
Sieut enim ipsum adorandum dicunt in pane simplici uel con-

10 secrato in altari, sic et ipsum adorandum dicunt ubique, quia
dicunt ipsum esse ubique. Sed ideo proponunt de simplici pane,
ut facilius decipiant auditores propter similitudinem, quam simplex
panis habet cum corpore domini suinpto sub specie panis.

Et licet merito redarguere simplicitatem uerborum, qua dicunt

foi. (su r panem | simplicem sicut panem consecratum adorandum esse —
fides enim habet eatholica, quod post consecrationem non est panis
in altari, sed caro, nec alia quam ea, que est do uirgine nata,

quoniam ex ui uerborum illorum: ,Hoc est corpus meum' substantia

panis uertitur in substantiam carnis; unde et ilia conuersio proprie
15 ,transubstantiatio' nominatur2 —: tamen ne uideamur uerbis iu-

haerere et sic differre, quod intendimus, scire debent, quod adorare

est, catholicae fidei cuitum uel deo propter se ipsum uel alicui
sancte creature propter deum signis euidentibus exhibere; qui
cultus, cum impenditur creatori, latria, creature uero impenses

20 dulya nominatur. Hnius autem cultus euidentia signa debent

esse capitis humiliatio, manuum eleuatio, pectoris tonsio, genuum
flexio, dcuotio orationis, eft'usio lacrimarum, t'requens suspirium.
Hiis signis se fidelem ostendere debet eatholicus, quotiens dominici

1 Am Rande blau : Contra duodecimam, quod inquiunt: sicut corpus
domini adoratur in pane consecrato in altari, ita adoratur in pane
simplici apposito comedenti,

2 Vgl. Petrus Pictav. Sent. V c. 12, col. 1247 B Migne: Nullum
verbum adeo proprie hic ponitur, quam transubstantiari, quia
substantia in substantiam transit, mauentibus eisdem proprietatibus.



aus dem Anfang des XIII. Jahrhunderts. 409

corporis baiulis1 occurrit. Qui- ergo uetule de furno deferenti

panes obuiam uenerit, numquid sic adorabit? Humiliabit caput,
eleuabit manus, tondet pectus coram uetula? Quis8 hoc uidens

non dicat: ,Quid insanisV Qnare non faciunt, quod affirmant,
ut tamquam heretici iure proprio4 comburantur, uel saltem tarn- 5

quam insani coërceantur5 in uineulis, uel in carcere retrudantur?
Sed istud, quod est prineipium omnium sacramentorum,

quantum in ipsis est, euacuant, ut hoc euacuato etiam cetera
sacramenta euacuanda demonstrent.6 Vnde dicunt, quod, si
aliquis esset spiritualis, et haberet illam ueritatis 10

cognitionem, quam se habere dicunt: et cessarent
omnia sacramenta, quia sacramenta ecclesie signa
sunt, sicut cerimonialia in ueteri lege; et sicut ad-
ueniente christo cessauerunt, ita nunc per spiritum
sanctum aduenientem in eis hec signa debent cessare. 15

Sed quare hoc dicunt? Quia nesciunt, quid sit sacramentum,

que uirtus sacramentorum, que differentia inter ueteris et noue

legis sacramenta. Vnde sciendum est,7 quod sacramentum dicitur
a sacro signo, uel sacro secreto; unde dicitur sacre rei Signum,
uel sacrum secretum, uel sacrum signatum. Distinguitur autem 20

inter sacra signa et sacra sécréta. Et quoniam signorum quedam
sacra sunt et quedam non, de illis que sacra sunt uideamus, quia
de non sacris nichil ad presens. Sciendum ergo, quod sacrorum
signorum aliud est sacrum signum et sacre rei, aliud est non
sacrum signum, sed sacre rei; sed omne signum, sacrum uel 25

non sacrum, quia8 tarnen rei sacre, sacramentum uoeatur. Verbi
gratia non sacrum signum, sed sacre rei, fuit serpens aëneus8
in palo. Non enim erat res sacra — nam si esset, ezechias,
ydolatrie persecutor, non comminuisset eum —; tamen signum
sacre rei fuit, quia christi in cruce pendentis. Sacrum signum 30

1 baiulus. 2 Quid. 3 Quid.
1 Die Handschrift p 6 coherceantur.

demonstrcint.
7 Ähnliches, doch nicht in wörtlicher Übereinstimmung, bei Petrus

Lombardus, Sent. IV d. 1, b; Petrus Pictav. Sent. V c. 1.
8 Lesung unsicher. 9 eneus.

Jahrbuch für Philosophie etc. VII. 27



410 Ein Traktat gegen die Amalricianer

sacre rei baptismus; sacrnm signum enirn est sacre aque ablutio

sacra, et sacre rei, quia mundationis anime.

Différant1 autem ueteris et noui testamenti sacramenta.

Nam ueteris testamenti sacramenta non sunt sacra signa, quia
5 non sunt iustificantia, sed sacre rei, quia rem sacram significantia,

noui uero testamenti sacramenta sacra signa sunt, quia iustificant,
et sacre rei, quia rem sacram significant. Vnde augustinus:
,Q,uod significandi gratia tantum instituta fuerunt, solum signa

fol. 153* sunt, non | sacra', sicut sacrificia carnalia et obseruantie ceri-

10 moniales ueteris legis, que nunquam iustos poterant facere

offerentes, quia, ut ait apostolus,2 ,[si] 8 sanguis taurorum uel

uitulorum et cinis uitule aspersus inquinatos sanctificabat ad

emendationem carnis', non anime. Vnde augustinus: ,Nichil
aliud intelligo inquinationem, quam lex mundat, nisi contactum

15 mortui hominis, quem qui tetigerat, inmundus erat VII diebus,
sed purificabatur die tertio et septimo, ut mundus intraret
templum. Constat ergo signa ueteris testamenti non fuisse sacra;
quia tarnen sacre rei, ideo sacramenta. Signa uero noui testa-

1 Hauréau a. a. 0. S. 86 Anm. verweist zu dieser Stelle und der
ähnlichen fol. 153v auf Petrus Pictaviensis Sent. IV c. 3, wo es

col. 1143 B Migne heifst: Mobilia sunt, quae ad tempus data sunt propter
figurandum, non iustificandum ; quae quidem in reverentia habita sunt,
donee veniret Veritas, in cuius significatione sunt data, qua veniente
cessavit umbra et figura caerimonialium (col. 1144D:) Caerimonialia
autem non erant signa, nisi rei futurae (col. 1146 C:) Dicunt tamen,
quod inter sacramenta veteris ac novi testamenti non in hoc est differentia,
quod ista iustificent in caritate facta et non ilia; nam utraque iustificant,
si sint in caritate. Besser, als auf diese wenig beweisende Stelle konnte
hingewiesen werden auf Petrus Pictav. Sent. V c. 3 (col. 1249 B Migne):
Inter sacramenta veteris et novae legis haec est differentia, quod ilia non
efficiunt quod figurant, haec autem efficiunt quod figurant. Weit genauer
aber entspricht den Ausführungen des Traktats gegen die Amalricianer,
was Garnerius, de nativ. domini sermo I, p. 95 b (Migne col. 606 B)

sagt: Sacramenta quippe legis non illud officiebant, quod figurabant, sed

erant signa rei, non res signi, non significata, sed significantia; sub gratia
vero sacramenta efficiunt, quod figurant.

2 Hebr. 9, 13. 2 si ist fälschlich aus der Bibelstelle (wo ein
Nachsatz folgt) hieher übertragen.



aus dem Anfang des XIII. Jahrhunderts. 411

menti et sacra sunt et sacre rei; sacra, quia instituta sunt non
solum causa significandi, sed etiarn sanctificandi, dum tarnen

significans similitudinem gerat significati. Ynde augustinus;
,8i sacramenta non haberent similitudinem rerum, quarum sunt

sacramenta, proprie sacramenta non dicerentur. Sacramentum 5

enim proprie dicitur, quod ita signum est gratie dei et rei in-

uisibilis, ut ipsius ymaginem gerat.' Son igitur significandi
tantum gratia sacramenta sunt instituta, sed etiam sanctificandi.

Hac ergo ratione ueteris testamenti sacramenta cessant,

quia, ut dictum est, significant, non sanctificant. Novi uero 10

testamenti numquam cessare debent, quia ipsa efficiunt quod

figurant.
Quid1 est ergo ilia eorum ueritas, que sacramenta

ueritatis, immo ueritatem euacuat in sacramentis? Quid am-
plius conferre potest, nisi quod, sicut dicunt, sancti- 15

ficationem in uia, glorificationem in patria? Et hec

conférant sacramenta, quia et merito sanctificant et premio glori-
ficant. 8ed dicunt: Sine omnium obligatione sacramen-
torum sola ueritas ista confert. Sed si hoc esset, quod
dicunt, nichilominus hec obseruanda sunt, quia causa humiliationis 20

et exercitationis data sunt. Per hec enim excitamur ad maiorem
dileetionem, exercitamur ad laborem, humiliamur ad obedientiam.

Sciendum tarnen, quod antiqua sacramenta non sic euacuata

sunt, quod annullata, sed ideo euacuata, quod in melius mutata.
Lex enim consistit in tribus: sacramentis, moralibus, cerimonialibus. 25

Christus eompleuit sacramenta mouendo, moralia addendo — unde
in ueteri lege dictum est: ,Dilige proximum tuum, et odio habebis

inimicum', in noua uero lege: ,Diligite inimicos uestros, benefacite
hiis, qui oderunt uos'2 —; cerimonialia in melius comrnutando, id
est in significata. Vnde loco circumcisionis ideo baptismus 30

ponitnr, et quia plenius, et quia commuants datur; communius,
quia utrique sexui, circumcisio uni tantum; plenius autem, quia
cireumcisio abolebat peccatum, sed non dabat dona karismatum,
id est gratiarum; sed baptismus et peccatum remouet, et in

1 Die Handschr. quod. * Matth. 5, 43 - 44.

27»



412 Ein Traktat gegen die Amalricianer etc.

gratia proraouet. Similiter loco typici agni datum fuit dorainici

corporis sacramentum, tanto excellentius, quantum res signum,
et ueritas precellit figuram. Vnde, teste ieronimo, celebrato

cum discipulis typico pasca, corpus et sanguinem suum tradidit
5 dominus, nobis insinuans, precedens1 typicum esse tiguratiuum

corporis et sanguinis sui. Vnde christus dicitur in altari ,agnus
dei, qui tollit peccata mundi'2; et etiam in figura agni crucem

gerentis sculpitur, ut insinuetur agnus ille typicus esse christi
crucifixi. Quod ergo in melius mutatur, non annullatur; quia si

10 alicui X solidorum debitor essem, et XX persoluerem, nullus

esse deberet conquestionis uel calumpnie locus. Sathanas igitur
sathanam, non ueritas eiciat ueritatem; sed si eam impugnet
falsitas, non tamen expugnet.

Quod uero dicunt, quod usque ad V annos omnes
15 homiues erunt spirituales, ita ut unusquisque poterit

dicere: ,Ego sum spiritus sanctus', et: ,Antequain
abraham fieret, ego sum', sicut christus dicere poterat:
,Ego sum filins dei',3 et: ,Antequam abraham4 fieret,
ego sum',5 ita friuolum reputo, quod nec responsione sit dignum,

20 presertim quia de futuris non iudico; non enim sum propheta
uel filius prophète.6 IIoc tamen certius tempus illud aduenisse

conicio, de quo dominus ait:7 ,Surgent pseudochristi et pseudo-

prophete';8 de quibus istos esse arbitror, qui non tarn in celum,

quam in cenum ponunt os suum. Sed ad hoc dominus nos

25 prémunit, quid credere debeamus. ,Si dixerint', inquit,9 ,uobis:

ecce hic est christus, ecce illic, nolite credere.' Melius ergo eos

futuros esse credamus antichristos, qui sic induunt antichristi

formarn, ut se extollant ad eurn, qui colitur et creditur cum patre
et filio deus, spiritus sanctus, qui est benedictus in secula. Amen.

1 precendens. - Jo. 1, 29.
3 Vgl. Matth. 26, 63—64. 1 Abraham fehlt in der Handscbr.
5 Jo. 8, 58. 6 Amos 7, 14. : Matth. 24, 24.
3 Vgl. Caesarius Heisterbacensis, Dialog, miraculorum dist.

V c. 22 (ed. Strange, Colon. 1851, T. I p. 305): Impletumque est in eis

(den Amalricianern) quod dicitur in evangelio: Surgent pseudochristi et

pseudoprophetae' et cetera. 9 Matth. 24, 23.

<4—c —


	Ein Traktat gegen die Amalricianer aus dem Anfang des XIII. Jahrhunderts

