Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 7 (1893)

Artikel: Ein Traktat gegen die Amalricianer aus dem Anfang des XIII.
Jahrhunderts

Autor: Baeumker, Clemens

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761705

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761705
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

EIN TRAKTAT GEGEN DIE AMALRICIANER
AUS DEM ANFANG DES XIII. JAHRHUNDERTS.

Nach der Handschrift zu Troyes zum ersten Mal
herausgegeben

von Dr. CLEMENS BAEUMKER.

— ®o

Einleitung.

§ 1. Die Handschrift.

Ausgehend, wie es scheint,! von dem Neuplatonismus des
Johannes Scotus Eriugena,? dessen ratselhafte Schrift wegi
QUGEmg ueQLoiov sive de divisione naturae in anderm Sinne

t Charles Jourdain, Mémoire sur les sources philosophiques des
hérésies d’Amaury de Chartres et de David de Dinant (Mémoires de
I’ Institut de France, académie des inscriptions et bell. lettr. T. XXVI,
2. Paris 1870, p. 467—493.

2 Ich schreibe Eriugena, wie aulser zwei von Floss in seiner
Ausgabe (Migne, Patrol.,, S. L., T. 122) benutzten Handschriften, einer
Florentiner s. XI oder XII und einer Darmstidter s. XII (vgl. F loss a.
a. 0. p. XIX), auch die wohl ilteste aller Handschriften der Dionysius-
Ubersetzung, der cod. Bernens. 19 s. X—XI (vgl. Hagen, Catalogus codi-
cum Berpensium, Bernae 1875, p. 12) bietet. Dort heilst es (ich konnte
die Handschrift in Breslau benutzen)_fol. 3v: IN HOC LIBRO SCI
DIONISII ARIOPAGITE: CONTINENT LIBRI QVATVOR: QVOS 10’8
€RIVGENA TRANSTVLIT D€ GRECO IN LATINVM: Andere Hand-
schriften — aufser den von Floss a. a. O. vermerkten u. a. auch die des
Cistercienserstifts Zwettl in Nieder-Osterreich n. 236 s. XII; vgl. Xenia
Bernardina, II., Handschriftenverzeichnisse, Bd. I, Wien 1890 S. 881 —
haben die Form Ierugena. Die gebriuchliche Form Erigena ist nach
Floss a. a. 0. ohne handschriftliche Gewihr.



Ein Traktat gegen die Amalricianer etc. 347

auch von orthodoxen Theologen, wie Jsaak, dem Abt von
Stella,! und Garnerius von Rochefort, dem Abt von Clairvaux
und spitern Bischof von Langres,? verwertet wurde, hatte um
die Wende des 12. zum 13. Jahrhunderts Amalrich von Bennes
(in der Dioecese Chartres) eine extrem pantheistische Lehre aus-
gebildet,® in welcher die auch sonst in der Schule von Chartres,
wie bei Bernard von Chartres,* anklingende naturalistische
Richtung auf theoretischem, wie auf praktischem Gebiet zum
vollen Durchbruch geiangt ist, und sich zugleich mit der auch
sonst um diese Zeit auftretenden® schwirmerischen Lehre von
dem neuen Zeitalter des heiligen Geistes verbindet.

Uber die Lehre des Amalrich und seiner Anhinger, die nach
Amalrich’s Tode auf der Synode zu Paris im J. 1210€¢ verworfen

1 Jsaak von Stella scheint die Lehre von den Theophanieen dem
Johannes Scotus Eriugena entnommen zu haben, auf den Garnerius
(s. Anm. 2) sie ausdriicklich zuriickfiithrt. Vgl. Jsaac Stellensis de anima,
Migne, Patrol. Curs. compl., Ser. lat., T. 194, col. 1888 B.

2 Garnerius, In die Epiphaniae sermo II (Migne, Patrol., S. L.
T. 205, col. 631 B): Nam sicut in caelis describit Joannes cogno-
mento Scotus quatuor manifestationes, id est theophaniam, epiphaniam,
hyperphaniam, hypophaniam, de quibus alibi disseruisse me memini . . .

3 Hauréau, Histoire de la philosophie scolastique, II. Part., T. 1,
Paris 1880, p. 83—107: Amaury de Bennes et le concile de Paris.

4 Bernardi Silvestris de mundi universitate libri duo sive mega-
cosmus et microcosmus. Nach handschriftl. Uberlieferung zum ersten
Male hrsg. von C.S. Barach und J. Wrobel (Bibl. Philosophor. mediae
aetatis, hrsg. von C. S. Barach, Bd. I), Innsbruck 1876. — Wenn Reuter,
Gesch. d. religiosen Aufklirung im Mittelalter, Bd. II, Berlin 1877,
S. 807 Anm. 16 meint, es bediirfe dringend einer grammatisch erklirenden
Behandlung dieses Werkes, so ist vielmehr eine Textausgabe notig, welche
durch Herstellung eines gereinigteren Wortlaats, a!s diese mangelhafte Editio
princeps ihn bietet, denselben schon ohne weitere Erklarungen lesbar
machen wird. Dann werden anch Versungetiime, wie I, ¢. 3, v. 147: Sol
iubar est medius, quo plenus (lies plenius, mit cod. Bernens. 710)
astra niterent, II, ¢. 4, v. 17: Nempe tuum genus unum (lies unde, die
Abkiirzung un ist falsch aufgelost) meum etc., I, c. 14, v. 65: Quod foris,
auditus interpres, lingua quod intus est (lies intra est, mit cod. Bern.
A. 91. 19 und 710), und manche dhnliche, von selbst wegfallen.

5 Bei Joachim von Fiore; vgl. H. Denifle, Das Evangelium
aeternum und die Commission zu Anagni, Archiv f, Litteratur- u. Kirchen-
geschichte des Mittelalters, Bd. I, Berlin 1885, S, 49—142. — Der aus
Apocal. 14, 6 entnommene Ausdruck , Evang-lium aeternum‘ hat schon
bei Origenes de princip. interprete Rufino IV, 25 (p. 363, 31-—865, 2
ed. Redepenning) eine schwiirmerische Auslegung gefunden.

6 C. J. von Hefele, Conciliengeschichte. Bd, V, Aufl. 2, besorgt
von A. Knépfler, Freiburg i. Br. 1886, S. 861 f.



348 Ein Traktat gegen die Amalricianer

wurde, waren wir bis dahin am genauesten durch den Dialogus
miraculorum des Caesarius von Heisterbach!, sowie durch
den Chronisten Martinus Polonus unterrichtet. Eine neue
Quelle wurde vor kurzem durch B. Hauréau,? den verdienten
franzosischen Geschichtschreiber der scholastischen Philosophie,
herangezogen. KEs ist ein anonymer Traktat ,Contra Amau-
rianos*, welcher sich in der Handschrift 1301 der Bibliothek
zu Troyes findet. Hauréau teilt aus demselben nur einzelne
Siitze mit, zumeist in franzosischer Ubersetzung. Durch Mitteilung
der ganzen Abhandlung hoffe ich, fiir die geschichtliche Dar-
stellung der Philosophie und Theologie des Mittelalters einen
nicht wertlosen Baustein zu liefern.

Die Handschrift hat in dem Catalogue général des manu-
scrits des bibliothéques publiques des départements, T. 1I, Paris
1855 (von Harmand) p. 536 eine bis auf Kleinigkeiten zu-
treffende Beschreibung gefunden. Es ist eine Pergamenthand-
schrift in 4% in zwei Columnen von verschiedenen Héanden im
ersten Drittel des XIII. Jahrhunderts geschrieben. Die Numerie-
rung (in romischen Ziffern) geht bis fol. 171; doch springt sie
von fol. 148 gleich auf fol. 150, so dals der Codex nur 170
Blatter zdhlt. In orthographischer Beziehung ist zu bemerken,
dals meist noch ¢ steht, wo bald ¢ iiberzugreifen beginnt; die
Interpunktion ist im ganzen sorgfiltig, der Text ziemlich cor-
rekt. Nach Angabe des Katalogs stammt die Handschrift aus
Clairvaux.

Der Band scheint aus zwei Teilen hergestellt zu sein. Den
grofseren ersten Teil bildet eine zusammenhidngende Masse von
Sermonen, der kleinere zweite Teil enthilt verschiedenartige
Nachtrige.

Fol. 1—140" finden sich 41 urspriinglich anonyme Ser-
monen. Von einer Hand des XVII. Jahrhunderts ist auf dem

! dist. V. e. 22, ed. Strange, Colon. 1851, T. 1, p. 304—307.

2 In der Histoire de la phil. scol., II, 1, Paris 1880. In der altern
Arbeit Hauréaus: De la philosophie scolastique, T, I, Paris 1850
(p. 391—417: Amaury de Béne et David de Dinant) ist der Traktat noch
nicht beriicksichtigt.



aus dem Anfang des XIII. Jahrhunderts. 349

oberen Rande von fol. 1* iibergeschrieben: Sermones Garnerii
magni Lingonensis Episcopi, Clariuallensis monachi,
Theologi doctissi< mi>>; fol. 1407 ist von alter Hand ver-
merkt: Explicinnt sermones numero XLI. — Der Gelehrte,
welcher im XVII. Jahrhundert auf der ersten Seite die Titel-
notiz eintrug, hat richtig gesehen. Wir haben in der That die
Sermones des Garnerius vor uns, welche von Bertrand Tissier
in der Bibliotheca Patrum Cisterciensium, T. III, Bonofonte 1660,
p. 75—192 veroffentlicht und in der Migne’schen Patrologie,
Ser. Lat. T. 205, col. 555—-828 wieder abgedruckt sind. Wenn
aber Tissier 3. 75 bemerkt: Huius sermones elegantes exhibemus,
quos nobis Bibliothecae Clarae-vallis et Vallis-Clarae suppe-
ditarunt. so hat er jedenfalls nicht unsere Handschrift benutzt,
welche gegen seinen Text teils mehr, teils weniger Sermonen
bietet, sondern wohl die Handschrift Troyes 970, s. XIII., welche
nach Angabe des Katalogs! gleichfalls aus Clairvaux herriihrt.

Fol. 141" col. a — 154" col. a? steht ein anonymer
Traktat, mit der Rubrik: Contra amaurianos® XLII, wo die
Ziffer XLII die Zéihlung nach den voraufgehenden 41 Ser-
mones weiter fithrt. Derselbe ist von zwei Hénden geschrieben,
deren erste von fol. 141*a bis fol. 142Vb geht, worauf die
zweite fol. 143 a einsetzt. Da die Schrift in dem von der ersten
Hand geschriebenen Stick in den letzten Zeilen im Vergleich
zu der sonstigen kleinen und engen Buchstabenform plotzlich
auffallend gedehnt erscheint, hat es den Anschein, als seien die
zwei ersten Blitter einer andern Handschrift, die im Anfang
vielleicht beschidigt war, erst spéiter vorgesetzt, wo dann beim
Schreiben jene Dehnung notwendig wurde, um den Anschlufs
an das folgende Blatt zu gewinnen und auf der Seite nichts
leer zu lassen. Hinsichtlich des Alters besteht aber zwischen
beiden Hinden kein merkbarer Unterschied.

1 Cat. gén. etc. p. 401.

_ 2 Der Cat. gén. etc. p. 536 gibt filschlich an fol. 141 bis fol. 155
einschlie(sl. — Dals die Blattzihlung von fol. 148 auf fol. 150 springt,
wurde schon oben bemerkt.

3 Das erste a in amaurianos ist sehr undeutlich.



350 Ein Traktat gegen die Amalricianer

Nach dem Traktat gegen die Amalricianer folgen noch
6 Sermonen, von denen zwei sich unter den von Tissier abge-
druckten Sermones des Garnerius finden. Von den vier andern
vermute ich, dals sie gleichfalls dem Garnerius angehoren. Sie
haben mit den andern in der Form grofse Ahnlichkeit, und die
eben erwiahnten nachgetragenen zwei Sermonen des Garnerius
stehen mitten zwischen ihnen. Da die Zuteilung an diesen indes
immerhin nicht ganz sicher ist, so habe ich sie in der folgenden
Ubersicht mit einem vorgesetzten Fragezeichen versehen.

Bei der Wichtigkeit, welche die Sermonen des Garnerius
fir die folgende Ausgabe gewinnen, wird eine tabellarische Gegen-
iiberstellung des Tissier’schen Drucks und des im cod. Troyes
1301 Enthaltenen nicht unwillkommen sein. Ich folge dabei der
Reihenfolge bei Tissier. Was in der Handschrift in der Tissier
schen Reihenfolge sich findet, ist einfach als ,vorhanden®“ be-
zeichnet, was von derselben abweicht, wenn es innerhalb der
Sammlung von 41 Sermonen sich findet, als ,,vorhanden“ mit
zugesetzter Foliozahl, wenn es erst spiater nachgetragen ist, als
,nachgetragen“ mit zugesetzterFoliozahl gekennzeichnet. Die Stelle,
welche ein Sermo in der Handschrift einnimmt, wird durch die
in Klammer stchende Zahl angegeben. Die bei Tissier fehlenden
Sermones — die sicher echten, wie die zweifelhaften des Nach-
trags — sind durch vorgesetzte Ziffern in Fettdruck hervor-
gehoben. Die Seitenzahl fir die gedruckten Sermonen gebe
ich in dieser Tabelle nach dem Tissier’schen Originaldruck, was
niemanden storen wird, da die Reihenfolge der Stiicke bei Migne
die gleiche ist.

Tissier, Bibl. Patr. Cistert, ‘ Cod. Troyes 1301
1. in adventu domini sermo 1 (p. 75) (1) vorhanden.
2, S s sermo II (p. 80) (2) vorh,
8. o w  sermo 111 (p. 85) (3) vorh,
& . »  sermo IV (p. 89) (4) vorh,
5. de nativitate domini sermo I (p. 92) (5) vorh,
8. 5 v sermo II (p. 96) (6) vorh,
s S 5 sermo IIL (p. 99) (7) vorh,
8. in die epiphaniae sermo I (p. 103) (8) vorh.,
9. 5w w 5 sermo 1I (p. 105) (9) vorh.




aus dem Anfang des XIII. Jahrhunderts.

351

Tissier, Bibl, Patr, Cistert,

Cod. Troyes 1301

10,
11.
12,

13.
14,

15.
16,
117,
18.

. ” b} " ”
. in ascensione Domini (p. 137)

. in die sancto Pentecostes (p. 1398)
. de sanctissima Trinitate (p. 141)
. des.Joanne Baptista sermo
- M ] ) ”
N

. in natall apostol Petri et Pauli (p. 155)
. in assumpt. B, Mariae sermo I (p.

X m festo sancti Bernardi (p. 161)
. in nativit. B. Mariaesermo I (p.

L ” 1

T in capltulo gen'érah sermo I (p.

LI L » ”

i m fe%o omnium sanctorum (p. 180)
. in dedicatione eccl. sermo I (p. 183)

. de arca spirituali (p. 190)

fehlt, |

in purific, B. Mariae sermo 1 (p.107) .
” 9 ” sermo Illl:[ (p. 109) {l
) sermo (p.118)

' " fehlt. ;

in dominica Septuagesimae (p. 118) ‘
in Quadragesima (p. 120) {
e 3 |

in ramis Palmarum (p.
in coena domini (p. 125)
in die s. Paschae sermo I (p. 128)
i 5 % sermo 1I (p. 131)

"fehlt. ‘

123)

sermo III (p. 134) {

I(p. 146) |
sermo IT (p. 150)
sermo III (p. l53)

158)
> sermo 11 (p. 159)
163)
165)
169)
171)
173)
178)

sermo II (p.
sermo I1I (p.

sermo II (p.
" sermo III (p.

,» sermo II (p. 186)
n festo sancti Benedicti (p. 188)

fehlt,

1. (10) Item in epiphania sermo III,
Anf,: Confitemini domino in
cithara in psalterio decem chor-
darum (f, 30ra-34ra)

(11) vorh.
(12) vorh.
(13) vorh,

2. (14) Item in ypapanti sermo IIII.
Anf,: Misericordia et ueritas
obuiaueruntsibi (f, 46 r b—51r b)

(15) vorh,
(16) vorh,

3. (17) In ramis palmarum sermo 1.
Anf,: Maledictus omnis qui pen-
det in ligno (f. 57rb—61va)

(18) vorh.
(19) vorh.
(41) vorh. (f. 138va—140vh)
(20) vorh.

4. (21) Item in die sancto pasche sermo
I1. Anf.: Fratres nolumus uos
ignorare de dormientibus (f,
71vb—-77ra)
nachgetragen f. 154ra—156vb

fehlt.

(22) vorh,

(23) vorh.

(24) vorh,

(25) vorh.

(38) vorh.

(26) vorh.,

(27) vorh.

(28) vorh.

(29) vorh,

(30) vorh.

(89) vorh, (f. 126ra—132rh)
nachgetragen f, 164rb—166rDh

(31) vorh.

(32) vorh.,

(33) vorh.

(34) vorh.

(35) vorh.

(36) vorh.

(87) vorh, (38 — Tissier 25; 39 —
Tissier 31)

(40) vorh. (als sermo in natiuitate }
beate Marle vxrglms)

5. Item sermo in natiuitate beate Marie
virginis. Anf.: Uenit Dauid in do-
mum Abymelech (fol, 135 va—138va;
der Titel steht fol. 135rb am untern
Rande, schwarz; Rubrik fehlt; da-
her ist der Sermo nicht mltgezahlt)
(41) — Tissier 17

(f. 122va—124vh)

fehlt.

|
fehlt.

fehlt,

fehlt,

("J 6. fol. 153ra- 164rb Sermo contra Ju-

[ (?) 7. fol.
[ (?) 8. fol. 168va—169vb Sermoin festiuitate

(’;- 9. fol. 169vb—171ra Ohne Titel. Anf.:

deos. Anf.: Quociens spuria iudaice
superstitionis ustulamina de orto
(— horto) aromatum agricole spiri-
tales uolunt euellere

166 rb—167va mit Nachtrag
168 ra—168va In festo omnium sanc-
torum, Anf.: Istisunt (,ynu qui ue-
neruntexCalore domus patrisRechab

omnium sanct. Anf. : Sacerdotes do-
mini induantur iusticiam, Propterea
dilectissiini fratres ostendite uos

Eduxit Anna puerum postquam lac-
tauerat eum tribus uitulis




3852 Ein Traktat gegen die Amalricianer

§ 2. Abfassungszeit.

Eine ungefihre Abschdtzung der Abfassungszeit unseres
Traktates wird schon durch das Alter der Handschrift ermog-
licht, in welcher er sich findet. Der paldographische Charakter
derselben weist sie meines Krachtens entschieden in das erste
Drittel des XIII. Jahrhunderts. Unsere Handschrift ist jeden-
falls kein Original, wie schon die oben erwihnte Art der Zu-
sammenfiigung der beiden, von verschiedenen Hinden geschrie-
benen Stiicke nahelegt, aus denen der den Traktat enthaltende
Teil zusammengesetzt ist. Die Entstehung des Originals diirfte
darum wohl einige Zeit vor 1230 anzusetzen sein. Andererseits
erregte vor 1200 die Amalricianische Lehre kein Aufsehen, und
eine wesentlich frithere Abfassung ist zudem durch ein e¢. 10
sich findendes Citat aus des Alanus Maximae (Regulae) theo-
logiae ausgeschlossen. Sonach ist fiir die Entstehung der Ab-
handlung eine erste ungefihre Grenzbestimmung gewonnen.

Kinen weiteren Anhaltspunkt bietet uns die Erwidhnung eines
Godinus als Vertreters der amalricianischen Lehren, welche an
zwel Stellen der Abhandlung sich findet.! Bereits Hauréau?
hat diesen Godinus aus der Chronik eines Canonicus von Laon
nachgewiesen. Nachdem dieser iiber die Sentenz des Jahres 1210
berichtet, fiigt er hinzu: ,,Der letzte aller Amalricianer war der
Magister Godinus, welcher zu Amiens als Haretiker erwiesen und
cbendaselbst mit dem Feuertode bestraft wurde“,® Der Kanoniker
von Laon fithrt die Erzéhlung der Zeitereignisse iiberhaupt nur
bis zum Jahre 1219. Die Sentenz gegen den Godinus, deren

! Fol. 147: Quid absurdius, quam quod deus est lapis in lapide,
godinus in godino; adoretur ergo godinus, non solum dulia, sed
latria, quia deus est. Fol. 148: Ecce, hucusque credidimus filium in-
carnatum; iam isti predicant christum ingodinatum.

2 A. a. 0. S. 86 Anm.

8 Item notandum, quod magister Almaricus, qui sepultus fuerat se-
pultura Christiana, combustis haereticis, ut superius dictum est, extra-
hitur a sepultura et canibus expositus est, cuius ossa dispersa sunt per
campos. Novissimus vero omnium Almaricorum haereticorum fuit magister
Godinus, qui Ambianis haereticus probatus est et ibidem igne fuit ustu-
latus. Chronicon anonymi Laudunensis canonici, Recueil des
historiens des Gaules et de la France, T. XVIII, p. 715 B.



aus dem Anfang des XIII. Jahrhunderts. 353
Jahr von dem Chronisten nicht angegeben wird, mufls sonach
wenigstens vor diesem Zeitpunkte vollstreckt worden sein. Da
der Traktat den Godinus durchaus als einen lebenden behandelt,
ist derselbe vor 1219 entstanden.

Indes hindert die Nachricht des Kanonikus von Laon uns
nicht, mit der Festsetzung der Ursprungszeit des Traktates noch
weiter herauf zu gehen. Zwar wird von ihm Godinus als
mletzter aller Amalricianer” (novissimus omnium Almaricorum) be-
zeichnet; aber damit ist doch nur eine relative Besiimmung ge-
geben. So konnte er heilsen, wenn ihm auch nur ein Jahr nach
den Verurteilten des Jahres 1210, dem Goldschmied Wilhelm
von Paris und dessen Genossen, der Prozels gemacht wurde.

Zudem konnte Godinus ja von einem Naherstehenden littera-
visch angegriffen werden, lange bevor ein Prozels gegen ihn er-
offnet worden.

In der That legt die ganze Haltung des Traktates die Ver-
mutung nahe, dals derselbe nicht nur vor 1219, sondern schon
vor dem Ende des Jahres 1210, mindestens aber vor dem vierten
allgemeinen Laterankonzil von 1215, welches Amalrichs Lehre
abermals verwarf,! entstanden sei. Zahlreiche Bibelstellen und
Viterausspriiche, ebenso, wie wir sehen werden, umfangreiche Aus-
filhrungen zeitgenossischer Schriftsteller werden den Amalricianern
entgegengehalten; von einem gegen sie erlassenen Urteil aber ist
nicht die Rede, so nahe eine solche Berufung auch gelegen hitte.
Indes soll hierauf kein entscheidendes Gewicht gelegt werden;
denn auch Amalrichs vor seinem Tode (1204) geleisteter Wider-
ruf, welcher, wie sich zeigen wird, der Abfassung des Traktates
sicher voraufgeht, wird nicht erwéhnt. Freilich lafst sich erwidern,
dals ein solcher personlicher Akt keineswegs die Bedeutung
hatte, wie die feierliche Verwerfung durch eine Synode; wes-
halb bei jenem durchaus nicht die gleiche Veranlassung, ihn zu
erwihnen, vorlag, wie es bei dieser der Fall gewesen wire.
Sehr erwiinscht bleibt es gleichwohl, dafs unsere Vermutung, die
Schrift sei vor dem Ausgange des Pariser Prozesses abgefalst,
eine anderweitige Bestitigung findet.

t Hefele a. a. O. S. 881.
Jahrbuch fiir Philosophie ete, VII. 23



354 Ein Traktat gegen die Amalricianer

Im letzten Kapitel derselben heilst es ndmlich, die Amal-
ricianer behaupteten, dafs nach Verlauf von fiinf Jahren alle
Menschen ,,geistig” sein wiirden, so dals ein jeder sagen konne:
»lch bin der heilige Geist und: ,,Ehe Abraham wurde, bin
ich.“1 Dafs es sich bei der Erwidhnung dieser fiinf Jahre nicht
etwa um einen schon vorlingst gemachten Ausspruch handelt,
sondern dals dieselben auch zur Zeit der Abfassung des Traktates
noch fiir die Zukunft gelten sollen, zeigt der Verfasser selbst
deutlich an, wenn er bemerkt, er erachte diese Behauptung fiir
so abgeschmackt, dals er nichts auf dieselbe erwidere, zumal
er iiber die Zukunft nicht urteile.?

Die Zeit aber, in der diese Prophezeiung von dem nach
finf Jahren erfolgenden Eintritt des Zeitalters des heiligen
Greistes ausgesprochen wurde, lifst sich mit ziemlicher Sicherheit
bestimmen. Caesarius von Heisterbach nidmlich berichtet
uns, eines der Héupter der Amalricianer zu Paris, der Gold-
schmied Wilhelm, habe dem Magister Rudolf von Nemours,
der sein Vertrauen gewonnen, die Lehren der Gemeinschaft
mitgeteilt, und dabei auch prophezeit, dals innerhalb fiinf
Jahren vier Plagen kommen wiirden; die erste iiber das Volk,
das von einer Hungersnot betroffen wiirde; die zweite sei das
Schwert, mit dem die Fiirsten sich toten wiirden; bei der
dritten wiirde die Erde sich aufthun und die Stadtjunker
verschlingen; bei der vierten werde Feuer iiber die Prilaten
der Kirche kommen, welche Glieder des Antichristes seien.?

1 Contra Amaurian. ¢. 12, f. 1647: Quod uero dicunt, quod
usque ad quinque annos omnes homines erunt spirituales, ita ut unus-
quisque poterit dicere: ,Ego sum spiritus sanctus* et: , Antequam
Abraham fieret, ego sum®, sicut Christus dicere poterat: ,,Ego sum
filius Dei* et: ,,Antequam Abraham fieret, ego sum‘, ita frivolum
reputo, quod nec responsione sit dignum, praesertim quia de futuris
non iudico.

2 Vgl. die vor. Anm. zu Schlufs.

3 Caesarius Heisterbacensis Dialogus miraculorum, dist.
V, c. 22 (ed. Jos. Strange, Colon. 1851, T. I, p. 305): Item prophetabat,
quod infra quinque annos istae quatuor plagae evenire deberent:
prima super populum, qui fame consumetur; secunda erit gladius, quo
se principes interficient; tertia, in qua terra aperietur et deglutiet
burgenses; in quarta descendet ignis super praelatos Ecclesiae, qui sunt
membra Antichristi; dicebat enim, quia Papa esset Antichristus et



aus dem Anfang des XIII. Jahrhunderts. 355

Um sich das Wohlwollen des Konigs Philipp von Frankreich?!
zu erwerben, habe er noch hinzugefiigt, dafs alle Reiche dem
Konige von Frankreich unterworfen wiirden, und dessen Sohn,?2
der in der Zeit des heiligen Geistes leben und nicht sterben
werde.® Die fiinf Jahre, innerhalb deren die angedrohten Plagen
iber geistliche und weltliche Obrigkeit, wie iiber das gesamte
Volk kommen sollen, erscheinen hier als die Vorbereitungszeit,
nach der das Zeitalter des heiligen Geistes kommen wird, wie
nach den &agyptischen Plagen der Auszug aus dem Lande der
Bedriickung. Wir werden daher berechtigt sein, die fiinf Jahre
des Traktates gegen die Amalricianer, nach denen das Zeitalter
des heiligen Geistes einbrechen soll, mit diesen fiinf Jahren des
Caesarius chronologisch zu identifizieren. Trifft dieses zu, so
wiirde die Abfassungszeit des Traktates bestimmt sein, falls es
gelinge, fir die fiinf Jahre bei Caesarius den Ausgangspunkt der
Berechnung zu finden.

Dieser ldfst sich nun in der That bestimmen. Caesarius
lafst den Goldschmied Wilhelm seine Prophezeiung dem
Rudolf von Nemours gegeniiber aussprechen, zu der Zeit,
als dieser bemiiht war, fiir den Prozels des Jahres 1210 die
Unterlage zu beschaffen. Es ist wohl nicht anzunehmen, dafs
diese Nachforschungen sich durch Jahre hingezogen haben. So
lange wiirde jener Rudolf schwerlich das Vertrauen der von ihm
Ausgeforschten sich haben wahren konnen. HEs diirfte daher

Roma Babylon, et ipse Papa sedet in monte Oliveti, id est in pinguitu-
dine potestatis. _

t Philipp II. Augustus (1180—1223). Schon Amalrich selbst
hatte sich dessen Sohn Ludwig genihert; vgl. Chron. anonymi
Laudunens. canonici ad a. 1212 (Rec. des Hist. des Gaules et de
la France, T. XVIII, p. 715 A): Item sciendum, quod iste magister
Almaricus fuit cam domino Ludovico, primogenito Regis Francorum, quia
credebatur vir esse bonae conversationis et opinionis illaesae.

? Ludwig VIII. (1223—1226). Uber Amalrichs Beziehungen zu
ihm vgl. die vor. Anm, .

3 Caesar. Heisterb. a. a. O.: Et ut favorem sibi captaret
Philippi Regis Franciae, etiam hoc adiecit: Regi Francorum subicigntur
omnia regna et filio eius, qui erit in tempore Spiritus sancti, et
non morietur, et dabuntur duodecim panes Regi Francorum, id est
scientia scripturarum et potestas. Man sieht, wie hier, wie im Vorauf-
gehenden, biblische Anspielungen (hier an I Reg. 21, 6) dem Ausdruck
Kraft geben sollen.

a3*



356 Ein Traktat gegen die Amalricianer

der Anfang des Jahres 1210 oder das Jahr vorher als Ent-
stehungszeit des Traktates anzunehmen sein.

Eine schlagende Bestatigung erfihrt dieser Wahrscheinlich-
keitsschlufs durch eine gelegentliche Bemerkung des Caesarius.
Nachdem er iiber die Prophezeiung berichtet, dafs innerhalb
fiinf Jahren jene vier Plagen iiber Volk und Obrigkeit herein-
brechen sollten, fihrt er fort: ,,Schon sind dreizehn Jahre
verflossen, und nichts von dem ist eingetroffen, was nach der
Voraussage jenes falschen Propheten innerhalb fiinf Jahre bevor-
stehen sollte.“! Hiernach liegt der Anfang jenes Zeitraums von
finf Jahren und damit die Abfassung der Abhandlung gegen
die Amalricianer dreizehn Jahre vor der Niederschrift des Be-
richtes im Dialogus des Caesarius. Als Abfassungszeit des
letzteren aber gibt Wattenbach? das Jahr 1221 oder 1222
an. Man wird indes noch ein Jahr weiter hinabgehen miissen.
Mehrmals néimlich wird in demselben eine Synode erwihnt,
die unter Erzbischof Eugelbert3 von Koln abgehalten sei,® und
zwar zweimal® mit dem ausdriicklichen Zusatz, dals sie im
,2vorigen Jahre“ (anno praeterito) stattgefunden habe. Diese
Synode aber fallt in das Jahr 1222.6 Der Bericht des Caesarius
ist also 1223 abgefafst. Zéhlen wir dreizehn Jahre zuriick, so
kommen wir wiederum auf das Jahr 1210. Der Wattenbachsche
Ansatz wiirde als frithesten Abfassungstermin das Jahr 1208 ergeben.

t Caesarius Heisterb. a. a. 0.: Iam enim tredecim anni elapsi
sunt, et nihil horum contigit, quae pseudo ille propheta futura infra
quinquennium praedixerat.

*W. Wattenbach, Deatschlands Geschichtsquellen im Mittel-
alter bis zur Mitte des dreizehnten Jahrhunderts, Bd. II, 5. Aufl.,, Berlin
1886, S.445. Bei Al. Kaufmann, Caesarius von Heisterbach, Kéln 1862,
findet sich nichts Genaueres iiber die Abfassungszeit des Dialogus.

" Engelbert I, Erzbischof von Koln, 1216—1225.

+ Dial. II ¢. 25, T. I p. 96 Strange; VI ec¢. 20, T. I p. 878;
IX ¢. 52, T. II p. 207. Auch XII c. 5, T. II p. 322 erscheint Engelbert
als noch am Leben befindlich.

5 an den ersten beiden in der vor. Anm. citierten Stellen. Man
beachte, dafs die erste dem V. Buche voraufgeht, die andere ihm folgt.

¢ Hefele-Kndpfler a. a. O. 8. 927. Wenn es f@brigens dort
(nach M ansi) heifst, dafs von den Beschlissen der Synode nur ein ein-
ziger bekannt sei, aus der ersten der Anm. 4 citierten Stellen des Cae-
sarius, so kann man aus den beiden andern dort angefithrten Stellen
weitere Beschliisse hinzufiigen.



aus dem Anfang des XIII. Jahrhunderts. 307

Mit dem Grade der Sicherheit, welcher in derartigen Unter-
suchungen iiberhaupt erreichbar ist, diirfen wir also jetzt behaupten,
dals der Traktat gegen die Amalricianer wahrscheinlich
anfangs 1210, friithestensaber1208 abgefalstwordenist.

§ 3. Die Frage nach dem Verfasser.

Nicht mit derselben Bestimmtheit, wie die Frage nach der
Abfassungszeit unsers Traktates, lifst sich die Frage nach dem
Verfasser desselben entscheiden. Gleichwohl bieten sich auch
hier so viel Anhaltspunkte, dals wenigstens eine Vermutung
gewagt werden darf.

Schon B. Hauréau hat sich mit der Frage beschiftigt.!
Fol. 152* a der Handschrift von Troyes findet sich am Rande
zu einer Ausfiihrung des Traktates bemerkt: Petrus Picta-
viensis. Hauréau ist dieser Andeutung nachgegangen. In
fast wortlicher Ubereinstimmung fand er die Stelle wieder in den
Sentenzen des Peter von Poitiers,? des beriihmten Schiilers
des Petrus Lombardus und Kanzlers von Notre Dame de
Paris,> welchen der leidenschaftliche Walther von St. Viktor
freilich unter die ,Labyrinthe“ Frankreichs zg&hlt,* (Sent. 1. V
cap. 12). Noch an einer andern Stelle glaubte er den Gedanken
desselben Autors wieder zu begegnen, fol. 153 recto und verso,
wo eine Definition der Sakramente des Alten Bundes gegeben
wird, die bei Petrus Pictaviensis Sent. IV c. 3 sich finde.
In Wahrheit ist hier freilich die Ubereinstimmung nicht so schlagend.
Eine viel genauere Parallele zu dieser Stelle wird meine Ausgabe

1 Hist. de la phil. scol, IT 1, p. 86 n. 1.

2 Petri Pictaviensis, Academiae olim Parisiensis cancellarii,
Sententiarum libri V, ed. Hugo Mathoud, Paris 1655 (zusammen mit
Roberti Pulli, Cardinalis et Cancellarii, theologorum scholasticorum
antiquissimi, Sententiarum libri VIII). Darnach wieder abgedruckt bei
Migne, Patrol. Curs. compl. Ser. lat. T. 211, Paris 1855. Nach dem
Migneschen Abdruck ist in der folgenden Ausgabe citiert. ‘

3 Uber ihn vgl. Du Boulay, Historia Universitatis Parisiensis,
T. 1. Paris 1665, p. 767. Histoire littéraire de la France.
T. XVI. Paris 1824, p. 484 —490. Seine fiinf Bicher ,Sentenzen* sind
vor 1175 redigiert; vgl. Hist. litt. a. a. O, p. 485. — Uber die Stel-
lung des Kanzlers von Notre Dame vgl. H. Denifle, Die Universititen
des Mittelalters bis 1400, Bd. I, Berlin 1885, S. 685 fi.

4 Vgl. den Auszug aus Walthers Schrift bei Du Boulay II
p. 629—660, bes, p. 652 ff.



358 Ein Traktat gegen die Amalricianer

aus den Schriften eines andern, gleich zu besprechenden Theo-
logen bieten.

Diese Ubereinstimmungen mit Peter von Poitiers legten
Hauréau den Gedanken nahe, ob nicht in jenem der Verfasser
des Traktates zu suchen sei. Er glaubte indes die Frage ver-
neinen zu miissen. Peter von Poitiers sei schon gegen
1205 gestorben — wenigstens erscheine bereits 1207 fur ihn
ein Nachfolger im Kanzleramte —; er konne also nicht der
Verfasser eines Werkes gegen Godinus, den jiingsten aller
Amalricianer nach dem Bericht des Kanonikers von Laon,
gewesen sein. Um jene Ubereinstimmungen des Traktates mit
Peter von Poitiers zu erkliren, glaubte deshalb H au-
réau denselben ,einem seiner besten Schiiler zuschreiben zu
sollen.!

Nun gehen die Ubereinstimmungen unseres Traktates mit
Peter von Poitiers allerdings noch viel weiter, als Hauréau
bereits gesehen. In der folgenden Ausgabe wird man zahlreiche
fernere Parallelen nachgewiesen finden, so zu cap. 2: Petrus
Pictav. Sent. IT ¢. 10—12; 22 zu cap. 3: Petr. Pict. Sent. III ¢. 9,
zu cap. 4: Petr. Pict. Sent. III ¢. 21. Aus den Anmerkungen
zu cap. 2 und cap. 3 wird man zugleich ersehen, dafs da, wo
Petrus Pictaviensis in seinen betreffenden Ausfiihrungen an
das Sentenzenbuch seines Lehrers, Peters des Lombarden, sich
anschlielst, in den kleinen Verschiedenheiten zwischen der Schrift
des Schiilers und des Lehrers unser Traktat meist auf der Seite
des ersteren steht.

Aber gleichwohl ist die Autorschaft Peters von Poitiers
aus den schon von Hauréau geltend gemachten Griinden vollig
ausgeschlossen. Eine Schrift, die, wie oben erwiesen wurde,
frithestens 1208, wahrscheinlich 1210 entstanden ist, kann einen
Mann nicht zum Verfasser haben, der sicher 1207 nicht mehr
unter den Lebenden war.

Indes ist Peter von Poitiers nicht der einzige Schrift-

! Hauréau a. a. 0.: Le traité que nous offre le manuscrit de
Troyes n’ est donc pas Pouvrage de Pierre de Poitiers, mais il est
certainement d’un de ses meilleurs disciples.



aus dem Anfang des XIII. Jahrhunderts. 359

steller jener Zeit, auf den in unserm Traktat Spuren hinfiihren.?
Derselbe weist vielmehr ebenso weitgehende Beriihrungen, die sich
mehrfach zu annihernd wortlicher Ubereinstimmung in lingeren
Stiicken steigern, mit den Schriften des Mannes auf, dessen
Sermones den Hauptinhalt der Handschrift bilden. KEs ist
Garnerius (Werner) von Rochefort, der spitere Bischof
von Langres,? von dem, wie oben schon bemerkt, 40 Sermones
durch Tissier in der Bibliotheca Patrum Cisterciensium ver-
offentlicht sind. Wegen des Interesses, das derselbe fiir unsere
Untersuchung gewinnen wird, mogen hier seine hauptsichlichsten
Lebensdaten folgen. — Vom Monch zu Longué wurde Garnerius
von Rochefort 1180 Abt zu Auberive, dann 1186 neunter in der
Reihe der Abte von Clairvaux. Im Jahre 1192 zum Bischof
von Langres ernannt, geriet er mit seinem Kapitel in unerquick-
liche Streitigkeiten, die darin ihren Grund hatten, dafls der
Mildherzigkeit des Bischofs in der Verteilung von Giitern nicht
ein entsprechendes Verwaltungstalent ziigelnd zur Seite stand.
Garperius legte, wie es scheint, sein Amt im J. 1200 nieder,
worauf sein Hauptgegner Hilduin im J. 1201 ihm in der
Bischofswiirde nachfolgte. Garnerius zog sich in das Kloster
Clairvaux zuriick, wo er auch gestorben ist, wie eine ihm ge-
setzte Inschrift besagte. Uber das Jahr seines Tedes fehlt jede
Nachricht. Daunou in der Histoire littéraire de la France® nimmt
an, dals er 1202 gestorben sei, weil wir nach 1201 keine Nach-
richt mehr von ihm haben. Aber dieser Schlufs ist ein sehr
unsicherer. Die haufigen Nachrichten, welche die offentliche
Thétigkeit des Bischofs selbstverstindlich mit sich brachte, diirfen
wir bei dem in das Kloster zuriickgetretenen Monche nicht
mehr erwarten.

1 Die erste Anregung, nach etwaigen Beziehungen unsers Traktates
zu dem den dbrigen Teil der Handschrift fiillenden Garnerius zu forschen,
verdanke ich meinem Kollegen an hiesiger Universitit Karl Miiller.

 Uber ihn vgl. Gallia christiana T. IV, ed. 2, Paris 1876, col.
591—594. Casim. Oudin, Commentarius de scriptoribus ecclesiae anti-
quis, Lipsiae 1622, T. 11, col. 1619—1621. Jo. Alb. Fabricius, Bibl.
med. et infim. aetatis, Florent. 1858, T. 1II, p. 115. Histoire litté-
raire de la France, T. XVI, Paris 1824, p. 425—431. (Der Artikel ist
von Daunou verfalst.) A, a. 0. 8. 498,



360 Ein Traktat gegen die Amalricianer

Garnerius war ein nicht unfruchtbarer Schriftsteller.
Aufser seinen ,ziemlich subtilen‘* Sermonen verfalste er, wie
Alberic von Trois Fontaines berichtet,! ,einige neue Biicher
und neue Traktate. Unter diesen ,uneuen Biichern* waren
jedenfalls die ,,Distinctiones, welche, in etwa nach der Weise
der theologischen Distinktionen des Alanus,? in alphabetischer
Reihenfolge biblische Ausdriicke erldautern, und von denen noch
mehrere Handschriften vorhanden sind.® Sonst sind die Titel
nicht bekannt; ebensowenig die Zeit, wann er die einzelnen
Schriften verfafste. Wenn Daunou* ihre Abfassung (ab-
gerechnet die Sermones) in die Zeit seiner Mufse nach der
Abdankung verlegt, wie es scheint, wegen des von Alberic
gebrauchten Ausdrucks ,neue Biicher und neue Traktate“
(novos libros et novos tractatus), so erscheint die Sache selbst
mir sehr wahrscheinlich, der Grund als solcher aber wenig
zwingend.

Mit den Sermonen des Garnerius nun berithrt sich
unser Traktat in mindestens ebenso weitem Umfange, wie mit
den Sentenzen des Peter von Poitiers. Die Nachweise im
einzelnen wird man in den Anmerkungen der folgenden Ausgabe
finden. Schon die eine der Stellen, welche Hauréau fiir die
Ubereinstimmung mit Petrus Pictaviensis anfiihrt (fol. 153"
und 1537), hat eine weit genauere Parallele an Garnerius, De nati-
vitate Domini sermo I (Tissier 95b, Migne 606 B). Sehr auffallend

t Chron. Albrici monachi Trium Fontium ad ann. 1200: Garnerius
episcopatum Lingonensem dimisit, ita quod auctoritatem ordinandi et
ecclesias consecrandi retinuit a summo Pontifice, qui aliquos novos libros
compilavit et novos tractatus et sermones subtiles satis ipse composuit.
(MG. SS. XXIII, 878, 15.)

> Abgedruckt bei Migne, Curs. Patr, compl., Ser. lat., T. 110 col. 685 ff.

» Troyes n. 32 und 392 (letztere von Garnerius selbst an die
Abtei Clairvaux geschenkt). — Das in 21 Biicher geteilte umfang-
reiche Werk fingt an: Angelus quandoque dicitur filius Dei; unde
Isaias, magni consilii Angelus, etc. Ende: Zona pellicea accinctus reni-
bus, id est carnis mortificatione in membris roboratus (Cat. gén. etc.
II, p. 26). Nach dem Anfangswort wird das Werk auch Angelus
genannt und dann leicht mit andern mit dem gleichen Wort beginnenden
Sammlungen verwechselt (z. B. werden im Inhaltsverzeichnis des Cat.
gén. II die Handschriften Troyes 1697 und 1704, welche einen anderen

»Angelus“ enthalten, unter dem Namen des Garnerius angefiihrt).
* Hist. litt. de la France p. 431.



aus dem Anfang des XIII, Jahrhunderts. 361

aber ist die vollige, vielfach wortliche Ubereinstimmung, welche
die lange Auseinandersetzung iiber das Tetragrammaton in c. 10
mit Garnerius‘ sermo de Trinitate zeigt;? um so auffilliger, als es
sich hier um eine hochst eigenartige symbolisierende Spekulation
handelt. Ebenso finden sich zu Garnerius, In die sancto Paschae
sermo II, in ¢. 9 und c. 11 ziemlich schlagende Parallelen.

Auch sonst liefse sich noch auf manche gemeinschaftliche
Ziige hinweisen, die freilich nicht sehr charakteristisch sind und
daher keine durchschlagende Bedeutung haben. So ist der
Stil, die Art der Benutzung zahlreicher Bibelstellen in den
Sermonen und im Traktat — freilich auch noch in manchen
andern mittelalterlichen Schriften — eine ganz #holiche. Ein-
gehende Beriicksichtigung wenigstens édlterer Hédresieen findet
sich gelegentlich auch in den Sermonen des Garnerius.?2 Eine
gewisse geringere Schitzung der Philosophen, wie sie ge-
legentlich in dem Traktat hervortritt, findet sich auch in den
Sermonen des Garnerius mehrfach.3

Doch soll hierauf kein Gewicht gelegt werdeun; der Haupt-
nachdruck liegt auf den oben hervorgehobenen weitgehenden
inbaltlichen Ubereinstimmungen. Da ergibt sich denn der Stand
der Frage folgendermafsen:

In der Handschrift Troyes n. 1301, welche nur anonyme
Stiicke enthdlt — denn dafs die Zuschreibung der ersten
41 Sermonen an Garnerius erst von einer Hand des sieben-
zehnten Jahrhunderts herrithrt, wurde oben schon hervorgehoben
—, die aber, soweit wir sie mit Bekanntem identifizieren
konnen, simtlich dem Garnerius angehodren, findet sich,
mitten zwischennachweisbaren Stiicken des Garnerius,?

i Iume Spekulation iiber die Bedeutung des hebriischen p, des
griechischen @, bei Garnerius, In die sancto Paschae sermo II,
Tissier p. 132 b, Migne col. 689 C. .

? Vgl, die Zusammenstellung Hist. litt. de la France X VI, p. 429 f.

3 De sanctissima Trinitate sermo ad scolares, Kinleitung (Tissier
141 b, Migne 710C ff.), In nativitate s. Joannis Baptistae sermo I (p. 148a
—148 b, Migne 723 B ff). Die gewdhnliche Auffassung vom Verhiltnis
der sieben freien Kiinste zur Theologie In capitulo generali sermo II,
P. 176 a, Migne 789 D f.

~* Der dem Traktat voraufgehende Sermo steht Tissier p. 128—131
(Migne 681—686), der ihm folgende Tissier p. 134— 187 (Migne 694—700).



362 Ein Traktat gegen die Amalricianer

ein, wie alle Stiicke der Handschrift, anonymer Traktat gegen
die Amalricianer, welcher in seinem Inhalt vielfache,
teils wortliche, Ubereinstimmung mit den in dem
Bande enthaltenen Sermonen des Garnerius zeigt und
in seinem sonstigen Charakter wenigstens nicht im
Widerspruch mit denselben steht.

Einem jeden wird sich der Schlufs aufdréingen: also hat
auch dieser Traktat den Garnerius zum Verfasser. Um
so mehr, als ja Alberic von Trois Fontaines neben den
Sermonen des Garnerius und den von ihm kompilierten Biichern
auch ausdriicklich von ,mneuen Traktaten® spricht, die derselbe
verfalst habe (novos tractatus composuit).

Nicht durchschlagend ist hingegen der naheliegende KEin-
wand, dals in dem Traktate auch Petrus Pictaviensis stark
ausgeschrieben ist, ohne dals derselbe doch, wie erwiesen, der
Verfasser sein konnte. Die Sentenzen des Petrus Pictaviensis
waren eine allgemein bekannte Schulschrift. Sie stehen darum,
was ihre Benutzbarkeit anlangt, keineswegs auf derselben Stufe,
wie die Predigten eines nicht weiter berithmten Zeitgenossen.
Wenn eine aveignende Verwertung der Schulschrift durch einen
Fremden ganz natiirlich ist, so weist ein solches Verhiltnis, wie
es zwischen den Predigten des Garnerius und der Schrift gegen
die Amalricianer besteht, weit eher auf ein Selbstausschreiben
des Autors hin.

Ebenso wenig durchschlagend ist ein sich leicht ergebendes
chronologisches Bedenken. Der Tod des Garnerius wird
um 1202 angesetzt,! noch vor das wahrscheinliche Todesjahr
Peters von Poitiers (1205). Schon oben wurde hervorgehoben,
dals dieser Ansatz sich allein auf ein argumentum ex silentio
stiitzt. Weshalb dasselbe aber hier wenig Kraft hat, ist dort
gleichfalls gezeigt worden. Nichts hindert uns, soweit ich sehe,
die Lebenszeit des Garnerius noch ca. 8 Jahre weiter hinab-
zufithren, bis Anfang 1210 oder — nach dem andern Amnsatz —
gar nur bis 1208 oder 1209.

Wohl aber scheint mir ein anderes Bedenken sehr erheblich.

! Hist. litt. XVI, p. 428,



aus dem Anfang des XIIL. Jahrhunderts. 363

Der Traktat gegen die Amalricianer ist nicht in dem einheitlichen
ersten Teil der Handschrift enthalten, sondern in dem zweiten,
welcher verschiedene Nachtrdge bringt. Von den Sermonen
dieses Nachtrags nun gehoren zwei — und darunter der un-
mittelbar auf den Traktat folgende -— dem Garnerius an, wie
man aus der oben gegebenen Tabelle ersieht; aber fiir die vier
andern ist dieses nicht erwiesen. MOglich also bleibt es
immerhin, dafs unser Traktat einen Spédteren zum Verfasser
hat, mag auch die gréfsere Wahrscheinlichkeit fiir den Garnerius
selbst sprechen.

Wie dem indes auch sei; jedenfalls wiirden wir auch im
letztern Falle den Verfasser des Traktates aller Wahrschein-
lichkeit nach im Kreise der Ordensgenossen des (arnerius, der
(Cistercienser, zu suchen haben. Unter ihnen, als Abt von
Auberive und von Clairvaux, wie es scheint,! hielt er die in
dem Traktat benutzten Predigten, welche, nach dem Ursprunge
der Handschriften derselben zu schlielsen, schwerlich weit iiber
den Kreis seiner Ordensbriider hinausdrangen; aus Clairvaux
stammt auch die Handschrift, welche unsern Traktat enthilt.?

Im folgenden Druck habe ich alles, was sich als Bericht iiber die
Amalricianische Lehre darstelit, durch gesperrten Druck, die Hauptthesen
durch Fettschrift ausgezeichnet.

Hinsichtlich der Orthographie babe ich mich im ganzen der Hand-
schrift angeschlossen. Doch schien es zweckentsprechend, den Gebrauch
eines grolsen Buchstabens zur Hervorhebung des Satzanfangs, welcher in
den am sorgfiltigsten geschriebenen ersten beiden Blittern der Hand-
schrift meistens eingehalten ist, konsequent durchzufihren und denselben
auch auf die Anfinge von Citaten auszudehnen. Bei Eigennamen habe ich
dagegen die Schreibung mit kleinem Anfangsbuchstaben beibehalten, da
dieselben durch den gewahlten Sperrdruck hinreichend gekennzeichnet sind.

Fiir den Vokal # und den Konsonanten v verwendet die Handschrift
der Regel nach gleichmiifsig «, im Wortanlaut auch ofter v, und zwar
wiederum sowoh! fiir den Konsonanten, wie fiir den Vokal. Um den Druck
nicht zu bunt erscheinen zu lassen, habe ich die Minuskel stets u, die
Majuskel — wie es dieser Schriftgattung mehr entspricht — stets V
geschrieben. . ) )

Aus gleichem Grunde habe ich die vereinzelten Fille, in denen statt
¢ bereits ¢ in die Handschrift eingedrungen ist (wie meist bei noticia,
wusticia, leticia und dhnlichen Wortern) geglaubt beseitigen zu sollen.

Wo mir Textesverbesserungen nétig erschienen, findet sich die
handschriftliche Lesart in Kursivdruck am Fufse.

t Hist. litt. de la France XVI, p. 431.
* 8. oben die Beschreibung der Handschrift.



364 Ein Traktat gegen die Amalricianer

CONTRA AMAVRIANOS,’

fol. 1417, Incipit prologus in opere sequenti.

In nouissimis diebus erunt homines seipsos amantes, non
filios, non parentes, sed nec deum, pecunie cupidi, superbi et
contra deum blasphemi, spiritualibus parentibus inobedientes, in-
grati id est mala pro bonis reddentes, scelesti, peccatis suis

5 omnia peccata transcendentes, sine affectione, nulli compatientes,
sine pace, quia alios inquietantes, criminatores crimen perfidie aliis
imponentes, detractores, sanctorum fidei detrahentes, incontinentes
id est carnis uoluptatibus seruientes, immites, crudeles, sine be-
nignitate id est pauperibus non subuenientes, dei proditores,

10 proterui, uerbis procaces, humanam uerecundiam inuerecunde
agentes, tumidi, inflato corde, ceci id est ueritatem non intelli-
gentes, speciem pietatis 1d est religionis habentes, sed uirtutem
eius id est caritatem abnegantes. Quid igitur mirum, si corrum-
pant simplices homines mente corrupti? Venit alchimus ad
15 assideos iudeorum,? uerbis pacificis loquens eis in dolo, et
dixerunt: ,Venit ad nos homo de semine aaron, non decipiet
nos‘; et tamen seducti sunt. Tales isti sunt, quorum sermones
molliti sunt pariter et melliti, quia ipsi sunt uirus et iacula.
Propter huiusmodi dicit dominus in euangelio: ,Attendite a fer-
20 mento phariseorum, quod est ypochrisis.? Veniunt enim ad uos
in uestimentis ouium, intrinsecus autem sunt lupi rapaces’.* Nolite
ergo fieri sicut ypochrite tales, qui exterminant® facies suas, ut
pareant hominibus ieiunantes.® Cauete ergo a talibus, quia nulla
pestis efficacior ad nocendum, quam familiaris inimicus. Plus
25 quam ciuile bellum est, quod filii inpugnant matrem. Genimina
uiperarum sunt, qui matrem ecclesiam euiscerare nituntur. Tamen
si eam impugnant: non expugnant. Arcturus uertitur, et non
cadit. Vnde etsi timendum, non tamen desperandum; quoniam

! Das erste @ von amaurianos ist unsicher.

2 1. Macchab. ¢. 7. % Lue. 12, 1. 4 Matth. 7, 15.
b exterminat. 6 Matth. 6, 16.



aus dem Anfang des XIIL. Jahrhunderts. 365

in talibus chananeis uires suas israel experitur. Videamus igitur,
quomodo seductores isti, qui mel habent super linguam, sed
uenenum sub lingua; cum econtrario mel et lac sub lingua sponse
et stimulus super linguam. Videamus quomodo uinum eorum
ingreditur blande et in nouissimo mordet ut coluber, uinum
uidelicet quod apostare facit etiam sapientes. Videamus quo-
modo inebriat! auditores, mellitis siquidem quibusdam sacre
seripture auctoritatibus ac ueris, ut postea paulatim ad heresim
suam descendant.

Caput I.2

Dicunt enim: Deus est ubique. Nemo est qui hoc negare
audeat. Sed inferunt: Ergo est in omni loco. Ad hoc respondet
augustinus: ,Sicut deus est sine quantitate magnus, sine qua-
litate bonus, ita est sine loco ubique totus’. Et alibi idem, de
questionibus euangeliorum: ,Tanto uerius deus ubique est, quanto
nullo continetur loco’.

Item si aliquid est ubique, illud est alicubi. Sed
deus est ubique. Ergo est alicubi. Dicimus quod assumptio
argumenti incongrua est. Nam cum dico: aliquid est ubique,
ibi esse ,ubique‘ predicat id quod pertinet ad predicamentum
ubi; sed cum assumis: deus est ubique, ibi ostenditur, quod
presentia dei est in qualibet re essentialiter; et sic ,ubique’
sub alia significatione in propositione ponitur et sub alia in as-
sumptione.

Item hec est falsa: deus est alicubi. Ergo hec est
uera: deus non est alicubi. Ergo deus nusquam est.
Ergo non est ubique. Nota, quod uehemens est negatio, cum
dicitur: deus nusquam est; negat enim illum nec esse alicubi,
nec ubique; sicut cum dicerem, iste non est sanus, si infero: iste
est insanus, illud ,in‘ uehementer negat.

Item gregorius in parabola de regulo, cuius filius infirma-
batur cafarnaum, 3 dicit: ,Si perfecte regulus credidisset,
Proculdubio sciret, quia non esset locus, ubi non esset

_ 1 i;:’at (Lesung nicht ganz sicher). * Yon mir hinzugefiigt, wie
Im Folgenden. * Jo. 4, 46.

[oes

10

20

25

30



10

fol. 141v.

20

25

30

366 Ein Traktrat gegen die Amalricianer

deus. Ergo deus est in omniloco. Sed nota, quia regulus
presentiam domini querebat, quia filium suum ab ipso posse sanari
non estimabat, nisi presentialiter accessisset. Dicit ergo gre-
gorius: ,Non esset locus, ubi non esset deus’ — supple: potens
ad sanandum -— ,qui etiam absens potest sanare’.

Item iacob: ,Vere deus est in loco isto.! Erge deus
est in aliquo loco. Sed nota quia, quando dicitur: deus est
in loco isto, non ita dicitur esse in hoc loco, quasi capiatur loco,
sed quia uirtutes? operatur in hoc loco.

Item in oratione dominica petimus: ,Pater noster
qui es in celis’. Si in celis, ergo in aliquo loco. Sed
nota, quia dicitur deus esse in celis, id est in sanctis, per in-
habitantem gratiam. Vel in celis materialibus; sed hoc dictum
est per causam, quia inter alias creaturas maxime relucet sa-
pientia in celo et puleritudo artificis et opi- | ficis tanquam in
pulcriori; unde: ,Celum michi sedes est’.® Cum enim pulera
videmus, per communem consuetudinem minus pulera pedibus
apponimus. Vnde sequitur: ,Terra autem scabellum pedum me-
orum®. 4

Item querit augustinus: ,Vbi erat deus, antequam
mundus fieret?” Et respondet: ,in seipso’. Videtur quod
sl alicubli non fuisset, incongrua esset questio, quia
falsum implicaret. Ergo fuit alicubi. Ergo in aliquo
loco fuit ab eterno. KErgo aliquis locus fuit eternus.
Ergo aliquis locus fuit deo coeternus. Ergo ille locus
fuit deus, quia nichil eternum nisi deus. Dicimus ergo
quod deus non fuit ab eterno in aliquo loco, et quod augustinus
non satisfecit questioni, sed querenti. Debuisset enim respon-
disse: incongrue queris, quia innuis, quod aliquis locus fuerit ab
eterno, quod falsum est. Fateamur igitur, quia deus est ubique
sine loco.

Sed queris: Quid est, cum dico: ,deus est ubique’.
Respondet iohannes crisostomus et ait: ,Multa intelligere de
deo possumus, que loqui non possumus; rursus multa loqui, que

1 Gen. 28, 16. ® wirtute sua oder Ahnliches? o Is. 66, 1;
Act. 7, 49. ¢ Ebd.



aus dem Anfang des XIIL. Jahrhunderts. 367

intelligere idonei non sumus. Verbi gratia ait: quod deus ubique
est, scimus; quomodo autem ubique sit, nos nescimus. Quare
scrutator es maiestatis? Nonne qui scrutator est maiestatis, op-
primetur a gloria? Lucem deus inhabitat inaccessibilem; inaccessi-
bilem dico non solum loco, sed nec intelligentia nec cogitatione’.

Sed dicis: Non uidetur esse omnipotens, qui non po-
test esse in omni loco. Sed audi super hoc augustinum:
,Sicut cum dicitur: deus non potest ambulare uel bibere uel loqui,
non remouetur aliquid a potentia dei, sed tantum modus qui
pertinet ad effectum, quia non est propter hoc minus omnipotens,
ita cum dico: deus non est in loco, non ideo minus uerum est:
deus est ubique, quia modus existendi ibi tantum remouetur;
scilicet quia ita non includitur loco, sicut homo uel aliqua alia
creatura’. Vnde boetius in libro de trinitate ita dicit: ,Predica-
mentum ubi de deo uel de homine predicari potest, de homine,
ut in foro, de deo, ut ubique; sed ita ut nmon quasi ipsa sit res
id quod predicatur. Non enim ita homo! dicitur esse in foro,
quem ad modum esse albus, nec quasi circumfusus et determi-
natus proprietate aliqua, que? designari secundum se possit; sed
tamen?® quo sit illud aliis informatum rebus, per hanc predicationem
ostenditur. De deo uero non ita. Nam quod ubique est, ita
dici uidetur, non quod in omni loco sit; omnino enim in loco
esse non potest; sed quod omnis locus ei adsit ad eum capien-
dum, cum ipse non suscipiatur in loco. Atque ideo esse nus-

quam dicitur, qui ubique est, sed non in loco.” Hucusque boe- :

tius. Ecce, sicut ait boetius, predicamentum ubi etiam de
creaturis dictum in predicamentum relationis reducitur, quia per
hoc homo esse in foro non attenditur predicati ad subiectum in-
herentia, sed predicatur de homine quedam circumstantia uel
circumfusa collatio, quia in eo, quod dicitur esse in foro, non
notatur homini inherens proprietas, sed ostenditur, quod illud eir-
cumfusum et determinatum sit aliis rebus circumstantibus, infor-
matum non forma inherente, sed relatione et collatione facta ad
illa, quibus extra se circumdatur. De deo uero non ita dicitur,

! homo fehlt in der Handschrift; von mir zugesetzt nach Boeth. de
trinit. ¢. 4, p. 1567, 45 Peiper. > Boethius qua. 3 Boeth. tantum,

(1}

10

15

30



10

15

25

30

35

368 Ein Traktat gegen die Amalricianer

ut de creaturis, cum dicitur: deus ubique est. Ita enim dici
uidetur, quod sit in omni loco, id est, quod circumfusus aliquibus
contineatur uel aliqua terminetur circumstantia, Omnpino enim
dici non potest esse in loco ut circumfusus et determinatus, sed
ita, quod omnis locus el adsit ad eum capiendum, qui est intra
se sine termino, cum ipse tamen non suscipiatur in loco tanquam
circumfusus uel determinatus aliquibus exterioribus. Et ideo nus-
quam ut in loco esse dicitur, quia reuera ubique est totus, sed
non in loco circumfusus.

Iheronimus tamen quoquo modo insinuare uidetur, quare
dicitur deus ubique est Dicit enim: ,Ideo ubique esse dicitur,
quia supra est presidendo, infra subsistendo, intus regendo’. Vnde!
cum tribus modis dicatur esse in rebus, potentialiter, essentialiter,
presentialiter, nichil aliud est potentialiter esse et supra presi-
dendo esse. Potentialiter enim esse est: habere in qualibet re
dominium et potestatem; et hoc est esse presidendo. Quod uero
dicit ,infra subsistendo‘, idem uidetur quod ,esse in re essentialiter’,
id est ita esse in re, quod sua essentia ipsam sustentat; et quod
dicit ,intus est regendo’, idem est quod ,esse in re presentialiter’.
Regere enim ad presentiam siue ad cognitionem pertinet; sed
sicut omnia dicuntur ei presentia, ita ipse est omnium presens.
Licet ergo idem sit eius potentia et essentia, tamen in mentibus
nostris ex usu loquendi alium intellectum constituit hoc uocabulum,
alium illud. Cum enim dico: deus est in omni re potentialiter,
intelliget forte animus, eum habere potentiam in omni re. Licet
enim sit in omni re presens per notitiam, sicut rex habet po-
tentiam in regno suo, idcirco adiunctum est ,presentialiter. Sed
quia posset aliquis intelligere, quod esset presens sicut amicus
amico, quem habet in mente, licet absit corpore, ideo adiunctum
est ,essentialiter, ut eius essentia in qualibet re esse non du-
bitetur. Kt isti sunt modi essendi in rebus generales. Nam
sunt alii modi, quibus uel specialiter uel singulariter inesse di-
citur diuina essentia. Specialiter, sicut in angelis et in sanctis,
in quibus inest per inhabitantem gratiam. Singulariter uero multis
de causis inesse dicitur. Aliquando, ut una ostendatur essentia

t Zum Folgenden vgl. Petrus Lombardus, Sent. I dist. 37, a.



aus dem Anfang des XIII. Jahrhunderts. 369
pater et filius; unde dominus ad phylippum:! ,Phylippe, qui uidet
me, uidet et patrem. An nescis, quia ego in patre, et pater in
me est? Quandoque, ut ostendatur una | persona deus quod
homo, ut cum dico: deus erat in christo mundum reconcilians
sibi. Non enim erat in christo solum per inhabitantem gratiam,
sed per utriusque nature unionem. Vnde alibi:? ,In quo erat
plenitudo diuinitatis corporaliter’. ,Corporaliter’ ait, id est per-
sonaliter, quia ita fuit in ipso, quod non in alio. Quandoque ad
ostendendam transubstantiationem?® panis et uini in corpus christi,
ut cum dico: totus christus sumitur in forma panis. Cum igitur
generalis modus essendi ad species siue ad indiuidua reducitur,
uerbi gratia cum dicis: deus est in lapide uel in musca, uel
deus est in hoc lapide uel in hac musca, timendum est, ne propter
hoc, quod specificatur uel indiuiduatur, specialis uel singularis
essendi modus in locutione attendatur, id est, ne intelligatur esse
ibi per inhabitantem gratiam, qui est modus specialis, uel per
transubstantiationem, uel nature unionem, qui sunt singulares
modi. Timenda est ergo simplicitas hominum et cauenda, et
solummodo specificanda in illis rebus, in quibus uel specialiter
uel singulariter inest diuina essentia. Sicut ergo dictum est, deus
ubique est ita, quod non in omni loco. Si enim locum attendas,
quando dico: deus ubique est, quid est quod iob ait:* ,Non in-
uenitur in terra suauniter uiuentium‘. Dicit enim gregorius super
locum istum: ,Vera sapientia non moratur in mente carnalibus
desideriis subiecta‘. Item alibi iob:5 ,Abyssus dicit non est in
me’. Et gregorius: ,0Obsura impii uita clamat, sibi sapientiam
non inesse’. Item ecclesia canit: ,Aspiciens a longe ecce uideo
dei potentiam uenientem‘’. Quomodo a longe ueniebat, que in
omni loco erat? Et iterum ysaias:® JEcce nomen domini uenit
de longinquo‘. Quamuis igitur non sit in loco, ubique tamen est,
quia scriptura dicit:7 ,Celum et terram ego impleo’. Et alibi:8
,Spiritus domini repleuit orbem terrarum‘. Et iterum:? ,Sapientia
attingit a fine usque ad finem fortiter. Kt iterum psalmista:1°

t Joann. 14, 9. 2 Col. 2, 9. 5 transubstantionem.
+ Job 28, 13. 5 Job 28, 14. ¢ 1Is. 80, 27. 7 Jerem. 28, 24.
S Sap. 1, 7. 9 Sap. 8, 1. 10 Ps. 188, 7—8.

Jahrbuch fiir Philosophie ete. VI, 24

fol, 142r.

[} ]

10

15

20

30



10

15

20

\/ 2b

fol. 142 v

370 Ein Traktat gegen die Amalricianer

,Quo ibo a spiritu tuo? et quo a facie tua fugiam? Si ascen-
dero in celum, tu illic es,’ et cetera. Si tamen cum dicimus
,deus est alicubi’, intelligimus: deus est in aliqua re essentialiter,
sicut cum dicimus: deus est ubique: deus est in qualibet re essen-
tialiter, id est secundum generalem essendi modum, non peccamus.

Sed adhuc instant aduersarii, quia querunt, utrum deus
sit alibi quam in seipso, quod sic probant. Deus est in
seipso, et in alia re que ipse non est. Krgo est alibi,
guam in seipso. Quod si concesseris, sic procedit:! Deus
est alibi quam in se. KErgo est in alio loco a se. Ergo
ipse est locus alius ab illo in quo est. Ideo dicimus istam
locutionem incongruam esse: deus est alibi quam in seipso.

Item querunt, utrum deus sit in tempore. Quod sic
probant: Deus est semper; ergo est in tempore. Vel sic:
Deus est in omni tempore; ergo est in tempore. Kt
rursum dicit anctoritas: ,Sicut erat in principio, et nunec,
et semper’. KErgo nunc est. KErgo est in hoc tempore.
Econtra dicit augustinus: ,Deus sine loco, quia sine tempore
mouet creaturas per loca et per tempora. Krgo sicut non est
in loco, nec in tempore. Dicimus ergo, quod deus est in tem-
pore, sub hoc sensu: deus est, dum tempus defluit. Quod autem
dicit augustinus, quod creaturas mouet sine loco et sine tem-
pore, intelligendum est sine locali et temporali mutatione.

Item cum deus sit in omnibus, querunt, utrum omnia sint in
deo, quia dicit apostolus?: ,In quo uiuimus, mouemur et
sumus‘. Etalibi3;: ;Exipsoetperipsumetinipsosuntomnia’.
Quod si concedis, sic infert: Ergo tam mala, quam bona. Ergo
mala suntindeo. Sed quicquid estin deo, deusest. Ergo
malum deus est. Item, demonstrato diabolo: hec crea-
tura est in deo, quia | ex ipso et per ipsum et in ipso
est. Ergo hanc creaturam approbat. Ergo non reprobat.
Dicimus ergo quod omnia sunt in deo, quia sunt in eius cogni-
tione. Sed cognitio eius duplex est, notitie scilicet et appro-

1 an dem allerdings auffallenden Singular ist wohl nichts zu éndern.
Derselbe kehrt auch im Folgenden mehrfach wieder.
2 Act. 17, 28. 8 Rom. 11, 37.



aus dem Anfang des XIIL. Jahrhunderts. 371

bationis: mnotitie, secundum quam mala cognoscit, unde: ,Quia
alta a longe cognoscit’;! approbationis, secundum quam sola bona
cognoscit, unde in futuro dicet malis: ,Non noni uos‘,? id est non
approbaui uos. Cum ergo demonstrato diabolo dicit: hec creatura
est in deo, uerum dicit quantum ad notitiam, sicut alta a longe
cognoscit. Vnde male concludit: ergo eam deus approbat; nisi
forte in hoc approbat, quod uult hanc creaturam esse creaturam,
et placet ei eam conseruari in suo esse. Sed quando concludit:
ergo non punit eam eternaliter, male concludit. Et sic refelle:
deus uult iudenm? esse; ergo non punit eum eternaliter.

Item cum idem sit deus et diuina essentia, et prorsus
nichil aliud, cum omnia sint in deo, queritur utrum
omnia sint in diuina essentia. Dicit enim augustinus:
,Ex ipso et per ipsum et in ipso sunt eiusdem rationis‘
Ergo, si omnia suntex eius essentia, et peripsam: [ergo]
omnia sunt in eius essentia. Sicut credimus, hec concedere
possumus conuenienter, sine preiundicio sententie melioris; sed
quomodo, uideamus. Dicimus, quod in diuina essentia sunt omnia
secundum exemplares formas uel, quod idem est, secundum
exemplares rationes, ad quarum similitudines res creatae sunt.
De quibus ita augustinus: ,Filius est quedam ars omnipotentis
dei, plena omnium rationum uiuentium, et omnes in ea unum-
,Rationes‘ uocat exemplares formas, sicut dixi. De quibus alibi
ait idem augustinus: ,Si plato dixit ydeas, id est exemplares
formas, esse in mente diuina, et esse deum, non errauit; sed si
credidit non esse deum, errauit’. Sic ergo exemplares forme
fuerunt in deo et fuerunt deus, ad similitudinem quarum res
create sunt. Quid ergo? Si ad similitudinem exemplarium for-
marum omnia sunt creata, et ipse sunt deus, ergo ad simili-

tudinem dei omnia creata sunt. Sic enim probatur: omnia facta :

sunt ad similitudinem exemplarium formarum; et exemplares forme
sunt deus; ergo ad similitudinem dei. Quare ergo specialiter
attribuitur rationali creature similitudo dei, scilicet angelice naturc
¢t humane menti? Dicimus ergo, quod quamuis sit sophysma

1 Ps. 137, 6. * Matth. 7, 23.
® Trotz Cap. V ist jedenfalls Judam zu lesen.

ot

10

15

20



o

10

15

fol, 148r,

20

25

30

372 Ein Traktat gegen die Amalricianer
secundum accidens in illo argumento, et sic possit refelli: hec
res facta est ad similitudinem statue, et statua est es,! ergo
facta est ad similitudinem eris: tamen sciendum quod illud quod
commune est aliis, attribuitur rationali creature, et non tantum
illud quod habent alie, sed etiam id quod capax est dei in cogni-
tione ueri et amore boni. Rationalis enim creatura non tantum
hoc habet, quod ad similitudinem exemplaris forme facta est, sed
etiam quod discernit uerum a falso et diligit naturaliter bonum,
in quibus maxime Imago et similitudo dei attenditur. Vnde au-
gustinus: Mens est omnium que sunt in anima sublimitate in-
tegrior et integritate sublimior, dei affectuum? et effectuum3
naturaliter capax, habens imaginem dei in potentia cognoscendi
et similitudinem in potentia diligendi.

Et hec de labro facto de speculis mulierum que excubant
ad ostium* tabernaculi® diligenter assumpta ad primam heresim
confutandam, ad questionem soluendam dicta sufficiant.

Caput IL

Secundam eorum heresim sumunt ex auctoritate apostoli
dicentis:® Deus operatur omnia in omnibus;” | unde in-
ferunt: ergo tam bona quam mala. Ergo qui cognoscit
deum in se omnia operari, peccare non potest. Et sic deo,
et non sibi, attribuunt, quod peccant; et sic neminem penitentia
indigere mentiuntur. O filii adam, que est et quanta® talis in-
sanitas! ,Filii‘ dico non tam propagatione, quam? imitatione. Sicut
enim adam et eua, post peccatum humiliter noluerunt confiteri,
sed obliquauerunt peccatum suum in auctorem iustitie. Nam cum
dixit adam:1® ,Mulier, quam dedisti michi, dedit michi de ligno,
et comedi‘, mulier uero:!'! Serpens decepit me‘, adam non tam
in mulierem, quam in mulieris auctorem, similiter eua non tam
in serpentem, quam in serpentis auctorem peccatum retorsit;
et illi quidem peccatum tantum originale, isti uero peccatum
omne. Quare hoc? Vit inferant impunitatem peccandi, et sic
procliuiores faciant ad peccandum mulierculas oneratas pecatis,

: da.s .ist aes. ? affectum. 3 effectum. + hostium. 5 Exod. 38, 8.

“ I Cor. 12, 6. * Von hier ab andere, doch gleichzeitige Hand.
S tanta.  ° quam fehlt,  1° Gen. 3, 12. 1 Gen. 3, 13.



aus dem Anfang des XIII. Jahrhunderts. 373

ut sic per eos impleatur, quod ait apostolus:! ,Et captiuas
ducunt mulierculas oneratas peccatis‘.

Vel ubi? impunitatem peccandi predicant, quia quid sit pec-
catum, forte ignorant: uideamus, quid sit peccatum, et in qua
re sit, et que sit causa eius.® Dicit igitur augustinus: ;Pec-
catum est, quicquid factum uel dictum est uel concupitum contra

legem dei‘. Audi: ,contra legem dei’. Quomodo illius mali auctor

esset, quod est contra legem eius? Item alibi augustinus:
,Peccatum est uoluntas retinendi uel consequendi, quod iustitia uetat’.
Tustus autem dominus et iustitias dilexit. Ergo ipsius est, facere
quod iustitia approbat, non quod iustitia uetat. Ambrosius autem
sic diffinit:* ,Peccatum est preuaricatio legis diuine et celestinm
inobedientia mandatorum®.?® Si igitur esset auctor malorum, esset
preuaricator legis diuine, id est sue. Propter hoc ait augusti-
nus: ,Rem, quam solus deus facere non potest, damnare potest‘;
et alibi: ,Illius rei est ultor, cuius non est auctor. Vnde quia
actus peccandi propter prauum et distortum finem peccandi de-
formatur, a deo non est; sed in hoec quod peccatum est, nichil
est, quia non opus est dei aut hominis deum imitantis. Dicit

autem augustinus: ,Quicquid est, aut est opus dei aut hominis :

deum imitantis.‘® Vnde, cum iohannes ait:? ,Omnia per ipsum

1 JI Tim. 3, 6. 2 ubt unsicher.

3 Die folgenden Ausfihrungen beriihren sich in vielen Hauptpunkten
mit Petrus Lombardus (Sent. II dist. 35) und besonders mit Petrus
Pictaviensis (Sent. II ¢. 10—12). Am engsten sind die Beriihrungen
mit dem letztern. Schon die Problemstellung unseres Traktates: videamus
quid sit peccatum, et in qua re sit, et quae sit causa eius, wiederholt in
umgekehrter Reihenfolge die Kapiteliberschriften bei Peter von Poitiers,
c. 10 Quae sit causa peccati, ¢. 11 In qua re sit peccatum, c. 12 An
peccatum sit aliquid: et si est aliquid, an natura, an vitium naturae.

1 deffinit.

5 Dieselben zwei Definitionen Augustins und die Definition des Am-
brosius bilden bei Petrus Lombardus, Sent. Il d. 35 und bei Petrus
Pictaviensis, Sent. II ¢. 12 den Ausgang der Erérterung.

¢ Derselbe Ausspruch Augustins wird von Petrus Pictaviensis
(Sent. II ¢. 12, col. 674 B Migne) sogleich nach der in der vorigen An-
merkung angezogenen Erorterung verwertet; Petrus Lombardus be-
nutzt ihn nicht, 7 Jo. 1, 3.

)

10



10

15
fol. 143 v

Lo
Ut

30

374 Ein Traktat gegen die Amalricianer
facta sunt et sine ipso factum est nichil’, dicit glosa: ,Quia
malum uel ydolum non est factum a deo auctore, quia unum-
quodque nichil est’. — Quod tamen de illis peccatis maxime in-
telligendum est, que sunt priuationes. Sunt enim, qui distinguunt
inter peccatum, quod nichil est, et peccatum, quod aliquid est.
Quomodo, inquiunt, fieret! aut puniretur,? si penitus nichil esset??
Peccatum enim, quod fit per absentiam boni uel per carentiam
uel per negationem, penitus nichil est; nt non credere, non dili-
gere deum peccatum est, et nichil est istud, quia negatio nichil
ponit, nec aliquis effectus ostenditur; sed interficere hominem et
furari et alia peccata, que actu fiunt, aliquem habent effectum;
unde et aliquid sunt. Vnde augustinus dicit tale peccatum
rem, ut ibi: ,Huius rei deus est ultor, cuius non est auctor, sed
homo uel dyabolus. Quoniam tamen peccatum non subsistit
naturaliter, unde,* cum dicitur: ,Omnia per ipsum facta sunt’, in-
telligendum | est de hiis que naturaliter fiunt; peccatum enim
potius corrumpit naturam et quasi uitiat, et ideo non est natura-
liter, Dicit tamen augustinus, quod peccata actus sint et non
res; quod sic intelligitur: ,non res, id est creature, quia non
sunt substantie, nec naturaliter habent esse. Tamen quia pec-
catum nichil aliud est, quam priuatio boni et nature corruptio,
cum nichil sit priuatio siue corruptio, de omni peccato intelligi
potest: peccatum nichil est. Quod ideo dicitur, quia peccantem
ad nichilum trahit, id est ad non existentem?® et ad mortem duecit,
id est separat a uero esse, id est a deo. — Vnde que® supra
dixi, custodiam. Dicit auctoritas: 7 bona aliquid sunt, quia ad
nitam ducunt; a simili per contrarium: malum nichil est, quia
ducit ad mortem. Inde est, quod?® illa que pro eis facere uide-
batur auctoritas, scilicet: ,Sine ipso factum est nichil’, pro nobis
facit, quia peccatum, quod a uero esse retrahit ad nichilum, factum
est sine ipso, quia, sicut dictum est, hoc solum est, quod solus
deus facere non potest.

L fierent. ? punirentur. 3 essent.
+ statt unde ist wohl inde zu lesen; oder es ist vor unde ¢ine Liicke
anzunehmen. 5 existendum oder existere?

® que von mir hinzugefiigt. T actoritas. 8 quo.



aus dem Anfang des XIII. Jahrhunderts. 375

Sed infert: Sihoc facere non potest, ergo nonest omni-
potens. — Non est uerum, quia talia magis sunt infirmitatis, quam
potentie; ipse uero id solum potest, quod posse potentie est.
Ideo enim uere et proprie dicitur omnipotens, quia per se, id
est naturali potentia, potest quicquid uult fieri et quicquid uult
se posse. Nichil enim uult fieri, quod non possit facere per se
uel per creaturam, et nil uult se posse, quod non possit, et omne,
quod uult fieri, uult se posse. Si enim uellet, et fieret, quia
uoluntati eius nichil! resistit. :

Sed iterum inducunt auctoritatem prophete? dicentis:
,9i est malum in cinitate, quod dominus non fecerit?* Sed
teste gregorio ibi ;,malum® ponitur pro aduersitate, quia aduersi-
tatem dominus in ecclesia ad eius emendationem fieri permittit. Et
rursus ysaias:® ,Ego dominus faciens pacem et creans
malum‘. Sed eodem teste gregorio ibi ,malum‘ ponitur pro
,temptatione‘ quia dominus in anima facit pacem, et temptationem
nonnumquam esse permittit.

Quod ergo dicitur:* ,Deus operatur omnia in omnibus‘, in-
telligendum est de naturalibus; ommia enim naturalia operatur
deus; sed peccata non sunt naturalia, sed corruptio. Vel ,omnia
operatur’, scilicet facienda, sicut habes alibi:® ,Omnia quecumque
audiui a patre meo, nota feci uobis‘; ,omnia‘, scilicet notificanda.

Sicut ergo dictum est, hec ideo dicunt, ut impunitatem
peccandi inducant. Vnde dicunt: Qui cognoscit deum in se
omnia operari, etiam si fornicationem faceret, non® pec-
caret. Non enim sibi attribuere debet, sed totum deo
quod facit. Os impudens! Auctorem peccati dicunt, qui pec-
catum non fecit nec inuentus est dolus in ore eius.” Quare?
Vt facilius flectant mulierculas in fornicationem,

Sed addunt: Qui aliquid sibi attribuit, quod facit,

et non totum deo, in ignorantia est, que est infernus.
Sed si nichil habet homo de suo in suis operibus, perit liberum
arbitrium. Dicit uero ieronimus in omelia quadam de prodigo

! michil fehlt. * Amos 3, 6. 2 Js. 45, 7. 4 I Cor. 12, 6; s. o.
5 Joann. 15, 15.  © Die Hdschr. §, d. h. nec. Es ist wohl ein-
tach mon zu lesen. t 1 Petr, 2, 22,

N

10

15



fol, 144 r

(1]

10

15

25

376 Kin Traktat gegen die Amalricianer

filio: ,Solus deus est, in quem peccatum cadere non potest:
cetera, cum sint liberi arbitrii, in utramque partem flecti
possunt.’ | Quid est ergo meritum hominis, si nichil attribui
debet homini de operibus suis? Dicit enim apostolus:?
Coadiutores dei sumus. Non enim uirtus uel gratia a deo
collata meretur — alioquin gratia non esset gratia —, sed
uirtutis usus proueniens ex gratia et libero arbitrio. Vnde
liberum arbitrium dicitur facultas? uoluntatis et rationis, qua
bonum eligitur gratia assistente, uel malum eadem desistente.
Vnde, sicut ait augustinus, libero arbitrio male utens homo
et se perdit et ipsum. Aliquid igitur habet homo de suo in
operibus suis, facultatem? scilicet rationis, que promouetur per
gratiam preeuntem, et promota operatur per gratiam subsequentem.
Sed nota quod infernum ignorantiam dicunt. Dicunt enim:

Caput IIL*

Infernus nichil aliud est, quam ignorantia; nec aliud
est paradisus, quam cognitio ueritatis, quam se dicunt
habere.” Sed queso, ubi erat diues ille, qui induebatur purpura
et bysso,® quando dicebat: ,Pater Abraham, mitte lazarum, ut
intingat extremum digiti in aquam et refrigeret linguam meam,
quia crucior in hac flamma‘?” Respondeant: in ignorantia; et uerum
dicent, quia ipsi ignorant. Si ergo nesciant, quid sit infernus
uel ubi sit, audiant, quid inde patres sancti senserunt.® Dicit
itaque gregorius: ,Vltrix flamma uitiorum cremationem habet,
lumen non habet, ad consolationem non lucet, et tamen, ut magis
torqueat, ad aliquid lucet. Nam reprobi se uisuri sunt in inferno,
ut magis doleant, quia diues lazarum uidit’.® Quod si queras

1 I Cor. 3,9. 2 humiliats. Die Definition aus Petrus Lombardus,
Sent. II dist. 24, e (vgl. Petrus Pictav. Sent. II ¢. 22, cél. 1031 C).

3 facultatem. + Am Rande rot: Contra tertiam, qua dicunt, quod
infernus nichil aliud est quam ignorantia,

5 Uber den Satz: nec aliud est paradisus, quam cognitio ueritatis
wird erst im folgenden Kapitel gehandelt.

¢ Lue. 16, 19. 7 Luec. 16, 24.

8 Die Hdschr. Ianrer}, wo die Formen sanxerunt und senserunt
vermischt erscheinen. 9 Lue. 16, 23.



. aus dem Anfang des XIII. Jahrhunderts. 377
de inferno, ubi sit, audi ieronimum: ,Infernum sub terra esse
nemo ambigat’. Vnde in psalmo!: ,Eruisti animam meam ex
inferno inferiori’, superiorem locum? mundum, inferiorem illum
qui sub mundo est significans. Qualis uero iste sit, audi
augustinum: ,Inferorum substantia corporalis est; et bene
locus ille sub terra esse dicitur, quia anime per lapsum terrene
uoluptatis eum incurrunt’. Vnde augustinus: ,Cur non dica-
mus spiritus incorporeos posse pena corporalis ignis affligi?
Hine gregorius in iob: ,Miro modo gehenne ignis corporeus
est, nec lignis nutritur, nec succensione indiget, et est inex-
tinguibilis, a deo paratus ab origine mundi‘. Vnde et eternus
dictus est, secundum quod ait ysaias? cum impiorum tormenta
describit et ex uisione eorum letitiam bonorum exprimit, dicens:
,Egredientur electi et uidebunt cadauera uirorum, qui preuaricati
sunt in me, uermis eorum non morietur et ignis non extinguetur,
et erunt usque ad satietatem uisionis omni carni’, id est electis.
Vnde psalmus:* ,Letabitur iustus, cum uiderit uindictam‘. ,Vnus
igitur’, sicut ait augustinus, ,est gehenne ignis, sed non eodem
modo omnes crucians, sicut solis ardorem non omnes equaliter
sentiunt. Idem alibi: ,Tam grandis erit pena, ut ei nulla, que
nouimus, possint tormenta comparari. Transibunt enim ab aquis
ninium ad calorem nimium.® Dolor autem iste uocatur ,tenebre
exteriores’,® que sic describuntur: | ,Tenebre exteriores sunf
malignitas odii et uoluntatis, que crescunt mentibus impiorum,
quorum corpora tot et tantis subiecta erunt? tormentis, quod
eorumm mens eo tota flectitur ubi dolor erit, ita ut eorum

ad deum nulla dirigatur cogitatio®.® Vnde in euangelio
1 Ps. 85, 13. 2 locum fehlt in der Hdschr, 3 Is. 66, 24,
¢« Ps. 57, 11. 5 Job. 24, 19, 6 Matth. 22, 13.

T erunt von mir hinzugefiigt; s. die folgende Anm.

8 Die ganze Stelle ist den Sentenzen des Petrus Pictaviensis ent-
nommen. Sent. 1II ¢. 9, col. 1061 D Migne: Ille autem dolor notatur Zene-
brae exteriores, quae sic describuntur: ,Tenebrae exteriores sunt malig-
nitas odii et voluntatis, quae excrescit mentibus impiorum, quia eorum
corpora tot et tantis subiecta erunt tormentis, quod eorum mens tota
eo flectitur ubi dolor erit, ita ut eorum nulla ad deum dirigatur cognitio.‘
Peter von Poitiers bezieht sich hier auf Petrus Lombardus, Sent. IV,

w1 §

10

15

20

fol. 144 v

25



10

15

378 Ein Traktat gegen die Amalricianer

legitur: 1 Mittet dominus angelos suos et colligent de regno
suo omnia scandala, et mittent ea in caminum ignis‘; et iterum:?
,Exibunt angeli et separabunt malos de medio iustorum, et mittent
eos in caminum ignis. Non igitur excuset eos ignorantia, quia
dicunt: ,Infernus ignorantia est’, quia ex hiis testimoniis eorum
ignorantia uincibilis est, eo quod crassa et supina comprobatur.

Caput IV.3

Quod autem paradisum cognitionem ueritatis dicunt,
quam habere se iactant, dico quod, si illam ueritatem haberent,
que de ipsamet loquitur, dicens:* JEgo sum uia, ueritas et uita’,
cuius fruitio cognitio est — quando enim eo fruemur, tunc
cognoscemus, sicut et cogniti sumus® —: bene intelligerent
paradisum cognitionem ueritatis, quia, sicut in eunangelio dicitur,®
hec est uita eterna, ut cognoscant patrem, et quem misit thesum
christum. Sed hec cognitio haberi non potest in hac uita, ubi
cognoscimus ex parte, ubi uidemus eum per speculum in enig-
mate,” sed ubi cognoscemus eum per speciem,® ubi uidebimus
facie ad faciem.” Hic igitur, id est in hac uita, potest
haberi fides ueritatis, ueritas fidei; sed in illa eterna uita et
cognitio ueritatis et ueritas erit cognitionis. Est enim fides
,zuoluntaria certitndo absentium infra cognitionem et supra opini-

d. 50, b: Sane exteriores tenebrae intelligi possunt quaedam malignitas
odii et voluntatis, quae tunc excresset in mentibus reproborum, et
quaedam oblivio dei, quia tormentorum interiorum et exteriorum dolo-
ribus adeo afficientur et turbabuntur, ut ab illis ad cogitandum aliquid
de deo vix vel raro vel numquam mentem revocent. — Die Uberein-
stimmung unseres Traktates mit Peter von Poitiers nicht nur in den
einleitenden Worten, sondern auch in den formellen Verinderungen,
welche derselbe an dem Wortlaut des Lombarden vorgenommen, zeigt,
dafs Petrus Pictaviensis, nicht Petrus Lombardus, seine unmittel-
bare Quelle war.

t Matth. 13, 41—42. ? Matth. 13, 49—50.

 Am Rande rot: Conilra quartam, qua dicunt, quod paradisus
non est aliud quam cognitio ueritatis, quam se dicunt habere,

+ Jo. 14, 6. 8 1 Cor. 18, 12, 8 Jo. 17, 8. 71 Cor. 13, 12.

s Jo. 5, 37. * T Cor. 13, 12.



ans dem Anfang des XIIL. Jahrhunderts. 379
onem constituta’? Tunc igitur in paradiso erimus, quando dei
filio perfruemur. Vnde et latroni ait:? ,Hodie mecum eris in
paradiso‘, id est, hodie mecum eris, quod est esse in paradiso.

Vides igitur, quam aperte mentiuntur, qui dicunt, paradisum
esse cognitionem ueritatis, quam habere se dicunt,
quia, sicut dixi, nec ueritatis cognitio, nec paradisus haberi potest
in hoc exilio; cognitionem dico specificam,® non enigmaticam,*
quia, sicut dictum est, quoquo modo potest hic agnosci quasi per
speculum in enigmate, sed specietenus cognoscemus eum in illa
beatitudine.

Caput V.5

Sed ad hec de ueritate sua, id est de illa quam dicunt se
habere, que ueritas utique non est, prosequuntur dicentes: 8i iudeus
habet cognitionem wueritatis, quam habemus, non oportet
ut baptizetur. Pape! multos® ueritas ista latuit, que nec patuit
ueritati. Christus ueritas est, christus baptizatus est. Si ergo
christus hanc ueritatem cognouit, quare baptizatus est, cum nec
iudeus baptizari debet, qui hanc ueritatem cognoscit? Quod si
ueritatem istam non cognouit, que est ista ueritas, que in ueritate
non fuit? Non est uera ueritas, quam uera ueritas non cognouit.

Bone ihesu! si sic est, ut isti dicunt, quid hoc mandatum, ut :

specialius 7 apostolorum mentibus imprimeres, hoc quasi ultimo

1 Die Definition ist wortlich den Sentenzen Peters von Poitiers
entnommen (Sent. III, ¢. 21; col. 1091 B Migne). Thomas von Aquin
citiert dieselbe mit den einfithrenden Worten: alit dicunt, ohne ihren
Urheber zu nennen, in der Summa theol. 2* 2%, q. 4 a. 1 ¢. Ganz
dhnlich definiert Alanus, de articulis catholicae fidei, I, 17 (col. 601
C Migne): Fides igitur utique super opinionem, sed infra scientiam.

? Luc. 23, 43.

3 Nach Jo. 5, 37: Kt qui misit me, Pater, ipse testimonium per-
hibuit de me; neque vocem eius umquam audistis, neque speciem eius
vidistis, 4+ Nach I Cor. 13, 12,

5 Am Rande rot: Contra quintam, qua dicunt, quod st tudeus habet
cognitionem wueritatis, quam habemus, non oportet ut baptizetur.

¢ Die Handschrift multg.

7 oder spiritualis. Die Handschr. [palius.

10



fol. 145r

oy}

10

15

20

380 Ein Traktat gegen die Amalricianer

precepisti, dicens:! ,Ite, predicate euangelium omni creature,
baptizantes eos in nomine patris et filii et spiritus sancti; et
iterum:2 Nisi quis renatus fuerit | ex aqua® et spiritu sancto,
non intrabit in regnum celorum‘. Ita dico: si adesse potest
baptismi facultas. Nam si uoluntas baptismi aderit, et facultas
deerit, sufficit, sed adultis; nam paruuli sine baptismo etiam
cum a patrinis ad ecclesiam deferuntur, ab originali peccato non
mundantur, et ideo nec saluantur; adulti uero sola contritione
cordis uel sola uoluntate uel martirii susceptione, si adesse non
potest baptizandi facultas, saluantur. Vnde sic intelligendum est,
quod dictum est: ,Nisi quis renatus fuerit ex aqua ete., id est:
nisi quis fuerit eo modo renatus, quo renasci solent illi, qui
renascuntur ex aqua et spiritu sancto etc. Sed illi modi multi
sunt; alili enim per sanguinis effusionem, alii per confessionem,
alii per solam cordis contritionem renasci possunt, ita tamen, si
non affuerit facultas baptismi, sed uoluntas. Fateamur igitur,
quod omnes, qui ante legem saluati sunt, per filem uenturi salui
sunt, fidlem dico uel uelatam uel reuelatam, prout ,boues tunc
arabant et asine pascebantur iuxta eos‘:* paruuli quidem per
filem parentum, per propriam ipsi parentes cum uirtute sacri-
ficiorum, sub lege uwero per eandem legem et circumcisionem,
sub gratia auttm per eandem et baptismum, ita tamen, quod
eiusdem rei euentus tunc per futurum designatus designetur,
nunc per preteritum, ut credamus eum, qui uenturus erat, uenisse
in nomine domini.® Vnde gregorius in moralium libro IV.: ,Quod
apud nos ualet aqua baptismi, hoc egit apud ueteres uel pro
paruulis sola fides, uel pro maioribus uirtus sacrificii’ — sed cum
fide intellige — ,uel hiis, qui ex abrahe stirpe descenderunt,
misterium circumecisionis.’

1 Marc. 16, 15, verbunden mit Matth. 28, 1v. 2 Jo. 38, b.
' qua. 4+ Job 1, 14,

5 Matth, 11, 3.

¢ Math, 21, 9; 23, 39; Mare. 11, 10; Luc. 19, 38.



aus dem Anfang des XIII. Jahrhunderts. 381

Caput VL

Sed adhuc addunt huic heresi talem blasphemiam dicentes,!
quod si quis a sacerdote longam suscepisset penitentiam,
si haberet eorum cognitionem, non oporteret ut ageret
penitentiam. Intende, quam miserabiliter euacuare sacramenta
contendunt, ut inducant impunitatem peccandi. Prima siquidem
fidei tabula [est] fracta, que data erat ante naufragium, secundam
etlam conterunt tabulam, que data est post naufragium, scilicet
penitentiam, ut sic presto sit submersionis abyssus, nec pateat
euasionis locus. Quis enim homo super terram, qui uiuat, et non
peccet? Nec infans, cuius est uita unius diei super terram.
Solus excipitur agnus dei, ,qui peccatum non fecit, nec inuentus
est dolus in ore eius‘.? Ceterum ,si dixerimus‘, ait iohannes,?
,quia peccatum non habemus, nos ipsos seducimus, et ueritas
in nobis non est.’ Non ergo in eis ueritas, si se peccatores non
agnoscunt. Quod si se peccatores dicunt et tamen penitere
negligunt, audiant augustinum in libro de penitentia: ,Penitere
est penam tenere, ut semper puniat in se ulciscendo, quod com-
misit peccando‘; et infra: ,Vbi dolor finitur, deficit et penitentia’.
Si uvero penitentia finitur, | quid relinquitur4 de uenia? Non
est ergo ueritas, que penitentiam obliterat. Clamat enim ueritas;
,Facite fructus® dignos penitentie‘;® et baptista: ,Penitentiam
agite; appropinquat enim regnum celorum®.’

Pretendunt tamen quasdam friuolas rationes, cur hoc dicant.
Qui cognoscit, inquiunt, deum esse in se, lugere non
debet, sed ridere. Gens insana! Et quis ad hoc tam
ydoneus? quis scit an dignus amore sit uel odio?  ,Quam
magna‘, ait psalmista,® ,multitudo dulcedinis tue, domine, quam
abscondisti timentibus te‘’. Edesse, que alio nomine hester
uocabatur, introducitur in domo assueri. Quid est edesse?

1 Nach dicentes Absatz, mit der Rubrik: Contra sextam, qua dicunt,
quod si quis a sacerdote longam suscepisset penitentiam, si haberet eorum
cognitionem, non oporteret, ut ageret penitentiam.

2 I Petr. 2, 22. 81 Jo. 1, 8. 4 relequintur. 5 fractus,

¢ Matth. 3, 8. 7 Matth. 3, 2. 8 Ps. 30, 20.

10

15

fol. 145+

20



10

15

20

25

382 Ein Traktat gegen die Amalricianer

miseria; sic enim interpretatur; hester: abscondita: assuerus:
bonus. Ergo miseria, sed abscondita, est in domo assueri, id
est in corde boni. Quomodo abscondita? Tribulationibus; ut
clamet egrotus ad me, dicit, nec de miseria sibi collata presumat.
Vnde et nutricium dicitur! habuisse mardocheum, qui dicitur
mirra munda, quia tunc manus eius distillant mirram mundam
et digiti elus mirram probatissimam, quando uir bonus amaricatur
animo inter tribulationes, uel quia exulat in mundo, uel quia
differtur a regno. Quid est quod dicitis: qui cognoscit deum
in se esse, non debet lugere; nonne deum in se esse sciebat,
qui ,tristis erat’?? Kt re uera, ,quia in ipso erat plenitudo
diuinitatis corporaliter,® 1id est personaliter; uel corporaliter,
quia sic in illa creatura, quod non taliter in alia creatura. Ipse
etiam, qui discipulis suis ait:* ,Mundus gaudebit, uos autem
contristabimini. Non nesciebant deum habitare in se, qui tot in
mundo pressuras habebant?® Hine est quod ait psalmista:
,Qui seminant in lacrimis, in exultatione metent.‘® Super quod
ait augustinus: ,psalmus, qui cantatur domino, uidetur sanctis
martiribus conuenire’. Sed si membra christi sumus, sicut esse
debemus, ad omnes nos pertinere credamus. Sic enim dicit?
gregorius: ,uva® calcibus tunditur et in uini saporem liquatur;
oliua contusionibus expressa amurcam suam deserit et in olei
liquorem pinguescit. Hinc salomo ait:® ,Melior est ira risu‘;1°
et iterum:1! Melius est, ire ad domum luctus quam ad domum
conuiuii‘; et rursus:!? ,Qui apponit scientiam, apponit et dolorem.’
Vnde et in antiquo dicebatur prouerbio: ,Qui interrogat, interroget
in abela‘;1® quod interpretatur luctus. Hinc etiam est, quod
dominus in sacrificio uult habere turtures et columbas,'* uidelicet
gemebundas aues, et non philomenas. Videtis ergo, quod quanto

1 Esther 2, 7. 2 Matth. 26, 38; Marc. 14, 34. 3 Col. 2, 9.

+ Jo. 16, 20. 5 Jo. 16, 33. ¢ Ps. 125, 5.

7 dicit von 2. Hand hinzugefigt. 8 vua. Eccel. 7, 4.

10 9ra korrigiert aus terra. 11 Ecel. 7, 8.

12 Wohl Ececl. 1, 18: Qui addit scientiam, addit et laborem.

15 gbe|la (mit Rasur). Gemeint ist neuhebr. xban, mbaNs NN
Trauer. 4 Levit. 5, 7. L



aus dem Anfang des XIII. Jahrhunderts. 383

quis maior est, tanto humiliare se debet in omuibus, et ymaginem
dei in se deformatam per peccata plorare, donec redeat in uirum
perfectum in mensuram etatis plenitudinis christi.?  Defleat

2

ueterem suum hominem,? donec nouum induat, qui secundum

deum creatus est in iustitia et sanctitate ueritatis.® Tunc erit

ot

tempus letitle, nunc autem luctus et lucte; tunc tempus recon-
ciliationis, nunc deuiationis.

Caput VII4

Ex hac eadem cognitione fabulosum dicunt quiequid
magistri parisienses de resurrectione asseuerant, quia, ut
alunt, cognitio hec plena est resurrectio, nec alia est ex- 10
pectanda. Sed super hoc tot habemus nubes testium,® ut nullus
sit, qui super hoc debeat hesitare. Si enim non est resur-
rectio | mortuorum, neque christus, ut ait apostolus?® resurrexit; fol. 146~
et sl in hac uita tantum in ipsum sperantes sumus, sicut idem
dicit,” miserabiliores sumus omnibus hominibus. Hoc tamen et 15
1psi fatentur, uidelicet quod christus in carne non resur-
rexit. Sed qua fronte presumunt tam manifestum mendacium uel
cogitare, cum teste apostolo® post resurrectionem uisus sit plus
quam quingentis fratribus simul? Sed et primo die sue resur-
rectionis apparuit primo marie magdalene? flenti ad monumentum, % 20
secundo eidem et alteri'! regredientibus nuntiare discipulis suis,!?
tertio symoni1?, quarto Cleophe!* et socio eius, quinto reuersis illis
et narrantibus quomodo cognouissent eum in fractione panis;1®
et hec omnia prima resurrectionis die facta sunt, unde et
dixerunt: 16 tertia dies est hodie, quo hec facta sunt. Sexto 2
apparuit post diesl” VIII, quando cum eis erat thomas;!® nam

n

1 Ephes. 4, 13. 2 Ephes. 4, 22, 3 Kphes. 4, 24,

4+ Am Rande rot: Comtra septimam, qua dicunt, fabulosum esse,
quicquid Magistri parisienses de resurrectione asseuerant.

5 Hebr. 12, 1. ¢ T Cor. 15, 13. "I Cor. 15, 19,

4 1 Cor. 15, 6. ® Marc. 16, 9. 10 Jo, 20, 11.

11 Matth, 28, 1. 12 Matth. 28, 8. 13 Lue. 24, 34.

4 Luc. 24, 18. Die Hdschr.: Cleople. 15 Luc. 24, 35.

1 Luc. 24, 21, 17 die. 18 Jo. 20, 26.



384 Ein Traktat gegen die Amalricianer
cum dixissent! ei discipuli: ,Vidimus dominum‘ — quando eis
apparuit, ubi? non erat thomas —, et thomas respondisset:?  /Nisi
uidero in manibus eius fixuram clauorum, et mittam manum
meam In locum clanorum, et mittam digitum meum in latus
5 eius, non credam‘: propter hoc post dies VIII — erat thomas
cum discipulis —, tunc dominus salutatis discipulis dixit thome:*
Jnfer digitum tuum huc et uide manus meas, et affer manum
tuam et mitte in latus meum, et noli esse incredulus, sed fidelis®.
Et uos miseri, cur infideles estis? Quid hoc argumento mani-
10 festius? Nonne ostendit ei illud idem corpus, quod clauis
transfixum, quod lancea fuit perforatum? Alias quoque cum
uenisset ad eos et putarent eum phantasma esse,’ dixit eis:®
,Palpate et uidete, quia spiritus carnem et ossa non habet, sicut
me uidetis habere.‘ Sed ut nulla super hoc ambiguitas remaneret,
15 comedit et bibit cum eis, postquam a mortuis resurrexit, scilicet
piscem assum et fauum mellis.? Sed in die ascensionis conuescens
eleuatus est.® Vnde gregorius: ,Comedit, ut per effectum
comestionis ueritas patesceret carnis.’ Sed quia de illa resur-
rectione iam nulla dubitationis nebula debet animum obfuscare,
20 de omnium resurrectione sanctorum testimoniis eos confundamus.
Accedat igitur primo iob, cuius testimonia credibilia facta sunt
nimis,® utpote uir simplex et rectus et timens deum et recedens
a malo.1% Credof, ait,'! ,quod redemtor meus uiuit, quem uisurus
sum ego ipse et non alius, et oculi mei conspecturi sunt; et
rursum circumdabor pelle mea et in carne mea uidebo saluatorem

e
(518

meum. Sed et ille machabeus, scilicet iudas, uir fortissimus,
collatione facta, XII millia dragmas argenti misit ierosolimam
offerri pro peccatis mortuorum, iuste et religiose de resurrectione
cogitans.’? Apostolus uero: ,Oportet’, ait,!® ,corruptibile hoc
30 induere incorruptelam et mortale hoc inmortalitatem’. Sed et

t Jo. 20, 25. 2 Wohl cum eis zu lesen, nach Jo. 20, 24.

5 Jo. 20, 25. 4+ Jo. 20, 27.

5 Lue. 24, 37. Der Ausdruck nach Matth. 24, 26; Marc. 6, 49.

¢ Luc. 24, 39. " Luc. 24, 41—43. s Act. 1, 4. 9.

® Ps. 92, b. 10 Job 1, 1. 1 Job 19, 25—27.

12 II Macch. 12, 43. 13 T Cor. 15, 53.



aus dem Anfang des XIII. Jahrhunderts. 385

ipse dominus, cum saducei, qui resurrectionem non credebant,?!
[eum] super septemuira? muliere, cuius in iudicio esset, questi-
onem mouerent,® respondit:* nonne legistis: Kgo sum deus
abraham et deus ysaac et deus iacob? Non est, inquit,® deus
mortuorum, sed uiuentium. Et alibi:® ,Qui uerbum meum audit
et credit el, qui misit me, habet uitam eternam, et ego resusci-
tabo” eum | in nouissimo die‘. Sed forte isti euticiani non
audierunt, quomodo beatus Gregorius istam heresim inuante
gratia catholice ueritatis attriuit. Tempore huius beati uiri fuit
quidam episcopus nomine euticius, qui dogmatizabat corpus
nostrum in illa resurrectionis gloria impalpabile, uentis aéreque
subtilius esse futurum. Quod audiens wuir beatus et ratione
ueritatis et exemplo dominice resurrectionis probauit, hoc dogma
orthodoxe fidei omunimodis esse contrarium. Catholica etenim
fides habet, quod corpus nostrum in illa immortalitatis gloria
sublimatum® sit quidem subtile per effectum spiritualis potentie,
sed palpabile per ueritatem nature, iuxta exemplum dominici
corporis, de quo a mortuis suscitato dicit ipse discipulis suis:?
,Palpate et uidete, quia spiritus carnem et ossa non habet, sicut
me uidetis habere. In cuius assertione fidel uenerabilis pater
gregorius in tantum contra nascentem heresim laborare con-
tendit tantaque instantia, iuuante etiam piissimo imperatore
tyberio constantino, comminuit, ut nullus exinde sit inuentus,
qui eius usque ad hoc tempus resuscitator existeret. Kt quid
mirum, fratres, si resuscitare nos!® poterit de subiecta materia,
qui nos formare potuit de nulla; si reformare nos poterit de

t Am Rande von zweiter Hand: el solum quinque libros moysis
reciprebant.

2 semptemuira. 3 Matth, 22, 23—28; Marc. 12, 18—23.

4 Matth, 22, 82; Marc. 12, 26—27. 5 inquid.

¢ Jo, 5, 24 verbunden mit 6, 4.

" Am Rande von 2. Hand: ysyas (1) quoque: ,Suscitabuntur mortu:
et resurgent hit qui in sepuleris sunt‘. Ht alibi: ,Multi dormientium
de puluere terre resurgent, aliv in witam, alw i opprobrium et confu-
sionem eternam’. Die letzte dieser Stellen ist freies Citat nach Dan. 12, 2;
die erste kann ich nicht nachweisen.

8 sullimiatur. 9 Luc. 24, 39, 10 nos korrigiert aus non.

Jahrbuch fiir Philosophie ete. VII. 25

[o7]

fol.

10

15

25

TGy



() |

10

20

fol. 147r
30

386 Ein Traktat gegen die Amalricianer

aliquo, qui formare potuit de nichilo; si de puluere suscitat
hominem, qui de puluere suscitat fenicem. Dicite, queso: si
resurrectionem credimus, et ipsa est, nonne per hanc fidem
multum proficimus; si uero non est, quid dampni patiemur?
non enim resuscitabimur, et sic non erimus. Quod si resurrectio
erit, et nos eam non credimus: uidete, quomodo nos conuincunt?!
sacra uerba, confundunt exempla, premunt miracula, quomodo
tandem hec omnia faciunt nos dignos gehenna. Qui enim susci-
tauit iahiri filiam, uidue filium, lazarum quatriduanum, tres
mortuos per martinum, per petrum uero post XL dies a funere
maternum, eadem facilitate poterit suscitare totum mundum.
Qui igitur hoc fideliter firmiterque non crediderit, sit anathema
maranatha.?

Caput VIIL3

Addunt quoque supradictis assertionibus: Nemo, inquiunt,
potest esse saluus, nisi credat se esse membrum christi.
Si addidissent: ,fore‘, uera posset esse talis assertio; ut sic
dicatur: Nemo potest esse saluus, nisi credat se esse uel fore
membrum christi, quia si non efficiatur membrum christi, non
potest esse saluus. Tamen multi, qui modo non sunt membrum
christi, sed diaboli, saluari possunt. Possunt enim offerre deo
sacrificium spiritus contribulati* et per plenam penitentiam, que
omnia ablata restituit, possunt iterum fieri membrum christi.
Dicit enim apostolus:® Tollens membrum christi faciam membrum
meretricis ? Fit igitur aliquis per fornicationem membrum mere-
tricis, et tunc tollitnr membrum christi. Sed unde tollitur? A
corpore. Ergo quando per fornicationem fit membrum meretricis,
tollitur membrum a corpore christi. Ergo iam non est membrum
christi. Sed post fornicationem nonne penitere potest? Alio-
quin nichil aliud restat quam | desperatio, que omni fornicatione
peior est. Scriptum uero est: ,Plena penitentia omnia ablata

t conuincant. 2 T Cor. 16, 22.

* Am Rande: Contra octauwam, qua dicunt, quod nemo potest esse
saluus, nisi credalt se esse membrum christe.

+ Ps, 50, 19. 5 I Cor. 6, 15.



aus dem Anfang des XIII. Jahrhunderts. 387

restituit; et sic potest saluari. Non est ergo uerum quod dicitur,
nisi addatur ,fore’: non potest aliquis esse saluus, nisi se
credat esse membrum christi

Caput IX.2

Item occasione illius auctoritatis, quam inducit apostolus,
dicens:2 Deus erit omnia in omnibus, dicunt quod deus est
omnia in omnibus. Sic enim procedunt: Deus erit omnia
in omnibus; sed quicquid erit, est, quia mutatio non
cadif in deum; ergo deus est omnia in omnibus. Sed
quid est absurdius, quam quod deus est lapis in lapide, godinus
in godino? Adoretur ergo godinus, non solum dulia, sed
latria, quia deus est. Immo et talpa uel uespertilio adoretur,
quia deus in talpa talpa est et in uespertilione uespertilio.

Non intelligunt miseri, quid propter quid dicatur. Cum
enim filius tradiderit regnum deo et patri,® tunc erit omnium una
concordia, ita ut idem sit eis [idem] uelle, idem nolle; nulla dis-
cordia, nulla separatio erit a uoluntate diuina; et quamuis ,in
domo patris mansiones multe sint* id est nariorum premiorum
dignitates, tamen ibi erit deus omnia in omnibus, quia in dispari
caritate erit par gaudium, ut quod habent singuli, omnibus sit

commune, quia in gloria capitis erit par uinculum karitatis; et :

quamuis tunc non omnium par beatitudo, sicut nec par cognitio,
omnes tamen cuncta illa uidebunt, quorum cognitioni beatitudo
seruit; et erit differentia non quantum ad hoc quod uidebitur,
sed quantum ad modum uidendi. Nichil enim in deo noscibile
magis digniusque uidetur, quam intelligere trinum et unum; et
hoc omnes per speciem cognoscent, sed differenter quoad modum
uidendi; nam alius alio magis, alius alio minus fulgebit; stella
enim differt a stella in claritate. Secundum ergo disparem
cognitionem dispar erit beatitudo; sed imparitas beatitudinis non
faciet® imparitatem gaudii, pec imparitas gaudii imparitatem
beatitudinis, quia deus erit omnia in omnibus. Modo non est
deus omnmia in omribus, quia modo uolumus, quod deus non uult,

'+ Am Rande rot: Contra nonam, quod deus est omnia in omnibus.
*1Cor. 15,28 *10Cor. 15,24 *Jo. 14,2 5 faceret

25*

o

10

30



10

(=)}

fol. 147v

Lo
ot

388 Ein Traktat gegen die Amalricianer
et quandoque non nolumus, quod deus uult. Immo, ut manifestum
fiat, quod deus nondum est omnia in omnibus, uelle possumus
etiam absque peccato quandoque, quod deus non uult, uel nolle
quod deus uult.? Possum enim absque peccato uelle patrem
meum saluari, qui dampnandus est; tunc uero, quem dampnare
uoluerit, etiam patrem meum, uel saluare, et hoc idem michi
placebit, quia scriptum est: ,Letabitur iustus, cum uiderit uin-
dictam; manus suas lauabit in sanguine peccatoris;? et tunc
primo erit deus omnia in omnibus.

Sic autem? potest argumentum refelli. Deus erit, inquit,
omnia in omnibus; et quicquid erit, est; ergo deus est
omnia in omnibus. — Fallacia:* Karitas dei erit in omnibus
saluandis; et quicquid erit karitas, est karitas dei; ergo karitas
dei est in omnibus saluandis. Et hoc falsum est, quia multi
saluandi sunt, qui necdum nati sunt.

Sed ad hoc instant: Quicquid in deo est, deus est;
sed in deo sunt omnia, | quia quod factum est, in ipso
uita erat;® ergo deus est omnia. — Ideo errant, quia non
intelligunt scripturas, nec quid propter quid dicatur, attendunt;
siquidem scilicet dogma magistrorum: ,In naturalibus nichil est
id quod de eo® predicatur,’ quia cum petrus sit albus, non est
albedo, qua albus est. Vnde quicquid de creatura dicitur, et est
in ea afficiens eam: si de deo dicatur, intelligitur non esse in
eo ut in subiecto afficiens ipsum tanquam subiectum, sed est
ipse deus, uel si mauis, ipsa diuina essentia. Cum igitur dicitur:
quicquid in deo est, deus est, ostenditur differentia inter creatorem

1 Vgl. Garnerius, Serm. Il. in die sancto Paschae (Tissier,
p. 133 a, Migne col. 690 D): Sicut e contrario potest esse bona voluntas
hominis, et aliud tamen volentis quod Deus . . . . Alia enim debet esse
voluntas iudicis, alia iudicio subiacentis. Iudex vult exercere iustitiam,
iudicandus praestolatur misericordiam; iudex eum damnandum disponit,
sed quis unquam carnem suam odio habuit?

* Ps. 67; 11, 3 autem von 2. Hand iibergeschrieben.

4+ Auch bei Peter von Poitiers gebriuchliche Einfihrung, z. B.
Sent. I ¢. 9, col. 822 D Migne.

5 Jo. 1, 3—4. Die Zusammenziehung nach einer schon bei vielen
Viitern sich findenden Interpunktion. ¢ de eo korrigiert aus deo.



aus dem Anfang des XIII, Jahrhunderts. 389

et creaturam, In concretinis et mathematicis predicationibus.
Petrus enim iustus est, sed non est iustitia que in eo est; deus
uero iustus est et est iustitia que in eo est; et quicquid de eo
uere dicitur, id ipse est, quod de eo predicatur; neque diuersitas
nominum facit diuersitatem rerum, sicut fieri solet in creaturis,
sed totum quod in eo est, unum est, id est, quod de eo dicitur
quocumque nomine, unum et idem est predicatum. Vnde
augustinus in libro de fide ad petrum: ,In dei substantia
non est aliquid, quod non sit substantia, sed quicquid ibi intelligi
potest, substantia est. Ysidorus quoque ait: ,Deus simplex
est., Quare? Quod aliud non est ipse et quod in ipso est.
Hinc hylarius in VIIL. libro de trinitate: ,Non ex compositis
deus qui ueritas est subsistit, neque qui uirtus est ex infirmis,
neque qui lux est ex obscuris, neque qui spiritus est ex dispa-
ribus formalis est. Totum quod in eo est, unum est. — Est
igitur sensus, cum dicitur: ,Quicquid in deo est, deus est, id
est: quicquid est in creatura et eam afficit, si de deo dicitur,
non per inherentiam est in eo, sed est ipse deus. Tamen in
eo dicitur esse propter formam uerborum, que inherentiam solet
predicare. Dicitur enim: ,petrus est bonus‘, ,deus est bonus’, et
utrimque inherentiam significare uidetur. Petro aliquid inheret,
deo nichil. Vnde hylarius in libro de trinitate inquit: ,Deus
non humano modo compositum est, ut in eo aliud?! sit quod ab
eo habetur, et aliud sit ipse qui? habeat.’

Quod autem in assumptione argumenti dicunt: Omnia
sunt in deo, [quod] etiam confirmare uolunt auctoritate apo-
stoli dicentis ad colosenses:® /Quia in ipso condita sunt uniuersa
in celis et in terra, uisibilia et inuisibilia‘; et quia intelligitur:
jin ipso‘, id est per ipsum, uniuersa sunt condita, ideo, quod
sequitur in eadem, ad sententiam suam confirmandum apponunt:
,8iue troni, siue dominationes, siue principatus, siue potestates,
omnia per ipsum et in ipso creata sunt, et ipse est ante omnes
et omnia in ipso constant.‘t Sed si sermo eorum in gratie® sale
conditus esset, sicut in eadem epistola idem apostolus ait’

1 alius. 2 quod. 3 Coloss. 1, 16. + Col. 1, 16—17.
% 80, micht gratia, die Handschr. ¢ 1 Col. 4, 8.

10

©
)



10

fol. 148 r
15

20

[ &)
o2l

30

390 Ein Traktat gegen die Amalricianer

intelligerent quod ideo ommia dicuntur esse in ipso, quia causa
omnium est in ipso. Sicut omne quod factum est, in ipso uita
dicitur,? id est uite causa omni enti suo genere uiuendi, id est
essendi, ita omnia in ipso dicuntur esse, quia ipse est causa,
quare omnia subsistunt. Sicut enim domus dicitur esse in arti-
fice, antequam fiat, quia dispositio domus est in mente sua, ita
et omnia dicuntur esse in deo, quia dispositio omnium, antequam
quicquam fieret, erat in mente diuina. Et illa dispositio et illa
cansa fuit ab eterno et mnichil aliud quam deus, quia ipse sua
dispositio est et causa causalissima®? non solum omnium rerum,
sed omnium causarum; et ideo causaliter ipse in omnibus, et
omnia dicuntur in ipso. Nec tamen aliquid causatum uel aliquid
dispo- | situm, id est nullum mutabile, nullum perpetunm, nullum
sempiternum, in ipso est, nisi per causam; sed quod eternum
est, in ipso est,® id est causa et dispositio faciendorum; et
ipsum eternum, id est causa et dispositio, deus est, quia quic-
quid in deo est, deus est. — Vel ideo omnia in ipso esse
dicuntur, quia eum non excedunt, qui immensus est, et ideo
extra substantiam eius esse non possunt.

Fallacia: Idem est potentia dei et caritatis dei; sed potentia
dei est in lapide; ergo caritatis dei est in lapide. Vel sic: Pater
paternitate distinguitur a filio; sed essentia diuina est pater;
ergo paternitate distinguitur a filio.

Sed quia diximus, quod deus est causa omnium causarum, sic
instant: Manente causa manet effectus; ergo corrupto
effectu corrumpitur causa. Sed corpus est corruptibile,
et est a deo. Ergo deus corruptibilis est. Sed nota, quod
id quod* ait: ,manente causa manet effectus, et corrupto effectu
corrumpitur causa‘, uerum?® quidem est® de? formali causa,
quia manente albedine manet album, et cum aliquid desinit
esse album, desinit albedo; sed non sic est de causa efficienti.
Manet artifex corrupto artificio, et etiam artificium manet cor-
rupto artifice.

1 Jo. 1, 3 -4, 2 califma. 3 est itbergeschrieben.
* id quod fehlt. 5 verum korrigiert aus vnde. 6 esset.
" de korrigiert aus dum.



aus dem Anfang des XIII. Jahrhunderts. 391

Item, non est eadem causa priuationis et habitus,
sine contrariorum. Sed malum et bonum, ut priuatio
et habitus uelud contraria opponuntur. Non ergo
idem est causa eorum. — Sed nota quia prinationum nulle
sunt cause; immo priuatio est ex defectu cause. Kst enim quis
cecus non ex eo quod habet, sed ex eo quod non habet, scilicet
uisum. Quod uero ait, contrariorum eandem non esse causam,
nerum est de formali; nam alio albet album, ut albedine, alio
nigrum, ut nigredine; sed de causa efficienti falsum est; idem
enim artifex potest idem dealbare et denigrare. Deus autem
auctor est boni [et] inquantum bonum; sed mali non est auctor
in quantum est malum.

Item, deus est causa constructiua, non peremtoria.
Sed malum potius perimit, quam construit. Ergo non
est causa mali; et sic uidetur, quod non sit omnium
causa. Vnde cum dicitur: deus non est causa mali, si nomine
mali intelligit malitiam priuationem, uerum dicit, quia, sicut
dictum est, privationum nulle sunt cause; sed si intelligit rem
que est mala, id est rem que est a bono priuata, falsum dicit.

Caput X.!

Item fabulantur et dicunt: Pater incarnatus fuit in .

abraham et in aliis ueteris testamenti patribus, filius dei
in christo et in aliis christianis, spiritus sanctus in illis
quos uocant spirituales. Ecce, hucusque credidimus filium
incarnatum; iam isti christum predicant ingodinatum. Nichil
iam restat nisi ut latriam aut certe duliam ei impendamus; quia
si adorari debet caro christi et anmima, quia per incarnationem
ista duo unita sunt uerbo, latria uel certe, sicut quidam uolunt,
superiori dulie gradu, que soli christi humanitati debetur: quare
dulia uel latria non adorabitur godinus, si christus incarnatus

est in eo? Miseri, quales uel quantos uos facitis, ut dicatis quod :

' Am Rande rot: Contra decimam, quod pater incarnatus fuit in
abraham et in aliis ueteris testamenti patribus, filius dei in christo et in
alits christianis, spiritus sanctus in illis quos wocant spirituales.

10

15



fol. 148+

10

20

30

392 Ein Traktat gegen die Amalricianer

ille, qui uenit in similitudinem carnis peccati, ueniat in carnem
peccati non solum per gratiam, sed etiam per carnis unitionem!

Et quamuis ista tamquam friuola ea facilitate reprobari pos-
sent, qua probantur: ne tamen contemptum? fidei surdis auribus
preterisse uideamur, sapientia uincat malitiam sanctorum testimo-
niis roborata. | Dicitis quod, sicut filius, ita pater et spiritus
sanctus sunt incarnati. Sed attendite, quid ait augustinus in
libro de trinitate: ,Solus filius in carnc missus est, ut, qui erat
in diuinitate dei filius, humanitate fieret hominis filius; neec pater
carnem Induit, ne idem esset pater et filius’. Item et?® eccle-
siasticis dogmatibus idem ait: ,Non pater nec spiritus sanctus
scilicet carnem sumpsit, sed tantum filius, ut qui erat in diuini-
tate dei filius, in humanitate fieret hominis filius, ne filii nomen
ad alterum transiret, qui non esset eterna natiuitate filinus. Ideo
ergo missus est filius, et non pater, quia congruentius mitti di-
citur qui est ab aliquo, quam qui est ex nullo, ne, si mitteretuar,
ab alio putaretur‘. Item idem in sermone de incarnatione domini:
,Deus unus est pater, deus* unus est filius, deus® unus est spiri-
tus sanctus, non tres dii; sed unus est® deus tribus? in uocabulis,
unus in deitate substantie.® Sed dicit michi hereticus: Si unum
sunt, omnes sunt incarnati, — Non; ad solum christum pertinet
caro. Nempe aliud est anima, aliud est ratio, et tamen In anima
est ratio; et una est anima; sed aliud anima agit, aliud ratio;
anima uiuit, ratio sapit, ad animam pertinet uita, ad rationem
sapientia’. Kt paulo post: ,Ecce, inquit, aliud. In sole splendor
et calor in uno radio sunt; sed calor exsiccat, splendor illuminat;
suscipit calor feruorem, non illuminationem, suscipit splendor
illuminationem, non feruorem. Sic et pater et filius, licet unum
sint et unus deus sit, ad solum christum tamen pertinet caro,
sicut ad solam rationem sapientia uel ad solum calorem feruor.
Quia ergo pater et filius secundum substantiam non sunt plures,
nec alii ab inuicem — non enim sunt due substantie —, secundum

! Rom. 8, 3. 2 conceptum. % wohl zu lesen n libro de.
* deus-von 2. Hand tbergeschrieben. 5 deus von 2. Hand iiber-
geschrieben. 6 est tibergeschrieben, anscheinend von 1. Hand.

7 tres. 8 fab’e, am Rande von 2. Hand fub’e.



aus dem Anfang des XIII. Jahrhunderts. 393

personam uero sunt plures et alii ab inuicem, quia pater et filius
non sunt una persona sed due, dicit hereticus: si filius incar-
natus est, et filius non est alia, sed una et eadem
numero res, que pater est: ergo necesse est patrem quo-
que esse incarnatum. Vnam enim eandem rem numero
impossibile est simul esse et non esse in eodem homine
incarnatam. Kt ego dico: Si filius incarnatus est, et filius
non est una et cadem numero persona, que pater est, sed
alia: mon iccirco necesse est patrem quoque esse Incarnatum;
allam enim personam esse in uno homine incarnatam et aliam
simul in eodem homine impossibile®’ est. Kt ille: Si deus
filius incarnatus est, et deus, qui est filius, non est
alius, sed unus et idem numero deus, qui est pater:
plus tamen, quamuis diuerse sint persone pater et
tilius, uidetur necesse esse patrem quoque esse incar-
natum cum filio propter unitatem deitatis, quam possi-
bile esse propter diuersitatem personarum non eum
esse simul incarnatum. Videte, quomodo claudicat circa
incarnationem filii dei. Nam qui recte suscipit eius incarnationem,
credit eum non assumpsisse hominem in unitatem nature, sed in
unitatem persone; hic? autem sompniat, hominem a filio dei magis
esse assumptum in nature unitatem, quam in persone unitatem.
Si enim hoc non opinaretur, non diceret, magis esse necessarium
patrem cum filio esse incarnatum, quoniam unus est deus pater
et filius, quam esse possibile illum3 | simul non esse incarnatum,
quia plures sunt persone. Claundicat igitur utroque pede circa
filii dei incarnationem, qui una natura est cum patre [et filio]
et alia persona a patre. Nam quicunque existimat eandem in-
carnationem sic esse secundum nature unitatem, ut filius non
possit incarnari sine patre, non intelligit sic eum incarnatum*
secundum unitatem persone esse, ut pater mnon possit incarnari
cum filio, Quippe deus mon sic assumpsit hominem, ut natura
dei et hominis sit una et eadem, sed ut persona dei et hominis

1 inpossibile korrigiert aus possibile. 2 hine.
s von fol. cxlvi springt die Handschr. gleich auf fol. cl.
1 ecam tncarnatam.

10

15

fol. 150«

30



10

15

394 Ein Traktat gegen die Amalricianer

una sit et eadem, quod non nisi in una dei persona esse potest.
Dinersas enim personas unam eandemque personam esse cum
uno eodemque homine nequit intelligi. Nam si unus homo [est]
communis? singulis pluribus personis est una persona, necesse
est plures personas, que alie sunt a se lnuicem, esse unam
eandemque personam; quod non est possibile. Quapropter im-
possibile est, deo incarnato secundum unamquamlibet personam,
illum secundum aliam quoque personam incarnari.

Sed quoniam michi uideor magis philosophis loqui quam
theologis — nam si uere theologl essent, magis sanctorum testi-
moniis, quam humane rationi conseuntirent, scientes quia fides
non habet meritum, cui humana ratio prebet experimentum —
ideo facultatis ratione naturalis hoc idem probare possumus,
scilicet quod, quamuis idem sint pater et filius, tamen filius
rubore carnis sic superindui potuit, quod pater illius incarnationis
expers fuit. Ponatur? in medium triangulus equilaterus. Scien-

1 commumnis tbergeschrieben.

2 Mit dem Folgenden vergleiche man Garnerius, Serm. de sanc-
tissima Trinitate (in der Handschrift Troyes 1301 fol. 80v als Sermo ad
scolares de trinitate bezeichnet), Tissier p. 142 f., Migne col. 713 A ff.:
Duobus modis deum cognoverunt philosophi per rationem: vel in iis,
quae erant in se, vel in iis, quae erant extra se ... In iis itaque, quae
erant extra se, cognoverunt deum quibusdam probabilibus et necessariis
argumentis, in quibus summae trinitatis apparet vestigium, non probabi-
liter tantum, sed necessario probatum; sicut in illa geometrica propositione
demonstratur aperte, quae sic proponitur illis, qui sibi vindicant hanc
artem: ex data recta linea triangulum aequilaterum constituere . ... Sed
nunc sacramentum trianguli videamus. In triangulo tres lineae sic
aemulanturunitatemetadinvicem uniuntur et accedunt ad se,
ut fiat illis simile esse. Unde talis est in eo singularitas, ut
necaugeri vel minui, necsubtrahi quidquam possitabeo; alio-
qui vel circulos (es sind die Kreise gemeint, vermittelst derer tiber
einer gegebenen Grundlinie ein gleichseitiges Dreieck konstruiert wird),
quibus probatur, excedit,si quid augeatur, vel ad circulorum
circumferentias non perveniet, si quid minuatur, vel totus
destruetur, siquid subtrahatur. Talis tamen inlineis plura-
ilitas comprobatur, ut haec non sit illa vel tertia, vel e converso; alioqui
non essetaequilaterus, cum nihil sit illud, cui est aequale;
sed est unusapertetriangulusillesine divisione (I. confusione)



aus dem Anfang des XIII. Jahrhunderts. 395
dum quod in triangulo equilatero tres linee sic emulantur unita-
tem et ad inuicem uniuntur et accedunt ad se, ut fiat illis simul
esse et conuenire in unum esse. Vnde talis est in eo singula-
ritas, ut nec augeri nec minui nec subtrahi quicquam possit ab
eo; alioquin uel circulos quibus probatur excedit, si quid au-
geatur, uel ad circulorum circumferentias non pertingit, si quid
minuatur, uel totus destruitur, si quid subtrahatur. Talis tamen
pluralitas in lineis est, quod eorum nulla sit altera; alioguin non
esset equale, quia nichil est illud, cui est equale. KEst igitur
unus sine confusione trinitatis, trinus sine diuisione unitatis. Non
est in eo singularitas imperfecta nec pluralitas superflna, quia nec
imperfectionem ostendit in lineis, cum nichil minus habeant sin-
gula; nec superfluam geminationen in toto, cum nulla ibi sint
imperfecta. Vnde nnlla partium est ibi dissimilitudo.

Vocetur! ergo triangulus ieveth?, linea uero prima ie,

trinitatis, trinus vero sine confusione (/. divisione) unitatis.
Non est enim in eo singularitas imperfecta nec pluralitas
superflua, quia nec imperfectionem ostendit in lineis, cum
nihil minus habeant singula, nec superfluam geminationem
in toto, cum nulla sint ibi imperfecta. Unde patet quod nulla
est partium ibi dissimilitudo. Non est etiam ibi collectio diver-
sorum, quia non est turba; non enim hoc vocabulum ,triangulus‘ nomen
est collectivum; alioqui grammatice diceretur: ,triangulus sunt’. Nec est
ibi membrorum corporea compositio, quia non est corpus; si enim corpus
esset, constaret ex superficiebus.

i Am Rande die Figur eines gleichseitigen Dreiecks mit einge-

ie eu en
ie - . clcher zu o\ s
schmhener: Buch - statt welche ie \ teneth
stabenbezeichnung: ahy setzen war:
ueth
uhet

Mit der ganzen Stelle vgl. Garnerius 143b f. (Migne 715 C): Huic
nostrae assertioni illud ineffabile nomen, quod tetragrammaton
vocant, eo quod ex quatuor constet figuris, videlicet jod, he,
vau, he, apertissime suffragari videtur. Weiter unten 144 b (Migne 717 C):
Manifeste ergo ostensum est, quod quaedam hebraica nomina unitatem
essentiae, quaedam significant pluralitatem personarum; istud vero nomen
tetragrammaton, eo quod utrumque, sicut dictum est, praefigurat, ceteris
dignius invenitur. ? jevheth. Vgl. weiter unten.

10



fol. 150+

396 Ein Traktat gegen die Amalricianer

secunda ev, tertia veth.! (Quare uero huiusmodi nomine hunc
triangulum appellauimus, lineas uero huiusmodi nominibus distinxi-
mus, hec ratio est. Notum quippe est, quod illud ineffabile nomen,
quod tetragrammaton uocabant?, eo quod quatuor litteris, id est
ioth, he, vau, heth,® scribebatur, excellentius erat omnibus det
nominibus; unde in lamina aurea in fronte sacerdotis quasi in
digniorl et eminentiori loco ponebatur; et dicebatur ineffabile, non
quia fari non posset, sed quia ineffabilem nominabat. Nam#* cum
in ebreco guedam nomina essentiam diuinam solum demonstrent,
ut hel, alia uero | solam personarum distinctionem, ut adonay,
saday: istud unitatem essentie et trinitatem insinuat personarum.
Et hoc perpendi potest ex interpretationibus litterarum.5 Joth

t Uber diese Bezeichnungen der drei Linien siehe weiter unten.

2 uacabant.

* statt =y scheint also = geschrieben werden zu sollen.

+ Zum Folgenden vgl. Garnerius p. 144af. (Migue 716 C ff.): Cum
igitur decem sint nomina, quorum alia divinam significant essen-
tiam, alia personarum pluralitatem, ut testatur hebraea veritas,
istud inter alia ideo dignius invenitur, et adeo, ut in lamina aurea in-
fronte sacerdotis portaretur; quod ipsum, sicut dictum est, utrumque,
scilicet unitatem essentiae et trinitatem significat personarum.
Haec enim sunt nomina, quae essentiam repraesentant: Saddai, quem
robustum et ad omnia sufficientem accipere possumus; secundum K1,
quod ,,deus* sive ,,fortis‘* interpretatur; deinde Eloi et Eloe, quod et
ipsum, ,,deus® dicitur; quintum Sabaoth, quod ,yvirtutum* vel ,exer-
cituum** Septuaginta transtulerunt; sextum Je, je, quod in Exodo dicitur:
,Qui est, misit me ad vos‘; septimum Jah, quod in halleluiah extremam
syllabam sonat et ,invisibilis* dicitur, unde ,,halleluniah® ,Jaudate iuvisi-
bilem** interpretatur; octavum vero, quod est EElohim, idem est ac si
dicerem: ,,dii nostri*, et cuius singulare est Eloah; similiter cum dico
Adonai, idem est ac si dicam dominum, cuius singulare est Adon . .
Istud vero nomen tetragrammaton . .

5 Mit dem Folgenden vgl. Garnerius 143a—144 b (Migne 715 C ft.):
Huic nostrae assertioni illud ineffabile nomen, quod tetragrammaton
vocant, eo quod ex quatuor constet figuris, videlicet jod, he, vau, he,
(zu lesen heth; s. weiter unten) apertissime suffragari videtur. Nam
litterae istae simul coniunctae nomen unum efficiunt, quod essentiam
divinam praefigarat, videlicet jeve (zu lesen jeveth). Distinctae vero per
tres distinctiones tria efficiunt nomina, quae tres designant hypostases,
ut sit prima distinctio je, secunda eu, tertia ve (I. veth). Quod autem



aus dem Anfang des XIII. Jahrhunderts. 397

enim principium interpretatur, he vita, vau ipsa, heth
viuacitas; coniuncte igitur insinuant: ,principium uite ipsa uiua-
citas‘; quod est dicere: ,ipsa omnium rerum uiuacitas est prin-

coniunctae litterae essentiam divinam significent, vel distinctae hypostases,
ex litterarum interpretationibus potest perpendi, Jod enim principium,
he vita, vau ipsa, heth (biernach war auch oben heth, jeveth, veth
zn schreiben) vivacitas interpretatur. Dicatur ergo jeve (lies: jeveth),
id est: principium vitae ipsa vivacitas, ut sit sensus: ipsa omnium rerum
vivacitas est principium vitae temporalis et aeternae. Omnia enim per
ipsum vivunt, qui est ipsa rerum vivacitas; et haec est sola divina essentia.
Prima vero litterarum distinctio, scilicet je, interpretatur principium vitae.
Istud Patri proprie ideo convenit, quia hoc vocabulum ,,principium* modis
omnibus Patri congruit. Pater enim est totius Trinitatis principium;
principium filii, quia filius a Patre est generatione, principium Spiritus
sancti, quia ab ipso est processione vel spiratione; principium etiam est
ad creaturas. Hoc de Filio, hoe de Spiritu sancto dici non potest. Filius
enim non est principium Patris, sed Spiritus sancti et ad creaturas;
Spiritus vero sanctus nec Patris nec Filii est principium, sed principium
dicitur ad creaturas. Licet ergo Pater et Filius et Spiritus sanctus sint
unum principium, tamen antonomastice Patri convenit, quod de ipso omni-
modis praedicatur; non de Filio, nec de Spiritu sancto. Secunda distinctio,
id est eu, vita ipsa interpretatur; et haec Kilio ideo proprie convenit,
quia ipse hoc vocabulum ,vita“ sibi singulariter appropriat, ubi ait: ,Ego
sum via, veritas et vita“. Unde Apostolus. . . . Nam licet una sit vita
Pater et Filius et Spiritus sanctus, Filius tamen unione deitatis, animae
et carnis aliter et quodam utiliori modo factus est omnium vita. In hoc
enim, quod deus erat, temporalem contulit bomini vitam, quoniam ipse
est; sed per illam, quam diximus, unionem vitam contulit ei sempiternam,
quoniam sine fine beatus est. Omni modo igitur de Filio praedicatur
hoc vocabulum ,,vita““. Tertia distinctio, id est ve (zu lesen veth) inter-
pretatur ,,ipsa vivacitas‘‘; et haec Spiritui sancto proprie convenit, quo
omnia vegetantur et foventur, ut suo calore vivant. Ipse enim est ardor
Patris et Filii (auch hier ist wohl angespielt auf Alanus, Reg. theol,
Reg. I1I, Migne col. 624 C: ,,Monas gignit Monadem et in se suum reflectit
ardorem®, eine Stelle, die weiter unten in dem Traktat gegen die Amal-
ricianer unter ausdriicklicher Nennung des Alanus citiert wird). Hinc
scriptum est: ,,Spiritus Domini ferebatur super aquas‘‘, vel, sicut habet
alia translatio: ,,incubabat aquis, sicut mater ovis incubat, ut ea vivificet.
Hine etiam Ezechiel ait. . . . Bene ergo Spiritus sanctus dicitur ,jipsa
vivacitas‘; nam sicut in prima, sic in secunda conditione inspirante cuncta
sancto Spiritu vivificata sunt, quia cunctorum est ipsa vivacitas,



R

10

15

25

398 Ein Traktat gegen die Amalricianer

cipium uite presentis et future’. Rerum autem uiuacitas est
dinina essentia, in qua est causa uite omni enti suo genere ui-
uendi, id est essendi. Prima autem distinctio,! id est ie, primam
designat ypostasim, id est patrem: interpretatur enim: principium
nite. Hoc enim uocabulum ,principium‘, licet toti conueniat trini-
tati, quia pater ct filius et spiritus sanctus sunt unum principium,
tamen in hoc patri proprie attribuitur, quia de eo ommnimodis
predicatur. Pater enim est principium filii et spiritus sancti et
creaturarum, filius uero non est principium patris, sed spiritus
sancti et ereaturarum; spiritus uero sanctus nec patris nec filii est
principium, sed solum creaturarum. KEst ergo pater totius trini-
tatis principium et creaturarum, sed non sic filius uel spiritus
sanctus; et ideo de patre proprie dicitur ie, id est principium
uite. Secunda distinctio, id est ev, secundam designat ypostasim,
id est fililum. Interpretatur enim ,uita ipsa‘; quod licet etiam
omni trinitati conueniat — nam pater utique et filius et spiritus
sanctus sunt una et ipsa uita —, tamen filius quodam speciali
modo et nobis meliori fons est omnium uite,? quando per sus-
cepte carnis passionem aperta est celi ianua et reddita uita
eterna; nichil enim in hac uita nasci prodesset, nisi redimi pro-
fuisset. Propter hoc bene de se ipso ait:® Ego sum resurrectio
et uita‘, et:* ,Ego sum uia, ueritas et uita’. Tertia uero di-
stinetio, id est veth, tertiam designat personam, spiritum sanctum ;
interpretatur enim: ,ipsa uiuacitas’. Ipse enim est spiritus non
solum uiuens, sed uiuificans; ipso enim omnia uegetantur, uiui-
ficantur et fouentur. Vnde scriptum est:® ,Spiritus dei ferebatur

1 Die Buchstabenbezeichnungen ergeben sich folgendermafsen. Das
Nomen tetragrammaton wird geschrieben m», und transkribiert ievheth,
oder vielmehr, wie unten, ieveth, womit oben das ganze Dreieck, weiter
unten die gottliche Wesenheit bezeichnet wird (das h in den Buchstaben-
namen he und heth (= cheth) wird nach romanischer Aussprache ganz
ausgelassen). Von diesen vier Buchstaben v werden nun drei Kombi-
nationen (,,distinctiones*’) von je zwei aufeinander folgenden Buchstaben
gebildet, welche oben die Seiten des Dreiecks, hier die gottlichen Per-
sonen bezeichnen: =, y, m- Da s mit i, 5 mit [hle, y mit v, g mit
{bleth transkribiert wird, ergeben sich so die drei ,distinctiones® ie,
ev, veth. 2 wita. 3 Jo. 11, 25, 1 Jo. 14, 6. s Gen. 1, 2.



aus dem Anfang des XIII. Jahrhunderts. 399

super aquas‘, uel, sicut habet alia translatio: ,incubabat aquis‘
— sicut mater incubat ouis, ut calefiant et sic calore uiluant.
Vnde dicitur ardor patris et filii. Hinc alanus in maximis
theologie: ! ,Monas giguit monadem et in se suum reflectit ardo-

rem‘. Vt igitur ad methaforam trianguli reuertamur, totus ille

triangulus, id est illa figura, uocetur secundum supradictas rationes
ieueth, et intelligatur tota trinitas, tamquam figura figurans omnia
et a nullo figurata; que etiam in hoc, quod triangulus dicitur,
et unitatem designat in figura et trinitatem in lineis, sicut et
trinitas et unitatem designat in essentia et trinitatem in personis.
Prima uero linea dicatur ie, et patrem significet, secundum quod
supradictum est; secunda uero ev, et filium significet, ut dictum
est; tertia veth,? et designet spiritum sanctum, ut ostensum est.
Et bene, quia® tribus istis personis tamquam tribus lineis rectis
ad uitam eternam pernenitur, cuius figure ratio et equalitas duo-
bus circulis sic ordinatis, ut circumferentia unius centrum tangat
alterius, et e contrario, comprobatur; sicut* etiam unius essentie

t Alanus, Regulae theologicae, Reg. III, Migne, Ser. lat., T. 210,
col. 624b. Der richtige Titel dieser Schrift ist, wie hier citiert wird,
,,Maximae theologiae*. Auf denselben weist Alanus selbst in der Ein-
leitung hin (Migne col. 621 B): ,,Supercaelestis vero scientia, id est theo-
logia, suis non fraudatur maximis“, wo freilich das nach cod. Cam-
pililiensis (Stift Lilienfeld in Nieder-Osterreich) n. 144, fol. 102* von
mir zugesetzte maximis bei Mingarelli und darnach bei Migne im Druck
ausgefallen ist. 2 Die Handschr. vhet.

8 Der Beweis ist ausgefithrt bei Garnerius, p. 143a (Migne
714 A ff.): Probatur autem sic linearum aequalitas. Propositae lineae, quae
vocetur a, talis circumducatur circulus, cuius finpem circumferentia tangat,
et centrum in capite ponat. Addatur etiam et secundus, in quo ratio
conversa discernatur, et vocetur b. Et a capite datae lineae protrabatur
secunda linea ad locum, ad quem circuli conveniunt, quae vocetur c. Et
probatur secunda a prima hoc modo. a et b a centro ad circumferentiam
procedunt. Ego b est aequalis a. Tertia vero, id est ¢, a prima et
secunda probatur quadam argumentatione, quam logici vocant a primo
ad ultimum, hoc modo. a est aequalis b, quia hoc iam probatum erat,
Sed a est aequalis e, quia a centro veniunt ad circumferentiam. Ergo
b est aequalis e. — Dazu bietet die Handschr. von Troyes 1301 auf
fol. 132+ die entsprechende Figur.

“*Vgl. Garnerius 143b (Migne 715 A): Sicut autem aequalitas

10



fol. 151r
5

10

400 Ein Traktat gegen die Amalricianer

et trium personarum ueritas duobus testamentis quasi duabus!?
iezechielis? rotis, de quibus dictum est: ,Et erat rota in
medio rote‘, dinoscitur.

Si? igitur in illo triangulo inter duos circulos posito et dispo- |
sito secunda linea, id est eu, colore rubeo superinduceretur,
remanentibus aliis duabus in colore pristino, quo depicte erant,
quero utrum in triangulo eadem singularitas in figura uel plura-
litas in lineis remanserit? Vtrum quantitas uel ratio mutata
sit? Vtrum augmentum uel diminutionem receperit? Si enim
non sit eadem singularitas, iam non est unus triangulus, sed
plures figure; si maior sit quantitas, excedit circulos; si uero
minor, non attingit eos. Non est, in quo uel figuram uel lineas
a ratione trianguli ostendere possit alteratas; non color secunde
linee superinductus mutat figure naturam uel proprietatem linea-
rum. Quid igitur mirum, si eodem modo filius rubore carnis
sic superinduci potuit, ut nec unitas essentie mnec pluralitas
personarum mutaretur? Quamuis ergo pater et filius et spiritus
sanctus unum sunt in essentia, soius tamen filius rubore carnis

trianguli ex duobus circulis sic ad invicem ordinatis, ut alter in alterius
medio collocetur, sic et sanctae Trinitatis veritas ex duobus Testamentis,
quorum alterum in altero intelligitur, novo scilicet et veteri, compro-
batur, quorum dispositionem Ezechiel contemplatus ait: ,,Et erat rota in
medio rotae*. Rotam autem in medio rotae esse, est: unum Testamentum
intelligi in altero.

1 duobus. 2 Kzech. 1, 16: ,,quasi sit rota in medio rotae‘.

83 Vgl.Garnerius 144b (Migne 717Cf{.): Sed et modo talis inter eos-
dem circulos triangulus proponatur, cuius linea tantum secunda b minio
superinducatur; quaero a geometra, utrum in triangulo eadem singularitas
in figura vel pluralitas in lineis remanserit? Utrum quantitas vel ratio
trianguli mutata sit? Utrum augmentum vel diminutionem receperit? Si
enim non sit eadem singularitas, quae prius, plures sunt figurae; si maior
sit pluralitas, non est triangulus; si quantitatem excessit, excedit cir-
culos; si diminutionem, non pervenit ad eos. Unde patet, quod eadem
singularitas, pluralitas et quantitas mutata non fuit. Non minima nostrae
fidei nobis hic triangulus sacramenta ostendit, quia, quamvis Pater et
Filius et Spiritus sanctus unum sint in essentia, solus tamen Filius
rubore carnis sic superinduci potuit, ut in nullo diminutionem pateretur
Trinitas, nec essentiae divideretur unitas, nec augmenti superfluitatem
reciperet, nec imperfectionis detrimentum.



aus dem Anfang des XII'. Jabrhunderts. 401

sic superinduci potuit, ut in nullo diminutionem pateretur trinitas,
nec essentie diuideretur unitas nec augmenti superfluitatem re-
ciperet nec imperfectionis detrimentum.

Sed adbuc instant: Cum indiuisa sint opera trinitatis,
si filius carnem sumpsit, ergo et pater et spiritus s
sanctus. — Non, sed quo modo tres sorores texunt tunicam
uni soli earum, ita quoque tres persone operate sunt incarnationem
soli filio. Unde augustinus in libro de trinitate: ,Trinitas
assumptionem carnis fecit uerbo, non patri uel spiritui‘.

Caput XI.1

Sequitur alia heresis, quod affirmant scilicet, quod corpus 10
domini est ubique. (Gaudeo plane, quia sathanas sathapam
eicit, et ideo non stabit regnum eius. Dicunt resurrectionem
corporum non esse. Apostolus autem dicit:? ,Si mortui non
resurgunt, neque christus resurrexit’; et si christus corpore non
resurrexit, ubi, queso, corpus eius est, quod nusquam est, immo 15
quod nec est? Quesitum est a quodam: ,Quid factum est de
corpore christi post mortem‘? Qui respondit: ,Quid factum est
de? terra‘? Et querens: ,Terra nichil aliud est quam terra‘. ,Ita’
inquit,* ,est hereticus de corpore christi‘’ Quomodo potest cre-
dere iste quod corpus christi ubique? Sic sathanas sathanam 20
eicit. Tu uero, si corpus christi ubique est, quid est quod
inuenis in albis in monumento sedens® mulieribus ait:% ,Thesum
[quem| queritis; non est hic, sed surrexit’. ,Non est‘, inquit
angelus, ,hic, sed surrexit’. Affirmat” resurrectionem dominici
corporis, et quod ubique non sit, dicens: ,Non est hic’. Vno 25
uerbo dampnat utramque heresim, affirmans quod christus corpore
resurrexit, et quod non est ubique. Hinc est, quod gregorius
in omelia de ceco, qui sedebat secus uiam mendicans® ait: ,Hu-
manitatis est transire, diuinitatis stare. Per humanitatem enim
habuit nasci, crescere, mori, resurgere et de loco ad locum tran- 30
sire; diuinitatis uero eius est stare, quia ubique presens est nec

1 Am Rande rot: Contra undecimam, quod affirmant, quod corpus

domini est ubique. 2 I Cor. 15, 18, 8 de fehlt.  * inquid.
5 Mare. 16, 5, verbunden mit Jo. 20, 12.
% Matth. 28, 5—6; Mare, 16, 6, T arfirmat, 8 Luc. 18, 3b.

Jahrbuch fiir Philosophie ete, VII. 26



fol.

161v

25

30

402 Ein Traktat gegen die Amalricianer

per motum uenit nec per motum recedit’. Per hoc, quod aif,
quod per humanitatem de loco ad locum transit, corpus domini-
locale ostendit; per hoc autem, quod secundum diuinitatem ipsum
ubique presentem esse dicit, manifestat quod secundum diuini
tatem illocaliter perseuerat.

Sed |quoniam| in sacro eloquio corpus christi multipliciter
accipitur; nam corpus christi illud est quod semel est in pati-
bulo crucifixum, et illud quod cotidie in misterio est immolatum,
et illud quod ei unico domino est subiectum, una fide illu-
minatum, | uno baptismate mundatum, quod corpus est sancta
ecclesia.  Est autem ecclesia congregatio fidelinm, que modo
ubique non est, quamdiu filii matris sue, id est heretici, de quibus
dictum est: ,Exierunt de nobis, sed non erant de nobis‘, pugnant
contra eam. Nec etiam illud quod semel est in patibulo cru-
cifixum, quod, sicut dictum est, locale est. Vnde augustinus in
cantico! graduum: ,Absens est, qui nobis dedit arram sanguinis sui,
id est christus, sponsus noster; sed absens est corpore, presens
maiestate’. Idem LXXV©® capitulo iohannis: ,Sursum est do-
minus; sed etiam hic ueritas est. Corpus enim domini, in quo
resurrexit, uno loco esse potest, veritas eius ubique diffusa est’.
Dicitur quoque corpus domini, quod in misterio per manus sacer-
dotum in memoriam dominice passionis et eximie dilectionis, qua
redemit nos, iugiter immolatur, non quod aliud ab illo, quod de
uirgine natum est, sed alio modo sub specie panis et uini in
misterio datum. Vnde constat quod? corpus christi quandoque
accipitur pro solo sacramento. Vnde augustinus: ,Caro carnis
et sanguls sacramentum est sanguinis. Nam cum species panis
significet carnem, quodam tropo loquendi, quo res significans
nomine rei significate uocatur, nomine panis illa panis species et
nomine sanguinis uini species appellatur.?®  Quandoque caro
christi accipitur, ut dictum est, pro ea que crucifixa est, id est
pro re et sacramento, quandoque pro carne spirituali, id est pro

* Lesung unsicher. ? quod fehlt.

3 Die Stelle ist aus Petrus Pictaviensis entnommen und erhilt
dorther ihr Verstindnis; vgl. Sent. V c. 12, col. 12560 B Migne: Item,
dicit Augustinus: ,Caro carnis et sanguis sacramentum est sanguinis.




aus dem Anfang des XIII. Jahrhunderts. 403

re et non pro! sacramento. Vnde ieronimus: ,Dupliciter
ictelligitur caro et sanguis, uel illa que crucifixa est et sepulta,
et sanguis, qui militis effusus est lancea, uel spiritualis illa ac
dinina, de qua ipse:? ,Caro mea uere est cibns, et sanguis
meus uere est potus‘; et:  Nisi manducaueritis carnem‘ etc.
Vnde cauendum est, ne impediat aequiuocatio. Nam propter
hoc Japsi sunt in errorem quidam discipuli, dicentes:® ,Durus
est hic sermo‘, et abierunt retro. Sed dominus illis disceden-
tibus, XII, qui remanserunt, instruxit. ,Spiritus est’, inquit,*
,qui uiuificat; caro nichil prodest; verba, que locutus sum uobis,
spiritus et uita sunt.’ Intellexistis® spiritualiter: spiritus et
uita sunt, et uobis sunt. Intellexistis® carnaliter: spiritus et
uita sunt, et uobis non sunt.” Intelligite® ergo spiritualiter.

Carne et sanguine utrobique invisibili, spirituali, intelligibili significatur
corpus Christi visibile, palpabile, plenum gratia et divina maiestate.’
Et hic videtur dicere aperte, quod caro Christi sit aliquid quod videtur,
et sanguis similiter (so Petrus Lombardus, Sent. IV dist. 10, ¢). Sed
utitur hic quodam tropo loquendi, quod res significans nomine rei signi-
ficatae vocatur. Unde cum species panis significet carnem, nomine carnis
hic appellatur, et species vini nomine sanguinis.

1 pro fehlt. 2 Jo. 6, 54. 54. 3 Jo. 6, 61. + Jo. 6, 64.

5 Intellexistis statt des handschriftlichen Intellexi schreibe ich nach
dem Folgenden, und fasse Intellexistis spiritualiter dem Sinne nach als
Vordersatz eines Bedingungssatzes, spiritus et vita sunt ete. als Nachsatz
desselben. Kbenso beim folgenden Satz. Das Ganze denke ich als eine
dem Heiland in den Mund gelegte ISrliuterung des vorhergehenden
Ausspruchs. So ist der grammatische Bau auch in der mit unserer
Stelle dem Gedanken nach villig iibereinstimmenden bei Garnerius, In
die sancto Paschae sermo II, p. 131 b (Migne 688 A): Si haec spiritualiter
et cum caritate intelligis, verba eius spiritus et vita sunt, et tibi sunt;
si haec non caritative, sed carnaliter intelligis, verba eius nihilominus
spiritus et vita sunt, sed tibi non sunt, sed fomentum damnationis et
mortis tibi sunt.

¢ Imtellexi 1. Hand, das s von zweiter Hand oben hinzugefiigt.

7 Vgl. aufser dem Anm. 5 citierten Garnerius auch Petrus
Pictaviensis, Sent. V ¢. 12, col. 1249 D Migne: Quid tamen do-
minus Jesus discipulis abeuntibus propter sermonem, qui eis uidebatur
durus, respondit? Quod carnaliter intelligebant, quod spiritualiter intel-
ligendum erat.

8 ¢ yon erster Hand dem urspriinglichen Intelligit hinzugefiigt.

10



10

fol, 132r

404 Ein Traktat gegen die Amalricianer
Non hoc corpus, quod uidetis, manducatari estis, neque bibituri
sangninem, quem effusuri sunt, qui me crucifigent.

Ex hiis uerbis illi quos supra diximus heretici abierunt
retro, mnon intelligentes, quod corpus suum non per partes
discerptum, sed integrum, nec uisibiliter in humana forma, sed
inuisibiliter in forma panis et uini corpus suum nobis se! daturum
asserebat. Sensus enim uerborum talis est: ,Spiritus est, qui
uinificat’, id est: uerba hec spiritualiter intellecta uiuificant;
,caro nichil prodest, id est: carnaliter intellecta. Non hoc
corpus, quod uidetis, id est non tale corpus, scilicet non ita
nec sic effigiatum; sed sub alia specie, id est sub forma panis;
neque bibituri sanguinem illum, id est talem, quia sub specie
nini bibituri estis, non sub figura sanguinis humani; nec etiam
per partes, sed integrum. Vnde hylarius: ,Vbi pars est
corporis, ibi est totum‘; et ieronimus: ,In singulis portionibus
totus christus sumitur, nec per singulos minunitur, sed integrum
se prebet in singulis.’

Cum igitur sit in omni- | bus illis locis, in quibus consecratur,
et cum eodem momento in diuersis locis et nalde distantibus simul
consecretur, querunt forte, utrum sit locale, et si locale, ntrum ita
sit in loco, quod faciat distantiam localem, sicut omne corpus, uel
utrum diffinitione loci sit in loco, ita quod in uno sit loco, quod
non sit in alio, licet in eo non faciat localem distantiam, sicut
nunc sunt angeli et anime.? Nos dicimus, quod neutro istorum

t Se fehlt.

* Am Rande rot: Petrus pictauiensis (pictauiensis soll das etwas
unsicher geschriebene Wort — etwa pictauil — jedenfalls heifsen). In
der That schlielst sich die ganze Ausfithrung, wie schon Hauréau,
Hist. de la phil. scol., II, 1, p. 86 n. 1 gesehen, eng an dessen Sentenzen
an, Vgl. Petrus Pictav. Sent. V ¢. 12, col. 1250 C ff. Migne: Item,
corpus Christi est locale; aut ita est in loco, quod facit distantiam localem,
sicut omne corpus; aut diffinitione loci est in loco, quia ita est in uno
loco, quod non in alio, licet in eo non faciat localem distantiam, sicut
sunt angeli et animae. At neutro istorum modorum dicitur corpus Christi
locale. Non enim implet locum faciendo distantiam localem; nam sic
uno et eodem tempore infinita loca impleret, quod est impossibile. Non
€8t verum, quod sit in loco diffinitione loci, scilicet quod ita sit in uno,
quod non sit in alio, cum sit similiter (wohl za lesen: simul) in pluribus



aus dem Anfang des XIII. Jahrhunderts. 405

modorum dicitur corpus christi locale. Non enim implet locum
faciendo localem distantiam; nam sic uno eodemque tempore
impleret infinita loca, quod est impossibile. Nec est uerum, quod
sit in loco diffinitione loci, scilicet quod ita sit in uno loco, quod
non sit in alio, cum sit simul in pluribus locis. Sed ita in loco
diffinitione loci continetur, quod non sit in quolibet, sed in uno
uel in pluribus simul. KEst igitur ita locale, non quod ita sit
alicubi, quod mon alibi, sed quia ita alicubi, quod non ubique;
et sicut plenitudo diuinitatis habitauit in christo solo corporaliter,?
sic etiam corpus christi simul in pluribus locis spiritualiter.
Vtrumque enim, etsi mirum, tamen uerum, quod spiritus increatus
alicubi est corporaliter, et corpus christi sacramentale in pluribus
locis spiritualiter. Sed non mireris;? attende, cuius sit corpus.
Ipsum est, quod de uirginis utero per clausam portam exiuit,
quod ad discipulos clausis ianuis intrauit,® quod contra naturam
nubes suscepit et leuauit.t

Transubstantiatur® ergo panis et uinum in corpus et san-
guinem christi. Bt quid mirum? Numquid non ipsum est,
quod coram petro et iacobo et iohanne transfiguratum est?®

locis. Ideo dicendum, quod ita est in loco, quod loci diffinitione con-
tinetur, quia ita est in uno loco, quod non in quolibet, licet in pluribus
similiter (I. simul).

t Col. 2, 19.

> Das Folgende stimmt fast vollig iiberein mit Garnerius, In die
s. Paschae sermo II, p. 131 b (Migne 687 C f.): Cum haec attendis et
miraris, attende, cuius sit corpus, et non miraberis. Ipsum est enim
corpus illud, quod de Virginis utero per clausam ianuam exivit. Ipsum
est, quod ad discipulos clausis ianuis intravit. Ipsum super mare siccis
vestigiis ambulavit. Ipsum contra naturam nubes suscepit et levauit,

s Jo. 20, 26. ¢ Act. 1, 9.

5 Vgl. Garnerius nach der Anm. 2 citierten Stelle: Hanc igitur
speciem panis et vini in corpus Christi transubstantiatam miraris? Num-
quid ipse est, qui coram Petro et Jacobo et Joanne transfiguratus est?
Numquid ipse est, qui cum duobus discipulis euntibus in Kmmaus pere-
grini formam suscepit? Illas transfigurationes non miraris, et propter
banc obstupescis? Verbum, per quod omnia facta sunt, et omnia potest,
istud non potest? Verbo, quo dixit, et facta sunt, hoc dixit, et factum
non erit? Veritas est, verba eius spiritus et vita sunt.

¢ Matth. 17, 1—2; Marc. 9, 1.

10

15



fol,

1

1

2

[ ]

0

)

0

172y

(]
N

406 Ein Traktat gegen die Amalricianer

Numquid marie magdalene sub specie hortolani! apparunit??
Nonne coram duobus discipulis euntibus in emaus peregrini
formam suscepit?? Verbum, per quod omnia facta suntt, et
omnia potest, istud non potest? Verbo, quo dixit, et facta sunt,?
hoe dixit, et factum non erit? Veritas est,® et uerba eius
spiritus et uita sunt,” et propter hoc uera sunt.

Sed adhuc forte dicis: si corpus christi ubigue non est, sed
locale, ubi est corpus christi, uel quid factum est de corpore
christi, postquam sumpsi illud et manducani? Audi. Corporalem
christi presentiam queris; in celo quere. Tecum ad tempus esse®
uoluit, quando et quamdiu necesse fuit. Exhibuit cibi corporalem
presentiam, ut te ad spiritualem excitaret. Discerne prudenter, quid
in sacramento dei sensui exhibitum est, quid spiritut accomodatum.?
Quando in manibus eius sacramentum tenes, quando ore sus-
cipis, quando manducas, quando gustas, corporaliter tecum est;
denique in wuisu, in tactu, in sapore corporaliter tecum est.
Quamdiu sensus corporaliter afficitur, presentia corporalis non
aufertur; postquam autem sensus corporalis deficit in percipiendo,
deinceps corporalis presentia querenda mnon est, sed spiritualis
retinenda. Dispensatio completa est, perfectum est sacramentum,
uirtus manet, christus de ore ad cor transit. Melins est, ut
nadat ad mentem tuam, quam in uentrem tuum. Cibus est
anime, non corporis. Venit ad te, non ut consumatur, sed ut
comedatur. Cibus grandium?!® est; crede,!' et manducabis, | non
ut mittas enm in te, sicut cibum carnis tue, sed tu mutaberis
in illam. Si ergo queris, ubi sit corpus christi completa tue
salutis dispensatione, 1bi quere, ubi et prius fuit, quam per
sacramentum suum corporaliter tecum esse inciperet, et inde!2 non
discessit, quando ad te uenit.

t ortolani. ? Jo. 20, 15. 8 Luc. 24, 13 ff.; Marec. 16, 12,
+ Jo. 1, 3. 5 Ps, 82, 3. 6 Jo. 14, 6. 7 Jo. 6, 64.
% esse fehlt. * S0, nicht accommodatum, die Hdschr,

10 Lesung unsicher.

1t Die Handschr. cresce. Vgl. Garnerius, In die s. Paschae
serm. II, p. 181 b (Migne 688 A): Para igitur mentem, non dentem;
crede, et manducasti.

12 Vielleicht unde?



aus dem Anfang des XIII. Jahrhunderts. 407

Sunt tamen inter eos aliqui, qui distinguunt inter
corpus exterius et corpus interius, corpus exterius
uocantes uisibile et palpabile corpus, quod cruei af-
fixum fuit, corpus uero interius quandam uim diuinam,
quam platouel mentis conceptum, uel noym, uel ydeas
nominauit. Deceptus enim fuit plato humana similitudine,
quoniam in humanis aliud est artifex, aliud materia, aliud mentis
conceptum, quo preconcipit artifex operis futuri statum; quod
conceptum dicitur mnotio, quia eo innotescit artifici opus suum
futurum, antequam sit, exemplariter. Vnde plato ab eterno
deum esse artificem de preiacente materia uolult, non creatorem
de nichilo, et ylem, primordialem materiam, coeternam artifici, et
mentis conceptum, quod plato dixit ydeas, id est formas,
aristotiles speciem, et quod plato artificem, iste operatorium;
et sic fingebant plura principia coeterna. Illud ergo mentis
conceptum uel ydeas uel, secundum aristotilem, speciem
uocant quidam istorum corpus interius, quod forte dicunt esse
ubique. Sed in hoc etiam sibi uidentur contrarii, cum dicant:
Quidquid in deo est, deus est. Nam cum illam uim dicant
in deo esse, et ipsa deus est. Sicut ergo non intelligibile, quo-
modo deus ubique est, sicut testatur crisostomus, sic nec ab
eis 1intelligitur, quomodo corpus domini ubique est.

Quia tamen istud magis est fictio philosophi, quam ueri-
tas theologica, tali facilitate respuatur, qua probatur. Nam
si ita uerum esset, ut plato dicebat, multa sequerentur incon-
uenientia, quia plura essent principia coeterna: et sic non esset
unum principium, neque deus et unus et simplex, quod secundum
multiplices rationes sic oportet esse. Omne enim compositum ab
uno simplici necesse est habere principium. Nulla enim forma
sine subiecto, nec aliquid subiectum sine forma.! Quicquid autem
est, uel est subiectum forme, uel forma subiecti,. Necesse est
ergo, tam subiectum, quod non potest esse sine forma, tam
formam, que non potest esse sine subiecto, esse composita. Sed
quicquid est compositum, est ab aliquo uel ab aliquibus. Si ab

' Vgl. Alanus, de articulis catholicae fidei 1, 4 (Migne col. 599 B).

o

ot

10

20

30



408 Ein Traktat gegen die Amalricianer

aliquo; ergo a composito, uel non. Sed non a composito; quia,
si a composito, et illud compositum iterum esset ab aliquo; et
sic in infinitum. Nulla ergo esset suprema causa. Necesse est
ergo, ut causa compositionis omnium prorsus sit simplex.

Caput XII?

b Sed ad hoc, quod adiungunt, transeamus. Sieut, inquiunt,
corpus domini adoratur in pane consecrato in altari, ita
adoratur in pane simplici apposito comedenti. Hec heresis
ab illa descendit, qua dicunt, corpus domini esse ubique.
Sicut enim ipsum adorandum dicunt in pane simplici uel con-

10 secrato in altari, sic et ipsum adorandum dicunt ubique, quia

dicunt ipsum esse ubique. Sed ideo proponunt de simplici pane,

ut facilins decipiant auditores propter similitudinem, quam simplex
panis habet cum corpore domini sumpto sub specie panis.

Et licet merito redarguere simplicitatem uerborum, qua dicunt
panem | simplicem sicut panem consecratum adorandum esse —
fides enim habet catholica, quod post consecrationem non est panis
in altari, sed caro, nec alia quam ea, que est dc uirgine nata,
quoniam ex ui uerborum illorum: ,Hoc est corpus meum‘ substantia
panis uertitur in substantiam carnis; unde et illa conuersio proprie
15 ,transubstantiatio nominatur? —: tamen ne uideamur uerbis in-

haerere et sic differre, quod intendimus, scire debent, quod adorare
est, catholicae fidei cultum uel deo propter se ipsum uel alicui
saucte creature propter deum signis euidentibus exhibere; qui
cultus, cum impenditur creatori, latria, creature uero impensus

20 dulya nominatur. Huins autem cultus euidentia signa debent
csse capitis humiliatio, manuum eleuatio, pectoris tonsio, genuum
flexio, deuotio orationis, effusio lacrimarum, frequens suspirium.
Hiis signis se fidelem ostendere debet catholicus, quotiens dominiei

fol. I55r

1 Am Rande blau: Contra duodecimam, quod inquiunt: sicut corpus
domini adoratur in pane consecrato in altari, ita adoratur in pane sim-
plice apposito comedentsi.

2 Vol. Petrus Pictav. Sent. V ¢. 12, col. 1247 B Migne: Nullum
verbum adeo proprie hic ponitur, quam transubstantiari, quia sub-
stantia in substantiam transit, manentibus eisdem proprietatibus,



aus dem Anfang des XIII. Jahrhunderts. 409

corporis baiulis! occurrit. Qui* ergo uetule de furno deferenti
panes obuiam uenerit, numquid sic adorabit? Humiliabit caput,
eleuabit manus, tondet pectus coram uetula? Quis?® hoc uidens
non dicat: ,Quid insanis¥* Quare non faciunt, quod affirmant,
ut tamquam heretici iure proprio* comburantur, uel saltem tam-
quam insani coérceantur® in uinculis, uel in carcere retrudantur?

Sed istud, quod est principium omnium sacramentorum,
quantum in ipsis est, euacuant, ut hoc euacuato etiam cetera
sacramenta euacuanda demonstrent.® Vnde dicunt, quod, si
aliquis esset spiritualis, et haberet illam ueritatis
cognitionem, quam se habere dicunt: et cessarent
omnia sacramenta, quia sacramenta eccclesie signa
sunt, sicut cerimonialia in ueteri lege; et sicut ad-
ueniente christo cessauerunt, ita nunc per spiritum
sanctum aduenientem in eis hec signa debent cessare.

Sed quare hoc dicunt? Quia nesciunt, quid sit sacramentum,
que uirtus sacramentorum, que differentia inter ueteris et noue
legis sacramenta. Vnde sciendum est,” quod sacramentum dicitur
a sacro signo, uel sacro secreto; unde dicitur sacre rei signum,
uel sacrum secretum, uel sacrum signatum. Distinguitur autem
inter sacra signa et sacra secreta. Kt quoniam signorum quedam
sacra sunt et quedam non, de illis que sacra sunt uideamus, quia
de non sacris nichil ad presens. Sciendum ergo, quod sacrorum
signorum aliud est sacrum signum et sacre rei, alind est non
sacrum signum, sed sacre rei; sed omne signum, sacrum uel
non sacrum, quia® tamen rei sacre, sacramentum uocatur. Verbi
gratia non sacrum signum, sed sacre rei, fuit serpens aéneus?
in palo. Non enim erat res sacra — nam si esset, ezechias,
ydolatrie persecutor, non comminuisset eum —; tamen signum
sacre rei fuit, quia christi in cruce pendentis. Sacrum signum

L basulus. 2 Quid. 3 Quad.
+ Die Handschrift . p . 5 coherceantur,
v demonstrant.
" Ahnliches, doch nicht in wortlicher Ubereinstimmung, bei Petrus
Lombardus, Sent, IV d. 1, b; Petrus Pictav. Sent. V ¢. 1.
8 Lesung unsicher. 9 eneus.
Jahrbuch fiir Philosophie ete. VII, 27

10

15

25

30



[}

fol, 153 v

10

410 Ein Traktat gegen die Amalricianer

sacre rei baptismus; sacrum signum enim est sacre aque ablutio
sacra, et sacre rei, quia mundationis anime.

Differunt! autem ueteris et noui testamenti sacramenta.
Nam ueteris testamenti sacramenta non sunt sacra signa, quia
non sunt iustificantia, sed sacre rei, quia rem sacram significantia,
voui uero testamenti sacramenta sacra signa sunt, quia iustificant,
et sacre rei, quia rem sacram significant. Vnde augustinus:
,Quod significandi gratia tantum instituta fuerunt, solum signa
sunt, non | sacra‘, sicut sacrificia carnalia et obsernantie ceri-
moniales ueteris legis, que nunquam iustos poterant facere
offerentes, quia, ut ait apostolus,? [si]® sanguis taurorum uel
uitulorum et cinis uitule aspersus inquinatos sanctificabat ad
emendationem carnis‘, non anime. Vnde augustinus: ,Nichil
aliud intelligo inquinationem, quam lex mundat, nisi contactum
mortui hominis, quem qui tetigerat, inmundus erat VII diebus,
sed purificabatur die tertio et septimo, ut mundus intraret
templum. Constat ergo signa ueteris testamenti non fuisse sacra;
quia tamen sacre rei, ideo sacramenta. Signa uero noui testa-

! Hauré¢au a. a. 0. S. 86 Anm. verweist zu dieser Stelle und der
dhnlichen fol. 1563v auf Petrus Pictaviensis Sent. 1V ¢. 3, wo es
col. 1143 B Migne heilst: Mobilia sunt, quae ad tempus data sunt propter
figurandum, non iustificandum; quae quidem in reverentia habita sunt,
donec veniret veritas, in cunius significatione sunt data, qua veniente
cessavit umbra et figura caerimonialium . .. (col. 1144 D:) Caerimonialia
autem non erant signa, nisi rei futurae ... (col. 1146 C:) Dicunt tamen,
quod inter sacramenta veteris ac novi testamenti non in hoc est differentia,
quod ista iustificent in caritate facta et non illa; nam utraque iustificant,
si sint in caritate. Besser, als auf diese wenig beweisende Stelle konnte
hingewiesen werden auf Petrus Pictav. Sent. V ¢. 3 (col. 1249 B Migne):
Inter sacramenta veteris et novae legis haec est differentia, quod illa non
efficiunt quod figurant, haec autem efficiunt quod figurant. Weit genauer
aber entspricht den Ausfithrungen des Traktats gegen die Amalricianer,
was Garnerius, de nativ. domini sermo I, p. 95 b (Migne col. 606 B)
sagt: Sacramenta quippe legis non illud efficiebant, quod figurabant, sed
erant signa rei, non res signi, non significata, sed significantia; sub gratia
vero sacramenta efficiunt, quod figurant.

2 Hebr. 9, 13. © s ist falschlich aus der Bibelstelle (wo ein
Nachsatz folgt) hieher tibertragen.



aus dem Anfang des XIII. Jahrhunderts. 411

menti et sacra sunt et sacre rei; sacra, quia instituta sunt non
solum causa significandi, sed etiam sanctificandi, dum tamen
significans similitudinem gerat significati. Vnde augustinus:
,81 sacramenta non haberent similitudinem rerum, quarum sunt
sacramenta, proprie sacramenta non dicerentur. Sacramentum
enim proprie dicitur, quod ita signum est gratie dei et rei in-
uisibilis, ut ipsius ymaginem gerat.® Non igitur significandi
tantum gratia sacramenta sunt instituta, sed etiam sanctificandi.

Hac ergo ratione ueteris testamenti sacramenta cessant,
quia, ut dictum est, significant, non sanctificant. Novi uero
testament! numquam cessare debent, quia ipsa efficiunt quod
figurant.

Quid ! est ergo illa eorum ueritas, que sacramenta
ueritatis, immo ueritatem euacuat in sacramentis? Quid am-
plius conferre potest, nisi quod, sicut dicunt, sancti-
ficationem in uia, glorificationem in patria? Et hec
conferunt sacramenta, quia et merito sanctificant et premio glori-
flcant. Sed dicunt: Sine omnium obligatione sacramen-
torum sola ueritas ista confert. Sed si hoc esset, quod
dicunt, nichilominus hec obseruanda sunt, quia causa humiliationis
et exercitationis data sunt. Per hec enim excitamur ad maiorem
dilectionem, exercitamur ad laborem, humiliamur ad obedientiam.

Sciendum tamen, quod antiqua sacramenta non sic euacuata
sunt, quod annullata, sed ideo euacuata, quod in melius mutata.
Lex enim consistit in tribus: sacramentis, moralibus, cerimonialibus.
Christus compleuit sacramenta mouendo, moralia addendo — unde
in ueteri lege dictum est: ,Dilige proximum tuum, et odio habebis
inimicum’, in noua uero lege: ,Diligite inimicos uestros, benefacite
hiis, qui oderunt uos‘? —; cerimonialia in melius commutando, id
est in significata. Vnde loco circumcisionis ideo baptismus
ponitur, et quia plenius, et quia communius datur; communius,
quia utrique sexui, circumeisio uni tantum; plenius autem, quia
circumeisio abolebat peccatum, sed non dabat dona karismatum,
id est gratiarum; sed baptismus et peccatum remouet, et in

1 Die Handschr. quod. 2 Matth. 5, 43 - 44.

10

15

20

30



10

15

20

25

412 Ein Traktat gegen die Amalricianer etc.

gratia promouet. Similiter loco typici agni datum fuit dominici
corporis sacramentum, tanto excellentius, quantum res signum,
et ueritas precellit figuram. Vnde, teste ieronimo, celebrato
cum discipulis typico pasca, corpus et sanguinem suum tradidit
dominus, nobis insinuans, precedens! typicum esse figuratiuum
corporis et sanguinis sui. Vnde christus dicitur in altari ,agnus
dei, qui tollit peccata mundi‘?; et etiam in figura agni crucem
gerentis sculpitur, ut insinuetur agnus ille typicus esse christi
crucifixi. Quod ergo in melius mutatur, non annullatur; quia si
alicut X solidorum debitor essem, et XX persoluerem, nullus
esse deberet conquestionis uel calumpnie locus. Sathanas igitur
sathanam, non ueritas eiciat ueritatem; sed si eam impugnet
falsitas, non tamen expugnet.

Quod uero dicunt, quod usque ad V annos omnes
homines erunt spirituales, ita ut unusquisque poterit
dicere: ,Kgo sum spiritus sanctus‘, et: ,Antequam
abraham fieret, ego sum®, sicut christus dicere poterat:
JEgo sum filius dei‘?® et: ,Antequam abraham? fieret,
ego sum',’ ita frinolum reputo, quod nec responsione sit dignum,
presertim quia de futuris non iudico; non enim sum propheta
uel filius prophete.® Ioc tamen certius tempus illud aduenisse
conicio, de quo dominus ait:7 ,Surgent pseudochristi et pseudo-
prophete‘;® de quibus istos esse arbitror, qui non tam in celum,
quam in cenum ponunt os suum. Sed ad hoe domibus nos
premunit, quid credere debeamus. ,Si dixerint!, inquit,? ,uobis:
ecce hic est christus, ecce illic, nolite credere.’ Melius ergo eos
futuros esse credamus antichristos, qui sic induunt antichristi
formam, ut se extollant ad eum, qui colitur et creditur cum patre
et filio deus, spiritus sanctus, qui est benedictus in secula. Amen.

1 precendens. * Jo. 1, 29.
* Vgl. Matth. 26, 63—64. ¢+ Abraham fehlt in der Handscbr.
8 Jo. 8, b8. 5 Amos 7, 14. ™ Matth. 24, 24.

s Vgl. Caesarius Heisterbacensis, Dialog. miraculorum dist.
V c. 22 (ed. Strange, Colon. 1851, T. I p. 305): Impletumque est in eis
(den Amalricianern) quod dicitur in evangelio: Surgent pseudochristi et
pseudoprophetae‘ et cetera. ® Matth. 24, 23.

e



	Ein Traktat gegen die Amalricianer aus dem Anfang des XIII. Jahrhunderts

