
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 7 (1893)

Artikel: Die Theorie der Gesichtswahrnehmung und der kritische Realismus E.
L. Fischers

Autor: Glossner, M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761703

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761703
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE THEORIE DER GESICHTSWAHRNEHMUNG
UND DER KRITISCHE REALISMUS

E. L. FISCHERS.

YON DR. M. GLOSSNER.

Die Stärke des Verfechters des „kritischen" Realismus

(E. L. Fischers) liegt in der Kritik, jedoch nicht in der positiven
oder der des Realismus, d. h. nicht in dem, was er aufstellt,
sondern in dem, was er negiert, in der Kritik des Idealismus,
insbesondere der seiner physiologischen Vertreter. Die Richtigkeit

dieses Urteils, dem wir bei Besprechung der „Grundfragen
der Erkenntnistheorie" desselben Verfassers Ausdruck gegeben
(Jahrb. III. Jahrg. S. 461 ff.), wird durch dessen jüngste Schrift,
die sich die Anwendung der Grundsätze des „kritischen Realismus"

auf das specielle Gebiet der Gesichtswahrnehmung zur
Aufgabe setzt, bestätigt.

Jene Eigentümlichkeit, die wir als den schwächsten Punkt
der Erkenntnistheorie F.s bezeichnen zu müssen glaubten (a. a.

0. S. 469), nämlich die Auffassung der sinnlichen. Erkenntnis
als realen Vorgang, in welchem Wahrnehmungssubjekt und
äufserer Gegenstand („Bewufstsein" und Körper) durch die Organe
in einen physischen Kontakt treten, ist auch in dem neuesten
Werke1 festgehalten. Die äufsere Wirklichkeit des sinnlich

Wahrgenommenen glaubt F. auf anderem Wege nicht sicher
stellen zu können, als durch Annahme einer solchen realen
Berührung und Verbindung. Die Immanenz des Objektes der
sinnlichen Wahrnehmung (sei es auch durch eine repräsentative
Species) ist nach F.s Ansicht weder zur Erkenntnis notwendig
noch findet eine solche thatsächlich statt, da wir unter jener
Voraussetzung die Dinge im Bewufstsein, nicht aufserhalb
desselben wahrnehmen miifsten. „Diese unleugbare Thatsache (der
äufseren Wahrnehmung) beweist, dafs zum Zwecke der Per-

1 Dr. E. L. Fischer, Theorie der Gesichtswahrnehmung. Mainz 1891.



Immanenz und Bildlichkeit der Wahrnehmung. 327

zeption eines Objekts durchaus nicht die Immanenz desselben

im Bewufstsein notwendig ist, sondern es genügt dazu die reale,

organische Verbindung des Bewufstseins durch die Sinnesapparate

und die entsprechenden Medien mit den Gegenständen."

(Th. d. Gesichtsw. S. 157.)
Die Unhaltbarkeit der Behauptung, die Wahrnehmung könne

ohne Immanenz des Objektes im erkennenden Subjekte (um den

von F. fälschlich gebrauchten Ausdruck: Bewufstsein zu
vermeiden) stattfinden, zeigt schon ein Blick auf die Natur des

Erkennens, das nur dadurch zustande kommt, dafs das

Subjekt sich zum Gegenstande gestaltet, sich ihm verähnlicht,
also ihn wenigstens dem Bilde und der Ähnlichkeit nach in sich

trägt. Erkennen ist eine immanente Thätigkeit, d. h. eine

Thätigkeit, die nicht verändernd nach aufsen wirkt, sondern

nach ihrem Princip und ihrem Terminus im Thätigen bleibt.
Aus dieser Immanenz der Erkenntnisthätigkeit schliefst der

Idealismus: also kann nichts aufserhalb des Subjektes Bestehendes

erkannt werden. Dieser Schlufs ist falsch. Denn, wenn
wie F. auch in seiner neuesten Schrift wiederholt in ebenso

lichtvoller als scharfsinniger Weise gegen die Idealisten unter
Philosophen und Physiologen nachweist, nicht Bewufstseinszu-

stände, sondern aufserhalb des Bewufstseins vorhandene Gegenstände

in der Wahrnehmung aufgefafst werden, so mufs zwischen

der formalen und objektiven Termination des

Wahrnehmungsaktes unterschieden werden; jene liegt im Subjekt,
diese aufserhalb desselben; denn es kann, und der thatsächliche

Vorgang des Wahrnehmungsaktes liefert dafür den Beweis, eine

im Subjekte formell sich vollendende Thätigkeit objektiv in
etwas von ihr und ihrem formalen Terminus Verschiedenem und
aufserhalb des Subjekts Bestehendem terminieren.

Parallel dieser Unterscheidung der formalen und objektiven
Termination läuft die des Erkenntnismittels und des Erkenntnisobjekts.

Jenes, die scholastische Species, liegt im Subjekt, dieses

aufserhalb desselben.

Indem F. die angeführten Unterscheidungen sei es nicht
kennt oder nicht als zulässig betrachtet, sei es nicht genügend



328

zur Geltung bringt, sieht er sich — in einer dem Idealismus

entgegengesetzten Richtung von der Wahrheit sich entfernend

— genötigt, die Immanenz der Wahrnehmung als eines Erkenntnisaktes

preiszugeben und sie auf die Stufe einer transeunten,
in einem äufseren Gegenstande formell sich vollendenden Thätig-
keit herabzusetzen.

Auffallend mag dieser Schritt erscheinen, wenn man erwägt,
dafs F. bei der Erörterung des Wahrheitsbegriffs recht wohl
zwischen dem Mittel und dem Gegenstande der Erkenntnis zu

unterscheiden weifs. Er bestimmt nämlich Wahrheit im „realen"
Sinne als Übereinstimmung des Erkenntnisinhalts mit dem

Sachverhalt und bemei'kt weiterhin : „Unter Erkenntnisinhalt sind im

allgemeinen jene Vorstellungen und Begriffe zu verstehen, welche

im Erkenntnisakte zur Anwendung kommen oder mittels deren
wir in einem bestimmten Falle erkennen; unter „objektivem
Sachverhalt" dagegen dasjenige, worauf sich diese Vorstellungen
und Begriffe beziehen, oder das, was durch sie erkannt wird."
(S. 369.) Warum soll nun, fragen wir, dieselbe Unterscheidung
nicht auch auf die Wahrnehmung Anwendung finden, und diese,

obgleich subjektiv durch eine Species, ein Bild des

Wahrgenommenen vermittelt, doch objektiv unmittelbar auf den äufseren

Gegenstand gerichtet sein können?

F. würde gegen diese — scholastische — Theorie mit
Recht Einspruch erheben, wenn die Species, sei es die impressa
oder expressa als ein Vorher erkannt es aufgefafst würde, von
welchem aus ein Ubergang zu dem aul'serhalb des Subjekts
bestehenden Gegenstande stattfinden mül'ste. Von einer solchen

Vorstellung ist die Scholastik und sind wir weit entfernt. Die
Species ist vielmehr weder in der unvollkommenen Existenz der
blofsen Zuständlichkeit (als habitus) noch in der vollkommenen
der Aktualität (als sp. expressa) Gegenstand der Erkenntnis;
denn im letzteren, der hauptsächlich in Frage kommt, ist sie

nichts anderes, als das dem Gegenstande verähnlichte, ideell
gleichsam zum Gegenstande gewordene und darum auf diesen
bestimmten Gegenstand gerichtete und bezogene Vermögen oder

Erkenntnissubjekt selbst.



Immanenz und Bildlichkeit der Wahrnehmung. 323

Eine Wahrnehmung, die nicht zugleich Vorstellung (im
Sinne der scholastischen species expressa als immanenter
Terminus der Erkenntnis) wäre, ist demnach undenkbar. Während
aber die Phantasievorstellung blofse Vorstellung, d. h. ihr Objekt
ein blofs vorgestellter, nicht aktuell dem Vorstellenden gegen
wärtiger Gegenstand ist, zeigt sich die Wahrnehmung als ein

Vorstellen, das ein aktuell Gegenwärtiges zum Objekte hat, also

mit der aktuellen Gegenwart des Objektes steht und fällt. Aus
diesem Grunde ist Locke im .Rechte, wenn er behauptet, wo
Wahrnehmung, da finde auch ein Vorstellen statt; dagegen ist
er und mit ihm fast die gesamte neuere Philosophie im
Unrechte, wenn er die Vorstellung selbst als das unmittelbar
Erkannte betrachtet, statt als das blofse Mittel, durch welches

die Wahrnehmung subjektiv und formal konstituiert ist. Jede

Wahrnehmung ist also zugleich Vorstellung, nicht aber umgekehrt

jede Vorstellung Wahrnehmung.
Wir sahen, wie F. selbst von den mittelbaren Erkenntnisweisen,

den Vorstellungen (in. seinem beschränkten Sinne) und
den Begriffen behauptet, dafs sie ungeachtet ihrer Mittelbarkeit
doch von objektiver Bedeutung sein können. Zu der oben

angeführten Stelle fügen wir noch folgende: „denn wenn auch

der Erkenntnisinhalt, insofern er aus Vorstellungen und Begriffen
besteht, subjektiv und ideell ist, so kann er doch einem realen

Sachverhalt, den er zum Ausdruck bringen soll, entsprechen und

dann ist er zugleich objektiv giltig." (S. 373.)

Allerdings genügt zur Wahrnehmung eine solche „objektive
Giltigkeit" nicht; denn sie erheischt die objektiv-reale Gegenwart

des Objekts, was von der blofsen Vorstellung und den

Begriffen nicht gilt. Wenn man aber erwägt, dafs die
Wahrnehmung ein im sinnlichen, an Organe geknüpften, Erkenntnisvermögen,

das sich passiv verhält, erzeugtes Erkennen ist, so

wird man es vollkommen begreiflich finden, dafs die

Wahrnehmung ein Vorstellen ist, das (objektiv) weder blofs nach innen,
noch in einem vom Subjekte unabhängigen, doch sinnlich nicht
wahrnehmbaren Gegenstande, (z. B. einem Gesetze, einem
Verhältnisse S. 375), sondern in einem aufserhalb des Subjekts



330 Theorie der Gesichtswahrnehmung.

vorhandenen und demselben real gegenwärtigen Gegenstande
terminiert. Gleichwie also die Wahrnehmung, formal genommen,
als immanente Thätigkeit von innen entspringt und nach innen
sich vollendet, so nimmt sie, objektiv oder nach ihrer inhaltlichen
Bestimmtheit betrachtet, ihren Ursprung von aufsen und ihre
Richtung nach aufsen, d. h. sie ist Vorstellung des in ihr als

wirkende Ursache sich bethätigenden äufseren Gegenstandes.
In der von uns mit der Scholastik verteidigten Auffassung

der sinnlichen Wahrnehmung wird diese als ein im Subjekt
bleibender organisch-psychischer Vorgang angesehen, bei welchem
das wahrgenommene Objekt ausschliefslich thätig, in keiner
Weise aber als leidend sich verhält. An die Stelle dieser
Theorie nimmt F. eine physische Verbindung des Bewufstseins

mit dem materiellen Gegenstande an und läfst die Wahrnehmung
aus einer realen Wechselwirkung von Subjekt und Objekt
entspringen. Er unterscheidet detngemäfs zwischen dem

Wahrnehmungsobjekt, d. h. dem Gegenstand, sofern er durch

subjektive Bedingungen afficiert ist, und demselben Gegenstande,
wie er an und für sich und unabhängig vom Subjekte aufserhalb
des Bewufstseins existiert.

Gegen diese Unterscheidung des ansichseienden
Gegenstandes und des Wahrnehmungsobjektes ist dasselbe zu sagen,
was F. selbst gegen den Idealismus geltend macht, nämlich

dafs die Abhängigkeit des Objekts vom Subjekt nur eine

begriffliche, nicht eine sachliche sei; liege es im Begriffe des

Wahrnehmungsobjektes, wahrgenommen zu werden und sei

dasselbe insoferne von der Wahrnehmung abhängig, so sei dies

zunächst nur eine logische Abhängigkeit, und dürfe man
daraus nicht schliefsen, dafs das betreffende Objekt au sich nicht
ohne die Wahrnehmung bestehen könne. (S. 169.)

Weshalb aber den beschränkenden Zusatz: „zunächst"?
Weil die Wahrnehmung gleichwohl ein „eigenartig realer"
Vorgang sein soll, der sich (formell) nicht durch ein Bild, eine Ver-

ähnlichung des Subjektes mit dem Objekte vollzieht. Während

wir die Garantie der Objektivität der sinnlichen Wahrnehmung
gerade darin erblicken, dafs vom Objekte im Subjekt ein solches



Relativität der Wahrnehmung. 331

Bild erzeugt wird, weshalb der Wahrnehmungsakt wie von
aufsen eingeleitet, so auch nach aufsen (objektiv) terminiert ist,
glaubt F. diese Garantie in der realorganischen Verbindung mit
dem Objekte suchen zu sollen. Die Folge einer solchen

Auffassung aber ist, dafs einerseits eine vom Idealismus anerkannte
Wahrheit (die Immanenz des Erkenntnisprozesses) geleugnet,
andererseits aber durch die Unterscheidung des ansichseienden

vom Wahrnehmungs-Objekte hinwiederum an den Fundamenten
des „kritischen Realismus" gerüttelt wird. Hindert schon

jener Umstand, den Idealismus in der Wurzel zu zerstören, so

wird durch diesen der Realismus erschüttert, da es alsdann

nicht mehr der wirkliche Gegenstand selbst sein kann, den wir
im Wahrnehmungsobjekte erfassen, sondern ein Zerrbild
desselben, in welchem subjektive und objektive Elemente nicht
mehr mit Sicherheit ausgeschieden werden können.

Was bewegt F. zu seiner, wie uns scheint, ganz
widersinnigen und unmöglichen Theorie von einer Wechselwirkung
des Subjekts und Objekts im Akte der sinnlichen Wahrnehmung?
Es ist die Relativität derselben. An dieser Relativität kann nun
allerdings nicht gezweifelt werden, und F. hat die Gründe dafür

in der, soweit es sich um naturwissenschaftlich festgestellte
Thatsachen handelt, gewohnten trefflichen Weise dargestellt
(S. 380 ff.). Auch der angeblich naive Realismus der Scholastiker

hat diese Relativität der sinnlichen Wahrnehmung
anerkannt. Daher betont insbesondere der englische Lehrer die

Notwendigkeit eines kritischen Urteils, um Wahrheit und Irrtum
in Bezug auf die sinnliche Erkenntnis zu scheiden. Er verlangt
die normale Disposition des Organs und des Mediums, um auch

nur über das sog. sensibile proprium ein objektives Urteil zu

ermöglichen. In noch höherem Grade gilt diese Relativität

bezüglich der sensibilia communia, und ist deshalb ein

umsichtiges, „kritisches" Urteil über Gröfse, Gestalt, Bewegung
erforderlich. (Vgl. de Verität, qu. I art. 11. utrum falsitas sit
in sensu.) Aus diesem Grunde können schon die Scholastiker

und vor ihnen Aristoteles den Anspruch erheben, als Vertreter
eines „kritischen" Realismus betrachtet zu werden. Gleichwohl



332 Theorie der Gesichtswahrnehmung.

sind sit; lerne davon, den realen Gegenstand vorn Wahrnehmungsobjekt

zu unterscheiden. Denn wenn das thatsächlich

Wahrgenommene nicht der an sich seiende Gegenstand selbst mit
seinen wirklichen, sinnenfälligen Eigenschaften ist (denn nicht

vom Ansichsein im Sinne von Substanz oder Wesenheit und

Natur ist hier die Rede), so stellt sich die von E. selbst gegen
Wundt erhobene Frage ein, woher wir den Mafsstab nehmen

sollen für die Bestimmung, welche von den Eigenschaften des

Wahrnehmungsobjektes dem realen Gegenstande zukommen,
welche nicht (S. 187). Da sich aber unter der Voraussetzung
eines selbst bei normaler Disposition der Organe u. s. w.
subjektiv afficierten und modificierten Wahrnehmungsobjekts ein

solcher Mafsstab nicht angeben läfst, so ist es offenbar um die

Objektivität der Wahrnehmung geschehen, und der „kritische",
reales und Wahrnehmungsobjekt unterscheidende Realismus sinkt
in den von seinem Urheber bekämpften Subjektivismus und
Idealismus zurück.

Fragen wir uns nun, worin die Relativität der sinnlichen

Wahrnehmung besteht. Nicht darin, dafs die Sinne den Gegenstand

afficieren. Aber auch nicht darin, dafs wir die Dinge nur
soweit sinnlich erkennen, als sie uns erscheinen, d. h. auf

unsere körperlichen Organe einen Eindruck hervorbringen. Eine
solche Einwirkung ist zur Effektuierung der Wahrnehmung
unumgänglich notwendig. Von einer Landschaft z. B., einem Bilde

u. s. w. sehen wir nur jene Teile, von welchen Lichtstrahlen
auf unsere Netzhaut fallen. Indem aber die Dinge auf uns

einwirken, offenbaren sie sich uns, und in diesem Sinne
erscheinen sie uns. Es ist also gänzlich verfehlt, wenn man in

unserer Frage (nach der Objektivität der sinnlichen
Wahrnehmung) die Erscheinung dem Ansichsein entgegensetzt
und behauptet, die Dinge seien den Sinnen ihrem Ansichsein

nach unzugänglich und würden von ihnen nur erkannt, wie sie

ihnen (infolge sich einmischender subjektiver Beschaffenheiten!)

erscheinen, nicht wie sie an sich seien (so die Kantianer,
Herbartianer u. s. w.), es sei denn, man nehme das Ansichsein
im Sinne von Natur und Wesenheit, in welchem Sinne (der eben



Relativität der Wahrnehmung. 333

hier gar nicht in Frage kommt) allerdings die Erkenntnis des

Ansichseienden den Sinnen abgesprochen werden mufs. Die
Relativität der sinnlichen Wahrnehmung liegt vielmehr darin,
dafs die Orgaue in einer gewissen —- indifferenten —
Verfassung, in einem Zustande der Potenzialität für das
Wahrzunehmende sein müssen, wenn die Qualitäten der Dinge uns
wirklich erscheinen, d. h. uns offenbar werden sollen. Diese

Relativität liegt ferner darin, dafs die Sinne nur unter gewissen
räumlichen Verhältnissen und infolge Zusammenwirkens und

wechselseitiger Korrektur dem Urteil des Verstandes zuverlässige
Daten bezüglich der Gröfse u. s. w. der Körper darzubieten

vermögen. Weiter erstreckt sich die Relativität der
Sinneswahrnehmung nicht. In keinem Falle ist sie in dem Sinne zu

deuten, dafs eine farbige, tönende u. s. w. oder gar eine

ausgedehnte, in Raum und Zeit sich bewegende Welt von Dingen
nicht an sich, sondern nur im Verhältnis zu den Sinnen existiere.
F. selbst weist mit Scharfsinn und Erfolg eine solche (subjek-
tivistische und idealistische) Auffassung der Relativität der
sinnlichen Wahrnehmung zurück. Wozu aber dann seine Polemik

gegen den angeblich „naiven", „absoluten", unkritischen Realismus

der Scholastik? Wir finden keinen andern Grund, als die

seltsame Annahme, dafs die sinnliche Wahrnehmung nicht durch

eine Verähnlichung mit dem Wahrgenommenen, sondern durch

eine reale Verbindung des Bewufstseins mit dem Gegenstande

zustande komme, eine Annahme, welche trotz der von F. selbst

aufgepflanzten Warnungstafeln in die Irrpfade des Idealismus

zurückführt.
„Sowenig durch die Ätherwellen, welche von den vor uns

liegenden Körpern ausgehen, Abbilder der letzteren zu unserem

Auge fortgepflanzt werden : ebensowenig werden durch die

Erregungswellen im Sehnerven die Netzhautbilder ins Gehirn

expediert. Das eine erscheint so unmöglich als das andere."

(S. 257.) Was ist hiervon zu halten?

Findet das Sehen im beseelten Auge statt, was F.

einräumt, so können wir die Art, wie Netzhautbilder ins Gehirn

expediert werden, zunächst wenigstens, auf sich beruhen lassen.



.334 Theorie der Gesichtswahrnehmuug.

Dagegen kann eine Fortpflanzung der Abbilder der Dinge oder

ihrer sensiblen Qualitäten (primär der Farben, sekundär der

Formen) in irgendwelchen Sinne durch die Medien (Äther, Luft,
Wasser) der sinnlichen Wahrnehmung nur dann in Abrede
gestellt werden, wenn man den Vorgang des Sehens als einen

rein materiellen, als einen blofsen Bewegungs-Vorgang betrachtet,
dadurch aber zugleich sich in die Unmöglichkeit versetzt, ihn
zu begreifen. Will man jedoch zwar das objektiv Qualitative
in der sinnlichen Wahrnehmung preisgeben, das subjektiv
Psychische aber festhalten, so wird man notwendig dem Idealismus

verfallen; denn was die Seele unter solcher Voraussetzung in

Beantwortung der von aufsen an sie anschlagenden materiellen

Bewegungen hervorbringt, kann nur mehr etwas ganz
Eigenartiges, den objektiven Bewegungen Heterogenes sein. Das Sehen

wird nur dann als ein objektive Erkenntnis gewährender
psychischer Vorgang angesehen werden können, wenn die

physikalisch-physiologischen Prozesse Träger eines verhältnismäfsig
geistigen Elementes, d. h. von Beschaffenheiten und Formen

sind, die sich mittels der Bewegungen dem beseelten Organ
einprägen und dasselbe zur intentionalen Verähnlichung und
damit zur objektiven Erkenntnis befähigen.

Nur halte man die Vorstellung ferne, als ob die vom Gegenstande

durch das Medium dem Auge eingeprägten Bilder actu

in jenem vorhanden seien, also eine eigentliche „Bilderwanderung"
stattfinde (S. 13). Die vom Gegenstande ausgehenden Bilder
sind im Medium wie in einem Instrumente, d. h. der Kraft nach

(virtute). Das Medium pflanzt den vom Gegenstande ausgehenden

Eindruck fort, wie der Telegraph die Schrift oder das

Telephon den Ton. Daher kann auch nicht gefragt werden,

warum wir „von den vielen im Äther sich bewegenden Bildern"
nichts bemerken (a. a. 0.), eine Frage, die wir mit der

Aufforderung beantworten, man möge uns zeigen, wie die Eigenfarben

der Dinge, z. B. der Farbenschmelz einer Blume,
wahrgenommen werden können, wenn sie nicht durch das Medium

hindurch auf den Gesichtssinn zu wirken vermögen. Wird F..



Relativität der Wahrnehmung.

der die Objektivität der sensiblen Qualitäten verteidigt, eine

befriedigende Erklärung hiervon zu geben wissen
Diese virtuelle Gegenwart des Bildes im Medium ist freilich

nicht mit physikalischen Hiilfsmitteln nachzuweisen.
Physikalische und ebenso auch physiologische Hülfsmittel aber sind

überhaupt nicht imstande, den „rätselhaften" Prozefs der
„Empfindung", der Wahrnehmung irgendwie verständlich zu machen.

Wir werden uns auch in diesem Falle der begrifflichen,
dialektischen Hülfsmittel nicht entschlagen dürfen. Man wende

also kühnlich die Begriffe von aktuellem, potenziellem, virtuellem
Sein an! Schlägt doch F. selbst im Grunde diesen Weg der

begrifflichen Bestimmung ein, wenn er die Lösung des Rätsels

in der Anerkennung der Belebtheit und Beseeltheit des ganzen
leibliehen Organismus sucht (S. 270). Äufsere Eindrücke lösen

eine Wahrnehmung, eine psychische Funktion aus, weil sie auf
ein beseeltes Körperwesen stofsen, auf ein Wesen, dessen Teile

aus einem potenziellen zu einem eigenartigen, aktuellen und
wesenseinheitlichen Ganzen geformt sind; denn nichts anderes

kann mit der Beseeltheit gemeint und gesagt sein wollen. Mit
diesem Zugeständnisse sind Standpunkt und Methode der

einseitig physikalischen und physiologischen Forschung aufgegeben.
Man verfolge aber diesen Weg mit Konsequenz und anerkenne

einerseits auch in den Dingen ein qualitatives, formales Element,
das sie befähigt, auf ein beseeltes Wesen nicht blofs reell,

physisch, sondern ideell bestimmend und das Seelenvermögen

sich intentionell verähnlichend einzuwirken.

Anderseits aber mache man mit der Beseeltheit des Leibes

vollkommen Ernst! Was wir noch vermissen, ist die potentia

eompositi, die Auffassung der sinnlichen Vermögen als Vermögen
des beseelten Ganzen. Seelenzustände und -thätigkeiten laufen

nicht parallel nebeneinander her (S. 270 ff.); ebensowenig findet
eine reale Wechselwirkung zwischen Leib und Seele statt;
sondern die einheitliche, aus der wesenhaften Verbindung beider

resultierende Substanz nimmt in ihren sinnlichen Vermögen
äufsere Eindrücke auf, die selbst nicht rein mechanischer,

physikalisch-physiologischer Art, sondern Träger sensibler Formen



336 Theorie der Gesichtswahrnehmung.

sind. An die Stelle der Summe: Netzhautbild -|- psychisches
Korrelat ist daher ein einheitliches, dem Beseelten eingeprägtes
Bild zu setzen, das die Erkenntnis formell vermittelt, und eben

dieses Bild ist es, das die Scholastik mit dem Ausdrucke species
bezeichnet.

Nun möge man urteilen, welche von beiden Theorieen den

Vorzug verdient, die scholastische, welche die Immanenz der

Wahrnehmung mit ihrem objektiven Charakter zu verbinden

weifs, oder die F.s, in der die Wahrnehmung als eine

realorganische Verbindung des Bewufstseins mit dem äufseren Gegenstande

aufgefafst wird.
Obwohl E. zwischen Wahrnehmungsobjekt und realem Gegenstand

unterscheidet und jenes aus einem Zusammenwirken von

Subjekt und Objekt hervorgehen läfst, so verhält er sich doch

in den „Grundfragen der Erkenntnistheorie" ablehnend gegen
die Vorstellung von einer Projektion subjektiver Eindrücke
nach aufsen. In seinem neuen Werke dagegen wird eine solche

zur Erklärung der optischen Vorgänge angenommen. E. definiert
die Projektion in folgender Weise: „Dieselbe ist ein
eigentümlicher dynamischer Vorgang, der auf einer speciellen Energie
der Netzhaut beruht, welche das Vermögen besitzt, die auf ihr
entworfenen und von der Seele unbewufst empfangenen Bilder
nach aufsen zu versetzen." (S. 290.)

Diese Projektion des Netzhautbildes halten wir für eine

ebenso unmögliche als unbewiesene Vorstellung. Wie soll die

vitale Netzhaut nach aufsen projicieren? Etwa idealiter, d. h.

so, dafs das Bild als ein äufseres vorgestellt wird? Dies

hiefse idem per idem erklären; denn das Netzhautbild idealiter
nach aufsen projicieren könnte nur bedeuten, dals wir die

Sehobjekte nicht als in uns, sondern als aufser uns bestehend
wahrnehmen. Wir hätten somit entweder keine Erklärung des

Sehvorgangs oder eine idealistische. Überdies würde der

Netzhaut eine Kraft zugeschrieben, die sie nicht haben kann.

Denn wie soll sie in ein Aufsen versetzen, das sie nicht

kennt; und wie soll sie es kennen, ohne es zuvor
wahrzunehmen? Die Wahrnehmung miifste demnach vorausgehen,



Projektionstheorie. 337

wenn eine Projektion in dem angenommenen Sinne stattfinden
sollte.

Also wird das Netzhautbild realiter nach aufsen projiciert,
in der Weise, dafs das Bild nun wirklich aufser dem Objekte
vorhanden ist? Beachtet man die nähere Erklärung Es., so

scheint es fast so; denn die Projektion, versichert man uns, ist
eine „physiologische und dynamische Funktion", die „etwas
Physisches zum Gegenstande hat", „eine eigentümliche W ir-
kung in die Ferne, analog der physikalischen Expulsion

und Attraktion" (S. 297). Für die Erkenntnis wäre
indes durch eine solche reale Projektion nichts gewonnen; denn

die Frage würde wiederkehren, wie denn dieses nach aufsen

geworfene Bild gesehen werde. Auch scheint dies doch wieder
nicht ganz die Meinung zu sein; denn nach Fs. Ansicht wird
in der wirklichen Wahrnehmung weder das (innere) Netzhautbild

selbst noch die Projektion desselben gesehen (S. 378 ff.).

Vielmehr wird das Sehobjekt in folgender Weise bestimmt:

„Wir sehen unter normalen Verhältnissen die Gegenstände in
der Farbe und Gröfse, wie sie sieh uns in ihren von uns
empfundenen und unwillkürlich nach aufsen projicierten Netzhautbildern

darstellen." (S. 377 f.) Dafs in dieser Bestimmung ein

Teil den anderen aufhebt, ist unschwer einzusehen. Wohl aber

ist darin gesagt, dafs die Sehobjekte nicht die nach aufsen

projicierten Netzhautbilder seien, da sie in diesem Falle, wie weiterhin

bemerkt wird, nur optische Eigenschaften an sich tragen
würden (S 379).

Fassen wir die verschiedenen, anscheinend widersprechenden

Äufserungen über das projicierte Netzhautbild zusammen,
so erhalten wir das vom realen Gegenstande verschiedene

„Wahrnehmungsobjekt" des „kritischen Realismus" und stehen

wiederum vor jener den immanenten Charakter der Erkenntnis
verkennenden Auffassung derselben, worin sie als ein doppelseitig
reales Verhältnis zwischen Subjekt und Objekt, als eine Art
von transeunter Thätigkeit des Subjekts (bei F. des „Bewufst-
seins") erscheint.

Die von F. für seine Theorie angeführten Gründe würden
Jahrbuch für Philosophie etc. VU. 22



338 Theorie der Gesichtswahrnehmung.

im günstigsten Falle nur beweisen, dafs gewisse subjektive
Affektionen infolge der vorausgehenden natur- und gewohnheits-
mäfsigen äufseren Wahrnehmung und nach Analogie derselben
nach aufsen versetzt werden. In der wirklichen Wahrnehmung
aber könnte eine Projektion schon aus dem von F. selbst

hervorgehobenen Grunde nicht stattfinden, weil in diesem Gegenstände

aufgefafst werden, die nicht allein optische, sondern
auch andere Eigenschaften haben (S. 379), und inbezug auf
welche daher eine praktische Thätigkeit stattfinden kann, was
bei subjektiven Lichterscheinungen nicht der Fall ist. Die auch

von F. aufrecht erhaltene Unterscheidung von subjektiver
Lichterscheinung und objektivem Lichte würde hinfällig werden, wenn
beide Fälle unter den gemeinsamen Begriff einer Projektion des

Netzhautbildes fallen würden.
Weder die Nachbilder noch die durch mechanische und

elektrische Reizungen hervorgebrachten Erscheinungen beweisen
die behauptete Fähigkeit der vitalen Netzhaut, die Lichtbilder
nach aufsen zu projicicren Vielmehr setzen sie eine äufsere

Wahrnehmung voraus, die nicht selbst wieder auf einer Projektion

beruht. Wir finden es begreiflich, wenn subjektive
Eindrücke nach aufsen verlegt werden, sobald ein solches „Aufsen"
das ursprünglich Gegebene im Wahrnehmungsprozesse bildet. Im
entgegengesetzten Falle würde eine Versetzung des Eindrucks
nach aufsen völlig unverständlich sein. — Unter der gedachten

Voraussetzung erklären sich die sog. entoptischen Erscheinungen.
Dieselben sind künstlich hervorgerufen und zeigen die Organe
unter abnormen Verhältnissen, in welchen die Reinheit der

Wahrnehmung durch sich einmischende subjektive Zustände
getrübt ist. Denn die Objektivität der Wahrnehmung hängt von
der Potenzialität des Sinnes ab; bei einer aktuellen Bestimmtheit

desselben, z. B. bei fortdauernder Wirkung eine$

vorangegangenen Eindruckes tritt der Fall ein, von welchem Aristoteles

in den Worten spricht: jiaQS/MpaivofiEVOV yaç xcoXvet to
dXXôrçiov xal dvzi<pQ<XTTEi\ denn die normale Wahrnehmung
setzt einen Zustand des Sinnes voraus, in welchem er ist ein

dvva/iet zoiovrov, dXXjx [i?j zoiovzov. (jt. ip. III 4. 429 a 18. squ.)



Proj ektionstheorie. 339

Ebensowenig als die angeführten Erscheinungen beweist
für eine Projektion das Doppeltsehen des Einfachen (S. 294);
denn in diesem Falle liegt eine Art durch die Brille
verursachter Spiegelung, also eine objektive Lichterscheinung vor, die

wirklich gesellen, objektiv wahrgenommen, wenn auch nicht, wie
der sich spiegelnde Gegenstand, durch andere Sinne erkannt
werden kann. — Das Aufrechtsehen endlich erklärt sich ebenfalls

ohne Projektion, wenn man (gegen Joh. Müller u. and.)
einräumt, dafs das Auge die Strahlen in der Richtung verfolgt,
in welcher sie in dasselbe eintreten.

Eine sorgfältige und gelungene Erörterung ist in Fs. Schrift
dem Begriff der Empfindung zu teil geworden. Die

Abweichung vom Sprachgebrauch, welcher von einer Empfindung
von Farben, Tönen u. s. w. zu reden verbietet, sowie die

Verwechslung von Empfindung uud Wahrnehmung, deren sich die

Idealisten unter Philosophen und Physiologen schuldig machen,
erfahren die verdiente Zurechtweisung. Anders dagegen verhält
es sich mit dem Begriff des Bewufstseins. Die Darstellung
Fs. leidet an derselben Konfusion, die bezüglich dieses Begriffs
in der neueren Philosophie überhaupt herrscht, obgleich diese

der Scholastik gegenüber sich rühmt, das Bewufstsein unter dem

Scheffel hervor auf den Leuchter gestellt und begrifien zu haben.

Das Bewufstsein erscheint bald als ein Gefäfs, das sehr

verschiedene Dinge in sich aufnimmt, bald als eine Art von Seelenstoff,

zu welchem alle psychischen Zustände und Thätigkeiten als

Formen oder Modifikationen sich verhalten, bald endlich, wie
ein Licht, das, ohne selbst afficiert zu werden, alles, was in
seinen Kreis einrückt, erleuchtet. Der Wahrnehmungsakt
gilt F. als ein Bewufstseinsakt, wogegen zunächst vonseiten
des gewöhnlichen Sprachgebrauchs dasselbe einzuwenden ist,
was F. mit Recht bezüglich der Empfindung geltend macht,
nämlich dafs wir uns nach der gewöhnlichen Rede- und

Auffassungsweise ebensowenig der Farben und Töne, der Häuser
und Bäume „bewufst" sind, als wir sie „empfinden". Was sollen
wir aber von folgenden Äufserungen über das Bewufstsein sagen?
»Man kann das Bewufstsein gewissermafsen mit der Sonne

22*



340 Theorie der Gesichtswahrnehmung.

vergleichen. Wie nämlich in dieser, so läfst sich auch im
Bewufstsein ein centraler Kern und verschiedene Sphären
unterscheiden. die Empfindungs- und die äufsere Wahrnehmungssphäre.

Die Empfindungssphäre erfafst die inneren Zustände
des eigenen Organismus; die äufsere Wahrnehmungssphäre aber

geht über den eigenen Organismus hinaus in die objektive
Welt Das Mittel aber, wodurch das Bewufstsein mit den

Objekten der Aufsenwelt in Verbindung steht, ist der psycho-

physische Nervenprocefs samt der Projektion, die gleichwohl ein

unbewufster und unwillkürlicher physiologisch dynamischer
Vorgang der vitalen Netzhaut ist." (S. 308 ff.)

Zu derartigen verworrenen Vorstellungen mufs mau gelangen,
wenn man die Natur des Erkennens als eine immanente Thätig-
keit verkennt und ihre Bildlichkeit, das Moment der Verähn-

lichung leugnet. Wahrnehmung ist nicht Bewufstsein, wohl
aber haben wir von unseren Wahrnehmungen ein Bewufstsein.
Bewufstsein ist reflexe Erkenntnis, ein zu sich Gehen oder

ursprüngliches Beisichsein; im Menschen das erstere, da die

Wahrnehmung das erste ist, in der Wahrnehmung aber das Subjekt
gleichsam ganz ins Objekt versenkt ist. Die Empfindung aber

ist nichts anderes als sinnliches Bewufstsein; denn in der
Empfindung erfassen wir subjektive Zustände; es liegt also in ihr
bereits eine Art von Reflexion des Subjekts auf sich selbst.

Vollkommen aber ist erst die Reflexion, die im Ich gelegen ist,
weil ein Zurückgehen auf den innersten Kern, die Substanz

selbst, was nur einem geistigen Princip, dem Intellekte, nicht
mehr dem Sinne zukommen kann. Die Auffassung der
Wahrnehmung als eines Bewufstseinsaktes würde folgerichtig wieder
auf den Idealismus zurückführen.

Der letzte Abschnitt des F.schen Buches enthält allgemeine
erkenntnistheoretische Erörterungen, unter anderem eine Kritik
der scholastischen Definition der Wahrheit, an deren Stelle in
etwas prätentiöser Weise der Wahrheitsbegriff des „kritischen
Realismus" gesetzt wird.

In innigen Zusammenhang mit dem Begriff der Wahrheit
tritt der des Erkennens. Erkennen wird definiert als ein



Der Wahrheitsbegriff. 341

sachgemäfses Wissen von einem Thatbestand. Wissen erscheint
hier als Gattung, obgleich es nach dem gewöhnlichen
Sprachgebrauch, dem sich auch F. nicht zu entziehen vermag, ein

sicheres Erkennen aus Gründen ist. Wenn aber in der
angeführten Definition einerseits das Erkennen zu eng, das Wissen

zu weit genommen wird, so werden anderseits beide ungebührlich
und in einer an den Positivismus erinnernden Weise eingeschränkt.
Derselbe Vorwurf trifft, wie wir sehen werden, den „kritischen"
Begriff der Wahrheit.

Wir haben die ontologisehe Wahrheit oder die des Seins

von der formalen oder der Wahrheit des Erkennens zu
unterscheiden. Wahr im ontologischen Sinne ist das, was ist. An
die Stelle des „ist" glaubt F. das „Thatsächliche" setzen zu
sollen ; denn auch dem Vergangenen und selbst den Negationen
und Privationen komme Wahrheit zu, insofern sie ein That-
sächliches seien. Diese Kritik scheint uns ihr Ziel zu verfehlen.
Die ontologisehe Wahrheit ist die Grundlage der formalen Wahrheit,

weshalb sie mit Recht auch fundamentale Wahrheit genannt
wird. Nur das Sein aber, nicht das Nichtsein vermag der Wahrheit

(im eigentlichen oder formalen Sinne) das Fundament
darzubieten. Das Vergangene aber, sofern es vergangen ist, ist
nicht mehr wahr (im ontologischen'Sinne), wie es, bevor es

wurde, noch nicht wahr gewesen ist, wiewohl es ewig wahr
bleibt (im formalen Sinne), dafs es einmal gewesen ist. Es

mag in seinen Folgen fortdauern; aber das Sein seiner Folgen
ist nicht das Sein des Vergangenen, also auch nicht seine

ontologisehe Wahrheit.
Eine ungerechtfertigte Rücksicht auf die sog. „formale"

Logik ist es, wenn die formale Wahrheit im Sinne von
Übereinstimmung des Denkens mit sich selbst genommen, und die

eigentliche Wahrheit, die des Denkens, als „reale" bezeichnet
wird. Der Wahrheitsbegriff der formalen Logik gibt
Veranlassung zu einer kritischen Erörterung des Idealismus. Die von
F. gegebene geschichtliche Darstellung des „erkenntnistheoretischen"

Idealismus (im Unterschiede von dem der Kunst und der
Gesinnung) ist weder vollständig, noch — selbst nur als Skizze



342 Theorie der Gesichtswahrnehmung.

— gründlich. Denn was das letztere betrifft, so liegt der
Grund des modernen Idealismus im Subjektivismus, dessen

Gepräge der neueren Philosophie von Deskartes aufgedrückt wurde:
ein Zusammenhang, den wir in unseren beiden Schriften: Der
moderne Idealismus und Das objektive Princip der
aristotelischscholastischen Philosophie nachgewiesen haben. Die alte sowie
die mittelalterliche Philosophie gingen vom Objekte aus und
bestimmten das höchste Kriterium der Erkenntnis als ein objektives,

während die neuere Philosophie dasselbe ins Subjekt
verlegt. Indem diese Philosophie in ihrem weiteren Fortgang den

Weg vom Subjekt zum Objekt nicht mehr zu finden wufste,
verfiel sie in Idealismus. Das subjektivistische Kriterium (der
subjektiven Evidenz, weiterhin der Übereinstimmung der
Vorstellungen unter sich, ihre Widerspruchslosigkeit u. dgl.) ist
demnach noch nicht unmittelbar (wie das Beispiel Deskartes',
Leibnitz', Wolffs beweist) idealistisch; denn im ersten Stadium
des Subjektivismus wird die objektive Wahrheit gerade aus der

subjektiven Evidenz oder der Widerspruchsfreiheit des Begriffs
gefolgert.

Übrigens besteht in der That der Haupt- und Grundfehler
des Idealismus in der vom Subjektivismus angebahnten
Verwechslung des Mittels mit'dem Objekte der Erkenntnis (S.348).
Dafs es nicht die Vorstellungen, sondern der vorgestellte Gegenstand

ist, worauf sich das Urteil (in welchem allein die formale
Wahrheit vorhanden ist) bezieht, nennt F. mit B-echt einen Satz

von fundamentaler Wichtigkeit. Dasselbe haben wir seit Jahren

verfochten (Vgl. ,,das objekt. Princip" S. 2. „Der moderne

Idealismus" S. 55). In der Betonung dieser Fundamentalwahrheit

liegt eines der gröfsten Verdienste der scholastischen,

speciell der thomistischen Philosophie, ein Verdienst, das

ausdrücklicher Anerkennung würdig gewesen wäre.

Indem aber anerkannt wird, dafs nicht jede Mittelbarkeit
die Objektivität der Erkenntnis zu schädigen oder zu verhindern
vermag, entfällt jeder Grund, die scholastische species sensibilis zu
bekämpfen und die sinnliche Wahrnehmung als einen realen Vorgang,
als ein physisches Berühren des Gegenstandes selbst aufzufassen.



Der Wahrheitsbegriff. 343

Die hergebrachte realistische Definition der formalen
Wahrheit wird in ähnlicher Weise wie die der ontologischen

bemängelt. Die an ihr geübte Kritik halten wir für
unberechtigt und die daran vorgenommene Korrektur für verfehlt.
Die Definition: Veritas est adaequatio intellectus cum re besagt,

was F. für die von ihm als „real" bezeichnete Wahrheit fordert,
nämlich dafs die Verhältnisglieder, die Vorstellungen als die

„subjektiven Bewufstseinsrepräsentanten" und „ein bestimmter

objektiver Sachverhalt" einander entsprechen. (S. 370.) Noch

mehr, die scholastische Definition erfüllt diese Forderung in
einer genaueren und treffenderen Weise als die Fs. ; denn mit
dem Worte: intellectus ist die allein vollkommene Erkenntnis,
in der Wahrheit formell enthalten ist, d. h. das Verstandesurteil

gemeint; stimmt dieses Urteil mit dem Gegenstande (res) überein,

so ist Wahrheit vorhanden.

Nach Fs. Definition ist Wahrheit dann vorhanden, „wenn
ein Erkenntnisinhalt einem bestimmten objektiven Thatbestand
oder Sachverhalt entspricht." Diese Korrektur vermögen wir
nach keinem ihrer Teile als glücklich anzuerkennen. Der
Ausdruck: Erkenntnisinhalt ist zweideutig und kann sowohl im
subjektiven als objektiven Sinne genommen werden; im letzteren
Sinne würde sich die Tautologie der Übereinstimmung des

Erkenntnisobjekts mit ihm selbst ergeben. Die Ausdrücke:
Sachverhalt, Thatbestand aber sind nicht umfassend genug und legen
einen positivistischen Sinn nahe, der das ganze Gebiet des rein

Intelligiblen oder der vom menschlichen Denken unabhängigen
und fiir dasselbe bestimmenden Wesenheiten der Dinge
ausschliefst. Das Thatsächliche ist das Existierende; es gibt aber
ein Wahrheitsgebiet, das von der Existenz unabhängig ist, z. B.
die Sätze der reinen Mathematik und, wie gesagt, die das

Wesen und die Natur der Dinge betreffenden Wahrheiten. Der
allgemeine Ausdruck res ist demnach für die Bestimmung der
Wahrheit den engeren, auf das Dasein hinweisenden Ausdrücken:
Thatbestand, Sachverhalt vorzuziehen.

Schliefslich haben wir noch auf eine Äufserung zu
antworten, die den Wahrheitsbegriff des „kritischen Realismus" in



344 Theorie der Gesichtswahrnehmimg.

derselben Richtung beleuchtet und den positivistischen, die
Erkenntnis auf die „Thatsachen" beschränkenden Charakter dieses

Realismus noch schärfer hervortreten läfst. „Dagegen wäre (so

lesen wir S. 391) auf extrem realistischem Standpunkt, vrenn
derselbe wirklich zu Recht bestände, die wissenschaftliche
Forschung überflüssig; denn da brauchen wir ja nur einfach

unsere Sinne zu öffnen und würden dann die empirischen Dinge
ohne weiteres in ihrer reinen Wahrheit erfassen." Dieser
Vorwurf hat nur Sinn, wenn die Aufgabe der Wissenschaft mit der

Herstellung einer möglichst adäquaten Vorstellung von der
Sinnenwelt erschöpft wäre. Damit mag sich der Positivismus,
der nur Erscheinungen anerkennt, begnügen. Für uns beginnt
die Wissenschaft da, wo sie für jenen aufhört; wir fragen nach

dem Wesen und den Ursachen der Dinge und ruhen nicht,
bis wir zur Erkenntnis der höchsten Ursache alles Seienden

gelangt sind. Ohne diese Erkenntnis ist das menschliche Wissen
nicht blofs Stückwerk, was es immer sein wird, sondern

zugleich eine Sisyphusarbeit und eine Tantalusqual; denn der
Mensch verlangt nun einmal zu wissen, d. h. zu den Gründen,
den höchsten und letzten Ursachen der Dinge vorzudringen.

ZUR FRAGE DER SCHWINGUJSGSZAHLEN DER
PRISMATISCHEN FARBEN.

VON DB. M. GLOSSNER.

Im sechsten Bande des Jahrbuches S. 310 ff. haben wir
uns ausführlich über den hypothetischen Charakter der herrschenden

physikalischen Theorie von Licht und Farben ausgesprochen.
Der geneigte Leser gestatte uns, zur Ergänzung des dort
Gesagten, auf ein gleichartiges Votum, welches W. Berdrow in
der Beilage der Münchener Allg. Zeitung, 1892 Nr. 207 vom
27. Juli (B. N. 173) über unsere Frage abgiebt, aufmerksam
zu machen. Wir citieren daraus wörtlich folgendes. „Für den
unbefangenen Beurteiler ist schon die Erklärung der einfachsten
und alltäglichsten optischen Erscheinung, der blofsen Spiegelung,


	Die Theorie der Gesichtswahrnehmung und der kritische Realismus E. L. Fischers

