Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 7 (1893)

Artikel: Die Theorie der Gesichtswahrnehmung und der kritische Realismus E.
L. Fischers

Autor: Glossner, M.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761703

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761703
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DIE THEORIE DER GESICHTSWAHRNEHMUNG
UND DER KRITISCHE REALISMUS
E. L. FISCHERS.

VON DR. M. GLOSSNER.

| 7 m—

Die Starke des Verfechters des ,kritischen Realismus
(E. L. Fischers) liegt in der Kritik, jedoch nicht in der positiven
oder der des Realismus, d. h. nicht in dem, was er aufstellt,
sondern in dem, was er negiert, in der Kritik des Idealismus,
insbesondere der seiner physiologischen Vertreter. Die Richtig-
keit dieses Urteils, dem wir bei Besprechung der ,,Grundfragen
der Erkenntnistheorie“ desselben Verfassers Ausdruck gegeben
(Jahrb. I1I. Jahrg. S. 461 ff.), wird durch dessen jiingste Schrift,
die sich die Anwendung der Grundsitze des ,kritischen Realis-
mus“ auf das specielle Gebiet der Gesichtswahrnehmung zur
Aufgabe setzt, bestitigt.

Jene Eigentiimlichkeit, die wir als den schwichsten Punkt
der Erkenntnistheorie F.s bezeichnen zu miissen glaubten (a. a.
O. S. 469), ndmlich die Auffassung der sinnlichen Erkenntnis
als realen Vorgang, in welchem Wahrnehmungssubjekt und
aufserer Gegenstand (,,Bewulstsein® und Kérper) durch die Organe
in einen physischen Kontakt treten, ist auch in dem neuesten
Werke! festgehalten. Die dulsere Wirklichkeit des sinnlich
Wahrgenommenen glaubt F. auf anderem Wege nicht sicher
stellen zu konunen, als durch Annahme einer solchen realen Be-
riihrung und Verbindung. Die Immanenz des Objektes der sinn-
lichen Wahrnehmung (sei es auch durch eine reprisentative
Species) ist nach F.s Ansicht weder zur Erkenntnis notwendig
noch findet eine solche thatsachlich statt, da wir unter jener
Voraussetzung die Dinge im Bewulstsein, nicht aulserhalb des-
selben wahrnehmen miifsten. ,,Diese unleugbare Thatsache (der
dulfseren Wahrnehmung) beweist, dals zum Zwecke der Per-

! Dr. E. L. Fischer, Theorie der Gesichtswahrnehmung. Mainz 1891.



Immanenz und Bildlichkeit der Wahrnehmung, 327

zeption eines Objekts durchaus nicht die Immanenz desselben
im Bewulstsein notwendig ist, sondern es geniigt dazu die reale,
organische Verbindung des Bewufstseins durch die Sinnesappa-
rate und die entsprechenden Medien mit den Gegenstinden.”
(Th. d. Gesichtsw. S. 157.)

Die Unhaltbarkeit der Behauptung, die Wahrnehmung konne
ohne Immanenz des Objektes im erkennenden Subjekte (um den
von F. fdlschlich gebrauchten Ausdruck: Bewufstsein zu ver-
meiden) stattfinden, zeigt schon ein Blick auf die Natur des
Erkennens, das nur dadurch zustande kommt, dals das Sub-
jekt sich zum Gegenstande gestaltet, sich ihm verahnlicht,
also ihn wenigstens dem Bilde und der Ahnlichkeit nach in sich
tragt. KErkennen ist eine immanente Thitigkeit, d. h. eine
Thétigkeit, die nicht verindernd nach aulsen wirkt, sondern
nach ihrem Princip und ihrem Terminus im Théatigen bleibt.

Aus dieser Immanenz der Erkenntnisthdtigkeit schlielst der
Idealismus: also kann nichts auflserhalb des Subjektes Bestehen-
des erkannt werden. Dieser Schluls ist falsch. Denn, wenn
wie F. auch in seiner neuesten Schrift wiederholt in ebenso
lichtvoller als scharfsinniger Weise gegen die Idealisten unter
Philosophen und Physiologen nachweist, nicht Bewulstseinszu-
stinde, sondern aufserhalb des Bewulstseins vorhandene Gegen-
stinde in der Wahrnehmung aufgefalst werden, so muls zwischen
der formalen und objektiven Termination des Wahr-
nehmungsaktes unterschieden werden; jene liegt im Subjekt,
diese aufserhalb desselben; denn es kann, und der thatsédchliche
Vorgang des Wahrnehmungsaktes liefert dafiir den Beweis, eine
im Subjekte formell sich vollendende Thitigkeit objektiv in
etwas von ihr und ihrem formalen Terminus Verschiedenem und
aufserhalb des Subjekts Bestehendem terminieren.

Parallel dieser Unterscheidung der formalen und objektiven
Termination lduft die des Erkenntnismittels und des Erkenntnis-
objekts. Jenes, die scholastische Species, liegt im Subjekt, dieses
aulserhalb desselben.

Indem F. die angefiihrten Unterscheidungen sei es nicht
kennt oder nicht als zuldssig betrachtet, sei es nicht geniigend



328 Theorie der Gesichtswahrnehmung.

zur Geltung bringt, sieht er sich — in einer dem Idealismus
entgegengesetzten Richtung von der Wahrheit sich entfernend
— genotigt, die Immanenz der Wahrnehmung als eines Erkennt-
nisaktes preiszugeben und sie auf die Stufe einer transeunten,
in einem #ufseren Gegenstande formell sich vollendenden Thitig-
keit herabzusetzen.

Auffallend mag dieser Schritt erscheinen, wenn man erwégt,
dafs F. bei der Erorterung des Wahrheitsbegriffs recht wohl
zwischen dem Mittel und dem Gegenstande der Erkenntnis zu
unterscheiden weifs. Er bestimmt ndmlich Wahrheit im ,,realen*
Sinne als Ubereinstimmung des Erkenntnisinhalts mit dem Sach-
verhalt und bemerkt weiterhin: ,,Unter Erkenntnisinhalt sind im
allgemeinen jene Vorstellungen und Begriffe zu verstehen, welche
im Erkenntnisakte zur Anwendung kommen oder mittels deren
wir in einem bestimmten Falle erkennen; unter ,objektivem
Sachverhalt dagegen dasjenige, worauf sich diese Vorstellungen
und Begriffe beziehen, oder das, was durch sie erkannt wird.*
(S. 369.) Warum soll nun, fragen wir, dieselbe Unterscheidung
nicht auch auf die Wahrnehmung Anwendung finden, und diese,
obgleich subjektiv durch eine Species, ein Bild des Wahrge-
nommenen vermittelt, doch objektiv unmittelbar auf den aulseren
Gegenstand gerichtet sein konnen?

F. wiirde gegen diese — scholastische — Theorie mit
Recht Einspruch erheben, wenn die Species, sei es die impressa
oder expressa als ein Vorhererkanntes aufgefalst wiirde, von
welchem aus ein Ubergang zu dem aulserhalb des Subjekts be-
stehenden Gegenstande stattfinden milste. Von einer solchen
Vorstellung ist die Scholastik und sind wir weit entfernt. Die
Species ist vielmehr weder in der unvollkommenen Existenz der
blofsen Zustandlichkeit (als habitus) noch in der vollkommenen
der Aktualitdt (als sp. expressa) Gegenstand der Erkenntnis;
denn im letzteren, der hauptsachlich in Frage kommt, ist sie
nichts anderes, als das dem Gegenstande verihnlichte, ideell
gleichsam zum Gegenstande gewordene und darum auf diesen
bestimmten Gegenstand gerichtete und bezogene Vermogen oder
Yrkenntnissubjekt selbst.



Immanenz und Bildlichkeit der Wahrnehmung. 329

Eine Wahrnehmung, die nicht zugleich Vorstellung (im
Sinne der scholastischen species expressa als immanenter Ter-
minus der Erkenntnis) wire, ist demnach undenkbar. Wéhrend
aber die Phantasievorstellung blofse Vorstellung, d. h. ihr Objekt
ein blofs vorgestellter, nicht aktuell dem Vorstellenden gegen-
wirtiger Gegenstand ist, zeigt sich die Wahrnehmung als ein
Vorstellen, das ein aktuell Gegenwirtiges zum Objekte hat, also
mit der aktuellen Gegenwart des Objektes steht und fallt. Aus
diesem Grunde ist Locke im Rechte, wenn er behauptet, wo
Wahrnehmung , da finde auch ein Vorstellen statt; dagegen ist
er und mit ihm fast die gesamte neuere Philosophie im Un-
rechte, wenn er die Vorstellung selbst als das unmittelbar Er-
kannte betrachtet, statt als das blolse Mittel, durch welches
die Wahrnehmung subjektiv und formal konstituiert ist. Jede
Wahrnehmung ist also zugleich Vorstellung, nicht aber umge-
kehrt jede Vorstellung Wahrnehmung.

Wir sahen, wie F. selbst von den mittelbaren Erkenntnis-
weisen, den Vorstellungen (in seinem beschrinkten Sinne) und
den Begriffen behauptet, dals sie ungeachtet ihrer Mittelbarkeit
doch von objektiver Bedeutung sein kionnen. Zu der oben an-
gefiihrten Stelle fiigen wir noch folgende: ,,denn wenn auch
der Erkenntnisinhalt, insofern er aus Vorstellungen und Begriffen
besteht, subjektiv und ideell ist, so kann er doch einem realen
Sachverhalt, den er zum Ausdruck bringen soll, entsprechen und
dann ist er zugleich objektiv giltig.“ (8. 373.) ‘

Allerdings geniigt zur Wahrnehmung eine solche ,objektive
Giltigkeit“ nicht; denn sie erheischt die objektiv-reale Gegen-
wart des Objekts, was von der blofsen Vorstellung und den
Begriffen nicht gilt. Wenn man aber erwigt, dals die Wahr-
nehmung ein im sinnlichen, an Organe gekniipften, Erkenntnis-
vermogen, das sich passiv verhilt, erzeugtes Erkennen ist, so
wird man es vollkommen begreiflich finden, dals die Wahr-
nehmung ein Vorstellen ist, das (objektiv) weder blofs nach innen,
noch in einem vom Subjekte unabhéngigen, doch sinnlich nicht
wahrnehmbaren Gegenstande, (z. B. einem Gesetze, einem Ver-
hiltnisse 8. 375), sondern in einem aufserhalb des Subjekts



330 Theorie der Gesichtswahrnehmung.

vorhandenen und demselben real gegenwirtigen Gegenstande
terminiert. Gleichwie also die Wahrnehmung, formal genommen,
als immanente Thitigkeit von innen entspringt und nach innen
sich vollendet, so nimmt sie, objektiv oder nach ihrer inhaltlichen
Bestimmtheit betrachtet, jhren Ursprung von aufsen und ihre
Richtung nach aufsen, d. h. sie ist Vorstellung des in ihr als
wirkende Ursache sich bethitigenden &ulseren (regenstandes.

In der von uns mit der Scholastik verteidigten Auffassung
der sinnlichen Wahrnehmung wird diese als ein im Subjekt
bleibender organisch-psychischer Vorgang angesehen, bei welchem
das wahrgenommene Objekt ausschliefslich thdtig, in keiner
Weise aber als leidend sich verhdlt. An die Stelle dieser
Theorie nimmt F. eine physische Verbindung des Bewulstseins
mit dem materiellen Gegenstande an und lifst die Wahrnehmung
aus einer realen Wechselwirkung von Subjekt und Objekt ent-
springen. Er unterscheidet demgemils zwischen dem Wahr-
nehmungsobjekt, d. h. dem Gegenstand, sofern er durch
subjektive Bedingungen afficiert ist, und demselben Gegenstande,
wie er an und fiir sich und unabhingig vom Subjekte aulserhalb
des Bewulstseins existiert.

Gegen diese Unterscheidung des ansichseienden Gegen-
standes und des Wahrnehmungsobjektes ist dasselbe zu sagen,
was F. selbst gegen den Idealismus geltend macht, nédmlich
dals die Abhidngigkeit des Objekts vom Subjekt nur eine be-
griffliche, nicht eine sachliche sei; liege es im Begriffe des
Wahrnehmungsobjektes, wahrgenommen zu werden und sei das-
selbe insoferne von der Wahrnehmung abhingig, so sei dies
zundchst (?) nur eine logische Abhingigkeit, und diirfe man
daraus nicht schliefsen, dals das betreffende Objekt an sich nicht
ohne die Wahrnehmung bestehen konne. (8. 169.)

Weshalb aber den beschrinkenden Zusatz: ,zunichst“?
Weil die Wahrnehmung gleichwohl ein ,eigenartig realer” Vor-
gang sein soll, der sich (formell) nicht durch ein Bild, eine Ver-
éhnlichung des Subjektes mit dem Objekte vollzieht. Wiihrend
wir die Garantie der Objektivitit der sinnlichen Wahrnehmung
gerade darin erblicken, dafs vom Objekte im Subjekt ein solches



Relativitit der Wahrnehmung. 331

Bild erzeugt wird, weshalb der Wahrnehmungsakt wie von
aulsen eingeleitet, so auch nach aufsen (objektiv) terminiert ist,
glaubt F. diese Garantie in der realorganischen Verbindung mit
dem Objekte suchen zu sollen. Die Folge einer solchen Auf-
fassung aber ist, dals einerseits eine vom Idealismus anerkannte
Wahrheit (die Immanenz des Erkenntnisprozesses) geleugnet,
andererseits aber durch die Unterscheidung des ansichseienden
vom Wahrnehmungs-Objekte hinwiederum an den Fundamenten
des ,kritischen Realismus®“ geriittelt wird. Hindert schon
jener Umstand, den Idealismus in der Wurzel zu zerstoren, so
wird durch diesen der Realismus erschiittert, da es alsdann
nicht mehr der wirkliche Gegenstand selbst sein kann, den wir
im Wahrnehmungsobjekte erfassen, sondern ein Zerrbild des-
selben, in welchem subjektive und objektive Elemente nicht
mehr mit Sicherheit ausgeschieden werden konnen.

Was bewegt F. zu seiner, wie uns scheint, ganz wider-
sinnigen und unmoglichen Theorie von einer Wechselwirkung
des Subjekts und Objekts im Akte der sinnlichen Wahrnehmung ?
Es ist die Relativitdt derselben. An dieser Relativitit kann nun
allerdings nicht gezweifelt werden, und F. hat die Griinde da-
fiir in der, soweit es sich um naturwissenschaftlich festgestellte
Thatsachen handelt, gewohnten trefflichen Weise dargestellt
(S. 380 ff.). Auch der angeblich naive Realismus der Schola-
stiker hat diese Relativitdt der sinnlichen Wahrnehmung aner-
kannt. Daher betont insbesondere der englische Lehrer die
Notwendigkeit eines kritischen Urteils, um Wahrheit und Irrtum
in Bezug auf die sinnliche Erkenntnis zu scheiden. Er verlangt
die normale Disposition des Organs und des Mediums, um auch
nur iiber das sog. sensibile proprium ein objektives Urteil zu
ermoglichen. In mnoch hoherem Grade gilt .diese Relativitit
beziiglich der sensibilia communia, und ist deshalb ein um-
sichtiges, ,kritisches“ Urteil iiber Grolse, Gestalt, Bewegung
erforderlich. (Vgl. de Veritat. qu. I art. 11. utrum falsitas sit
in sensu.) Aus diesem Grunde konnen schon die Scholastiker
und vor ihnen Aristoteles den Anspruch erheben, als Vertreter
eines  kritischen Realismus betrachtet zu werden. Gleichwohl



332 Theorie der Gesichtswahrnehmung.

sind sie ferne davon, den realen Gegenstand vom Wahrnehmungs-
objekt zu unterscheiden. Denn wenn das thatsachlich Wahr-
genommene nicht der an sich seiende Gegenstand selbst mit
seinen wirklichen, sinnenfilligen Eigenschaften ist (denn nicht
vom Ansichsein im Sinne von Substanz oder Wesenheit und
Natur ist hier die Rede), so stellt sich die von F. selbst gegen
Wundt erhobene Frage ein, woher wir den Malsstab nehmen
sollen fiir die Bestimmung, welche von den KEigenschaften des
Wahrnehmungsobjektes dem realen Gegenstande zukommen,
welche nicht (8. 187). Da sich aber unter der Voraussetzung
eines selbst bei normaler Disposition der Organe u. s. w. sub-
jektiv afficierten und modificierten Wahrnehmungsobjekts ein
solcher Malsstab nicht angeben ldfst, so ist es offenbar um die
Objektivitdit der Wahrnehmung geschehen, und der ,kritische®,
reales und Wahrnehmungsobjekt unterscheidende Realismus sinkt
in den von seinem Urheber bekdmpften Subjektivismus und
Idealismus zuriick.

Fragen wir uns nun, worin die Relativitit der sinnlichen
Wahrnehmung besteht. Nicht darin, dals die Sinne den Gegen-
stand afficieren. Aber auch nicht darin, dals wir die Dinge nur
soweit sinnlich erkennen, als sie uns erscheinen, d. h. auf
unsere korperlichen Organe einen Eindruck hervorbringen. Eine
solche Einwirkung ist zur Effektuierung der Wahrnehmung un-
umgénglich notwendig. Von einer Landschaft z. B., einem Bilde
u. s. w. sehen wir nur jene Teile, von welchen Lichtstrahlen
auf unsere Netzhaut fallen. Indem aber die Dinge auf uns ein-
wirken, offenbaren sie sich uns, und in diesem Sinne er-
scheinen sie uns. Es ist also giinzlich verfehlt, wenn man in
unserer Frage (nach der Objektivitit der sinnlichen Wahr-
nehmung) die Erscheinung dem Ansichsein entgegensetzt
und behauptet, die Dinge seien den Sinnen ihrem Ansichsein
nach unzuginglich und wiirden von ihnen nur erkannt, wie sie
ihnen (infolge sich einmischender subjektiver Beschaffenheiten!)
erscheinen, nicht wie sie an sich seien (so die Kantianer,
Herbartianer u. s. w.), es sei denn, man nehme das Ansichsein
im Sinne von Natur und Wesenheit, in welchem Sinne (der eben



Relativitit der Wahrnehmung. 333

hier gar nicht in Frage kommt) allerdings die Erkenntnis des
Ansichseienden den Sinnen abgesprochen werden mufs. Die
Relativitdt der sinnlichen Wahrnehmung liegt vielmehr darin,
dafs die Organe in einer gewissen — indifferenten — Ver-
fassung, in einem Zustande der Potenzialitit fiir das Wahrzu-
nehmende sein miissen, wenn die Qualititen der Dinge uns
wirklich erscheinen, d. h. uns offenbar werden sollen. Diese
Relativitat liegt ferner darin, dafls die Sinne nur unter gewissen
rdumlichen Verhéltnissen und infolge Zusammenwirkens und
wechselseitiger Korrektur dem Urteil des Verstandes zuverldssige
Daten beziiglich der Grofse u. s. w. der Korper darzubieten
vermogen. Weiter erstreckt sich die Relativitit der Sinnes-
wahrnehmung nicht. In keinem Falle ist sie in dem Sinne zu
deuten, dafs eine farbige, tonende u. s. w. oder gar eine aus-
gedehnte, in Raum und Zeit sich bewegende Welt von Dingen
nicht an sich, sondern nur im Verhaltnis zu den Sinnen existiere.
F. selbst weist mit Scharfsinn und Erfolg eine solche (subjek-
tivistische und idealistische) Auffassung der Relativitit der sinn-
lichen Wahrnehmung zuriick. Wozu aber dann seine Polemik
gegen den angeblich , naiven®, ,absoluten®, unkritischen Realis-
mus der Scholastik? Wir finden keinen andern Grund, als die
seltsame Annahme, dafs die sinnliche Wahrnehmung nicht durch
eine Verahnlichung mit dem Wahrgenommenen, sondern durch
eine reale Verbindung des Bewulstseins mit dem Gegenstande
zustande komme, eine Annahme, welche trotz der von F. selbst
aufgepflanzten Warnungstafeln in die Irrpfade des Idealismus
zuriickfiihrt.

,,Sowenig durch die Atherwellen, welche von den vor uns
liegenden Korpern ausgehen, Abbilder der letzteren zu unserem
Auge fortgepflanzt werden: ebensowenig werden durch die
Erregungswellen im Sehnerven die Netzhautbilder ins Gehirn
expediert. Das eine erscheint so unmiglich als das andere.
(S. 257.) Was ist hiervon zu halten?

Findet das Sehen im beseelten Auge statt, was F. ein-
raumt, so konnen wir die Art, wie Netzhautbilder ins Gehirn
expediert werden, zunichst wenigstens, auf sich beruhen lassen.



334 Theorie der Gesichtswahrnehmuug.

Dagegen kann eine Fortpflanzung der Abbilder der Dinge oder
ihrer sensiblen Qualititen (primér der Farben, sekunddr der
Formen) in irgendwelchen Sinne durch die Medien (Ather, Luft,
Wasser) der sinnlichen Wahrnehmung nur dann in Abrede ge-
stellt werden, wenn man den Vorgang des Sehens als einen
rein materiellen, als einen blofsen Bewegungs-Vorgang betrachtet,
dadurch aber zugleich sich in die Unmoglichkeit versetzt, ihn
zu begreifen. Will man jedoch zwar das objektiv Qualitative
in der sinnlichen Wahrnehmung preisgeben, das subjektiv Psy-
chische aber festhalten, so wird man notwendig dem Idealismus
verfallen; denn was die Seele unter solcher Voraussetzung in
Beantwortung der von aulsen an sie anschlagenden materiellen
Bewegungen hervorbringt, kann nur mehr etwas ganz KEigen-
artiges, den objektiven Bewegungen Heterogenes sein. Das Sehen
wird nur dann als ecin objektive Erkenntnis gewihrender psy-
chischer Vorgang angesehen werden konnen, wenn die physika-
lisch - physiologischen Prozesse Tridger eines verhdltnisméfsig
geistigen Elementes, d. h. von Beschaffenheiten und Formen
sind, die sich mittels der Bewegungen dem beseelten Organ
einpridgen und dasselbe zur infentionalen Veriahnlichung und
damit zur objektiven Erkenntnis befdhigen.

Nur halte man die Vorstellung ferne, als ob die vom Gegen-
stande durch das Medium dem Auge eingeprigten Bilder actu
in jenem vorhanden seien, also eine eigentliche ,,Bilderwanderung*
stattfinde (8. 13). Die vom Gegenstande ausgehenden Bilder
sind im Medium wie in einem Instrumente, d. h. der Kraft nach
(virtute). Das Medium pflanzt den vom Gegenstande ausgehen-
den Eindruck fort, wie der Telegraph die Schrift oder das
Telephon den Ton. Daher kann auch nicht gefragt werden,
warum wir ,,von den vielen im Ather sich bewegenden Bildern
nichts bemerken (a. a. O.), eine Frage, die wir mit der Auf-
forderung beantworten, man moge uns zeigen, wie die Higen-
farben der Dinge, z. B. der Farbenschmelz einer Blume, wahr-
genommen werden konnen, wenn sie nicht durch das Medium
hindurch auf den Gesichtssinn zu wirken vermogen. Wird ¥



Relativitit der Wahrnehmung. 335

der die Objektivitit der sensiblen Qualititen verteidigt, eine
befriedigende Erklarang hiervon zu geben wissen?

Diese virtuelle Gegenwart des Bildes im Medium ist frei-
lich nicht mit physikalischen Hiilfsmitteln nachzuweisen. Phy-
sikalische und ebenso auch physiologische Hiilfsmittel aber sind
iiberhaupt nicht imstande, den ,rdtselhaften” Prozels der , Jm-
pfindung®, der Wahrnehmung irgendwie verstindlich zu machen.
Wir werden uns auch in diesem Falle der begrifflichen,
dialektischen Hiilfsmittel nicht entschlagen diirfen. Man wende
also kiihnlich die Begriffe von aktuellem, potenziellem, virtuellem
Sein an! Schligt doch F. selbst im Grunde diesen Weg der
begrifflichen Bestimmung ein, wenn er die Liosung des Ritsels
in der Anerkennung der Belebtheit und Beseeltheit des ganzen
leiblichen Organismus sucht (S. 270). Aufsere Eindriicke 1osen
eine Wahrnehmung, eine psychische Funktion aus, weil sie auf
ein beseeltes Korperwesen stofsen, auf ein Wesen, dessen Teile
aus einem potenziellen zu einem eigenartigen, aktuellen und
wesenseinheitlichen Ganzen geformt sind; denn nichts anderes
kann mit der Beseeltheit gemeint und gesagt sein wollen. Mit
diesem Zugestdndnisse sind Standpunkt und Methode der ein-
seitig physikalischen und physiologischen Forschung aufgegeben.
Man verfolge aber diesen Weg mit Konsequenz und anerkenne
einerseits auch in den Dingen ein qualitatives, formales Element,
das sie befahigt, auf ein beseeltes Wesen nicht blofs reell,
physisch, sondern ideell bestimmend und das Seelenvermogen
sich intentionell verdhnlichend einzuwirken.

Anderseits aber mache man mit der Beseeltheit des Leibes
vollkommen Ernst! Was wir noch vermissen, ist die potentia
compositi, die Auffassung der sinnlichen Vermogen als Vermogen
des beseelten Ganzen. Seelenzustinde und -thitigkeiten laufen
nicht parallel nebeneinander her (S. 270 ff.); ebensowenig findet
eine reale Wechselwirkung zwischen Leib und Seele statt;
sondern die einheitliche, aus der wesenhaften Verbindung beider
resultierende Substanz »nimmt in ihren sinnlichen Vermogen
dufsere Eindriicke auf, die selbst nicht rein mechanischer, phy-
sikalisch-physiologischer Art, sondern Triger sensibler Formen



336 Theorie der Gesichtswahrnehmung.

sind. An die Stelle der Summe: Netzhautbild - psychisches
Korrelat ist daher ein einheitliches, dem Beseelten eingepragtes
Bild zu setzen, das die Erkenntnis formell vermittelt, und eben
dieses Bild ist es, das die Scholastik mit dem Ausdrucke species
bezeichnet.

Nun moge man urteilen, welche von beiden Theorieen den
Vorzug verdient, die scholastische, welche die Immanenz der
Wahrnehmung mit ihrem objektiven Charakter zu verbinden
weils, oder die F.s, in der die Wahrnehmung als eine real-
organische Verbindung des Bewulstseins mit dem &ufseren Gegen-
stande aufgefalst wird.

Obwohl F. zwischen Wahrnehmungsobjekt und realem Gegen-
stand unterscheidet und jenes aus einem Zusammenwirken von
Subjekt und Objekt hervorgehen ldlst, so verhidlt er sich doch
in den ,Grundfragen der Erkenntnistheorie“ ablehnend gegen
die Vorstellung von einer Projektion subjektiver Eindriicke
nach aufsen. In seinem neuen Werke dagegen wird eine solche
zur Erkldrung der optischen Vorginge angenommen. F. definiert
die Projektion in folgender Weise: , Dieselbe ist ein eigen-
tiimlicher dynamischer Vorgang, der auf einer speciellen Energie
der Netzhaut beruht, welche das Vermogen besitzt, die auf ihr
entworfenen und von der Seele unbewulst empfangenen Bilder
nach aulsen zu versetzen.“ (8. 290.)

Diese Projektion des Netzhautbildes halten wir fiir eine
ebenso unmogliche als unbewiesene Vorstellung. Wie soll die
vitale Netzhaut nach aufsen projicieren? KEtwa idealiter, d. h.
so, dafs das Bild als ein &dulseres vorgestellt wird? Dies
hiefse idem per idem erkldren; denn das Netzhautbild idealiter
nach aufsen projicieren konnte nur bedeuten, dals wir die Seh-
objekte nicht als in uns, sondern als aulser uns bestehend wahr-
nehmen. Wir hitten somit entweder keine KErklirung des
Sehvorgangs oder eine idealistische. Uberdies wiirde der
Netzhaut eine Kraft zugeschrieben, die sie nicht haben kann.
Denn wie soll sie in ein Aulsen versetzen, das sie mnicht
kennt; und wie soll sie es kennen, ohne es zuvor wahr-
zunehmen? Die Wahrnehmung miilste demnach vorausgehen,



Projektionstheorie. 337

wenn eine Projektion in dem angenommenen Sinne stattfinden
sollte.

Also wird das Netzhautbild realiter nach aufsen projiciert,
in der Weise, dals das Bild nun wirklich aufser dem Objekte
vorhanden ist? Beachtet man die ndhere Erklarung Fs., so
scheint es fast so; denn die Projektion, versichert man uns, ist
eine ,physiologische und dynamische Funktion“, die ,etwas
Physisches zum Gegenstande hat®, ,eine eigentimliche Wir-
kung in die Ferne, analog der physikalischen Repul-
sion und Attraktion® (8. 297). Fiir die Erkenntnis wire
indes durch eine solche reale Projektion nichts gewonnen; denn
die Frage wiirde wiederkehren, wie denn dieses nach aulsen
geworfene Bild gesehen werde. Auch scheint dies doch wieder
nicht ganz die Meinung zu sein; denn nach Fs. Ansicht wird
in der wirklichen Wahrnehmung weder das (innere) Netzhaut-
bild selbst noch die Projektion desselben gesehen (8. 378 ff.).
Vielmehr wird das Sehobjekt in folgender Weise bestimmt:
, Wir sehen unter normalen Verhiltnissen die Gegenstidnde in
der Farbe und Grilse, wie sie sich uns in ihren von uns em-
pfundenen und unwillkiirlich nach aufsen projicierten Netzhaut-
bildern darstellen.” (S. 377 f.) Dalfs in dieser Bestimmung ein
Teil den anderen aufhebt, ist unschwer einzusehen. Wohl aber
ist darin gesagt, dals die Sehobjekte nicht die nach aulsen pro-
jicierten Netzhautbilder seien, da sie in diesem Falle, wie weiter-
hin bemerkt wird, nur optische Kigenschaften an sich tragen
wiirden (S 379).

Fassen wir die verschiedenen, anscheinend widersprechen-
den Aufserungen iiber das projicierte Netzhautbild zusammen,
so erhalten wir das vom realen Gegenstande verschiedene
,, Wahrnehmungsobjekt* des ,kritischen Realismus“ und stehen
wiederum vor jener den immanenten Charakter der Erkenntnis
verkennenden Auffassung derselben, worin sie als el doppelseitig
reales Verhiltnis zwischen Subjekt und Objekt, als eine Art
von transeunter Thitigkeit des Subjekts (bei F. des ,Bewulst-
seins“) erscheint.

Die von F. fir seine Theorie angefiihrten Griinde wiirden

Jahrbuch fiir Philosophie ete, VII. 22



338 Theorie der Gesichtswahrnehmung.

im giinstigsten Falle nur beweisen, dafs gewisse subjektive
Affektionen infolge der vorausgehenden natur- und gewohnheits-
méfsigen dufseren Wahrnehmung und nach Analogie derselben
nach aufsen versetzt werden. In der wirklichen Wahrnehmung
aber konnte eine Projektion schon aus dem von F. selbst her-
vorgehobenen Grunde picht stattfinden, weil in diesem Gegen-
stinde aufgefalst werden, die nicht allein optische, sondern
auch andere Eigenschaften haben (S. 379), und inbezug auf
welche daher eine praktische Thatigkeit stattfinden kann, was
bei subjektiven Lichterscheinungen nicht der Fall ist. Die auch
von F. aufrecht erhaltene Unterscheidung von subjektiver Licht-
erscheinung und objektivem Lichte wiirde hinfillig werden, wenn
beide Fille unter den gemeinsamen Begriff einer Projektion des
Netzhautbildes fallen wiirden.

Weder dic Nachbilder noch die durch mechanische und
elektrische Reizungen hervorgebrachten Erscheinungen beweisen
die behauptete Fihigkeit der vitalen Netzhaut, die Lichtbilder
nach aufsen zu projicieren: Vielmehr setzen sie eine aulsere
Wahrnehmung voraus, die nicht selbst wieder auf einer Projek-
tion beruht. Wir finden es begreiflich, wenn subjekiive Ein-
driicke nach aulsen verlegt werden, sobald ein solches , Aufsen*
das urspriinglich Gegebene im Wahrnehmungsprozesse bildet. Im
entgegengesetzten Falle wiirde eine Versetzung des Eindrucks
nach aufsen vollig unverstdndlich sein. — Unter der gedachten
Voraussetzung erklaren sich die sog. entoptischen Erscheinungen.
Dieselben sind kiinstlich hervorgerufen und zeigen die Organe
unter abnormen Verhédltnissen, in welchen die Reinheit der
Wahrnehmung durch sich einmischende subjektive Zustinde ge-
triibt ist. Denn die Objektivitit der Wahrnehmung héngt von
der Potenzialitit des Sinnes ab; bei einer aktuellen Bestimmt-
heit desselben, z. B. bei fortdauernder Wirkung eines voran-
gegangenen Eindruckes tritt der Fall ein, von welchem Aristo-
teles in den Worten spricht: mapsupawousror yiap x@idet T0
aAA0Torov xal avrigparrer; denn die normale Wahrnehmung
setzt einen Zustand des Sinnes voraus, in welchem er ist ein
dovduet TotovTor, ¢k ur TotovTor. (. w. 111 4. 429 a 18. squ.)



Projektionstheorie, 339

Ebensowenig als die angefiihrten Erscheinungen beweist
fir eine Projektion das Doppeltsehen des Einfachen (8. 294);
denn in diesem Falle liegt eine Art durch die Brille verur-
sachter Spiegelung, also eine objektive Lichterscheinung vor, die
wirklich gesehen, objektiv wahrgenommen, wenn auch nicht, wie
der sich spiegelnde Gegenstand, durch andere Sinne erkannt
werden kann. — Das Aufrechtsehen endlich erklart sich eben-
falls ohne Projektion, wenn man (gegen Joh. Miiller u. and.)
einrdumt, dafs das Auge die Strahlen in der Richtung verfolgt,
in welcher sie in dasselbe eintreten.

Eine sorgfilltige und gelungene Erorterung ist in Fs. Schrift
dem Begrifft der Empfindung zu teil geworden. Die Ab-
weichung vom Sprachgebrauch, welcher von einer Empfindung
von Farben, Tonen u. s. w. zu reden verbietet, sowie die Ver-
wechslung von Empfindung und Wahrnehmung, deren sich die
Idealisten unter Philosophen und Physiologen schuldig machen,
erfahren die verdiente Zurechtweisung. Anders dagegen verhilt
es sich mit dem Begriff des Bewufstseins. Die Darstellung
Fs. leidet an derselben Konfusion, die beziglich dieses Begriffs
in der neueren Philosophie iiberhaupt herrscht, obgleich diese
der Scholastik gegeniiber sich riihmt, das Bewulstsein unter dem
Scheffel hervor auf den Leuchter gestellt und begriffen zu haben.
Das Bewulstsein erscheint bald als ein Gefifs, das sehr ver-
schiedene Dinge in sich aufnimmt, bald als eine Art von Seelen-
stoff, zu welchem alle psychischen Zustéinde und Thétigkeiten als
Formen oder Modifikationen sich verhalten, bald endlich, wie
ein Licht, das, ohne selbst afficiert zu werden, alles, was in
seinen Kreis einriickt, erleuchtet. Der Wahrnehmungsakt
gilt F. als ein Bewulstseinsakt, wogegen zunéichst von seiten
des gewohnlichen Sprachgebrauchs dasselbe einzuwenden ist,
was F. mit Recht beziiglich der Empfindung geitend macht,
nimlich dafs wir uns nach der gewodhnlichen Rede- und Auf-
fassungsweise ebensowenig der Farben und Tone, der Héuser
und Béume ,,bewulst” sind, als wir sie ,empfinden“. Was sollen
wir aber von folgenden Aulserungen iiber das Bewulstsein sagen?
»Man kann das Bewulstsein gewissermalsen mit der Sonnc

22¢



340 Theorie der Gesichtswahrnehmung.

vergleichen. Wie namlich in dieser, so lafst sich auch im Be-
wulstsein ein centraler Kern und verschiedene Sphidren unter-
scheiden. . . . die Empfindungs- und die duflsere Wahrnehmungs-
sphire. Die Empfindungssphire erfalst die inneren Zustidnde
des eigenen Organismus; die dulsere Wahrnehmungssphire aber
geht tber den eigenen Organismus hinaus in die objektive
Welt . . . Das Mittel aber, wodurch das Bewulstsein mit den
Objekten der Aulsenwelt in Verbindung steht, ist der psycho-
physische Nervenprocels samt der Projektion, die gleichwohl ein
unbewulster und unwillkiirlicher physiologisch dynamischer Vor-
gang der vitalen Netzhaut ist.“ (S. 308 ff.)

Zu derartigen verworrenen Vorstellungen mufls man gelangen,
wenn man die Natur des Erkennens als eine immanente Thitig-
keit verkennt und ihre Bildlichkeit, das Moment der Verahn-
lichung leugnet. Wahrnehmung ist nicht Bewulstsein, wohl
aber haben wir von unseren Wahrnehmungen ein Bewulstsein.
Bewulstsein ist reflexe Erkenntnis, ein zu sich Gehen oder ur-
spriingliches Beisichsein; im Menschen das erstere, da die Wahr-
nehmung das erste ist, in der Wahrnehmung aber das Subjekt
gleichsam ganz ins Objekt versenkt ist., Die Empfindung aber
ist nichts anderes als sinnliches Bewulstsein; denn in der Em-
pfindung erfassen wir subjektive Zustinde; es liegt also in ihr
bereits eine Art von Reflexion des Subjekts auf sich selbst.
Vollkommen aber ist erst die Reflexion, die im Ich gelegen ist,
weil ein Zuriickgehen auf den innersten Kern, die Substanz
selbst, was nur einem geistigen Princip, dem Intellekte, nicht
mehr dem Sinne zukommen kann. Die Auffassung der Wahr-
nehmung als eines Bewulstseinsaktes wiirde folgerichtig wieder
auf den Idealismus zuriickfiihren.

Der letzte Abschnitt des F.schen Buches enthilt allgemeine
erkenntnistheoretische Erorterungen, unter anderem eine Kritik
der scholastischen Definition der Wahrheit, an deren Stelle in
etwas pratentioser Weise der Wahrheitsbegriff des ,kritischen
Realismus® gesetzt wird.

In innigen Zusammenhang mit dem Begriff der Wahrheit
tritt der des Erkennens. Erkennen wird definiert als ein



Der Wahrheitsbegriff. 341

sachgemilses Wissen von einem Thatbestand. Wissen erscheint
hier als Gattung, obgleich es nach dem gewdshnlichen Sprach-
gebrauch, dem sich auch F. nicht zu entziehen vermag, ein
sicheres Erkennen aus Griinden ist. Wenn aber in der ange-
fihrten Definition einerseits das Erkennen zu eng, das Wissen
zu weit genommen wird, so werden anderseits beide ungebiihrlich
und in einer an den Positivismus erinnernden Weise eingeschrinkt,
Derselbe Vorwurf trifft, wie wir sehen werden, den ,kritischen®
Begriff der Wahrheit.

Wir haben die ontologische Wahrheit oder die des Seins
von der formalen oder der Wahrheit des Erkennens zu unter-
scheiden. Wahr im ontologischen Sinne ist das, was ist. An
die Stelle des ,ist“ glaubt F. das ,Thatsachliche® setzen zu
sollen; denn auch dem Vergangenen und selbst den Negationen
und Privationen komme Wahrheit zu, insofern sie ein That-
sachliches seien. Diese Kritik scheint uns ihr Ziel zu verfehlen.
Die ontologische Wahrheit ist die Grundlage der formalen Wahr-
heit, weshalb sie mit Recht anch fundamentale Wahrheit genannt
wird. Nur das Sein aber, nicht das Nichtsein vermag der Wahr-
heit (im eigentlichen oder formalen Sinne) das Fundament dar-
zubieten. Das Vergangene aber, sofern es vergangen ist, ist
nicht mehr wahr (im ontologischen’ Sinne), wie es, bevor es
wurde, noch nicht wahr gewesen ist, wiewohl es ewig wahr
bleibt (im formalen Sinne), dals es einmal gewesen ist. Ks
mag in seinen Folgen fortdauern; aber das Sein seiner Folgen
ist nicht das Sein des Vergangenen, also auch nicht seine onto-
logische Wahrheit.

Eine \ungerechtfertigte Riicksicht auf die sog. ,formale
Logik ist es, wenn die formale Wahrheit im Sinne von Uber-
einstimmung des Denkens mit sich selbst genommen, und die
eigentliche Wahrheit, die des Denkens, als ,reale“ bezeichnet
wird. Der Wahrheitsbegriff der formalen Logik gibt Veran-
lassung zu einer kritischen Erdrterung des Idealismus. Die von
F. gegebene geschichtliche Darstellung des ,erkenntnistheore-
tischen* Idealismus (im Unterschiede von dem der Kunst und der
Gesinnung) ist weder vollstindig, noch — selbst nur als Skizze



342 Theorie der Gesichtswahrnehmung.

— griindlich. Denn was das letztere betrifft, so liegt der
Grund des modernen Idealismus im Subjektivismus, dessen Ge-
prage der neueren Philosophie von Deskartes aufgedriickt wurde:
ein Zusammenhang, den wir in unseren beiden Schriften: Der
moderne Idealismus und Das objektive Princip der aristotelisch-
scholastischen Philosophie nachgewiesen haben. Die alte sowie
die mittelalterliche Philosophie gingen vom Objekte aus und
bestimmten das hochste Kriterium der Erkenntnis als ein objek-
tives, wihrend die neuere Philosophie dasselbe ins Subjekt ver-
legt. Indem diese Philosophie in ihrem weiteren Fortgang den
Weg vom Subjekt zum Objekt nicht mehr zu finden wulste,
verfiel sie in Idealismus. Das subjektivistische Kriterium (der
subjektiven Evidenz, weiterhin der Ubereinstimmung der Vor-
stellungen unter sich, ihre Widerspruchslosigkeit u. dgl.) ist
demnach noch nicht unmittelbar (wie das Beispiel Deskartes’,
Leibnitz’, Wolffs beweist) idealistisch; denn im ersten Stadium
des Subjektivismus wird die objektive Wahrheit gerade aus der
subjektiven Evidenz oder der Widerspruchsfreiheit des Begriffs
gefolgert.

Ubrigens besteht in der That der Haupt- und Grundfehler
des Idealismus in der vom Subjektivismus angebahnten Ver-
wechslung des Mittels mit dem Objekte der Erkenntnis (S.348).
Dals es nicht die Vorstellungen, sondern der vorgestellte Gegen-
stand ist, worauf sich das Urteil (in weichem allein die formale
Wahrheit vorhanden ist) bezieht, nennt F. mit Recht einen Satz
von fundamentaler Wichtigkeit. Dasselbe haben wir seit Jahren
verfochten (Vgl. ,,das objekt. Princip® 8. 2. ,Der moderne
Idealismus* S. 55). In der Betonung dieser Fundamentalwahr-
heit liegt eines der grofsten Verdienste der scholastischen,
speciell der thomistischen Philosophie, ein Verdienst, das aus-
driicklicher Anerkennung wiirdig gewesen ware.

Indem aber anerkannt wird, dals nicht jede Mittelbarkeit
die Objektivitat der Erkenntnis zu schédigen oder zu verhindern ver-
mag, entfallt jeder Grund, die scholastische species sensibilis zu be-
kimpfen und die sinnliche Wahrnehmung als einen realen Vorgang,
als ein physisches Beriihren des Gegenstandes selbst aufzufassen.



Der Wahrheitsbegriff. 343

Die hergebrachte realistische Definition der formalen
Wahrheit wird in dhnlicher Weise wie die der ontologischen
bemangelt. Die an ihr geiibte Kritik halten wir fiir unbe-
rechtigt und die daran vorgenommene Korrektur fir verfehlt.
Die Definition: veritas est adaequatio intellectus cum re besagt,
was F. fur die von ihm als ,real” bezeichnete Wahrheit fordert,
namlich dafs die Verhaltnisglieder, die Vorstellungen als die
,subjektiven Bewulstseinsreprisentanten” und ,ein bestimmter
objektiver Sachverhalt” einander entsprechen. (S. 370.) Noch
mehr, die schelastische Definition erfiillt diese Forderung in
einer genaueren und treffenderen Weise als die Fs.; denn mit
dem Worte: intellectus ist die allein vollkommene Erkenntnis,
in der Wahrheit formell enthalten ist, d. h. das Verstandesurteil
gemeint; stimmt dieses Urteil mit dem Gegenstande (res) iiber-
ein, so ist Wahrheit vorhandeuo.

Nach Fs. Definition ist Wahrheit dann vorhanden, ,,wenn
ein Erkenntnisinhalt einem bestimmten objektiven Thatbestand
oder Sachverhalt entspricht.“ Diese Korrektur vermigen wir
nach keinem ihrer Teile als gliicklich anzuerkennen. Der Aus-
druck: Erkenntnisinhalt ist zweideutig und kann sowohl im sub-
jektiven als objektiven Sinne genommen werden; im letzteren
Sinne wiirde sich die Tautologie der Ubereinstimmung des Er-
kenntnisobjekts mit ihm selbst ergeben. Die Ausdriicke: Sach-
verhalt, Thatbestand aber sind nicht umfassend genug und legen
einen positivistischen Sinn nahe, der das ganze Gebiet des rein
Intelligiblen oder der vom menschlichen Denken unabhingigen
und fiir dasselbe bestimmenden Wesenheiten der Dinge aus-
schliefst. Das Thatsichliche ist das Existierende; es gibt aber
ein Wahrheitsgebiet, das von der Existenz unabhéngig ist, z. B.
die Séitze der reinen Mathematik und, wie gesagt, die das
Wesen und die Natur der Dinge betreffenden Wahrheiten. Der
allgemeine Ausdruck res ist demnach fiir die Bestimmung der
Wahrheit den engeren, auf das Dasein hinweisenden Ausdriicken:
Thatbestand, Sachverhalt vorzuziehen.

Schliefslich haben wir noch auf eine Aufserung zu ant-
worten, die den Wahrheitsbegriff des , kritischen Realismus® in



344 Theorie der Gesichtswahrnehmung.

derselben Richtung beleuchtet und den positivistischen, die Er-
kenntnis auf die , Thatsachen“ beschrankenden Charakter dieses
Realismus noch schirfer hervortreten lifst. ,,Dagegen wire (so
lesen wir 8. 391) auf extrem realistischem Standpunkt, wenn
derselbe wirklich zu Recht bestinde, die wissenschaftliche For-
schung iiberfliissig; denn da brauchen wir ja nur einfach
unsere Sinne zu offnen und wiirden dann die empirischen Dinge
ohne weiteres in ihrer reinen Wahrheit erfassen. Dieser Vor-
wurf hat nur Sinn, wenn die Aufgabe der Wissenschaft mit der
Herstellung einer moglichst addquaten Vorstellung von der
Sinnenwelt erschopft wire. Damit mag sich der Positivismus,
der nur Erscheinungen anerkennt, begniigen. Fiir uns beginnt
die Wissenschaft da, wo sie fiir jenen aufhort; wir fragen nach
dem Wesen und den Ursachen der Dinge und ruhen nicht,
bis wir zur Erkenntnis der hochsten Ursache alles Seienden
gelangt sind. Ohne diese Erkenntnis ist das menschliche Wissen
nicht blofs Stiickwerk, was es immer sein wird, sondern zu-
gleich eine Sisyphusarbeit und eine Tantalusqual; denn der
Mensch verlangt nun einmal zu wissen, d. h. zu den Griinden,
den hochsten und letzten Ursachen der Dinge vorzudringen.

ZUR FRAGE DER SCHWINGUNGSZAHLEN DER
PRISMATISCHEN FARBEN.
VoN DB. M. GLOSSNER.

e A A

Im sechsten Bande des Jahrbuches S. 310 ff. haben wir
uns ausfiihrlich iiber den hypothetischen Charakter der herrschen-
den physikalischen Theorie von Licht und Farben ausgesprochen.
Der geneigte Leser gestatte uns, zur Erginzung des dort Ge-
sagten, auf ein gleichartiges Votum, welches W. Berdrow in
der Beilage der Miinchener Allg. Zeitung, 1892 Nr. 207 vom
27. Juli (B. N. 173) iiber unsere Frage abgiebt, aufmerksam
zu machen. Wir citieren daraus wortlich folgendes. ,,Fiir den
unbefangenen Beurteiler ist schon die Erklarung der einfachsten
und alltiglichsten optischen Erscheinung, der blolsen Spiegelung.



	Die Theorie der Gesichtswahrnehmung und der kritische Realismus E. L. Fischers

